
Diaspora



KANON



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CARLG. FÜRST. RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

EVA SYNEK

Gefördert durch
die Stiftung „l.iving Together in a New Europe“



KANON XXII
Yearbook of the SOCIETY FOR THE LAW OF THE EASTERN

CHURCHES

Annuaire de lu societc du droit des eglises orientales

DIASPORA

Edition Roman Kovar - Hennef 2012



c

Bim roTEr*

Bibliografische Informalion der IK-utschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.ddb.de abrufbar

© hy Roman Kovar Verlag 53773 Hennef
Umschlaggestaltung: Wolfgang Wieshaider
Auslieferung: Verlag Roman Kovar. Gartenstr. 6, 53773 Hennef
Druckvorlage: Institut für Rechtsphilosophie, Religions- und Kulturrecht an der
Rechtswissenschalilichen Fakultät der Universität Wien
Druck: TZ-Vcrlag & Print GmbH, 64380 Roßdorf
I. Auflage 2012. Alle Rechte Vorbehalten.
ISBN 978-3-86577-055-4

http://dnb.ddb.de


KANON XXII
Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

DIASPORA

Edition Roman Kovar - Hennef 2012



Pagina bianca



Inhalt

Eva Maria Synek, Wien
Der XX. Kongress der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen........................IX

Hinleitungsreden zum XX. Kongress der Gesellschaft für das Recht der 
Ostkirchen.....................................................................................................................XII

•P loannis ZizJonlas, Thessaloniki-Athens
Orthodox Diaspora: Facing a Canonical Anomaly...................................................... 1

Richard Potz. Wien
Gedanken zur Begriffsgeschichte von Autonomie.................................................... 12

Eva Maria Synek, Wien
Sonderfalle der sogenannten „Diaspora“....................................................................25

MarAprem, Thrissur, India
Current Developments, Open Problems and Canonical Solutions in the 
Assyrian Church of the East........................................................................................44

Emanuel Aydin, Wien
Die syrisch-orthodoxen Christen in Europa............................................................... 54

•P Yeznik Petrosyan, Elschmiadzin
Current Developments, Canonical Solutions and Open Problems in the Oriental 
Orthodox Churches: Armenian Apostolic Church.....................................................65

Lewis J. Patsavos, Brookline
Diaspora vs. Local Church/Churches: The Specific Problems of America........... 69

Vladislav Cypin, Moskau
Die Diaspora.................................................................................................................. 80

Radu Preda, Cluj-Napoca 
La diaspore orthodoxe
Une perspective roumaine........................................................................................... 89

Grigorios D. Papathomas, Alhenes-Paris
«Diaspora» ecclesiale - Diaspora nationale et les «Assemblees des Eveques 
Orthodoxes» en Europe................................................................................................99



•E Chysostomos Suva los. Athen
Problemcs canoniques cl Solutions proposees dans Ic cadre de la collaboration 
interconfessionnelle .................................................................................................119

W. Beckel Soitle, Oliio
Canonical Status of Eastern Catholics in the Diaspora and the Drafling of the 
Code of Canons of the Eastern Churches............................................................... 127

’f' Cyril Vasil\ Rom 
Diaspora
Aus der Sicht der Kongregation für die Orientalischen Kirchen..........................143

•E Ehe Bechara Hadclacl. Saida
La «Diaspora»............................................................................................................. 166

•E Dimitrios Salachas. Athenes
La Situation canoniquc des catholiques de rite oriental dans des pays europeens 
oü predornine la tradilion occidentale.......................................................................177

Mychajlo Dymyd- Taras Hrynchyshyn, Lviv
La diaspora ukrainiennc - orthodoxe et catholique................................................. 195



IX

DER XX. KONGRESS DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER

OSTKIRCHEN

Eva Maria S y n c k, Wien

Als 2009 auf der Generalversammlung unserer Gesellschaft in Venedig 
Spyros Troianos die Einladung ausspraeh, den Jubiläumskongress unter dem 
ambitionierten Rahmenthema „Diaspora“ im ..Interorthodoxen Zentrum“ bei 
Athen ibzuhalten, konnten die Anwesenden nicht ahnen, welche zusätzliche 
Brisanz die Themenwahl durch die Ereignisse im Heiligen Land bald erhalten 
würde. Schon gar nicht vorstellbar war es aber zu diesem Zeitpunkt, welche über 
den normalen Aufwand der Organisation einer internationalen Tagung 
hinausgehenden praktischen Herausforderungen die griechischen Kollegen 
erwarteten.

Allein aufgrund ihres außerordentlichen Engagements konnte der nunmehr 
20. Kongress unserer Gesellschaft unter den Auspizien der Heiligen Synode der 
Kirche von Griechenland und unter Mitwirkung der Theologischen Fakultät der 
Athener Universität trotz schwierigster ökonomischer Bedingungen, letztendlich 
doch, wie geplant, vom 13.-18. September 2011 in Griechenland stattfinden. Allen 
voran sei hier Eirini Christinakis, dem im Zuge des Kongresses neugewählten 
Präsidenten unserer Gesellschaft, Konstanlinos Pilsakis, und Spyros Troianos für 
alle ihre Mühen gedankt.

Unser besonderer Dank gilt weiters der Kirche für Griechenland für die 
Möglichkeit, unsere Tagung in ihrem ..Interorthodoxen Zentrum“ abzuhalten, das 
im Pendelikloster eine geradezu optimale Arbeitsatmosphäre geboten hat, dem 
Dekan der Theologischen Fakultät der Athener Universität und Direktor des 
Zentrums, Marios Begzos und dem Abt des Pendeli Klosters, Bischof Ioannis, für 
die erwiesene Gastfreundschaft sowie allen Kollegen der Kapodistrias-Universitäl 
für ihre vielfältige Unterstützung, wobei ihr Rektor, Thcodosios Pellegrinis, hier 
nur stellvertretend für viele, insbesondere Lehrende und Studierende der 
Theologischen Fakultät, genannt sei, die auf unterschiedlichste Weise maßgeblich 
zum Gelingen unserer Tagung beigetragen haben.

Entscheidend dafür, dass an einem schwierigen Thema konstruktiv gearbeitet 
werden konnte, waren dann natürlich die Beiträge der Referenten und 
Diskutanten. Auch wenn vorliegender Kanonband bei weitem nicht alles zu 
dokumentieren vermag, was in Pendeli zur Sprache kam, so gibt er doch einen 
guten Einblick in die Breite der angesprochenen Fragen und der zum Teil - wie 
nicht anders zu erwarten - durchaus kontroversen Perspektiven der 
Tagungsteilnehmer. Bedauerlich bleibt, dass nicht alle angefragten Beiträge 
rechtzeitig in einer wünschenswerten Form lür die Drucklegung vorgelegt worden 
sind. Einige Referenten haben nur relativ kurze Statements ohne 
wissenschaftlichen Apparat geschickt. Bischof Kyrillos (Katerelos) konnte sein 
Manuskript aufgrund von Arbeitsüberlastung gar nicht fertig stellen.



X

Die Struktur vorliegenden Bandes folgt im Wesentlichen dem 
Kongressverlauf. In Anschluss an die von Metropolit loannis (Zizioulas) in 
Vortragsform zur Verfügung gestellte „key-lecture“, in deren Zentrum das 
panorlhodoxe Agreement von 2009 steht, finden sich die beiden einleitenden 
Beiträge von Richard Potz und Eva Synek. Richard Potz hat sich bemüht, 
terminologische Fragen sowohl unter Berücksichtigung aktueller 
sozialwissenschaftlicher Forschung als auch der historischen Kontexte der 
altkirchlichen kanonischen Basis, auf die in den aktuellen Diskursen immer 
wieder Bezug genommen wird, abzuklären. Eva Synek hat versucht, ergänzend 
die Problematik von Kontexten zu beschreiben, die sich von „typischen" 
Diasporasituationen unterscheiden. Der Schwerpunkt des Beitrags liegt auf der 
Situation sog. orthodoxer „Diasporen" (unter besonderer Berücksichtigung von 
Österreich, womit zumindest in Hinblick auf ein Land das Fehlen des 
Manuskriptes von Bischof Kyrillos abgefedert werden konnte). Es wird aber auch 
auf die Katholischen Ostkirchen und die Orientalischen Orthodoxen Kirchen (hier 
exemplarisch die jurisdiktionellen Konflikte zwischen Etschmiazin und Aleppo in 
der Armenischen Apostolischen Kirche) eingegangen, womit der Beitrag u. a. 
auch die Brücke zum Referat von Erzbischof Yeznik (Petrosyan) schlägt.

Die nachfolgenden Kurzbeiträge von Mar Aprem zur Diaspora der 
Assyrischen Kirche im Osten (mit einer Einleitung, wie sich die historische 
Entwicklung dieser Kirche aus einer Innenperspektive darstellt1), von Chorbischof 

Emanuel (Aydin) zur Syrisch-Orthodoxen Kirche und von Erzbischof Yeznik 
(Petrosyan) zur Armenisch-Apostolischen Kirche geben einen getreuen Einblick 
in die in der zweiten Sektion der Tagung diskutierten Fragen.

Die dritte und vierte, „orthodox“ akzentuierten, Sektionen sind in diesem 
Band durch den Beitrag von Lewis Patsavos zur spezifischen Situation in Amerika 
und einen ..Europabeitrag" von Grigorios Papalhomas repräsentiert. Weiters haben 
Vladislav Cypin (Patriarchat von Moskau) und Radu Preda (Patriarchat von 
Bukarest) die von der „griechischen“ Perspektive bekanntlich differierenden 
kanonischen Positionen ihrer Kirchen skizziert, wobei das rumänische Volum die 
aktuelle „Diasporapolitik“ der eigenen Kirche durchaus kritisch rezensiert.

Da das Fragen der westlichen Diaspora im Osten behandelnde Referat von 
Bischof Munib Younan aufgrund von nicht zu behebenden technischen Problemen 
und die soziologische Diasporanaly.se von Apostolos Nikolaidis aus sprachlichen 
Gründen2 nicht aufgenommen werden konnten, ist durch diesen Band die fünfte 

Kongresssektion nur auszugsweise durch die kanonistische Intervention zu den 
insbesondere in der sog. Diaspora immer wieder bedeutenden Fragen 
interkonfessioneller Kooperationen von Metropolit Chrysostomos (Savatos) 
dokumentiert.

Den Abschluss des Bandes bieten die in den Sektionen sieben und acht 
gehaltenen katholisch akzentuierten Vorträge zur Diasporaproblematik, beginnend

1 Für eine „Außenpcrspeklivc“ itarf an dieser Stelle auf die Pionierarbeit zum ostsyrischen 

Kirclicnrccht von W. SF.I.B. Orientalisches Kirchenrecht I: Die Geschichte des Kirchenrechts der 
Nestorianer (von den Anfängen bis zur Mongolenzeit). Wien 1981. verwiesen werden.

’ Seitens der Redaktion wurde eine Publikation des griechischen Originaltextes angeregt.



XI

mit einem historischen Aufriss von Bocket Sonic und einer kon/isen Darstellung 
der Situation durch Krzhischof Cyril (Vasil’), dem Sekretär der sog. 
„Ostkirchenkongregation", der ausdrücklich um eine Darstellung aus der Sieht der 
Kongregation gebeten worden ist. Bischof Elie Bechara Iladdad, der dem 
Melkitischen Patriarchat angehört, präzisiert diesen Problemaufriss unter 
Einbeziehung seine eigene Kirche in besonderer Weise betreffender Fragen, 
Bischof Dimitrios Salachas in Hinblick auf die „orientalische“ Diaspora in 
Europa. Schließlich hat Mychajlo Dymyd zusammen mit seinem Koautor Taras 
Hrynchyshyn eine detailreiche, sowohl die katholische als auch die vielfältige 
orthodoxe ukrainische Diaspora (inkl. jener Gemeinden, die aktuell an 
unkanonische Jurisdiktionen angebunden sind') erfassende Dokumentation 

erstellt.
Dass der Redaktion nach dem Kongress schließlich auch völlig neue 

Manuskripte von Personen angeboten wurden, die in Pendeli gar nicht dabei 
waren, zeigt die Brisanz des Themas und dass die angestoßene Debatte 
erfreulicher Weise weitergeht. Auf die Aufnahme ergänzender Statements wurde 
letztendlich aber dennoch verzichtet. Ausschlaggebend für diese Entscheidung 
waren neben einem Bemühen um Ausgewogenheit der Argumente nicht zuletzt 
ökonomische Gründe. Die viele Jahre vom österreichischen Staat für den 
„KANON" zur Verfügung gestellte Subvention wurde aus budgetären Gründen 
ersatzlos gestrichen. Dass dieser Band überhaupt in der gewohnten Weise 
erscheinen kann, verdanken wir der Stiftung „Living Together", die sich bereit 
erklärt hat, kurzfristig mit einem Druckkostenzuschuss einzuspringen. 1

1 Vgl. zur Problematik der unkanonischen Jurisdiktionen ausführlich A. KLUTSCHF.WSKY, 
Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland und die Entstehung einer konservativen „alternativen 
Orthodoxie" auf dem Gebiet der ehemaligen UdSSR nach der gesellschaftspolitischen Wende, in: 
KANON XXI (2010) 213-235.



XII

PONriHClUM CONSILIUM 
DE LEGUM TEXTI BUS 
Plot. N. 13283/2011

Vatican City, 12 September 2011

Excellcnces Rcverends,

Illustrious President of tlie Society,

Illustrious Vice President of the Society,

With this letter, I express my deep appreciation for the initiative of the “Society for the 
Ijiw of the Rastern Churches" to be organized in Athens, together with the University of 
Athens, the twentieth Conference with the theme "The Diaspora".

I gladly accept the invitntion received by the Pontifical Council for Legislative Texts to 
participate in this event and I delegatc an Officiai, as representative of the Department, to 
participate in and to convey the cordials greetings and the best wishes of a good |>erforniance 
of the work.

The theme of this Conference puts in evidencc the many pastoral problems raised by 
the continuous flow of the migrants, cither of the Churches of departure or for each host 
Church or for tlie canonical ordering of the Churches.

Thus, since 2007, this phenomenon has claimed the attention and rommitment of this 
Council, that during an audience granted by the I loly Kather to his President and his Secretniy 
on September 28th. 2007, at Castel Gundolfo, has poinled out to His Holiness the need to 
initiate Studien and to ovaluatc the advantages of introducing some legislative changes, for 
better harmony between the disciplinc of the Codex Iuris Canonici and that of the Codex 
Canonum Ecclesiarum Orienlalium.

In recent decadcs there are clearly emerged a few points of discord between the norms 
of the lwo Codes, which, cspecially in the Latin tradition countries have been, incidentally, in 
a problematic manncron pastoral practice of interecdesinl and intereonfessional relievo.

Kven the canonical doctrine did note in repeated way, such of discordances, indicating 
also, with a stibstantial convergence, what are the problematic |M>ints und how it is necessary 
to makc them agree.

Based on the reported pontifical mandate, the Pontifical Council for Legislative Texts 
creatcd a Commission of experts in both Codes of canon law, that from May 2009 until April 
2010, had carefully studied, among other issues, even the pastoral problems of the Diaspora, 
with some proposals for legislative change.

To the Illustrious Doctor
Prof. Richard Potz
President of the Society for the Law
of the Lastern Churches



XIII

These proposals suggested by tlie Commission include [he changes of llie canons who 
conccrn:

a) The inlerecclesial re|>orLs:

- tlie marriage celcbrated betöre tlie minister of another Churclv. 

the celebration under condition of the intcrritual marriage;

the mixed marriage and the ccdesiastic adscriptio of their children;

- the duty of tlie Latin parish priest to noto in the parish register of baptisms the 
udscriplio of the baptized lo the Church sui iuris of belonging;

the transition from an Kastern Church sui iuris to tlie Latin Church;

the faculty to dispense from the canonica! form of marriage outside territory of 
the patriarchal Church.

b) The communicatio in sacris:

- the baptism of the children of non-Catholics by a Catholic minister; 

the faculty to bless the marriage of non-Catholie Christians;

the passage of the non-Catholie lo tlie Church sui iuris corresponding to their 
Church of origin.

The I’onlifieal Council for Legislative Tex Ls is graleful for tlie eontribution reported by 
tlie different Associntions of tho canonists, espccially in the promotion of the knowledge and 
study of Canon law. Kvolving a research work, they cooperate not oniy for a better obsen'ance 
of the canonicai ordering hut also io it* piupei apptication.

Thanking again for the invitation, I remain,
devout in Domino

Prcsidenl

+Juan Ignacio Arricta 
Soeretary



XIV

AIOP0OAOEO KENTPO
THE EKKAHEIAZ THE EAAAAOZ

WELCOME ADDRESS TO THE 
XXth CONGRESS OF THE SOCIETY FOR THE CANON LAW 

OF THE EASTERN C1IURCHES
Penteli. 13* September 2011 

by
Prof. Dr. Marios Bfpos

Director of the Interurthodox Center of the Church of Greece and 
Dean of the Faculty of Theology at the University of Athens

Your Eminencies,
Dear Professors and Colleagues,
Ladies and Gcnücmen,

On behalf of His Eminente the Archbishnp of Athens Mgr Hieronymos, 
President of the Board of the Intcrorthudox Center of the Church of 
Grccce, and in the presence of our host Mgr loanrus. Bishop of 
Thermopylac and Abbot of the Monastery of Penteli, I welcome all of 
you very warmly and I wish you all my best for your congress. 1 am 
extrcmely happy today for thrcc specific reasons.

First, as the acting Director of the Interotthodox Center of tbc Church of 
Greece I have the oppoitunity to host all of you in this ccclesiastical, 
scientific, thcological and naturally beautiful environment at the 
Monastery of Penteli, which had played a very important role for tbe 
cultural life of Athens through the last four centuries. Wc try to combtne 
the facilities of the modern life with the trsnquility of the monastic 
tradilion of the Orthodox Church being situated at a mountain ncar a busy 
Capital like Athens, not faraway from the international airport, with easy 
access to the sca of Marathon and to the surrounding inountains of 
Penteli. Pamis and Hymittos. HopefuUy you will experience all these
things during your stay with us. The Interorthodox Center bemg founded 
forty ycars ago aims at the dialogue betweeu the various Orthodox

ltpa v.oy*i ii.vi<xnc, i>> n riiyit>.ii
I 21U H03 7(hB. Fax 210 Rill 4SSR. I mj.l inurtlu*?«UM 1 RI



XV

1

Church, and Ihe subject of your congress, namcly the Diaspora as a 
serious problcm in the life of thc Contemporary Orthodox Churches, lies 
at thc very heart of our own existence.

Sccond, as newly elcctcd Dean ot the Faculty of Theology at the 
Umvcrsity of Athens, which is the oldest and biggest theological 
foundation of the Gr eck Orthodox Church in the wholc world. 1 am happy 
that I am ablc to welcome you also with this official identity along with 
thc Rector of the University of Athens and very faiuous Contemporary 

philosopher ut üreecc. Professor Theodossios Pelcgrinis. an old (riend 
and distinguished colleague. who has written thc foreword in onc of my 
books in thc ficld of the philosophy of rcligion fifteen years ago Not only 
the Church of Grccce through the gencrous off« of the Holy Synod and 
the dccisivc Support of the Archbtshop Hiciomymos personaly, but also 
Ute Theology of Greecc through our Faculty of Theology in Ihe 
University of Athens warmly welcome you here

Third, 1 would like to remtnd you that I bclong to the founding members 
of your socicty, sincc 1 as a postgraduale Student of theology in Athens 
took pari in your first congrcss in October 1973 al Ihe Orthodox Academy 
of Crete, wherc 1 met for the first time in my life the Archimandrite 
Bartholomcos Archontonis, the Hcumcnica) Patnareh of Constantinople 
in the last twenty years. His All Holiness is a prominent canonist, 
founding member of your Society, loyal participant of your work during 
the last thirty eight years of your existence and spiritually present today 
among us in this lecture hall

Therc arc too many comcidencies that 1 supposc arc morc than 
contingent happeuings, perhaps it is a sign of the will of God that people 
who love each other meet again and again through stränge and 
unexpeeted ways. ln thc light of such fcclings and being full of good 
mood I shall repeat my welcoming words from thc bottom of my heart 
and I really wish all of you my best for a fhutful fulfillmcnt of your mosl 
valuable and obviously difficull work which you have to do in the next 
days lierc with us.



Pagina bianca



ORTHODOX DIASPORA: PACING A CANONICAL ANOMALY 

’P loannis Z i / i <> u 1 a s. Thcssaloniki-Athcns

I

/. Introduction

It is a great pleasure and a privilege for me to be invited lo address this 
meeting of the Society for the Law of the Eastern Churches, a scientific and 
scholarly oody in which I had the honour to be actively involved myself in the 
past and the work of which I have never ceased to follow witii great interest.

I have been asked to speak on a subject. which is of great importance not 
only for scientific rescarch but also for the very lile of the Church to which I 
belong and which I humbly serve bolh as a bishop and as a theologian. As a 
theologian I have devoted most of my studies and rescarch to the subject of 
ecclesiology, while as a member of the hierarchy of the Ecumenical Patriarchate I 
have been given the difficult task to chair the Fourth Panorthodox Preconciliar 
Conference which took place in Chambesy, Gcneva in June 2009 having as the 
unique subject of its agenda precisely the problem of the Orthodox Diaspora. 1t is. 
therefore, my pleasure to share with you some of the facts relating to this subject 
as well as my personal thoughts and refiections concerning the present state of the 
question and the prospects of its future solution. Naturally, owing to the 
limitations of my competence, I shall only speak of the diaspora of the Eastern 
Orthodox Churches leaving outside the scope of my presentation any reference to 
the diaspora of the Oriental and Greek Catholic Churches on which other Speakers 
will have the opportunity to speak in this Conference.

Before presenting to you the actual Situation in the Orthodox Church 
concerning the subject of its Diaspora I should like to say a lew words on the 
history of the subject and on the reasons why it constitutes a problem, indeed a 
major issuc, in the Orthodox Church. As it is known, all the autocephalous 
Orthodox Churches have agreed to put the subject of the Orthodox Diaspora on 
the list of the themes of the forlhcoming Holy and Great Council of the Orthodox 
Church, admitting in this way that therc is a problem that needs to be solved. So, 
when and how has the Orthodox Diaspora emerged as a problem, and in what way 
is the Orthodox Church trying to solve it today?

II. A took at history

The term "Diaspora” has been borrowed frorn the Bible where it is used to 
describe originally (he Jews and then the Christians scattered among the nations, 
particularly during the Hellenistic period. Reference to the Diaspora is found in 
the books of Deuteronomy (28. 25). Judith (5, 19), II Maccabees (I. 27), but also 
in the New Testament (John 7, 35; James I, I; I Peter 1,1). In these early cases it 
was Palcstine which geographically was regardcd as the “mother land”, beyond



2

the bordcrs of which all Jews - and Christians - living thcrc were described as 
bcionging to the “Diaspora”. The motives behind the spread of Jews and 
Christians outside Palestinc were usually commercial but also ölten related to 
persecutions, and used to the spread of the Ilebrew of Christian religion to the 
pagans.

Similar conditions apply also the appearancc of the Orthodox Diaspora. 
Many Orthodox left their homelands mostly for commercial purposes but 
sometimes also for reasons of persecution. as was the case partieularly in 
communist counlries during the 2()"' Century. Western Europe, America and cvcn 

Asia and Oceania became areas of Orthodox Diaspora mainly in modern times and 
partieularly in the 19lh and the 20lh Century. The numbers of Orthodox leaving 

their homelands and eslablishing themselvcs in Western countries reached their 
peak for the Grceks during the early and middle 20lh Century and for those Irom 
former communist countries in the end of the 20lh and the beginning of the 2I'1 

Century. In the present day huge masses Irom Russin und Romania in particular 
arc leaving their homelands to establish themselves in Western Europe and 
America, and the same applies to smaller Orthodox Churches, such as Georgia, 
Poland, Serbin and Bulgarin. There is hardly any Orthodox Church which does not 
have a diaspora today.

///. The Canonical Problem

The canonical problem at the Orthodox Diaspora arises in connection with 
two fundamental ecclcsiological principles which arc basic to Orthodox Canon 
Law. The first is the geographica! or territorial basis of jurisdiction. The second is 
the canonical Provision that there can only be one bishop in each city. Both these 
principles seem to be grossly violaled in the way the Orthodox Diaspora is 
organi/.ed today.

In the first place, the territorial basis of canonical jurisdiction is well 
established by the canonical tradition, as expressed by canon 2 of the Second 
Ecumenical Council: no bishop should exceed the borders of his own church. 
These borders are fixed by the above canon for the Churches of Alexandria. 
Antioch and Constantinople (Pontus, Thrace and Asia - cf. canon 28 of 
Chalccdon). On the basis of this principlc every Tomos issued on the 
establishment of an aulocephalous Church contains an cxplicit reference to the 
canonical borders which this Church is not allowed to cxcecd.

This principlc is not observed in the case of the Diaspora which is regarded 
as no man’s land in which all aulocephalous Churches Claim the right of 
jurisdiction. The Patriarchate of Constantinople Claims that canon 28 of Chalccdon 
gives it the right to exercise jurisdiction in all areas beyond the established borders 
of the other aulocephalous Churches by giving it the right to ordain bishops "in the 
barbaric places or nations" (cf. also canon 2 of 1 Constantinople). I'his canon is 
interpreted in the same spiril by the Churches of Alexandria. Jerusalem. Grccce, 
Cyprus and Albania, but not by the rest of the aulocephalous Churches. As a



3

result. the first of the abovc mcntioncd Churches abslain l'rom cslablishing their 
own jurisdictions in the Diaspora, while the rest do not.

The inevitable consequence of the divergence of opinion conccming canon 
28 of Chalcedon is the violalion also of the second ecclcsiological and canonical 
principle mentioned above, namcly that of the existence of only one bishop in the 
same city. This prineiple is expressed by canon 8 of I Nicaea, and its 
ccclesiological signiticance is so important that by violating it the Church is in 
danger of falling into heresy. For the existence of many bishops in the same local 
church amounts to a division of the body of Christ in that place, given that the 
function of the bishop is precisely to transcend in bis person as the president of the 
Eucharist all national and other differences, according to the words of St. Paul that 
in Christ there is neither Jew nor Greek etc. (Gal. 3, 28).

It was precisely this establishment of episcopal dioceses on the basis of 
ethnic identities that was officially condemned by the local Synod of 
Constantinoplc in 1872 in which. besides the Ecumenical Patriarch and the Synod 
of Constantinoplc, the Palriarchs of Alexandria and Antioch and the Archbishop 
of Cyprus participated. And yet this condemnation is entirely overlooked in the 
case of the Orthodox Diaspora in which we have Greek, Russian, Arab, Serbian, 
Romanian, Georgian. Bulgarian, Polish etc. bishops cxisling side by side in the 
same city. This is indeed, a most serious und tragic anomaly from the 
ecclesiological and canonical point of view.

IV. Steps towards a solution

Being conscious of the anomaly of the cxisling Situation in the Diaspora the 
Orthodox Churches have unanimously agreed to put this matter on the list of the 
themes of the fortheoming Holy and Great Council of the Orthodox Church. In 
accordance wilh the procedure agreed upon for the preparation of the Council all 
ilems of the agenda of the Council have to go through a stage of preparation so 
that an agreement should be reached on each item beforc it is regarded as malure 
for reference to the Council. This preparatory procedure provides that each item 
should bc examined by an Inter-Orthodox Preparatory Committee which has to 
reach its agreement unanimously. If such a unanimous agreement is not reached 
by one meeting of this Committee an indefinite number of meetings must lake 
place until the item under considcration is regarded as mature to be sent to the 
next official body which is the Preconciliar Panortliodox Commission, the body 
(hat can declare, also by unanimous decision, that the item under considcration can 
be finally referred to the Holy and Great Council. As you see, the procedure is 
very long and elaborated, and can prove Io be extremely difficult, particularly 
becausc of the provision that all decisions must bc reached unanimously.

This has beeil the case particularly wilh the item of the Diaspora. In Order to 
reach an agreement on this subject an Inter-Orthodox Preparatory Committee met 
in Chambesy in 1990 under the prcsidency of the then Metropolitan of Chalcedon, 
and now Ecumenical Patriarch, Bartolomaios which dccidcd the following:



4

a) li was admitted ihat all the Orthodox Churches wanled to solve the 
problem of ihe Orthodox Diaspora “as soon as possible" and “in 
accordance with Ihe Orthodox ccclesiology and the canonical tradition 
and practice of the Orthodox Church”.

b) It was realizcd that “in the present phase it is not l'easible for historieal 
and pastoral reasons lo move immedialcly lo the slrietly canonical order 
of the Church with regard to this matter”.

c) It was deeided that a state of transition to the strict canonical solution 
should be proposed and applied before the convocation of the lloly and 
Great Council which will then be able to reach a canonical solution of the 
problem.

d) This state of transition should consist of the creation of “episcopal 
Conferences” in areas to be deeided by the Committee.

e) These episcopal Conferences will consist of the bishops of the area who 
are in communion with all the Orthodox Churches. and will be presided 
by the first of the bishops belonging to the Church of Constantinople, and 
wherever such a bishop does not exist by the next one according to the 
Diptychs.

f) The task of these Conferences would be to promotc and manifest the 
Orthodox unity in that area by undertaking common action in pastoral 
matters, theological education and in common representation of the 
Orthodox Church towards the non-Orthodox Christians of the area. And:

g) The decisions of the Conferences will be taken by majority vote.

The task of defining the gcographical areas in which the episcopal 
Conferences would be crcalcd was left for the next Inter-Orthodox Preparatory 
Committee which met in Chambesy in 1993 under the chairmanship of the late 
Metropolitan Chrysostomos of Myra (who hecamc later the Metropolitan of 
Ephesus). According to the decision-proposal of the Committee episcopal 
Conferences would be created in eight areas (North and Central America, South 
America, Australia, Great ßrilain, France, Benelux, Austria and Italy, and finally 
Germany). The bishops who have under their jurisdiclion parishes in more than 
one of the above areas would be members of all the assemblies in the areas in 
which they have parishes.

In addition to this, the Committee deeided lo form a special group of experts 
in Canon Law who would draft the rules and regulations governing the episcopal 
Conferences. These will be submitted to the next Preconciliar Panorthodox 
Commission for approval.



5

According to the rulcs governing the procedurc of ihe preparation of ihe 
Holy and Great Council, the uhove decisions of the Inter-Orthodox Preparatory 
Committee had to he submitted for consideration to the Holy Synods of the 
autocephalous Churches who should decide whether the item was mature to he 
referred to the Preconciliar Panorthodox Commission for final approval. This was 
done, and the Churches decided that the preparation of the subject of the Diaspora 
could go to the Preconciliar Panorthodox Commission for approval with the 
exception of two decisions on which certain Churches (mainly Russin and Poland) 
expressed reservations, namely the presidency of the episcopal assemblies by the 
hierarch of the Ecumenical Patriarchate, and the Provision that the decisions of the 
episcopal assemblies should be reachcd by majority vote. The above mentioned 
Churches proposed that the presidency of the episcopal assemblies should be 
exercised either by election or by rotation, while the decisions should be reachcd 
by unanimily and not by majority vote. These two points should be discusscd and 
agrced upon by the Preconciliar Panorthodox Commission which would also 
discuss and approve all the rest of the decisions of the Preparatory Committees 
concerning the Diaspora.

Thus, the first judgment and approval of all aspects of the thorny issue of the 
Orthodox Diaspora was left for the Fourth Preconciliar Panorthodox 
Commission. Owing to the controversy between the Churches of Constantinople 
and Moscow concerning the partieipation of the Church of Estonia in the 
Panorthodox bodies the Fourth Preconciliar Conference could not be convened 
unlil finally the Synaxis of the Orthodox Primates al Phanar in 2008 decided, at 
the Suggestion of the Ecumenical Patriarch, that only the autocephalous and not 
the autonomous Orthodox Churches may participate in the Inter-Orthodox and the 
Panorthodox bodies. This excluded Finland and Estonia l'rom such partieipation 
thus opening the way for the convocation of the Fourth Preconciliar Panorthodox 
Commission.

On the day of Penlccosl of 2009 the Commission met in Chambesy under the 
presidency of the present Speaker. The task was awesome and the prospects for 
success almost non-existent. Ihe fact that. according to the rules, any Church 
could veto the decisions could easily lead to an impasse. Appeals by the chair for 
unanimily would not be fruitful withoul private and behind the scenes 
consullalions. Finally, with the help of the Holy Spirit, the (wo thorny problems, 
namely the queslion of the presidency of the episcopal assemblies and that of the 
way of reaching decisions were solved. Presidency of the episcopal assemblies 
should always be the prerogative of the hierarch of Constantinople in the area, and 
only in cases when such a hierarch did not exist. the presidency would go to the 
most senior bishop according to the Order of the Diplychs. With regard to Ihe way 
of reaching decisions, il was agrced that decisions should be made unanimously 
and not by majority vote. Willi this compromisc the Fourth Preconciliar 
Panorthodox Commission signed the following lexl of agreement which I shall 
present in the official French edition (Ihe official languages were Creek. Russian 
and French):



6

«Convoquee par Sa Sa in tote le patriarche eccumenique Bartholomaios, avec 
le conscnsus de Leurs ßeatiludes les primats des tres saintes Eglises 
orthodoxes exprime au cours de leur Sommet au Phanar en octobre 2008. la 
IVC Conference panorthodoxe preconciliaire s’est reunie au Centre orthodoxe 
du Patriarcat eccumenique ä Chambesy, du 6 au 13 juin 2009. sous la 
presidence de Son Eminence le metropolile Jean de Pergame, delegue du 
Patriarcat eccumenique.

Cette Conference, ä laquelle loutes les lies saintes Eglises orthodoxes 
aulocephales ont ete invitecs et se sont fait reprdsenter, a examine la question 
de l'organisation canonique de la Diaspora orthodoxe. Conformement ä 
l'article 16 du Reglement des Conferences panorthodoxes preconciliaires, 
eile a discute les documents alTerents elabores en 1990 et 1993 par la 
Commission interorthodoxe preparatoire et soumis ä eile, documents qu'elle 
a modifies et approuves comme suit:

I ) a) II a ete constate que toutes les lies saintes Eglises orthodoxes ont la 
volonte unanime que le prohlcme de la Diaspora orthodoxe soit resolu le plus 
rapidement possible et que cellc-ci soit organisec conformement ä 
l'ecclesiologie orthodoxe, et ä la tradition et la praxis canoniques de l'Eglisc 
orthodoxe.

h) II a ete aussi constate que durant la presente phase il n'est pas possible, 
pour des raisons historiques et pastorales, de passer immediatement ä l’ordre 
canonique strict de l’Bglise sur cette question. c'est-ä-dire qu'il y ait un seul 
eveque dans un meine lieu. Pour cette raison, eile est arrivee a la conclusion 
de proposer la creation d'une Situation transitoire qui preparera le terrain pour 
une solution striclement canonique du probleme. sur la base des principes et 
des directives definis ci-dessous. Cette preparation ne devra pas exceder la 
date de convocation du futur saint et grand Concile de l’Eglise orthodoxe, de 
sorte que celui-ei puisse proceder ä une solution canonique du probleme.

2) a) La presente Conference propose que, pour la periode transitoire oü la 
solution canonique de la question sera preparee, soient creees (ou etablies) 
dans chaeune des regions detlnies ci-dessous des "Assemblees Episcopales" 
reunissant tous les eveques rcconnus canoniques de cette region, qui 
continucront ä etre soumis aux meines juridictions canoniques 
qu’aujourd'hui.

b) Ces assemblees seront composecs de tous les eveques de chaque region, 
qui sc trouvent en communion canonique avec toutes les tres saintes Eglises 
orthodoxes et seront presidees par le premier parmi les prelats relevant de 
l’Eglise de Constantinople et. en l'absence de celui-ci, conformement ii 
l'ordre des diptyques. Elles auront un Comite executif forme des premiers 
hierarques des diverses juridictions qui existent dans la region.



7

c) Ces Assemblees episcopales auront pour travail et responsabilite de 
vciller ä manifester l’unite de l'Orthodoxie et ä developpcr une action 
commune de tous les orthodoxes de chaque region pour remedier aux besoins 
pastoraux des orthodoxes vivant dans la region, represenler en commun tous 
les orthodoxes vis-ä-vis des autres conl'essions et l’ensemble de la socicle de 
la region, eultiver les lettres theologiques et l’education ccclesiastique, etc. 
Les decisions ä ces sujels scront prises a I'unanimite des Eglises rcprcscntees 
dans l’assemblee de la region.

3) I.es regions dans lesquelles des assemblees episcopales seront crcecs, dans 
une prcmicrc etape, sont definies comme suit:

i. Amerique du Nord et Amerique Centrale.

ii. Amerique du Sud.

iii. Australie. Nouvelle Zelande et Oceanie.

iv. Grande Bretagne et lrlande.

v. France.

vi. Belgique, Hollande et Luxembourg.

vii. Autriche.

viii. Italic et Malte.

ix. Suisse et Lichtenstein.

x. Allemagne.

xi. Pays scandinaves (hormis la Finlande).

xii. Espagne et Portugal.

Les eveques de la Diaspora, qui resident dans la Diaspora et ont des 
paroisses dans plusieurs regions, seront aussi membres des assemblees 
episcopales de ces regions.

4) Ces assemblees, qui sont constituees sur decision de la presente 
Conference, sont chargees de completer les details du regiement de leur 
fonctionnement approuve par eile (la Conference) et appliquer celui-ci le



plus rapidement possible et. certainemenl avant la convocation du saint et 
grand Coneile.

5) Les Assemblees episcopales ne privent pas leurs eveques membres des 
competences de caractere administratif et eanonique, ni ne limitenl les droits 
de ceux-ci dans la Diaspora. Les Assemblees episcopales visent ä degager la 
Position commune de LEglise orthodoxe sur diverses questions. Cela 
n'empeche nullemenl les eveques membres, qui eontinuent de rendre compte 
a leurs propres Eglises, d'exprimer les opinions de leurs Egliscs devant le 
monde exterieur.

6) Les presidcnts des Assemblees episcopales convoquent et President toutes 
les reunions communes des eveques de leur region (liturgiques, pastorales, 
administratives, etc.). Quant aux questions d'interet commun qui, sur 
decision de I’Assemblee episcopale, necessitent d'etre examinees ä l’echelon 
panorlhodoxe, le President de celle-ei se relere au Patriarche cecumenique 
pourque suite soit donnee selon la pralique panorlhodoxe en vigueur.

7) Les Eglises orthodoxes s’engagent a ne pas proceder ä des aclcs pouvant 
enlraver le processus susmentionne desline ä regier de la^on eanonique la 
question de la Diaspora et leront tont leur possible pour faciliter le travail des 
Assemblees episcopales et pour retablir la normalite de l'ordre eanonique 
dans la Diaspora».

8

V. Comments and Conclusions

1. As it is stated already in the first paragraphs of the Decision, the will of 
the Orthodox Churches is to retum llnally to the strict canonical Situation of one 
bishop in each city in aceordance with canon 8 of I Nicaea. This is thcorelically 
satisfactory, as it implies a recognition that the existing Situation is basically 
anomalous and unacceptable from the ecclesiological and canonical point of view. 
ln this way the Orthodox Chureh has avoided lalling into ecclesiological heresy 
admitting that the present Situation is rolerated by rcasons of a sort of “economy” 
and is not justifiable ecclesiologically.

2. The expression in paragraph la of the Decision that the retum to the strict 
canonical Situation must be realized “as soon as possible" understood in 
combinalion with paragraph 1b in which the liope is stated that the Holy and Great 
Council may arrive at “a canonical solution of the problem” indicates the 
expectation of the Commission that the Council will decide in favour of the 
application of the principle “one bishop in each city". However, such an 
expectation would appear to be too optimistic, particularly if the Council were to 
take place in the foreseeable future. The so called “mother Churches” do not yet 
seem to be ready to emancipate their jurisdictions in the Diaspora in the near



9

future having all sorts of rcasons to prefer the Prolongation of the Status quo. What 
soems to be more likely is (hat the Council, if convened in the near future, will 
decide to maintain the present "transilory” state while reiterating its theoretical 
adherence to the canonical principle.

3. The deeper rcasons for the reluctance of the mother Churches to 
emancipate their parishes in the Diaspora seem to relate to the emergence and 
growth of the spirit of nationiilism among the Orthodox Churches. This is 
particularly noticeablc in the Russian and even more so in the Romanian Church. 
The fact that there is a growth in the number of immigranls front these Churches 
to the West is going to play a negative role in any attempt to re,störe the canonical 
order in the Diaspora. Sometimes the temptation is very strong to use the Diaspora 
Churches for the promotion of nalionalist interests, in ccrtain cases in close 
Cooperation with the respective States. This can bc a serious obstacle to the 
canonical normalization of the Orthodox Diaspora. The solulion of the problent of 
Diaspora in the canonical way will decide in the end the question whether the 
System of ecclesiastical autocephaly can work without leading to ethnophylctism 
condemned as a heresy by the Synod of 1872. For the mornent there are reasons to 
worry that autocephaly may easily become a vehicle of nationalism.

4. The decision to creatc local episcopal assemblies as an intermediary state 
before the canonical normal ization of the Diaspora seems to be wise and may 
prove to be useful. These assemblies have already been formed and seem to work 
well in all areas of the Diaspora. The philosophy behind this institution is, that by 
working together the Orthodox bishops will present an image of Orthodox unity to 
the world and at the same time develop gradually a consciousness of ‘‘locality" 
with regard to their paslora! responsihilities. This will inake them realize that 
besides and above their function as representatives of their mother Churches in the 
Diaspora the bishops are pastors of faithful who live and work in a cultural and 
social milieu different form that of their mother Church and need special pastoral 
care. In addition to all this, the Orthodox bishops of the area will become more 
conscious of the fact that they have to develop good relations with the non- 
Orthodox Christians, even with people of other religions, something the mother 
Churches do not usually experience living in most cases in a homogeneous 
Orthodox conlext. Thus. it is hoped that the episcopal assemblies will conlribule to 
the development of an ecumenical spirit in the Orthodox Diaspora which will 
benefit the ongoing theological dialogues and ecumenical co-operation. The non- 
Orthodox Churches will no longcr be perplexed as to who represents the Orthodox 
Church in a particular area. the episcopal assembly through its President being 
from now on the official voice of the Orthodox Church in that place.

5. The crucial question is if and how the institution of the Episcopal 
assemblies can lead to the canonical normalization which requires one bishop only



10

in Ihe same city. How can the assembly of many bishops lead to a local Church 
with one bishop?

In ihe present circumstanccs it is difficult to give an answer to this question. 
The Church of Constantinople has not given up in principle its Claim that 
according to canon 28 of Chalcedon the Diaspora is pari of its own canonical 
territory. When Patriarch Meletios decided in 1923 to take over from the Church 
of Greece the Creek Diaspora of America he did so by appealing to this canon. 
The same canon was invoked a couple of decades ago when Constantinople 
strongly opposed the establishment of an Exarchia by the Patriarchate of 
Jerusalem in Australia. The bishops in the Diaspora who do not belong to the 
Ecumenical Patriarchate arc not regarded officially by Constantinople as bishops 
of a certain place but as bishops in that place; their presence being as it were 
"tolcrated” by some kind of oikonomia until the problem of the Diaspora receives 
its canonical solution.

Given the fact that not all the Orthodox Churches interpret canon 28 of 
Chalcedon in the same way as Constantinople and the rest of the Greck-speaking 
Churches it is difficult to see how the episcopal assemblies can bc transformed in 
such way as to lead to a single bishop in each city. The f'uture is literally left to 
God and Ilis Holy Spirit. If God wills it. new local Churches may emerge 
gradually in the Diaspora whosc bishops may be elected locally and not appointed 
by the mother Churches, as is the casc now. having a canonical link with the rest 
of the Orthodox local Churches via the first of the Orthodox Churches, i.e. 
Constantinople (as a kind of Metropolitanates) until eventually they becotne 
canonically independent (autonomous or autocephalous). This, I repeat. is left 
entirely to the hands of God. the episcopal assemblies serving simply as 
instruments for the formalion of local Churches in the Diaspora, which is the only 
healthy basis on which we can hope to arrive at a canonical solution of the 
problem of the Orthodox Diaspora.

I have tried to present to you as briefly as possible the recent developments 
that took place at a Panorthodox level conccming the subject of the Orthodox 
Diaspora. My presentation must have shown how difficult the solution of this 
problem is, given the differences that exist among the autocephalous Orthodox 
Churches as to the territory which lies oulside their fixed canonical borders. What 
emerges as very positive from this presentation is first of all the recognition by all 
Ihe Orthodox Churches of the canonical anomaly of the present Situation and of 
Ihe need to correct it according to the ecclesiology and the canonical tradition of 
the Church. As long as this recognition exists the danger to fall into 
ecclesiological heresy is removed. If the will for the canonical norm is there, God 
will providc for that in spite of our human weakness and fallibility.

The Fourth Preconciliar Panorthodox Commission in Chambesy constitutes a 
breakthrough in the history of this thomy issue. By unanimously agreeing to 
eslablish local episcopal assemblies presided by the representative of the first 
Orthodox Church according to the order of the Diptychs the Commission and with



11

it ihc whole Orthodox Church has pavcd the way Ibr a canonical solution of thc 
Problem of the Diaspora on the basis of the local Church which is the canonical 
cell of Orthodox ecclesiology. It is now up to the Holy and Great Council of the 
Orthodox Church, hopcfully to be soon convened. to give the final official seal to 
the efforls made so far and perhaps to take even morc courageous steps in the 
direelion of canonical order. Let this be the subject of our prayers.



..LOKALKIRCHE, KANONISCHES TERRITORIUM UND DIASPORA" 
EINE HISTORISCH-RECHTSVERGLEICHENDE EINLEITUNG

Richard P o t z, Wien

Aufgabe dieses Beitrags ist es. mit den Begriffen Lokalkirche, Kanonisches 
Territorium und Diaspora grundlegende Strukturen kirchlicher Organisation in 
einen weiteren rechtshistorisch-rechtsvergleichenden Kontext zu stellen.

/. Die Ursprünge tler Begriffe

Beim Thema „Diaspora“ geht cs um einen Fragenkomplex, bei dem das, was 
ich entsprechend Joh. 17, I4-I81 das „johanneischc Dilemma“ des Kanonischen 

Rechts nennen möchte, historisch und theologisch in besonderer Weise sichtbar 
wird. Die Kirche musste in ihrer formativen Phase für die „nicht von dieser Welt", 
aber „in dieser Welt" seienden Bürger und Bürgerinnen des Reiches Gottes in 
theologisch verantworteter Weise eine Ordnung finden. Es gilt daher die 
spezifischen politisch-weltlichen Organisationsstrukturen zu untersuchen, die in 
dieser Phase auf die entstehende kirchliche Organisation eingewirkt und diese bis 
heute bestimmt haben. Dass diese Organisation bereits früh als ckklesiologisches 
Modell eine theologische Legitimation erhalten hat, darf dabei den Blick auf die 
historische Bedingtheit nicht trüben.

Die drei zu untersuchenden Begriffe verweisen bereits auf den ersten Blick 
auf das Territorialitätsprinzip, ein Prinzip, das sowohl in der politischen 
Geschichte als auch in der Rechtswissenschaft von großer Bedeutung war und ist. 
Ausgangspunkt dieses Prinzips ist die grundsätzliche Bindung an ein 
umschriebenes Territorium, mit der Konsequenz, dass die Ausübung von Rechten, 
aber auch von Ämtern und Befugnissen grundsätzlich territorial bestimmt ist. In 
einer Weltgeschichte des Rechts wird man darauf hinzuweisen haben, dass das 
Territorialilätsprinzip seine Entstehung einem entscheidenden .Schritt in der 
Geschichte des Menschen im Verhältnis zu einem bestimmen Stück Landes 
verdankt. Dies war jener Moment, in dem einem Kollektiv oder auch einem 
einzelnen ein exklusiver Zugang zur wirtschaftlichen Nutzung eines bestimmten 
Territoriums eingeräumt wurde, entweder, weil er das Land bäuerlich bearbeitete 
oder als Weideland für seine Herden verwendete. Das Territorialitätsprinzip 
bekam damit eine bis heute bestehende geradezu existentielle Bedeutung für 
komplexere menschliche Gemeinschaften. Dabei spielt rechtshistorisch vor allem 
das römische Recht eine wichtige Rolle, das seinen starken absoluten 
Eigentumsbegriff auf Grund und Boden bezogen und damit nicht nur das

' „teil habe ihnen dein Won gegeben, und die Welt hui sie gehasst; denn sie sind nicht von der 
Welt, wie auch ich nicht von der Welt hin. Ich bitte dich nicht, dass du sie aus der Welt nimmst, 
sondern dass du sie bewahrst vor dem Bösen. Sic sind nicht von der Well, wie auch ich nicht von der 
Welt bin. Heilige sie in der Wahrheit; dein Won ist die Wahrheit. Wie du mich gesandt hast in die 
Welt, so sende ich sie auch in die Welf.



13

europäische Bodenrecht, sondern auch die politische Ordnung bis hin zum 
modernen Völkerrecht mit seinem territorial konzipierten Souveränitälsbegriff 
bestimmt hat.

Vor dem Hintergrund des Territorialitätsprinzips ist auch der dritte im Titel 
angesprochene Begriff Diaspora zu sehen. Das griechische Wort „Siaonopct" 
wurde in die Septuaginta übernommen, wo es zwölfmal auf die Zerstreuung 
Israels bzw. der Juden unter die heidnischen Völker, aber auch auf die Zerstreuten 
selbst bezogen wird, ohne dass dafür ein einzelner hebräischer Begriff als Korrelat 
vorgegeben war2. Die Diaspora erscheint in der Septuaginta als ein die Existenz 

bedrohender, von Gott als Strafe verhängter Zustand, in dem man nur auf eine 
durch Buße und Gesetzesgehorsam ermöglichte zukünftige Rettungstat Gottes und 
die Rückführung in das gelobte Land hoffen kann. Ohne weiter hier darauf 
eingehen zu können, sei darauf verwiesen, dass die jüdische Diaspora-Tradition 
gerade im 20. Jahrhundert die einschlägigen kultur- und sozialwissenschaftlichen 
Diskurse beeinflusst hat.

Im christlichen Kontext wird der Begriff Diaspora aus der Septuaginta 
übernommen, sein Inhalt verschiebt sich jedoch. Vor allem im I. Petrusbrief 
werden die Christen als Fremde in der Welt gesehen.

„Der neutestamentliche Diaspora-Begriff, der aus dem Alten Testament 
besonders die soziologische Komponente bewahrt, umschreibt die Christen 
als ein Volk, das in kleinen Lebensgemeinschaften (als Fremde und 
Beisassen) unter den Völkern lebt, auf Sammlung wartend“'.

Diese Diaspora als die ursprüngliche eschatologische Existenzform der 
Kirche Christi wurde im 4. Jahrhundert endgültig in ein neues Verhältnis zur Welt 
überfuhrt. Mit dem Christlichwerden des Imperium unter einem christlichen 
Kaiser und mit der unlihcidnischen Gesetzgebung der Kaiser Gratian und 
Theodosius war eine Interpretation christlicher Existenz als Fremdsein unter den 
Völkern lebenswelllich nicht mehr möglich.

Nichtsdestoweniger darf die Wirkungsgcschichlc der Diaspora als 
Existenzform nicht nur in der jüdischen, sondern auch in der christlichen Tradition 
nicht unterschätzt werden. Es handelt sich gleichsam um eine Urerfahrung, auf die 
- ebenso wie auf die Christenverfolgungen in der Kirchengeschichte immer 
wieder exemplarisch zurückgegriffen werden konnte.

Wir finden im Repertoire christlicher Existenzformen in der Well also 
sowohl das Fremdsein in einer Diaspora-Situation als auch das Angekommensein 
in der Mitte der Gesellschaft. Die Gesellschaft, in der das Christentum erstmals 
angekommen war, war das spätanlikc Imperium Romanum. Dieses hat daher 
naheliegender Weise mit seinen Organisationsformen die Ordnung der Kirche 
fundamental beeinflusst.

2 Es ist bemerkenswert, dass der Begriff in der Septuaginta nie auf das Babylonische Exil nach 

dem Untergang des Reiches Juda 586 v. dir. bezogen wurde; der wichtigste hebräische Terminus für 
Deportation bzw. Deportierte „galul“ wird niemals mit Diaspora übersetzt.

' H.-J. RÖHRIG, Diaspora II. Christliche Diaspora, in: I .ThK1 3 11995) 201.



14

II. Der Begriff der Diaspora und seine Aktualität in den Sozialwissenschaften

Es isi ein bekanntes Phänomen, dass ursprünglich im religiös-theologischen 
Kontext entwickelte Begriffe in der europäischen Geistesgeschichte vielfältige 
Karriere machten. Das berühmte dictum von Carl Schmitt aus 1922, dass alle 
prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre säkularisierte theologische Begriffe 
seien, und das nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, sondern auch in ihrer 
systematischen Struktur4, gilt in vielen Fällen auch für die modernen 

Sozialwissenschaften. Im Fälle der Diaspora zeigt sich dieses Phänomen 
bemerkenswert spät, nämlich in den letzten Jahrzehnten, in denen dieser Begriff 
eine beachtliche Karriere gemacht hat. So wird von einem neuen „Zeitalter der 
Diaspora“ gesprochen, in dem Migrations- und Globalisierungserfahrungen immer 
bedeutsamer werden. Die deutsche Kulturwissenschaften Ruth Mayer weist 
wohl zu Recht daraufhin, dass diese Zuwendung zum Diaspora-Begriff

„als Symptom für einen gewissen Perspektivwechsel in den Kultur- und 
Sozialwissenschaften verstanden werden" könne, als Zeichen dafür, „dass 
das altbewährte Vokabular zur Beschreibung von kulturellen und sozialen 
Gruppenbildungs- und Identifikationsprozessen nicht länger als ausreichend 
empfunden wird - und vielleicht tatsächlich nicht länger präzise genug ist, 
um den Erfahrungen und Perspektiven des frühen 21, Jahrhunderts, auch im 
Rückblick auf die Vergangenheit zu entsprechen“5.

Diaspora entwickelt sich also einerseits zu einem sozialwissenschaftlichen 
Schlüsselbegriff, andererseits lässt sich jedoch feststellen, dass mit den Worten 
des l.uzerner Religionssoziologen Martin Baumann,

„die meisten Wissenschaftler in der jüdischen und christlichen Theologie die 
aktuelle Popularität und den weiten Gebrauch des Begriffs außerhalb ihrer 
Disziplinen nicht einmal bemerkt haben“''.

Meines Erachtens ist diese kultur- und sozialwissenschaftliche Beschäftigung 
mit Diaspora für unsere Fragestellungen zweifach bedeutsam. Erstens sollte uns 
der Perspektivenwechsel zu denken geben, wonach das Leben in der Diaspora 
immer weniger als ein Ausnahme- und Randphänomen verstanden werden kann, 
sondern zu einer sich weltweit ausbreitenden Existenzform geworden ist. Zweitens 
haben die verschiedenen Typologien durchaus einen heuristischen Wert auch für 
die Überlegungen zu den Fragen der Jurisdiktion außerhalb der Kanonischen 
Territorien, worauf ich noch zurückkommen werde. 1

1 C. SCHMI IT. Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. Berlin 1922. 
43.

' K. MAYISIt. Diaspora. Line kritische Begriffsbestimmung, Bielefeld 2005 7f.
'' M. BAUMANN. Diaspora. Genealogie* of Semanlics and Transcultural Comparison. in: 

Numeri 47 (2000) 313-337 (320).



15

Zunächst jedoch möchte ich zum historischen Ausgangspunkt zurückkehren: 
der territorialen Ordnung des Imperium Romanum.

III. Die territoriale Ordnung des Imperium Romanum als Ausgangspunkt

Wenn auch der Begriff des Kanonischen Territoriums als solcher aus dem 
20. Jahrhundert stammt und damit seine gegenwärtige Gestalt erst am Ende der 
Neuzeit erfahren hat, gehl er der Sache nach bereits auf die frühe 
Kirchenverfassung und auf deren Verwurzelung in der Verfassung des Imperium 
Romanum zurück.

Diese war einerseits durch das antike Slädtewesen und andererseits durch die 
Territorialisierung der politischen Ordnung gekennzeichnet, eine Entwicklung, die 
nach Vorläufern in den hellenistischen Reichen im Imperium Romanum ihren 
ersten Höhepunkt erreicht hat. Grundsätzlich war in der Antike das Städtewesen 
prägend und blieb cs - nicht zuletzt dank der Übernahme urhaner Strukturen in 
den allen Bischofsstädten - regional bis in das Mittelalter, sodass man etwa in den 
Kemzonen der westlichen romanilas von einem urbanen Kontinuum sprechen 
kann. Auch die weitere Geschichte Europas zeigt bis heule deutlich eine urbane 
Prägung, wie die Begriffe Citizen, citoyen und Bürger vor Augen führen.

Ausgangspunkt dieser Geschichte der europäischen Stadt war das 
griechische Städte wesen:

„Der griechische Bürger, der poh'les, hat seine patrfs in der pölis. Dort hat er 
sein Bürgerrecht, die politei'a, mit allen Berechtigungen und Lasten, die 
daraus folgen, dem Recht der Teilhabe an der Staatsgewalt im Rahmen der 
jeweiligen Verfassung, der Pflicht, persönliche und Vermögensleistungen zu 
erbringen; die Rechtsordnung der Polis ist die seine“7 8.

Bürgerrecht kann man nur in der Stadt haben, sie ist allein „eine echte 
patria".

„Weder ethnische Zugehörigkeit noch die Zugehörigkeit zu einem dörflichen 
Verband vermag die patria-Qualilät zu begründen"*.

Das Personalitätsprinzip hat daher in der spätantiken Stadt eine recht geringe 
Rolle gespielt1. Inwieweit sich auf rechtlicher Ebene durch die Constitutio 
Anloniana Caracallas aus 212 daran etwas geändert hat, ist angesichts der 
unklaren Quellenlage im Schrifttum umstritten. Die Rechtshistoriker bezweifeln

! D. NÖRK. Origo. Studien zur Orts-, Stadt- und RcclUszugehörigkeit in der Antike, in: TRU 31 

(1963) 525-600 (340).
8 Ebda.. 582.
“ Ebda.. 539.



16

zunehmend, dass diese Konstitution allen Reichsangehörigen nunmehr das 
Bürgerrecht der Stadt Rom verliehen hatte. Es handelte sich vielmehr bestenfalls 
um eine Art Doppelbürgerschaft, welche nicht dazu führen sollte, die 
..Aulbauelemente des Reiches“, die Städte, als die Träger der Steuerlast in Frage 
zu stellen. Es spricht viel dafür, dass die Konstitution Caracallas vor allem 
Auswirkungen im Bereich der Gerichtsorganisation und richterlicher 
Zuständigkeiten für alle Reichsangehörigen haben sollte. Die Grundlage des 
Imperium blieb jedenfalls erhallen, „jeder Reichsangehörige musste [...] Bürger 
einer Stadt sein""’. Von diesem Prinzip war lediglich die ländliche Bevölkerung in 
einigen Provinzen ausgenommen.

Bezeichnender Weise hat Rom in allen eroberten Provinzen die 
Stadlverfassung entweder fortgeführt und ausgebaut, oder wie etwa in den 
keltischen und germanischen Stammesgebieten durch die Gründung von Städten 
eingeführt11. Diese römischen Städte haben später als Bischofsstädle eine wichtige 

Brückenfunktion in das europäische Mittelalter ausgeübt.

In der Spätantike betrachteten die Kaiser die Bürger des Reiches allerdings 
immer stärker als einen einheitlichen Untertanenverband. Adressaten der 
Kaiserkonslitutionen waren nicht mehr die Städte, sondern die concilia, die 
Landtage der Provinzen, und die Bürger wurden darin unterschiedslos als 
pmvinciales angesprochen. Die darin zum Ausdruck kommende Tendenz steht 
m.E. in einem noch zu besprechenden Zusammenhang mit der Einführung des 
Christentums als exklusiver Religion auf Reichsebene. In der Konfrontation mit 
den Barbaren haben die Bürger des Reiches zunehmend eine gemeinsame Identität 
herausgebildet, sie wurden zu vulgärlateinisch sprechenden Romani bzw. 
griechisch sprechenden Rhomaioi. Das Imperium war damit auf dem Weg zu 
einem Territorialstaat, wenn es auch von einem Flächenstaat im juristischen Sinne 
der europäischen Neuzeit noch einigermaßen entfernt war12.

Das antike Erbe bestand also zunächst in einer Territorialisierung, die auf der 
Autonomie urbaner Strukturen aufbautc. Diese urbanc Ausrichtung galt 
selbstverständlich auch für die religiöse Autonomie der Städte. Die Stellung des 
Kults in den antiken Städten ist hier deshalb zu betonen, da sie - man möchte 
sagen naturgemäß - für die Entwicklung christlicher Institutionen von besonderer 
Bedeutung war.

Ebda., 599.
" E. MEYER-ZWIEFELHOFFER. Imperium Romanum. Geschichte der römischen Provinzen, 

München 2009. 601.
J Ansätze für ein derartiges Verständnis finden sich im 4. Jahrhundert am ehesten hei 

Themistios. Vgl. NÖRK. 585.



17

IV. Die Stellung des Kults in der antiken städtischen Organisation

Die städtischen Institutionen reglementierten den städtischen Kult, 
verwalteten die Kultstätten, finanzierten die Kulte und die Priesterschaft, sorgten 
gegebenenfalls aber auch für die „Eliminierung fremder, d. h. nicht offiziell 
eingeführter Elemente bzw. Kulte“". Wie kaum ein anderes Traditionselement 

gehörte der jeweilige Kult zur Identität der Stadt. Im Schrifttum wurde m.E. zu 
Recht die Auffassung vertreten, dass es gerade auch wegen dieser religiösen 
Autonomie der Städte zu keiner Ausbildung eines Territorialstaates mit 
einheitlicher Religion gekommen war* 14. In dieser Hinsicht setzte jedoch seit der 
Mitte des 3. Jahrhunderts eine Änderung ein, für die das sich ausbreilcnde 

Christentum indirekt verantwortlich war. Im Zuge der Bekämpfung des 
Christentums griff Kaiser Decius insofern in die städtische Kultus-Autonomie ein, 
als er zusätzlich zu den jeweiligen städtischen Kulten den Vollzug des 
kaiserlichen Staatskulls als „öffentlicher Religion" vorschrieb. Durch die 
Weigerung der Christen, am städtischen Kult teilzunehmen, war es bereits früher 
vielfach zu einer Vertiefung der Fragmentierungen in der städtischen Bevölkerung 
gekommen1'. Die offenbar strukturell bedingte Neigung zu Spaltungen vor allem 

in den griechischen Städten, wo dieses Phänomen als stasis bezeichnet wurde, 
hatte damit zusätzlich eine religionspolitische Dimension erhalten. In 
nachkonstantinischer Zeit setzten sich diese Spannungen in den innerslädtischcn 
Unruhen zwischen christlichen und heidnischen Bevölkerungsteilen bzw. 
zwischen konkurrierenden christlichen Gruppierungen fort.

Aber nicht nur die innerstädtischen Konflikte haben sich auch später 
ausgewirkl, sondern auch die Rangkämpfe zwischen den Städten. Sie lagen 
untereinander im Wettstreit, wer Statthallersitz war. wer den Provinziallandtag 
beherbergte, wer den Titel ,.Metropolis“ erhielt16. Dieser Wettstreit unter den 

Städten wurde später unter christlichem Vorzeichen fortgeführt und hat zu vielen 
bekannten Konflikten geführt.

Die Einführung des imperialen Staatskults hatte aber darüber hinausgehende 
weitreichende Folgen. Es war nicht nur unter Decius zu der schwersten 
reichsweiten Christenverfolgung gekommen, sondern es war damit auf 
Reichsebene eine religionspolitische Kompetenz entstanden, auf der später die 
christlichen Kaiser in ihrer Politik aulbauen konnten. In unserem Zusammenhang 
ist wichtig, dass mit dem Sieg des nizänischen Christentums im 5. Jahrhundert für

" C. FRATRANTIONIO, Religiöse Autonomie der Sladl im Imperium Romanuin, Tübingen 

2003, 3.
14 Ebda., 229.
15 Die Christen einer Stadt b/.w. eines städtischen Territoriums bildeten eine Gemeinde, eine 

ekklesia. wenn zunächst auch in einer gewissen Distanz z.u den Mitbürgern. Bekanntlich spricht etwa 
der in Rom entstandene „Hirt des Hermas", eine Quelle aus der Mitte des 2. Jahrhunderts, davon, dass 
die Schrift dieser Stadt mitsamt den Presbytern, die der ekklesia verstehen, zu Gehör gebracht wurde 
(Hermas, 11,4, 3).

I!' MEYF.R-/WIFFELHOI I ER. 101.



18

alle Städte und für alle römischen Bürger die sacra publica exklusiv der 
christlichen Reichsreligion Vorbehalten wurden.

Der Unterschied zur Zeit davor war allerdings beachtlich. Während der 
pagane Reichskult neben den spezifischen städtischen Kulten vollzogen werden 
konnte, ließ das Christentum eine derartige Pluralität nicht zu. Das Christentum 
war in seiner Exklusivität eine viel „mächtigere Reichsreligion, als sie der 
Kaiserkult je gewesen war“17. Und wenn cs stimmt, dass die religiöse Autonomie 

der Städte die Ausbildung eines Territorialstaates mit einheitlicher Religion 
verhindert hatte, dann war dieses „Hindernis“ mit der Einführung des 
Christentums als Reichsreligion beseitigt. Der Augustinus-Schüler Orosius konnte 
daher zu Beginn des 5. Jahrhunderts auf die Vorzüge des Imperium Romanum 
verweisen, in dem nicht mehr unterschiedliche Riten und Religionen die 
Menschen voneinander trennten, sondern das als gemeinsames Vaterland eine 
Gemeinschaft des Rechts mit der Einheit des Glaubens verband1*.

Es bestand also eine durchaus ambivalente Beziehung zwischen der 
städtischen Autonomie und dem Christentum.

V. Urbanisierung und Christentum

In diesem urbanisierten Raum des Imperium Romanum. der zunächst durch 
die umfassende Autonomie der Städte bestimmt war. hatte das entstehende und 
schließlich siegreiche Christentum seine organisatorischen Strukturen ausgebildet. 
Auf die immer wieder diskutierte Frage der Intensität der Verbreitung des 
Christentums außerhalb der Städte kann und braucht hier nicht weiter eingegangen 
werden. Dass im ländlichen Territorium der Stadt, deren Lokalkirche durch einen 
Bischof geleitet wurde, mit der Verbreitung des Christentums die von ihm 
ernannten Chorbischöfe tätig wurden, entspricht jedenfalls ganz, der antiken 
Stadtverfassung.

Im Laufe des 4. Jahrhunderts liefen vor diesem Hintergrund mehrere 
miteinander verwobene Prozesse ab. die für die Territorialisierung und 
Urbanisierung der kirchlichen Organisation entscheidend wurden.

I. Das traditionelle Verwobensein der städtischen Institutionen mit den 
stadtspezifischen Kulten wurde zunehmend in einen christlichen Kontext 
gebracht, wodurch vor allem die Bischöfe zu einem wesentlichen 
religionspolitischen Eaklor in der Stadt wurden1''. Es war diese urhane Tradition, 

die es starken Bischofspersönlichkeilen ermöglichte, faktisch als die Spitze der 
Stadlbevölkerung zu agieren, wie dies vor allem der Hl. Ambrosius als Bischof 
von Mailand vorexerzierte.

"Ebda.. 98.
,s P. OROSIUS, Historiae adversutn Pagamis V. I. 141.
" Vgl. C. MARKSCHIES, Zwischen den Wellen wandern. Strukturen des antiken Christentums. 

Erankfurl/Main 1997.



19

2. Die christlichen Gemeinden breiteten sich nahezu lückenlos über das 
gesamt Reich aus, wodurch die politische Landkarte des Reiches auch auf der 
Ebene der kirchlichen Organisation abgebildet wurde.

3, Nach politischem Vorbild kam es vor dem Hintergrund der kaiserlich 
verordneten Rcichskirche zu einer Hierarchisierung der Kirchenverfassung.

VI. Die territoriale Hierarchisierung der Lokalkirchen

Die Hierarchisierung der Gemeinden steht in einem Zusammenhang mit der 
Durchsetzung des monarchischen Episkopats. Nachdem bereits unter den ersten 
Gemeinden eine apostolische Gründung bzw. Tradition besonderes Prestige 
bedeutete, hatte die Auseinandersetzung mit den ersten großen Häresien im 
Verlaufe des 2. Jahrhunderts die Verbreitung des monarchischen Episkopats in 
den Gemeinden beschleunigt, eine Phase, die in der aus der ersten Hälfte des 3. 
Jahrhunderts stammenden Didaskalia" greifbar wird. Die Echtheit der Lehre sollte 

mit Hilfe des Nachweises einer lückenlosen apostolischen Tradition dargetan 
werden. Hegesipp, der in der Mitte des 2. Jahrhunderts auf seinen Reisen vor 
allem mit den paulinischcn Gemeinden Kontakt aufnahm, wurde zum Begründer 
der Idee der Apostolischen Sukzession. Gegen die Häretiker berief er sich auf die 
wahren Lehren der Apostel, über die er sich bei deren Nachfolgern in den 
apostolischen Gemeinden vergewisserte. Mit der ununterbrochenen Kontinuität 
der Glaubensüberlieferung, die er am Bischofsamt in diesen Gemeinden 
festmachle, versuchte er. Markion und die Gnosis zu widerlegen. Man kann davon 
ausgehen, dass nach dem weltlichen Vorbild das Prinzip lautet „eine Stadt - eine 
Gemeinde“, ergänzt später durch das Prinzip „eine Stadl - eine Gemeinde - ein 
Bischof. Damit wird zwar auch die Dominanz einzelner Lokalkirchen immer 
greifbarer, es kam aber erst im 4. Jahrhundert zu einer strukturellen 
Hierarchisierung der Lokalkirchenverfassung nach dem Vorbild der weltlichen 
Ordnung. Diese Strukturen wurden nun von der Kirche übernommen und mit dem 
traditionellen Vorrang bestimmter Gemeinden bzw. Bischofssitze verbunden.

Von Bedeutung ist hier insbesondere die Hierarchisierung der römischen 
Verwaltung durch die Diokletianische Reichsreform, die auch in der Terminologie 
von der Kirche übernommen wurde - ich erinnere nur an die Begriffe Diözese, 
Provinz, Metropolie, welche in wechselnder Bedeutung die Kirchenverlässung in 
Grundzügen bis heute bestimmen. Man wird davon ausgehen können, dass es zu 
Beginn des 4. Jahrhunderts zu einem schnellen Ausbau kirchlicher Institutionen 
gekommen ist. In der Zeit zwischen der Mailänder Toleranzerklärung und dem 
Konzil von Nikaia etablierte sich die Mctropolilanorganisation so weit, dass die 
cc. 4 und 5 dieses Konzils die Stellung der Metropoliten, ihre Rechte gegenüber 
den Bischöfen ihrer Provinz, und die Metropolilansynode allgemein umschreiben 
konnten.

“Vgl. Didaskalia Kap. IX.



20

Die Zusammenfassung in ohermetropolitanen Sprengeln, die den Diözesen 
der römischen Verwaltung entsprachen, beginnt sich dagegen etwas langsamer 
herauszuschälen. Dieses Nachhinken bezieht sich auf einen Vergleich zwischen 
den die metropolitanen Rechte betreffenden Kanones des ersten Nikaianums mit 
den folgenden Kanones. die sich mit den „Obermetropoliten“ beschäftigen, den 
Inhalt von deren Rechten jedoch nicht allgemein umsehreiben, sondern lediglich 
die „Vorrechte" der Kirchen von Alexandrien. Rom und Antiochien bestätigen, 
ohne diese zu konkretisieren'1.

Es kam also zu einer Überlagerung der sich aus der politischen Organisation 

ergebenden Ansprüche der bedeutendsten Städte des Reiches mit der 
nachgewiesenen bzw. behaupteten Apostolizität der Gemeinden, wobei es sich auf 
Grund der christlichen Mission im I. Jahrhundert in vielen Fällen um dieselben 
Städte handelte. Wieder finden sich auch Anklänge an vorchristliche urbane 
Traditionen, denn zu den zentralen identitätsstiftenden Faktoren gehörten meist 
mythische Gründerfiguren und die jeweiligen städtischen Schutzgottheiten, die im 
Mittelpunkt des Kultus standen". Diese wurden nun durch die apostolischen 
Traditionen und die Stadtheiligen substituiert. In dieser Phase hat sich das im 
politischen Kontext aufgewertete Konstantinopel auch um eine „apostolische“ 
Tradition bemüht.

Nachdem bereits das in der Didaskalia entworfene Programm die strikte 
territoriale Bindung des Bischofs an seine Gemeinde und damit an seine Stadt 
enthielt, widerspiegeln die um 380 verfassten Apostolischen Kanones die 
Situation in einer Schlüsselzcit der Geschichte Roms und des Christentums, die 
sich im Wesentlichen mit der Regierungszeit Kaiser Thcodosius I. deckte. Es ist 
nicht nur der berühmte c. 34. sondern auch eine Reihe von anderen 
Bestimmungen, die allesamt frappant an das Recht der römischen Städte bzw. an 
die Amtsbefugnisse der städtischen Behörden erinnern.

Die Apostolischen Kanones bestehen darauf, dass der Bischof seine Diözese 
nicht verlassen und auf Grund eigener Entscheidung in eine andere Diözese gehen 
soll (c. 14). Der Bischof darf weiters außerhalb seiner Diözese keine Weihen 
erteilen (c. 35). Ein von der kirchlichen Gemeinschaft in seiner Stadt 
exkommunizierter Kleriker oder l.aie kann, wenn er in eine andere Stadt kommt, 
durch einen anderen Bischof nicht wieder in die Gemeinschaft aufgenommen 
werden (c. 12); ein Kleriker, der ohne Zustimmung seines Bischofs in eine andere 
Diözese gegangen ist, geht des Rechtes verlustig, priesterlichc Handlungen 
vorzunehmen (c. 15); eine über einen Kleriker durch einen Bischof verhängte 
Suspendierung oder Exkommunikation kann durch einen anderen Bischof nicht 
aufgehoben werden (ec. 16 und 32).

Zur Zeit des wahrscheinlichen Entstehungsdatums der Apostolischen 
Kanones. also um 380. kam es auch zu einem berühmten und für die Frage der 
kirchlichen territorialen Organisation in der Praxis geradezu charakteristischen

1 Vgl. R. POTZ, Patriarch und Synode in Konstantinopcl, Das Verfassungsreehl des 

ökumenischen Patrairchates, Wien 1971. 18.
" Vgl. MliYER-ZWIFFKl.HOM IiR. 95.



21

Konflikt zwischen Basileios dem Großen und Bischof Anthimos von Tyana, über 
dessen Verlauf wir durch Gregorios von Nazianz genau informiert sind21. 

Basileios der Große hatte 370 die Leitung der Kirche von Kappadokien 
übernommen. Kappadokien war in der staatlichen Verwaltung zu diesem 
Zeitpunkt eine einzige Provinz, mit dem Hauptort Kaisarea. Im Winter 371-372 
wurde Kappadokien von Kaiser Valens in zwei Provinzen geteilt. Kappadokien I 
mit der Hauptstadt Kaisarea und Kappadokien II mit der Hauptstadt Tyana. Der 
Bischof von Tyana, Anthimos übernahm unverzüglich gemäß der neuen 
politischen Einteilung die Funktionen eines Metropoliten der Provinz 
Kappadokien II. Basileios betrachtete sich jedoch weiter als Metropolit von ganz 
Kappadokien und weihte im Frühling 372 Bischöfe für Städte, die Anthimos als 
zu seinem „kanonischen Territorium“ gehörend betrachtete, darunter seinen 
Bruder Gregorios für Nyssa und seinen Freund Gregorios von Nazianz für das 
wohl wenig attraktive Sasima. das der spätere Erzbischof von Konstantinopel 
jedoch nie betrat. Nach dem Tod von Basileios im Jahre 379 wurde Anthimos von 
Tyana von den Bischöfen von Kappadokien II schließlich als Metropolit 
anerkannt, das politische Kriterium hatte sich in diesem Fall also durchgesetzt.

Durch c. 17 Chalkedoncnsc hat das bereits 325 und 381 der Sache nach 
angesprochene politische Kriterium für die kirchliche Organisation schließlich 
eine eindeutige normative Grundlage bekommen. Es gilt seither als Grundsatz des 
kanonischen Rechts, „dass bei der Abgrenzung der Kirchengebiele die politische 
Einteilung des Staates maßgebend sein müsse“"4.

VII. Das Territorialitätsprinzip und die verschiedenen Formen der Diaspora

Das Territorialitätsprinzip und das damit historisch verknüpfte Prinzip des 
„Kanonischen Territoriums" waren also ursprünglich an die Strukturen des 
römischen Imperium gebunden, und diese politische Vorbildwirkung wurde dann 
zu einem allgemeinen Prinzip des Kanonischen Rechts. Damit brach aber auch die 
Frage nach der rechtlichen Organisation der christlichen Gemeinden außerhalb des 
Reichsgebietes auf, das sich bereits in der Spälantike als nicht gerade 
unveränderlich erwiesen hat.

Es gab und gibt jedoch viele Ursachen dafür, dass Gemeinden außerhalb der 
„Kanonische Territorien“ von Lokalkirchen bestehen, und es ist daher 
problematisch alle diese Fälle unter einen einzigen Diaspora-Begriff zu 
subsumieren. Wenn man die eingangs erwähnten sozialwissenschaftlichen 
Kategorisierungen von Diaspora für einen Typisierungsversuch heranzicht, dann 
zeigt sich, dass diese teilweise auch für unsere Fragestellung verwendbar sind, 
teilweise jedoch Besonderheiten aufweisen, die sich aus der religiösen Dimension 
ergeben bzw. durch die Vorgabe des „politischen Kriteriums“ bedingt sind.

Vgl. vor allein seine Rede 4.5. die dein Ciedächlnis Basileios des Großen gewidmet ist. 
J N. MILASCH. Das Kirchenrcclit der Morgcnliindischen Kirche, Mostar '1905,300.



22

Aus sozialwissenschaftlicher Sicht hat Robin Cohen folgende vier Arten von 
Diaspora unterschieden : Opfer-, Handels-, Arbeitsdiaspora und kulturelle bzw. 
imperiale Diaspora. Opfer-, Handels- und Arbeitsdiaspora sind auch in der 
Geschichte der Kirche bekannte Phänomene. Die kulturelle bzw. imperiale 
Diaspora weist strukturelle Analogien zur Missionsgeschichte auf.

Ein spezifisches Diaspora-Problem ergibt sich aus dem politischen 
Kriterium. Dieses Prinzip musste fast notwendiger Weise insbesondere dann zu 
Schwierigkeiten führen, wenn sich die politische Landkarte veränderte. Es stellte 
sich in der Geschichte daher immer wieder die Frage, welchen Einfluss vor allem 
das Schrumpfen und Expandieren von Staaten auf die Zuordnung von Gebieten 
zum Kanonischen Territorium bzw. zur Diaspora hatte. Dabei ist vor allem zu 
klären, ob es so etwas wie eine Verlust-Diaspora gibt und ob Schrumpfungs­
prozesse zu neuen „kanonischen Territorien" führen können.

Erstmals war die Kirche damit in der Krise des späten Imperium 
konfrontiert, als Teile des Reiches an die Barbaren verloren gingen. Das 
Chalkedonense halle in c. 28 dieses Problem im Blick. Er verlieh dem heiligen 
Stuhl der Kirche des Neuen Rom das Recht nicht nur auf die Ordination der 
Metropoliten des ponlischen, asiatischen und thrakischen Verwaltungsgebietes, 
sondern übertrug Konstantinopel ausdrücklich die Kompetenz, die Bischöfe der 
eben genannten Verwaltungsgebiete, die außerhalb des Reiches in barbaricis tätig 
waren, zu ordinieren. Die Bischöfe dieser Vcrwaltungsgebietc innerhalb des 
Reichsgebietes sollten selbstverständlich auch weiterhin gemäß den Kanones von 
den dafür zuständigen Metropoliten ordiniert werden.

Die herrschende Meinung ist hier wohl zu Recht der Auffassung, dass es sich 
bei dem von c. 28 garantierten Vorrecht der Kirche von Konstantinopel um eine 
obermetropolitane Kompetenz für den Bereich handelt, der zum 
Patriarchatssprengel des ökumenischen Patriarchats werden sollte. So hat Ivan 
£uzek, einer der Gründerväter unserer Gesellschaft, im Zuge der 
Vorbereitungsarbeilen für den katholischen Ostkirchenkodex 1978 in Nuntia den 
damaligen Forschungsstand aus seiner Sicht folgendermaßen resümiert: Demnach 
hätte sich die im „viel diskutierten“ (much discussed) c. 28 normierte patriarchale 
Zuständigkeit Konstantinopels „in barbaricis“ nach einer „allgemein akzeptierten 
Meinung“ (general opinion) ursprünglich gerade einmal auf die Balkanbistümer 
bezogen26. Auch das relativ rezente Lehrbuch von Patric Viscuso weist daraufhin, 

dass die historische Interpretation von „en tois Barbarikois“ einen Bezug auf „die 
Diözesen von Asia. Thrakien und Pontus" nahelcgl '.

Jedenfalls erwiesen sich daraus abgeleitete weiter gehende Ansprüche des 
Ökumenischen Throns damals genauso wenig generell konsensfähig wie der 

Versuch, im 20. Jahrhundert die Diaspora-Jurisdiktion an c. 28 Chalkedon in

‘ R. COHF.N. Global Diasporas. An Inlroduction, Seattle 1997.
I. ZüZEK. Canons Conecrning tlic Authorily of Patriarchs over ihe Failhlul of their Own Rile 

Who Live Outside the Limits of Patriarchal Territory, in: Nuntia 6 (1978) 3-33: wieder abgcdnickt in 
OERS.. Understanding ihe Rastern Code (Kanonika 8). Rom 1997. 29-69, hier zit nach Kanonika 8, 
33f.

P. VISCUSO. Orthodox Canon Law. A Cascbook for Study, Berkeley, CA 20(16. 136.



23

Verbindung mit den cc. 2 und 3 des zweiten Ökumenischen Konzils 

rückzubinden. Dabei blieben nicht nur jene skeptisch, die „pro domo “ zugunsten 
der von ihren Kirchen gellend gemachten konkurrierenden Ansprüche 
argumentierten, wie etwa Patriarch Alexij II. in seinem Brief an Patriarch 
Bartholomaios I. vom März 20022!t.

Historisch gesehen wurde das Problem der Verlust-Diaspora mit dem 
Schrumpfen des Byzantinischen Reiches immer größer und führte vor allem bei 
Bulgaren und Serben zu Bestrebungen nach kirchlicher Selbständigkeit unter einer 
eigenen Hierarchie. Da der politische Verlust mit ethnischen Veränderungen 
verbunden war. kam es zu einer Überschneidung von Verlust-Diaspora und 

Missions-Diaspora.
Die osmanische Eroberung des gesamten byzantinischen Reiches 

ermöglichte es der Großen Kirche von Konstantinopel, ihren Jurisdiktions­
anspruch auf dem Großteil ihres historischen Kanonischen Territoriums auch 
praktisch wieder durchzusetzen. Das Zerbrechen des Osmanischen Reiches, das 
Entstehen neuer Staaten bzw. später die Sezession von Staaten hat dann auf 
Grundlage des politischen Kriteriums die kirchlichen Jurisdiktionsverhältnisse vor 
völlig neue Herausforderungen gestellt, deren Auswirkungen bis in die Gegenwart 
reichen.

Die Frage der Missions-Diaspora wurde erstmals virulent, als Konstantinopel 
in der Slawenmission über die Reichsgrenzen hinausgriff. Vor dem Hintergrund 
der politischen Grenzen der Spätantike entstanden Konflikte zwischen Rom und 
Konstantinopel, für deren Lösung aber letztlich geopolitische Aspekte der 
Ausstrahlung der weltlichen Herrschaft entscheidend waren. Dies betraf einerseits 
Serben und Bulgaren und andererseits Kroaten und Westslawen. Aber auch die 
Christianisierung der Kiever Rus hatte letztlich diesen Hintergrund.

In der Neuzeit war es dann vor allem die russische Kirche, die außerhalb 
ihrer kanonischen Territorien missionarisch gewirkt hat. Wie bei den westlichen 
Kirchen folgte auch hier die Mission der imperialistischen Expansion über die 
politischen Grenzen hinaus. Und so gründeten Missionare aus der Russischen 
Kirche im 18. und 19. Jahrhundert Gemeinden bzw. Lokalkirchen u.a. in Amerika, 
Japan und China. Es waren dies Länder, wo es keine anderen orthodoxen 
Landeskirchen gab und so entstand etwas, was Bischof Hilarion einmal nicht zu 
Unrecht ein „kanonisches Missionsterritorium'' der Russischen Orthodoxen 
Kirche genannt hat.

Den dritten Aspekt stellt die Migralionsdiaspora dar, die im 19. und 20. 
Jahrhundert als Opfer-, Handels- und Arbeitsmigration eine besondere Bedeutung 
erlangt und die kirchlichen Jurisdiktionsverhällnisse vor völlig neue Heraus­
forderungen gestellt hat. Vergessen wir aber nicht, dass von den Migrations­
strömen der letzten hundert Jahre nicht nur die Orthodoxie, sondern auch andere 
Kirchen und vor allem auch nichtchristliche Religionen betroffen sind. Man denke

’s Vgl. etwa den Briet' von Patriarch Alcxcj II. an Patriarch Bartholomaios I. vom Mär/. 2002: 
engl. Übers, online: http://www.aoiusa.org/2009/09/a-letter-lo-lhe-ecunicnical-patriarch-conccrning- 
Ihe-situation-of-thc-diaspora/ (15.3.2010).

http://www.aoiusa.org/2009/09/a-letter-lo-lhe-ecunicnical-patriarch-conccrning-Ihe-situation-of-thc-diaspora/
http://www.aoiusa.org/2009/09/a-letter-lo-lhe-ecunicnical-patriarch-conccrning-Ihe-situation-of-thc-diaspora/


24

nur an das Konzept des „Dar al Islam" nach traditionellem islamischem Recht und 
die Schwierigkeiten, die dieses Konzept angesichts der freiwilligen Migration von 
Muslimen in nicht dazu gehörende Gebiete gerade gegenwärtig mit sich bringt.

Aber ganz neu ist das Phänomen der Migrationsdiaspora in der Geschichte 
der Orthodoxie auch nicht. Dafür seien drei die Orthodoxie betreffende Beispiele 
angeführt.

Das erste Beispiel stellt die Fluchlmigralion aus dem Osmanischcn Reich zu 
Beginn der Neuzeit dar, sie brachte griechische und albanische Christen nach 
Apulien und Kalabrien.

Das zweite Beispiel betrifft ebenfalls einen Fall von Fluchtmigration aus dem 
Osmanischen Reich, als zum Fnde des 17. Jahrhunderts eine große Zahl 
hauptsächlich orthodoxer Serben in die I labsburgermonarchic emigrierte und dort 
auf Grund von speziellen Privilegien geschlossen angesiedell wurde, was mit dazu 
führte, dass es auf dem Boden der Donaumonarchie zur Ausbildung eines 
„kanonischen Territoriums“ kam.

Das drille Beispiel ist eine frühe Form von Handelsmigration, es handelt sich 
um die Handelsniederlassungen griechischer Kaufleute, wie sie etwa entlang der 
Donau entstanden. In gewisser Weise war diese als Wirtschaftsmigration ein 
Vorbote der Flucht- und Arbeitsmigrationen des 20. Jahrhunderts, welche zu den 
Phänomenen unserer zunehmenden Globalisierung gehören.

In einer Welt, in der Transnationalität und eine vielfältige Diaspora nicht 
mehr Ausnahme- und Randphänomene sind, sondern den Nationalstaat als 
zentralen Bezugspunkt gesellschaftlicher Entwicklungen abzulösen beginnen, 
wird man auch das Verhältnis von Kanonischem Territorium und Diaspora zu 
überdenken haben. Es muss in diesem Zusammenhang daher ganz grundsätzlich 
die Frage nach der Brauchbarkeit dieser beiden Begriffe zumindest in ihrem 
traditionellen Verständnis gestellt werden.



25

SONDERFÄLLE DER SOGENANNTEN „DIASPORA" 

Eva Maria S y n e k, Wien

Der etwas sperrig formulierte Titel „Soderfiitle der sog. Diaspora “ versucht 
zu verdeutlichen, dass man im genuin kirchlichen Kontext unter „Diaspora" recht 
Unterschiedliches verstehen kann* 1. Die Definition, die ich nachfolgenden 

Ausführungen als Referenzpunkt zu Grunde gelegt habe, ist die Definition von 
„Diaspora", die das Kommunique der IV. Präkonziliaren Panorthodoxen 
Konferenz (Chambcsy, 6.-13. Juni 2009) verwendet hat. Die Präkonziliare 
Panorthodoxe Konferenz definierte als Diaspora solche

„Regionen, in denen sich Orthodoxe außerhalb der traditionellen Grenzen
lokaler orthodoxer Kirchen niedergelassen haben“2.

Muialis muiandis lässt sich diese Definition auch auf die katholischen 
Ostkirchen außerhalb ihrer traditionellen Siedlungsgebiet und auf die Angehörigen 
von Kirchen westlicher Tradition im „christlichen Osten" übertragen.

Solche gab es - man denke nur an Mönche und Nonnen im Heiligen Land 
oder die Stützpunkte italienischer Handclsmächte - genauso wie vice versa. 
östlich geprägte Gemeinden in mehrheitlich westlich geprägten kirchlichen 
Umfeldern3 auch schon in früheren Jahrhunderten. Dennoch erweist sich die 
kirchliche „Diasporafrage“ im engeren Sinn doch als ein genuin neuzeitliches 
Phänomen, das erst seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine höhere 
Brisanz gewann. Dementsprechend ist es nicht weiter verwunderlich, dass auch 
die Suche nach strukturellen Lösungen in den „Heiligen Kanones" bislang zu sehr 
unterschiedlichen kirchenrechtlichen Positionen geführt hat1. Für die Gegenwart 

entscheidend ist jedenfalls, dass sich nach dem 2. Weltkrieg und in einem zweiten 
Schub, nach der 1989 einsetzenden politischen Wende, die sog. „Diaspora“ 
massiv vergrößert hat.

1 Lü r so/, i a I w i s se n sc hu fl I i c hc Differenzierungen und ihre Bedeutung im kirchlichen Kontext vgl. 
naherhin R. POTZ, Diaspora - eine terminologische Einführung, in diesem Band (mit Literatur).

■ "Diaspora, c'cst-ä-dirc des lidelcs orthodoxes installes dans les nSgions situees en dehors des 
fronticrcs traditionnelles des Eglises orthodoxes locales": online auf der Website des Ökumenischen 
Patriarchats: http://www.cc-patr.org/derault.php?lang=gr (28.10.2009).

1 W. B. SOLLE, Canonical Status of Lastern Catholics in the Diaspora and the Dralling of (hc 
Code of Canons of the Lastern Churches (in diesem Band) gehl auf die Griechen in Rom und 
SUdilalicn ein.

1 Zur Problematik des Rekurses auf „die III. Kanones". die ein genuin neuzeitliches Problem
natürlich nicht als solches unmittelbar thematisieren können, vgl. näherhin in diesem Band L. J.
PATSAVOS. Diaspora vs. Local Church/Churches: the specific Problems of America; für einen 
allgemeinen Überblick vgl. die Bibliographie von G. I). PAPATHOMAS, Essai de bibliographie (ad 
hoc) pour l'etude des questions de l'AUTOCLPIIALIL, de I'AU TONOMIE et de la DIASPORA 
(Nomokanonikc Bibliolheke 7). Katerini 2000 sowie R. POTZ - L. SYNEK (unter Mitarbeit von S. 
TROIANOS). Orthodoxes Kirchenrecht. Line Einführung (Kirche und Recht 24), Ercistadt 2007, 329 
ff.

http://www.cc-patr.org/derault.php?lang=gr


/. Kompetenzkonflikte

1. Streiflichter zur aktuellen Situation in der Orthodoxie

Auf orthodoxer Seite wuchs - je nach Sichtweise zu Recht oder zu Unrecht - 
Hand in Hand mit der politisch und wirtschaftlich bedingten Zunahme von 
Migration faktisch auch das jurisdiktionelle „Angebot". Zuletzt hat auch das 
Georgische Patriarchat begonnen, eigene Strukturen für Gläubige außerhalb seiner 
traditionellen Grenzen aufzubauen, in der rezent üblich gewordenen 
Terminologie: außerhalb seines „kanonischen Territoriums"5 *.

So sind heute in meiner Heimatstadt Wien 7 orthodoxe Bischöfe 
„zuständig"'’: Nur die beiden allen „griechischen“ Gemeinden7 * * unterstehen 

unstrittiger Weise via den in Wien residierenden Metropoliten von Austria dem 
Ökumenischen Patriarchat. Die serbische Gemeinde* gehörte zuletzt zur vom 

serbischen Patriarchat eingerichteten Diözese für Mitteleuropa (Sitz in 
Hildesheim-Himmelsthür). In Zukunft soll sie einen in Wien residierenden 
Bischof bekommen, nachdem die Synode der Serbischen Orthodoxen Kirche auf 
ihrer Session im Mai 2011 für ihre Gläubigen in Österreich. Italien und der 
Schweiz die Errichtung einer neuen Eparchie mit Sitz in Wien beschlossen hat. 
Derzeit wird diese allerdings noch von einem Administrator verwaltet’. Die 
rumänische Gemeinde10 gehört aktuell zur rumänischen Melropolie für 

Deutschland. Zentral- und Nordeuropa (mit Sitz in Nürnberg). Die an die

26

5 Zu dem während der letzten Jahre vor allem von russischer Seite lancierten Begriff vgl. etwa 

die Ausführungen des nunmehrigen Leiters des Außenamtes des Moskauer Patriarchats. Metropolit 
HILAKION (ALPEYEV). Das Prinzip des ..Kanonischen Territoriums" in der Orthodoxen Tradition 
(Vortrag auf dem Internationalen Symposium für Kirchenrecht an der Budapester Katholischen 
Theologischen Akademie. Februar 21X15): http://en.hilarion.orthodoxia.0rg/6 16 (23.10.2009); M. 
SÄSÄUJAN. Die lokalen orthodoxen Kirchen und die Problematik des ..Kanonischen Territoriums", 
in: Ostkirchliche Studien 53 (2004) 159-183.

Vgl. näherhin F.. SYNEK. Anmerkungen zur jurisdiktioneilen Situation der „österreichischen" 
Orthodoxie seil dem Untergang der I labsburgermonarchie (erscheint demnächst in der FS S. Troianos).

7 Vgl. grundlegend W. M. PLÖCHL. Die Wiener Griechen (Kirche und Recht 16), Wien 1983; 
weiters zur Geschichte: M. Ci. KOMIZOGI.OU, Geschichte der griechisch-orientalischen 
Kirchengemeinde ..zum heil. Georg" in Wien. Wien 1912; S. EUSTRATIADOU, Ocn Bienni naos tou 
agiou georgiou kai e koinotes ton cllenon othomanon ypekoon. Alexandreia 1912; B. SFIRF.NIDU. 
Ilellenes ste ßienne (l8os - mesa I9u aiona). Athen 2011: für weiterführende Literatur vgl. außerdem 
Th. NF.MET1I, Autonome orthodoxe Gemeinden in Cisleithanien, in: Kanon 21 (2010) 82-102. Am 
Wiener Institut lur Byzantinistik werden derzeit die Archivheslände der beiden Gemeinden 
aufgearbeitel. am Institut ist bereits allgemein zugänglich: K. KININGF.R. Archiv der (iricch.-Orient. 
Kirchengemeinde zur III. Dreifaltigkeit; das Verzeichnis der Archivheslände der Georgsgemeinde wird 
auf Anfrage zur Verfügung gestellt.

* Vgl. D. MEDAKOVIC. Die Serben in Wien. Novi Sad 2001; L. PANTOVlC. Die Wiener 
Orthodoxen Serben, Diss. jur. Wien 2004 (mit weiterer Literatur).

'' Vgl. SOK AKTUELL - Nachrichtenagentur der Serbischen Orthodoxen Diözese für 
Mitteleuropa: www.sok-aktuell.org (23.5.2011).

10 Vgl. N. DURA, Kirche in Bewegung. Das religiöse Lehen der Rumänen in Österreich. Wien 
2007; PLÖCHL. Die Wiener Griechen.

http://en.hilarion.orthodoxia.0rg/6
http://www.sok-aktuell.org


27

Botschaftskirche angebundene Wiener russische Gemeinde" hatte die letzten 

Jahrzehnte regelmäßig einen eigenen, dem Moskauer Patriarchat unterstehenden 
Bischof11 12; der nach der Berufung von Bischof Hilarion (Alfeyev) an die Spitze des 

Außenamtes des Moskauer Patriarchats als Administrator der Wiener russischen 
Eparchie bestellte Bischof Mark (Golovkov) residiert allerdings nicht unmittelbar 
in Wien. Die bulgarische Gemeinde1' gehört zur vom bulgarischen Patriarchat 
errichteten Diözese von West- und Mitteleuropa (mit Sitz in Berlin)14 *. Neben 

diesen auch ausdrücklich staatlich anerkannten Gemeinden wurde in den letzten 
Jahren nach bislang rein kirchlichem Recht eine Gemeinde arabisch-stämmiger 
Orthodoxer (Rum-Orthodoxe Gemeinde) unter der Jurisdiktion des für West- und 
Zenlraleuropa zuständigen Bischofs des Anliochenischen Patriarchats (mit Sitz in 
Paris) errichtet, weiters eine der georgischen Eparchie von Westeuropa 
zugeordnete georgische Gemeinde.

In anderen Ländern verzichten bekanntlich ebenfalls nur sehr wenige der 
kanonischen autokephalen orthodoxen Kirchen - das Patriarchal von Alexandreia 
(das allerdings seinerseits ein Jurisdiktionsmonopol in ganz Afrika vertritt), die 
Kirche von Zypern, die Kirchen von Griechenland und Albanien" - völlig auf 

Parallelstrukturen zu dem von Konstantinopel praktisch llächcndeckend 
aufgebauten Netz von Diasporametropolien. Die aus den konkurrierenden 
Ansprüchen resultierenden Probleme reduzieren sich bei weitem nicht auf die viel 
diskutierte ekklesiologische Frage mehrerer Ortsbischöfe. Der Beschluss der IV. 
Präkonziliaren Panorthodoxcn Konferenz 2009 über die Einrichtung von 
Bischofskonferenzen weist einen gangbaren Weg. diese zu verringern. Er weist 
aber auch darüber hinaus. Das Musterstatut für Bischofskonferenzen räumt diesen

11 Vgl. naherhin den Beitrag zur „Geschichte der Kathedrale zum hl. Nikolaus in Wien” auf der 
Wehsite der Wiener Eparchie: http://www.russischekirche.at/ (26.4.2012). Hier wird allerdings 
überhaupt nicht auf die auslandskirchlichcn Intermezzi in der Geschichte der Orthodoxen Russen in 
Österreich eingegangen. Vgl. zu letzteren G. SEIDE, Geschichte der Russischen Orthodoxen Kirche im 

Ausland von der Gründung bis zur Gegenwart. Wiesbaden 1983.
12 2012 hat die russische Diözese als erste Eparchie neben der im Orthodoxengesetz von 1967 ex 

lene anerkannten Metropolie des Ökumenischen Patriarchats auch die staatliche Anerkennung erlangt. 
Voraussetzung dafür war die nach wiederholten politischen Interventionen im Sommer 2011 erfolgte 
Novellierung des sog. „Orthodoxengcselzcs“. Vgl. naherhin R. POTZ. Die Novelle zum 
österreichischen Orthodoxengeselz (erscheint demnächst in der FS S. Troianos) und DERS., Die 
Neuordnung der Russisch-orthodoxen Kirche in Österreich (erscheint demnächst in der FS C. G. 
Fürst).

" Errichtung und Salzung der bulgarisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum heiligen Iwan 
Rilski und der russisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum heiligen Nikolaus in Wien, in: ÖAKR 23 
(1972) 195-211; neben der staatlich anerkannten Iwan Rilski-Gcmcinde gibt es eine Kapelle mit 
eigenem Priester, die zunächst unter der Jurisdiktion des „alternativen“ Synods entstanden war. heule 
aber in koinonia mit der Patriarchaiskirche stellt.

" Website der Eparchie: http://www.rilaeu.com/ (27.4.2012),
" Das 1980 in Kraft getretene, inzwischen revidierte Statut der Kirche von Zypern enthielt in 

Art. 2 zwar die unkanonische und entsprechend umstrittene Bestimmung, der wohnsitzunabhängigen 
Zugehörigkeit aller auf Zypern geborenen Orthodoxen zur Kirche von Zypern. In der Praxis haben sich 
Angehörige der zypriotischen Kirche aber regelmäßig in die lokalen Jurisdiktionen (so insbes. der 
Kirche von Griechenland) und in der sog. „Diaspora“ den dem Ökumenischen Patriarchat 
unterstehenden griechischen Gemeinden integriert; eine eigene Diasporajurisdiktion wurde nie 
aufgebaut.

http://www.russischekirche.at/
http://www.rilaeu.com/


28

nicht zuletzt die Rolle einer Zukunftswerkstatt ein. Sich Gedanken über die 
Zukunft zu machen und ein lokales ..Konzept für die Organisation der Orthodoxen 
der Region auf kanonischer Grundlage“16 zu entwickeln, ist Teil des 

Arbeitsauftrages für die neuen Gremien. Eine diesbezügliche Möglichkeit wäre, 
wie der nunmehrige Leiter des Außenamtes des Russischen Kirche, Metropolit 
Hilarion (Alteyev), noch im Vorfeld der Präkonziliaren Konferenz betonte, die 
Ausbildung neuer Lokalkirchen1'. Aber auch das altösterreichische Modell könnte 

vielleicht bei der Suche nach einer strukturellen Lösung der „Quadratur des 
Kreises“ helfen. Ich werde später noch kurz auf Strukturfragen der Orthodoxie der 
Donaumonarchie zurückkommen. Vorweg nur so viel: Im Habsburgerreich war es 
zu einer Verbindung von Territorial- und Personalprinzip bei gleichzeitiger 
Vernetzung von Gemeinden mit hohem Autonomiestatus unter einem 
gemeinsamen bischöflichen bzw. metropolitanen Omophorion gekommen18.

2. Umstrittene Ansprüche in der Diaspora in den Orientalisch Orthodoxen 
Kirchen am Beispiel der Armenischen Apostolischen Kirche

Doch zurück zur Frage konkurrierender Jurisdiktionsansprüche: Diese gibt es 
fast ist man geneigt zu sagen: natürlich - nicht nur im orthodoxen Kontext. 

Während überlappende Jurisdiktionen unterschiedlicher Kirchen, die der Familie 
der orientalischen orthodoxen Kirche zugehören, also z.B. territorial 
überschneidende Bistümer für Armenier lind Kopten, aus deren Perspektive kein 
grundsätzliches Problem durstellen, werden auch bei diesen parallele 
Jurisdiktionsansprüche innerhalb einer gemeinsamen Kirchentradition als sowohl 
ekklesiologisch als auch rechtlich problematisch wahrgenommen. Ich beschränke 
mich auf ein Beispiel.

Wie allgemein bekannt sein dürfte, beansprucht Edschmiadzin grundsätzlich 
- ähnlich wie Rom für alle Katholiken - eine Zuständigkeit für „alle Armenier“19. 
Faktisch hat aber das Katholikosat von Kiliken eine weitgehende Unabhängigkeit 
entwickelt und während des 20. Jahrhunderts im Kontext kommunistischer 
Herrschaft in Armenien, Emigration und Kaltem Krieg großen Einfluss vor allem 
in Übersee gewonnen.

16Statut Art. 5. I. lit.e.
1 Interview wilh the President of the Department for F.xlernal Chureh Relations of the Moscow 

Patriarchate (= Metropolit HII.ARION ALFEYEV), Interfax Religion. I. Juni 2009: hier zit. nach 
Eurnpaica 170 (12. Juni 2009).

' Vgl. zuletzt NF.MliTH. Autonome orthodoxe Gemeinden.
19 Offizielle Website "The Armenian Chureh". Kapitel 'The Armenian Chureh Today": 

http://66.208.37.78/index.jsp?sid=I&id=3&pid=l (17.11.2010).

http://66.208.37.78/index.jsp?sid=I&id=3&pid=l


In der offiziellen Diklion des Katholikosats heißt es diesbezüglich: Unter 
Katholikos Zareh I. Payaslian (1956-1963)

„the serviec of the Catholicosate was extendcd lo various communities in the 
Diaspora who had bcen in desperate need of spiritual care for many years“2".

Heute gehören zu Anlelias nicht nur die auch von Seiten Edschmiazins als 
unmittelbar Antelias unterstehend anerkannten armenischen Hparehien im 
Libanon, in Syrien und auf Zypern . Auch weitere Hparehien im Vorderen Orient 
inklusive einer für die Golfstaaten in Kuwait errichteten Diözese, eine Diözese für 
Griechenland, zwei Prälaturen in den Vereinigten Staaten, eine Prälatur in Kanada 
und ein Vikariat in Venezuela anerkennen die Jurisdiktion von Antelias32. Vor 

allem die amerikanische Diaspora ist bis heute stark gespalten. In Hinblick auf 
diese Situation hat Erzbischof Ycsnik Petrosyan sehr pointiert wie folgt 
formuliert:

„One of the rules of the historical and sacred tradition is the fact that a cily 
can have only one bishop of the same Church. Today, in the Armcnian 
Church there are two dioceses and two bishop-primates in New York. Los 
Angeles, Toronto and Athens. Either we should admit that there are two 
Churches - the Catholicosate of All Armenians and the Catholicosate of the 
Great House of Cilicia or we should admit that there are non-canonical 
situations in the Diaspora of the USA, Canada (2002) and Greece, because 
both the Armenian Catholicosales reject the existence of two Armcnian 
Churches and insisl that there is only one Armenian Church"2'.

3. Beispiele für aktuell diskutierte Kompetenzfragen im Katholischen Kontext

Ähnlich wie in der Familie der Orientalischen Orthodoxen Kirchen wird die 
territoriale Koexistenz von miteinander in Communio stehenden Kirchen 
unterschiedlicher Tradition katholischerseils heute als ekklcsiologisch 
grundsätzlich durchaus akzeptabel angesehen. Praktisch hat sie zunächst in den 
historischen Siedlungsräumen von Angehörigen katholischer Ostkirchen, seit dem 
20. Jahrhundert aber ausgehend von Nord-Amerika sukzessive auch in der sog. 
„Diaspora" vielfach ihre rechtliche Ausgestaltung erhalten* 21. Dennoch sind auch

29

Ju Offizielle Website "Armenian Catholicosate of Cilicia”, Kapitel "History": 
http://www.arnienianoilhodoxehurch.org/v02/index.htm (17,11.2010).

Offizielle Wehsite "The Armenian Church", Kapitel "The Armenian Church Today. Current 
Structurc": http://66.208.37.78/indcx. jsp?sid= I &id=7746&pid=3 (17.11.2010).

Offizielle Website "Armenian Catholicosate of Cilicia", Kapitel "Dioceses": 
http://www.armenianorthodoxchurch.org/v06/index.him (17.11.2010).

21 Y. PETROSYAN, Current Developments, Canonical Solutions and Open Problems in the 

Oriental Orthodox Churches: Armenian Apostolic Church. in diesem Band,
34 Vgl. den Überblick von C. VASIL'. Diaspora aus der Sicht der Kongregation für die 

orientalischen Kirchen, in diesem Band.

http://www.arnienianoilhodoxehurch.org/v02/index.htm
http://66.208.37.78/indcx
http://www.armenianorthodoxchurch.org/v06/index.him


30

heute auf katholischer Seite noch lange nicht alle Zustündigkeitsfragen außerhalb 
der traditionellen Territorien katholischer Ostkirchen befriedigend gelöst.

„Outside of the patriarchal territory, in order to maintain the communion of 
the Eastern l'ailhful vvilh their patriarchal Churchcs and to provide them with 
appropriate pastoral Service, it is desirable to study the question of extending 
the jurisdiction of the Eastern Patriarchs to cover members of their Churches 
wherever they live throughoul the world, with a view to taking appropriate 
measures“25.

Wünsche nach Kompelenzerweiterungen nach dem Personalprinzip 
beschränken sich nicht auf jene katholischen Ostkirchen, die ihre Stammgebiete 
im Vorderen Orient (Naher Osten, „Middle East“) haben. Ich habe die Propositio 
18 der Katholischen Nahostsynode von Oktober 2010 ("The Jurisdiction of 
Patriarchs”) hier nur exemplarisch zitiert. So wird insbesondere auch 
ukrainischerseits die grundsätzliche Beschränkung der disziplinären 
Gesetzgebungskompetenz auf das großerzbischöfliche Territorium nicht gerne 
hingenommen2h. Die anstehende Strukturdebatte ist nur mehr schwer regional zu 
begrenzen, wie es Erzbischof Luis Sako kürzlich in Hinblick auf die Situation der 
Katholiken im Vorderen Orient auf den Punkt gebracht hat: Denn gefragt sind

„dioceses, institutes, and rcligious congregations, in order to respond to the 
reality of today and not to the contcxts of the past"'7.

Nun sind es aber gerade die Kontexte der Vergangenheit, die in 
ostkirchenrechtliche Diskurse geradezu unvermeidlich hineinspielen. Ein 
konfessionsübergreifend besonders heikler Aspekt unseres Themas ist die 
Formulierung territorialer Ansprüche im Rückgriff auf historische 
Gegebenheiten2*. Hier ein katholisches Beispiel: So leben heute in Kuwait und in 

den Vereinigten Arabischen Emiraten in Folge von Arbeitsmigration wieder 
relativ viele Christen, wobei die pastorale Betreuung der Angehörigen * 26

M SYNODUS F.PISCOPORUM BULLETIN. SPF.CIAI. ASSEMBLY FOR THE MIDDLE 
EAST OF THE SYNOD OF BISHOPS 10-24 OCTOBF.R 2010. The Catholic Church in (he Middle 
F,a.sl: Communion und Witness. "Now the Company of llmsc who helicved werc of one heart and soul" 
(Aeis 4:22): hup://www.vatican.va/ncws .scrvices/press/sinodo/docunienls/bollcttino_24. specialc-
medio-orienlc 20l()/02_inglcxe/b25_02.himl (15.11.2010). Vgl. nälierhin D. SAI.ACHAS. l-a Situation 
canonique des catholiques de rite oriental dans des pays curopeens oii predomine la tradilion 
occideritale, in diesem Band.

26 Zur Frage der ukrainischen Diaspora vgl. ausführlich M. DYMYD - T. HRYNCHYSHYN. 
I.a diaspora ukrainienne - orthodoxe et catholiquc, in diesem Band.

” L SAKO. Foreword, in: A. O MAHONY - J. FI.ANNERY (Hg ). TheC’atholie Church in the 

Contemporary Middle East. London 2010.3-5, hier: 4.
'* Vgl. /.ur Entstehungsgeschichte von c. 146 CCF.O ($ I 'Territorium Ecclesiae, cui Patriarcha 

praeest, ad illas regions extenditur, in quibus ritus eidem Ecclesiae proprius servatur et Patriarcha ius 
legitime acquistum habet provincias, eparchias neenon exachias erigendi.") den Kommentar von D. 
SA LACH AS in P. V. PINTO. Commcnto al Codice dei Canoni dclle Chiese Oricntali (Studium 
Romanac Rotac. Corpus Iuris Canonici 2). Vatikan 2001. 139 f.

http://www.vatican.va/ncws


31

katholischer Ostkirchen Zuständigkeitsfragen nach sich zieht. Medienberichte 
gehen aktuell von mindestens 3,5 Millionen Christen in der Golfregion insgesamt 
aus, davon sind ca. 3 Millionen Katholiken. Von diesen werden wiederum ca. 80 
Prozent der lateinischen Kirche sui iuris zugerechnet: ca. 20 Prozent verteilen sich 
auf unterschiedliche katholische Ostkirchen. Unabhängig von der 
Kirchenzugehörigkeit wird die bischöfliche Zuständigkeit für die Katholiken 
bislang von zwei Apostolischen Vikaren für die Arabische Halbinsel 
wahrgenom me ir’.

Demgegenüber wurde im Zuge von Vorbereitungsgesprächen auf die 2010 in 
Rom abgehaltene katholische Nahostsynode der Wunsch ventiliert, in 
Rückorienlierung an historischen Gegebenheiten die Region gesamtkatholisch als 
altes Territorium des Antiochenischen Patriarchats dem Melkitischen Patriarchat 
zuzuschrciben. Damit wäre nicht nur die Frage der Anwendbarkeit partikularen 
Disziplinarrechts der Melkitischen Kirche gelöst (vgl. c. 150 CCEO). Die 
patriarchale Gewalt des Melkitischen Patriarchen und der Melkitischen Synode 
bliebe gern. c. 147 CCEO dann auch nicht auf die Angehörigen der eigenen 
Kirche sui iuris beschränkt. Propositio 19 der Nahostsynode von 2010 formulierte 
in Hinblick auf die Situation der katholischen Gläubigen in den Golfstaaten 
entsprechend vorsichtig:

„In a Spirit of communion and for the good of the faithful, it would be 
desirable lo form a Commission bringing logether the representatives of the 
relevant dicasleries, the apostolic vicars of the region and the representatives 
of the sui iuris Churches concerned. This Commission would be responsible 
for studying the Situation of the Calholic faithful in the countries of the Gulf. 
the ecclesiastical jurisdiction, and suggest Solutions to the Holy See which it 
deems hei pfui for the promotion of pastoral action“'".

Ein nicht zu unterschätzender Teilaspekt der komplexen pastoralen 
Problematik der Region dürfte darin wurzeln, dass in der dominanten lateinischen 
Kirche - mutatis mutandis immer noch ähnlich wie zur Zeit des beginnenden 
Aufbaus eigener Strukturen für die griechisch-katholischen Migranten in 
Nordamerika - nicht allzu viel Verständnis für die katholischen Schwesterkirchen 
im allgemeinen und die konkreten Bedürfnisse der heute aus unterschiedlichen 
Gründen außerhalb ihrer traditionellen Siedlungsgebiete lebenden Angehörigen 
katholischer Ostkirchen im speziellen besteht. So wird von lateinischer Seite das 
Insistieren auf „der jeweils eigenen Tradition“ seitens der katholischen Ostkirchen 
immer wieder als „Überbetonung“ gewertet und mit der Begründung -„je 
vielstimmiger die Kirche spricht, desto schwächer ist ihr Zeugnis und ihre

Vgl. zur Problematik der Golfstaaten niiherhin F.. HADDAD. La „diaspora“ . in diesem Band. 
SYNODl.S FPISCOPORUM BULLETIN, SPECIAL ASSEMBLY FOR THK MIDDLE 

HAST OF THE SYNOD OF BISHOPS 10-24 OCTOBFR 2010, The Calholic Clturch in the Middle 
East: Communion and Witncss. "Now the Company of thosc who belicved were of one heart and soul“ 
(Acts 4:32): http://www.vatican.va/ncws_scrviccs/press/sinodo/documeiits/bollettino_24_spccialc- 
medio-oricnte-20l()/02_inglese/b25_02.html (15.11.2010).

http://www.vatican.va/ncws_scrviccs/press/sinodo/documeiits/bollettino_24_spccialc-medio-oricnte-20l()/02_inglese/b25_02.html
http://www.vatican.va/ncws_scrviccs/press/sinodo/documeiits/bollettino_24_spccialc-medio-oricnte-20l()/02_inglese/b25_02.html


32

Stellung gegenüber der muslimisch dominierten Mehrheit" - in Frage gestellt11. 

Vor diesem Hintergrund erhält die aktuelle Strukturdebatte ein grundsätzlich 
negatives Vorzeichen, was der Lösung der offenen Probleme kaum dienlich ist.

II. Die Grenzen einer icleallypischen Diasporadefinition

Aber selbst wenn man vorrangig die Orthodoxie im Blick hat. lassen sich die 
Problemzonen des Diaspora-Themas nicht auf den Dauerbrenner „konkurrierende 
Jurisdiktionsansprüche" zwischen Konstantinopel und anderen orthodoxen 
Lokalkirchen reduzieren. Ich möchte im Folgenden einige Beispiele bringen, die 
Grenzen der idealtypischen Diasporadefinilion der Konferenz von 2009 aufzeigen. 
Dabei handelt es sich um einen exemplarischen Problemaufriss ohne jeglichen 
Anspruch auf Vollständigkeit und selbstverständlich auch ohne Lösungsversuche.

Zunächst werde ich ausgehend vom Beispiel Österreich zeigen, dass es 
Regionen gibt, die heute im panorthodoxen Diskurs zwar gemeinhin als 
„Diaspora“ gewertet werden, aber früher bereits einmal als „kanonisches 
Territorium“ einer Kirche verstanden wurden. Einen zweiten wichtigen 
Fragenkomplex stellen solche Regionen dar, die aus orthodoxer Perspektive zwar 
de jure unstrittig „kanonisches Territorium" einer Kirche sind, wo die Gläubigen 
in soziologischer Perspektive aber in einer Diasporasituation leben. Abschließend 
werde ich versuchen, das besonders vielschichtige Spezialproblem Amerika zu 
skizzieren: Katholischerseits haben wir es hier heute mit einer Fülle regulärer 
ostkirchlicher Paralleljurisdiktionen zur dominanten lateinischen Kirche sui iuris 
zu tun, von denen eine (die 1969 errichtete ruthenische Metropolitankirche von 
Pittsburgh) mangels „formaler juristischer Bindung zur Mutterkirche“ (= die 
zwischen 1948 und 1990 rechtlich inexistente Eparchie von Mukachevo) „alseine 
Kirche .im eigenen Territorium'"'" anzusehen ist. Orthodoxerseits aber koexistiert 

die diasporatypische Vielfalt von seitens kanonischer „Mutterkirchen“ errichteten 
Jurisdiktionen nicht nur mit den Parallelstrukturen „unkanonischer Kirchen" (wie 
jenen verschiedener griechischer Altkalendarier und die Wiedervereinigung mit 
dem Moskauer Patriarchal ablehnender „Ableger“ der Russischen 
Auslandskirche), sondern auch dem kirchenrechtlichen Curiosum eines 
panorthodox nicht als solches anerkannten „kanonischen Territoriums“ einer 
(Orthodox Church of America) respektive sogar zwei (Antiochenische Erzdiözese 
von Nordamerika) in koinonia mit der „kanonischen Orthodoxie“ stehender 
Lokalkirchen.

11 Vgl. ..Bischof I linder: Solidarität mit junger Kirche im Mittleren Osten“ (= Resümee eines am 

28.3.2012 in Wien gehaltenen Vortrags), in: kalhprcss-Wochendienst Nr. 516 (4.5.2012) 14. Der 
zitierte Bischof ist der aus der Schweiz stammende Apostolische Vikar für Südarahicn.

’ Vgl. VASIL'. in diesem Band; näherhin M. KUCHF.RA, The Church of Pittsburgh and its 
Relations with the Fparchy of MukaCevo in an llisiorical and Juridical Context. in: I.. OKUI.IK (Ilg.). 
Le Chicse sui iuris: Critcri di individuazione e delimitazione, Venedig 2005, 181 101 sowie für eine 
breitere Auseinandersetzung mit der allgemeinen Frage der Kategorisierung der katholischen 
Ostkirchen in Amerika als „Diaspora" DRRS., The Juridical Rapport between the Oriental Churches in 
the Diaspora in North America: Experiences and Perspectives, Venedig 2008.



33

1. Regionen, die heule gemeinhin als Diaspora gellen, aber früher bereits einmal 
als „kanonisches Territorium“ einer Kirche verstanden wurden

Eingangs wurde bereits kurz auf Österreich Bezug genommen: Dieses heute 
kleine Land war lange Kerngebiet eines Imperiums, in dem einerseits die alten 
„griechischen“ Gemeinden" in den Handelszentren und die russische 

Botschaftskirche und Seelsorgestationcn für russische Kurgäste spezifische 
Strukturen herausbildeten. In der Donaumonarchie fanden aber auch größere 
Zahlen mit ihrer Hierarchie aus dem Osmanischen Reich cingewanderter 
Orthodoxer eine neue Heimat". Und nicht zuletzt verleibte sich das 

Habsburgerreich im Zuge der Schwächung des Osmanischen Reichs größere 
Gebiete mit starken orthodoxen Bevölkerungsanteilen ein. Letztere kamen in 
kirchlicher Hinsicht nach dem I. Weltkrieg z.T. zur vereinigten rumänischen 
Kirche, z.T. zur serbischen, z.T. werden sie heute vom Moskauer Patriarchat und 
konkurrierenden unkanonischen Jurisdiktionen beansprucht. Z.T. gelten 
Gemeinden, die es bereits in habsburgischer Zeit gab, heute aber auch gemeinhin 
als „Diaspora“.

Um in der Donaumonarchie das Vorhandensein lokalkirchlicher Strukturen 
anzuerkennen, muss man nicht notwendiger Weise in allem und jedem mit 
Nikodim Milas einer Meinung sein, der zu Ende der habsburgischen Periode auf 
dem Territorium der Doppelmonarchie mehrere autokephale Kirchen postulierte". 

So hatte der rezent von der Rumänischen Synode kanonisierte „Vater" der 
Hermannstädter Metropolie, Andrei v. $aguna, zwar weder Karlowitz'6 noch seine 
eigene Kirche als autokephal gesehen, aber natürlich auch nicht als „Diaspora“''.

■” Ursprünglich war „griechisch“ nicht im Sinne des modernen Nationalitütenbegriffs verstanden 
worden, sondern stellte vor allem auf den byzantinischen Ritus ah. Unter den Griinderviitern waren 
Orthodoxe unterschiedlicher Ethnien. Die Dreilaltigkeitsgcmcinde wurde explizit für die „Griechen 
und Walachen" gegründet, die habsburgische Untertanen waren, wobei auch Serben unter den 
Initiatoren waren. Die rechtliche Schlechtcrstellung der Nichtgriechen und fortschreitende national­
sprachliche Profilierung auf allen Seilen bewirkten den Wunsch von Serben und Romanen nach 
eigenen Kirchengemciden. was wiederum die national-griechischen Tendenzen bei den alten 
Gemeinden verstärkte. Vgl. etwa DURA. Kirche in Bewegung. 87 IT, 91 ff; PANTOVIC, Serben, .16 ff.

M Vgl. hierzu auch den Beitrag von POTZ, in diesem Band.
” Vgl. N. .YI1LASCH (MII.aS), Das Kirchenrecht der Morgenländischen Kirche. MostarJ1905. 

313 f; für divergierende Sichtweisen vgl. zuletzt C. (K.) PITSAKIS, Autocepalie et autonomie: A 
propos du dcvcloppement historit|ue de deux categories prineipales dans la struclure acluelle de 
i'Eglise orthodoxe, in: Kanon 21 (2010) 21-42.

Der 1690 mit einer grollen Zahl von Serben in die Donaumonarchie cingcwanderte Patriarch 
Arsenijc IV. (von Pcc/Ipek) ließ sich in Karlowitz (Sremski Karlovci) nieder; seit 1716 war Karlowitz 
dann die offizielle Residenzstadt der serbischen Metropoliten der Donaumonarchie, die ab 1848 auch 
neuerlich den Palriarchentilel führten. Vgl. etwa W. M. PI.ÖCHU. Die Orthodoxe Kirche in der 
Habsburgischen Donaumonarchie (1526-1918), in: Balkan Studios 1.3 (1972) 17-30; PANTOVIC. 
Serben, 25; „Metropolie von Karlovci“ auf der Website der Serbisch-Orthodoxen Diözese von 
Mitteleuropa: hlip:/Avww.serbische-diozesc.org/03/index.php?oplion=eom_oonlent&view=arlicle&id=  
83%3Amctropolic-von-karlovci&catid=46%3Arueckblick() I &Itemid=64&lang=dc (18.11.2009).

" Nach dem kanonischen Ideal von Metropolit Andrei hätten die orthodoxen Mctropolicn des 

Habsburgerreichs einerseits nach Art einer Bischofskonferenz synodal kooperieren und andererseits 
Konstantinopel als oberste Appcllalionsinslanz anerkennen sollen. Vgl. J. SCHNEIDER. Der 
Hermannstädter Metropolit Andrei von $aguna. Reform und Erneuerung der orthodoxen Kirche in



34

Was schließlich die nach dem Scheitern von Metropolit Andrei's Traum einer für 
alle habsburgischen Romanen zuständigen Metropolic eingerichtete Metropolie 
der Bukowina betrifft, hat Thomas Nemeth an einer schönen Case-Study die selbst 
aus staatskirchenrechtlicher Perspektive z.T. recht diffizile Situation der 
Zuordnung einzelner orthodoxer Gemeinden in Cisleithanien näher dargelcgt18. 

Ich will hier keinesfalls in eine nähere Diskussion des Status der sog. 
„autonomen“ Gemeinden in den Handelszentren einlreten. Davon unabhängig ist 
aber festzuhalten: In der Donaumonarchie gab es jedenfalls bis in die 1860er-Jahre 
zunächst eine orthodoxe Lokalkirche, auch wenn die jurisdiktioneile Situation der 
habsburgischen Orthodoxie wohl bereits vor ihrer dem österreichisch-ungarischen 
Ausgleich folgenden Ausdifferenzierung in drei Metropolitanverbände 
komplizierter war. als Rhallis-Potlis auf den ersten Blick vermuten lassen "* 1 11.

Orientiert an russischen Dipytchen1" verwendete das in den 1850er Jahren 

erschienene Syntagma für die Karlowit/.er Jurisdiktion schlicht die Bezeichnung 
„Autokephale Kirche in der Österreichischen Monarchie“ bzw. „Kirche von 
Österreich" („Austrias") und reihte diese in der Taxis der orthodoxen Kirchen an 
siebenter Stelle unmittelbar nach der alten Kirche von Zypern41. Das scheint umso 
beachtlicher, als der Athener Autokephalieanspruch anders als jener von 
Karlowitz zu diesem Zeitpunkt von Konstantinopler Seite bereits anerkannt und 
Michael Potlis längst von Wien nach Griechenland übersiedelt war. Das lebendige 
Interesse zunächst der Karlowitzer bzw. später der Czernowitzer Ersthierarchen 
vor allem an den Wiener orthodoxen Gemeinden wurde - vorsichtig formuliert - 
von den Entscheidungsträgern letzterer mit eher mäßiger Begeisterung erwidert. 
Für die gefundenen Kompromisse letztendlich ausschlaggebend war der staatliche

Siebenbürgen und Ungarn nach 184X, Köln 2005. 210. Faktisch verlief die Entwicklung dann freilich 
anders. Synodalilät in der von Metropolit Andrei erhofften Weise funktionierte nicht und die 
Entwicklung ging in Richtung faktischer Autokephalie von drei Kirchen innerhalb der 
Donaumonarchie. Dabei erfolgte die territoriale Aufteilung nach unterschiedlichen Kriterien: für die 
österreichische Rcichshällte wurde am Prinz einer gemeinsamen l-okalkirche für alle Orthodoxen 
festgehalten, in der ungarischen Reichshälfte wurden die „kanonischen Territorien" der Karlowitzer 
und der Hermannstädtcr Metropolie im Prinzip (wenn auch nicht vollständig) nach national- 
sprachlichen Kriterien voneinander abgegrenzt. Die erst spater durch die Annexion Bosniens ins
I labsburgerreich integrierten Orthodoxen erhielten den Status einer weiteren, stärker mit 
Konslantinopel verbundenen Lokalkirche.

'* Vgl. NEMETH. Autonome orthodoxe Gemeinden, passim.
” Mit der Errichtung tler beiden neuen Metropoliten sollte diese Einheit auch nicht unbedingt 

obsolet werden, praktisch funktionierte aber die Koordination der Hcrmannslädtcr und der 
Czernowitzer Metropolie mit Karlowitz. zu einer gemeinsamen Kirche Österreich-Ungarns nicht mehr. 
Und nach der Annexion Bosniens und der nachfolgenden konkordatsähnlichen Vereinbarung mit 
Konstanlinopel erhielt die habsburgischc Orthodoxie nochmals neue Facetten.

* Vgl. RHALI.IS-POTI.IS. Bd, 5, 1X55, 515, Anm. 515.
11 Auf die vier alten Patriarchate folgt an fünfter Stelle die Russische Kirche, an sechster Stelle 

die zweifellos ältere Kirche von Zypern, dann die Karlowitzer Jurisdiktion. Das lässt sich wohl nur so 
erklären, dass der „patriarchale" Charakter von Karlowitz offenbar auch nach den Russischen 
Diptychen minder bewertet wurde als jener der eigenen Kirche. Zur eng mit der Problematik der 
„Autokephalie" von Karlowitz. vernetzten Problematik des Status der Kirche von Montenegro vgl. K. 
G. PITSAKIS. Schelika me ten „autokephalia" les Ekklesias tou Maurobouniou: E Martyria ton 
ellenikon pegon, in: FS P. Rodopoulos (= Epistemonike epeterida theologikes scholcs 15). 
Thessaloniki 2008. 1X9-254.



35

Gesetzgeber. Er entschied sielt für eine gewisse bischöfliche Anbindung der - 
soziologisch betrachtet zweifellos in einer Diasporasituation lebenden alten 
autonomen Wiener Orthodoxen Gemeinden an Karlowitz bzw. später an 
Czernowitz.

Mit dem Zerfall der Donaumonarchie waren aus staatlicher Sicht diese 
Bindungen obsolet. Innerkirchlich gingen sic aber auffälliger Weise dennoch nicht 
alle sofort verloren. Der Czernowitzer Metropolit verzichtete zwar kampflos auf 
die ihm nie unmittelbar, sondern nur via seinen Suffragan in Zara zugeordneten 
Wiener Serben12. Er resignierte aber nicht auch auf die beiden „griechischen“ 
Gemeinden1'. Die Wiener Rumänen wollten sowieso unter dem Czernowitzer 
Omophorion verbleiben. Aber selbst der Pfarrer der griechischen Georgsgemeinde 
hatte Probleme damit, unter Konstantinopler Juridiktion zu wechseln, das 1924 in 
Wien erstmals eine eigene Metropolie errichtete'1'1. Noch 1926 erklärte er dem 
Czernowitzer Metropoliten ausdrücklich seine Loyalität4'.

Abgesehen von den diffizilen historischen Gegebenheiten gibt es freilich 
noch einen zweiten, demographischen Grund, warum ich denke, dass die 
österreichische, insbesondere die Wiener Diasporasituation nicht idealtypisch ist. 
Die die Österreichischen Orthodoxen betreffenden demographischen Angaben 
weisen zwar je nach Quelle gewaltige Unterschiede auf. Nach der nunmehr über 
10 Jahre zurückliegenden letzten Volkszählung haben sich 5,8 % der Wiener und 
insgesamt 2,2 % der gesamtösterreichischen Wohnbevölkerung (in absoluten 
Zahlen nicht ganz 175.000 Personen) als zur orthodoxen Kirche gehörig 
deklariert* 41 * * 44 * 46. Repräsentanten der orthodoxen Gemeinden gingen bereits damals von 

wesentlich höheren absoluten Zahlen aus. Im Umfeld der im Herbst 2010 
erfolgten Konstituierung der Österreichischen Orthodoxen Bischofskonferenz war 
dann von gesamtöslcrrcichisch ca. 500.(MX) Orthodoxen die Rede4 . Damit wäre 
die Orthodoxie heute die zweitgrößte Konfession in Österreich nach der nach wie 
vor dominanten katholischen Kirche. Aber selbst wenn man nur die offizielle

4 Metropolit Vladimir v. Rcpta entließ am 22.11.1010 den politischen Tatsachen folgend, die 
dalmatinischen Eparchien formell aus dem kanonischen Verband der Metropolie der Bukowina. Diese 
wurden noch int selben Jahr der Metropolie von Karlowitz. (wieder)cingcglicdcrt, der sie bis 1874 
bereits einmal angehört hatten, und in der Folge Teil der „Autokephalen Vereinigten Serbisch- 
Orthodoxen Kirche des Königreichs der Serben, Kroaten und Slowenen." Vgl. V. POSPISOHIL. Der 
Patriarch in der serbisch-orthodoxen Kirche (Veröffentlichungen der Stiftung Pro Oriente in Wien) 
Wien 1960,51.

41 Vgl. I. I. NISTOR. Bisericile $i jcoala greeo-romänä din Vicna, in: Academia Roman,
Mcmorilc sectiune istorice Ser. Il/t. XIII, Mem. 3, Bukarest 1932. I (70)-40 (108) (plus Bilder im
Annex), hier: 16 ff. Für Kopien danke ich hcrzlichst Miluii Silsäiijan. Vgl. auch DURA. Kirche in 
Bewegung, 1.35 f.

44 Vgl. PLÖCHI-, Die Wiener Griechen. 112: Übersetzung des patriarchalen Rundschreibens 
Protokoll Nr. 3244: ebda.. 153 f.

15 Vgl. NISTOR. Bisericile -fl $coala greeo-romänä din Viena. 19 f; DURA. Kirche in 

Bewegung, 136.
Präzise 174.385 Personen nach den von der Statistik Austria bekannt gegebenen Zahlen: 

hlip://www.statistik-oesterrcich.a(/wcb_dc/sla(isliken/bevoelkcrung/volkszaehlungen/bevoelkemng_ 

nach demographischcn_merkmalen/022894.html (22.10.2009).
'' Vgl. die Eröffnungsansprache von Metropolit MICHAEL (STA1KOS): Auszüge in kathpress 

Nr. 440(14. Oktober 2010) 8 f.



36

.Statistik zu Grunde legt, leben heute in Österreich jedenfalls mehr Orthodoxe als 

in anderen europäischen Ländern, in denen Autokephalc oder Autonome 
Orthodoxe Kirchen bestehen". Und jedenfalls prozentuell dürfte die 

Religionsstatistik inzwischen zugunsten der Orthodoxie auch deutlich nach oben 
zu revidieren sein.

Während die orthodoxe Wohnbevölkerung mehr wird und auch außerhalb 
Wiens eine adäquate orthodoxe Infrastruktur aufgebaut werden muss4*', sanken die 

Gläubigenzahlen der Katholischen Kirche in den letzten Jahren kontinuierlich, im 
Jahr 2010 bundesweit um ca. 1.4 % auf ca. 5.45 Millionen bei einer leicht 
angestiegenen Gesamtbevölkerung von 8.4 Millionen*1, linde des Jahres 2011 
betrug der Katholikenanleil österrcichweit 5.41 Millionen'1, was einem 

Bevölkerungsanteil von 64.1 % entspricht. Besonders signifikant sind die 
demographischen Veränderungen in Wien. Mit Stichtag I. Jänner 2011 kam die 
Erzdiözese Wien zwar immer noch auf etwas mehr als I. 280.000 Katholiken und 
im Jahr 2011 haben sich die Zahlen im wesentlichen stabilisiert (knapp I. 270.000 
Katholiken mit Stichtag I. Jänner 2012)'". Von diesen entfallen allerdings knapp 
die Hälfte auf niederösterreichische Gemeinden'. Als unmittelbar in Wien 
ansässig wurden mit Stichtag I. Jänner 2011 nur mehr ca. 676.000 Katholiken 
gezählt, das sind bei etwas mehr als 1.700.IKM) Wienern knappe 40

Andererseits leben nach Angabe des Ökumenischen Rates der Kirchen in 
Österreich allein in Wien und Umgebung heute abgesehen von kleineren Zahlen 
von Orthodoxen mit vielfältigen ethnischen Wurzeln ca. 130.000 Serben, die sich 
zum orthodoxen Glauben bekennen". Insgesamt ist der serbisch-stämmige 

Bevölkerungsanteil in Wien noch deutlich größer, auch wenn der alte Wiener Witz 
- Wien sei die drittgrößte serbische Stadt - heule, wenn überhaupt, nur mehr für 
Europa stimmt5'1: Weltweit betrachtet, rangiert in der Liste der „serbischen" Städte 

inzwischen bereits Chicago nach Belgrad und Novi Sad (wobei in Hinblick auf die

J“ Tschechien: 23.1 XH). Slowakei: 50.000. Finnland: 60.000 Prozentuell ist der Anteil auch höher 
als in Polen (ca. 1.3 %. in absoluten Zahlen: 550.000). Vgl, die Übersicht bei POTZ - SYNF.K. 
Orthodoxes Kirchenrecht. 163.

Jl' Von den zahlreichen im Laufe der letzten Jahre entstandenen Seelsorgeslellcn in den 

Bundesländern erlangten rezent die russischen Gemeinden von Gra/ und l.inz auch staatliche 
Anerkennung.

Statistik Austria: lutp://www.stutistik.n(/web_de/dynaimc/x(alislikcn/bcvoclkcrung/055278 
(3.8.2011).

” So die von der katholischen Presseagentur bekannt gegebenen Zahlen: 
http://www.kalhpress.al/site/ntichriehIcn/archiv/archive/44 l38.html?SWS=l 2417358ba5624dd63884d 
e 131 ca6801 &ls=0.654444001335520657 (28.4.2012).

'• Vgl. Infoscilc der F.D Wien: hltp7/prcsxc.crzdioe/csc-wien.al/pew/l(Varlicles/20l2A)l/l0/ 

86070/ (27.4.2012).
" Stichtag I. Jänner 2011: 604.060 Vgl. Infoseile der FD Wien: http://www.cr/dioczcse- 

wicn.at/content/news/aniclcs/2011/01/1 l/a25483/ (3.8.2011).
u http://www.wicn.gv al/slalistik/bevoclkerung/
" Vgl. Ökumenischer Rat der Kirchen in Österreich: Die Serbisch-Orthodoxe Kirche: 

htlp://www.oekumcnc.ut/kirchen/scrb-orth.hlm (16.11.2010). Insgesamt ist der serbisch-stämmige 
Bevölkerungsanteil noch deutlich größer.

* Vgl Wien ist vierigrößte serbische Stadt der Welt: http://www.cr7.dioezcse-wien.at/ 
contenl/artikel/a18753 (2.5.2012).

http://www.kalhpress.al/site/ntichriehIcn/archiv/archive/44
http://www.cr/dioczcse-wicn.at/content/news/aniclcs/2011/01/1
http://www.cr/dioczcse-wicn.at/content/news/aniclcs/2011/01/1
http://www.wicn.gv
http://www.oekumcnc.ut/kirchen/scrb-orth.hlm
http://www.cr7.dioezcse-wien.at/


37

ethnische Diversilät der Vojvodina zu überprüfen wäre, ob Novi Sad in dieser Art 
von Ranking überhaupt die /.weite Stelle gebührt). Serbisch ist in Wien aber nicht 
nur laut Statistik die zweithäufigste Umgangssprache; es gibt heute auch bereits 
Wiener Schulklassen, in denen mehr Kinder orthodox als katholisch sind. Der für 
orthodoxe Schüler eingerichtete, grundsätzlich als Pflichtfach konzipierte, 
konfessionelle Religionsunterricht wird zumeist von serbischstämmigen Lehrern 
abgehalten, seit kurzem aber prinzipiell lur alle Orthodoxen gemeinsam 
angeboten'7.

2010 hat sich die Erzdiözese Wien entschlossen, der serbischen Gemeinde, 
der in der österreichischen Hauptstadt derzeit nur 3 Kirchen zur Verfügung stehen, 
bedarfsorientiert eine bislang katholische Pfarrkirche zu übergeben58. Parallellalle 

gibt es in Ungarn, z. B. in Györ. Hier ist es allerdings die Serbisch-Orthodoxe 
Kirche, die aufgrund der Veränderung regionaler Bevölkerungsstrukturen für die 
eigenen Gläubigen schon länger nicht mehr gebrauchte Kirchengebäude den 
aufgrund von Binnenmigration in Westungarn neu entstandenen griechisch- 
katholischen Gemeinden zur Nutzung überlässt.

2. Regionen, die de jure unstrittig „kanonisches Territorium" einer Kirche sind, 
wo die Gläubigen in soziologischer Perspektive aber in einer Diasporasituation 
leben

Vom Melkilischen Patriarchat der katholischen Kirche war bereits kurz die 
Rede5'. Die alten orthodoxen Patriarchate haben genauso wie die orientalisch­
orthodoxen Kirchen mit diesem viele Probleme gemeinsam, insbesondere jenes, 
dass die Jurisdiktionen aufgesplitterte Christenheit im Vorderen Orient und der 
Türkei heute aufgrund einer andauernden Abwanderung nach Europa und Übersee 
immer stärker zu einer kleinen Minderheit zusammenschrumpll'’1’. Charakteristisch 

ist dabei nicht zuletzt, dass Christen, sofern sie nicht ganz aus der Region 
emigrieren, heute vielfach dennoch nicht mehr in ihren angestammten Gebieten 
leben'’1, sondern beispielsweise Syrisch-orthodoxe Christen statt in der Region des 

Tur Abdin in Konstantinopel oder Armenier und christliche Araber vermehrt in 
den Golfstaaten, etwa 150.000 Flüchtlinge aus dem Irak in Syrien und weitere 
40.000 in Jordanien usw. Die Situation in den einzelnen Ländern war in den * 60

*' Vgl. die Website des Orthodoxen Schulamtes: hlip://www.orlhodoxekirchc.at/ (27.4.2012).
5K Inzwischen wurde der Schenkungsvertrag vom 11. Jänner 2011 aufgrund von Beschwerden 

katholischer Gläubiger von der Kleruskongregalion in Rom überprüft und bestätigt. Der Rechtsakt ist 
allerdings nach wie vor in Schwebe, weil seitens seiner Opponenten in zweiter Instanz die 
Apostolische Signatur angerufen wurde. Der Konflikt hat relativ breite Beachtung auch in den 
säkularen Medien gefunden, vgl. zum Status </»<> beispielsweise: Kirchenschenkung: Pfarrer beruft 
gegen Vatikan-Entscheid, in: dicPresse (27.2.2012): http://diepresse.com/home/panorama/religion/ 
735452/Kirchenschenkung_Berufung-gegen-ValikanEn(scheid (27.4.2012).

Vgl. näherhin den Beitrag von Bischof Elie (IIADDAD), in diesem Band.
60 Vgl. METROPOLITAN PHILIP Addresses Historie Episcopal Assembly on First Day: 

http://www.antiochian.org/node/23042 (26.3.2012); Volltext im Anhang.
1,1 Zahlen nach A. O MAHONY. Introduetion: Christianity in the Middle East, in: DLRS. - 

FLANNERY, Contemporary Middle East. 718 (mit Literatur).

http://www.orlhodoxekirchc.at/
http://diepresse.com/home/panorama/religion/
http://www.antiochian.org/node/23042


38

letzten Jahren zwar sowohl hinsichtlich der rechtlichen und politischen 
Rahmenbedingungen als auch in demographischer Hinsicht recht unterschiedlich 
und nicht überall so prekär wie im Irak, wo sich die Zahl der Christen in den 
letzten Jahren von über 800.000 auf weniger als die Hüllte reduziert hat*’2. Aber 

selbst in Syrien, wo die Lage der Christen bis in die jüngste Vergangenheit 
vergleichsweise gut war, beträgt der Christenanteil nur mehr ca. 10% der 
Wohnbevölkerung. Umgekehrt hat sich zuletzt die dem Ökumenischen Patriarchat 
unterstehende Gläubigenzahl in der Türkei wieder ein wenig erhöht - freilich 
nicht durch heimgekehrte Griechen. Die heute in Konstantinopel/Istanbul 
lebenden Orthodoxen sind nicht anders als in Madrid oder Rom zumeist 
Arbeitsmigranten, die aus mittel- und osteuropäischen orthodoxen Lokalkirchen 
stammen. Ähnliches gilt in Israel, wo heute schätzungsweise etwa 250.000 
Arbeitsmigranten mit christlichem Bekenntnis leben: Davon ist natürlich nur ein 
Bruchteil orthodox. Doch bereichern heute vor allem rumänische Gastarbeiter 
sowie Orthodoxe aus dem Raum der ehemaligen Sowjetunion, die aufgrund ihrer 
eigenen jüdischen Wurzeln (oder den jüdischen Wurzeln von
Familienangehörigen) nach Israel einwandern konnten, die ausgedünnte, dem 
Patriarchat von Jerusalem unterstehende lokale orthodoxe Christenheit.

Besondere Probleme im Heiligen Land sind aber auch mit den in den letzten 
Jahren wieder erstarkten Pilgerströmen verbunden. Pressedienste kolportieren 
nicht nur Konflikte rund um die in Jordanien an der Gedenkstelle für die Taufe 
Jesu errichtete russische Infrastruktur'1. Im Mai 2011 ist ein mit dem Bau einer 

rumänischen Kirche in Jericho verbundener Konflikt um die Wahrung der Rechte 
des Jerusalemer Patriarchats innerhalb seines Kanonischen Territoriums eskaliert. 
Naturgemäß verteidigten beide Seiten ihre Position. Jerusalem sah in dem 
Kirchenbau eine mit nichts zu recht fertigende rumänische Eigenmächtigkeit, 
enthob den in Jericho dienenden rumänischen Priester seines Amtes und strich 
schließlich sogar den Rumänischen Patriarchen aus den Diptychen. Dagegen 
beruft sich das rumänische Patriarchat darauf, dass bereits vor Jahren der 
verstorbene Patriarch von Jerusalem mündlich seinen Segen zu dem für die 
Touristenseelsorge wichtigen, mit Spendengeldem rumänischer Gläubiger 
umgesetzten Bauprojekt gegebene habe.

Das Patriarchat von Alexandrien schließlich ist heute de facto im 
Wesentlichen eine Missionskirche mit etwa 300.000 verstreut in ganz Afrika 
lebenden Gläubigen, zu der Menschen unterschiedlichster ethnischer Provenienz 
gehören, aber nur mehr ca. 3.000 Angehörigen in Ägypten.

Soziologisch gesehen herrscht schließlich auch in einigen der jüngeren 
europäischen Autokephalien, in Gebieten, die die serbische Kirche als ihr 
„kanonisches Territorium" betrachtet sowie in Finnland und den baltischen 
Ländern eine ausgeprägte Diasporasituation. Die Gläubigenzahlen sind gemessen 
an der Gesamtbevölkerung gering und die lokalen Orthodoxen leben auch vielfach 61

Vgl. /.B kathpress 4.11.2010. 12 f.
61 Vgl. NÖK-inlbcmail 33/11 (18.8.2011 - Teil A). Nr. 17. unter Berufung auf das Religious 

Information Service of Ukraine - www.risu.org.ua (16.8.2011 >.

http://www.risu.org.ua


39

außerhalb der Grenzen traditionell orthodoxer Siedlungsgebiete. So befinden sich 
die Angehörigen der Kirche von Polen, wo nur 1.3% der Wohnbevölkerung 
orthodox sind, wohl deutlich mehr in der ..Zerstreuung" als Orthodoxe in 
Österreich, insbesondere in Wien. Ähnliches gilt für die autokephale Kirche von 
Tschechien und der Slowakei sowie die autonome Kirche von Finnland.

3. Das Spezialproblem Amerika: Parallelstrukturen panorthodox nicht
anerkannter „kanonischer Territorien“ und orthodoxer Diasporajurisdiktionen

Ich möchte diesen Problemaufriss mit einem kurzen Blick auf die speziellen 
Verhältnisse in Amerika, näherhin: in Nordamerika schließen und diesbezüglich 
zunächst einmal einen lokalen orthodoxen Bischof zu Wort kommen lassen.

„We are not in Babylon; we are in North America, the new world. We are
dealing here with second, third. fourth, fifth and sixth generalions of
American Orthodox and they refuse to be cailed .Diaspora“'64.

Soweit Metropolit Philip, der Ersthierarch der Antiochenisch Orthodoxen 
Erzdiözese von Nordamerika anlässlich der ersten Versammlung der 
amerikanischen orthodoxen Bischofskonferenz aufgrund der Beschlüsse von 2009. 
Seine Kritik der Subsumierung der nordamerikanischen Orthodoxen unter den 
Diasporabegriff ist besonders pointiert ausgefallen, aber er sprach hier 
zweifelsohne vielen amerikanischen Orthodoxen nicht nur der eigenen 
Jurisdiktion aus der Seele6'. Demographisch gesehen ist Nordamerika natürlich 
dennoch Diaspora, wenn auch in manchen US-amerikanischen Städten wohl mehr 
orthodoxe Gläubige leben als in den von Metropolit Philip zum Vergleich 
herangezogenen beiden alten Hauptstädten der Christenheit, Konstantinopel und 
Jerusalem. Ich möchte hier nicht polemisieren. Gerade als gelernte Österreicherin 
kann ich sehr gut verstehen, wenn sich amerikanische Orthodoxe eine Alternative 
zur Definition ihrer kirchlichen Situation als „Diaspora“ wünschen. Vice versa 
fallt es von Wien aus aber offenbar auch leichter zu begreifen, dass sich die im 
Vorderen Orient verbliebenen Christen genauso wenig über entsprechende 
Etikettierungen von außen freuen und schon gar nicht mit der Idee anfreunden 
wollen, der Ökumenische Patriarch möge doch seinen Sitz aus der politisch 
prekären Türkei nach Washington verlegen.

Auch sind bei weitem nicht alle in Amerika lebenden Orthodoxen schon über 
mehrere Generationen in der „Neuen Welt" heimisch, es gibt genauso jene, die

14 Vgl. METROPOLITAN PHILIP Addresses Historie lipiscopal Assembly on First Day: 
http://www.aiiliochian.org/node/23042 (26.3.2012); Volltext im Anhang.

'' Vgl. bereits das 1994 von den in l.ingonier versammelten orthodoxen Bischöfen 

verabschiedete „Statement on the Church in North America", in dem die Bezeichnung der Orthodoxie 
m Amerika als ..Diaspora“ explizit als „ckklcsiologisch problematisch" abgelehnt wurde. Vgl. O. 
ßEDRIN - P. TAMOUSII (Hg.), A New Era Bcgins. Proceedings of the 1994 Conference of Orthodox 
Bishops in Ligonier, Pennsylvania 1996, sowie PATSAVOS. Diaspora vs. Local Church/Churches, in 
diesem Band.

http://www.aiiliochian.org/node/23042


40

crsl relativ rezent zugezogen sind. Andere sind freilich sehr wohl bereits über 
Generationen sozusagen ..indigene“ Orthodoxe bzw. bereichern die Orthodoxie in 
Amerika auch viele Menschen, die zwar „indigene" Amerikaner sind, aber in die 
Orthodoxie nicht ..hineingeboren“. sondern erst lebensgeschichtlich 
hineingewachsen sind. Diesen fehlt dann selbstverständlich erst recht jene Art von 
diasporaspezifischer Bindung an eine orthodoxe ..Mutterkirche“, die vor allem 
Immigranten der ersten Generation eigen ist.

Faktisch findet die Buntheit der Orthodoxie in Amerika und die daraus 
resultierende besondere Komplexität pastoraler Herausforderungen ihren Reflex 
auf der kirchenrechtlichen Ebene nicht „nur" in der Parallelexistenz der 
Metropolie des Ökumenischen Patriarchats mit diversen anderen 
Diasporajurisdiktionen kanonischer Mutterkirchen (und Parallelstrukturen 
kirchlicher Entitäten in Distanz zur Weltorthodoxie). Bekanntlich besteht parallel 
zu diesen auch seil 1970 eine von der Russischen Kirche in die volle 
Selbständigkeit entlassene Lokalkirche. Panorthodox ist freilich die Frage der 
Autokephalie der „Orthodox Church of America“ nach wie vor nicht gelöst, 
wiewohl die zunächst ebenfalls im russischen Alleingang erfolgte 
Autokephalieerklärung der tschechoslowakischen Orthodoxie 1998 sehr wohl 
saniert wurde, und selbst die Russische Patriarchatskirche unterhält (ganz 
abgesehen von der seit heute großteils mit dem Moskauer Patriarchat 
wiedervereinigten Auslandskirche) eigene Gemeinden auf deren „kanonischen 
Territorium" . Die Bischöfe der „Orthodox Church of America" stehen auch in 
voller koinonia mit den anderen lokalen orthodoxen Jurisdiktionsträgern, 
kooperierten in der SCOBA und sind auch wieder in der neuerriehteten 
Bischofskonferenz vertreten. Letzteres gilt genauso für die sich territorial 
überschneidende „Antiochenische Erzdiözese von Nordamerika“, die ebenfalls mit 
aller Deutlichkeit für sieh beansprucht. ..Lokalkirche" zu sein. Aufgrund eines 
Synodalbeschlusses des Antiochenischen Patriarchats genießt die „Antiochenische 
Erzdiözese von Nordamerika“ seit 2003 einen Autonomiestatus, der auf deren 
offiziellen Website derzeit als „Self-ruled" umschrieben wird''1'. In der 
Übersetzung der Synodalentscheidung hieß es übrigens noch explizit, „recognizes 
their Archdiocese as autonomous“67.

Damit ist die kirchenrechtliche Situation in ihrer ganzen Komplexität in 
Nordamerika nicht nur eine andere als in vielen, traditionell vom westlichen 
Christentum geprägten europäischen Staaten mit ihren wachsenden Zahlen 
orthodoxer Immigranten und Konvertiten, sie unterscheidet sich auch maßgeblich 
von anderen „klassischen" Immigrationsländern wie Australien.

“ Offizielle Website: The Scll-Rulcd Antiochiiui Orthodox Christian Archdioccsc ol North 

America: http://www.antiochian.org/nodc/23042 (17.11.2010).
Abdruck der englischen Passung der Synodalcntschcidung in POTZ - SYNI-.K. Orthodoxes 

Kirchenrecht. 298.

http://www.antiochian.org/nodc/23042


41

III. 1'az.it

Alles in allem zeugt die in den letzten Jahren eingebürgerte Rede von der 
..sogenannten Diaspora“ („so-called Diaspora"), die auch Eingang in die von der 
Synaxis der Vorsteher („Primates“) der Orthodoxen Kirchen von 2008 
verlautharte Erklärung gefunden hat',x. erfreulicher Weise von einem generell 

wachsenden Problembewusstsein diesem Terminus gegenüber. Zugleich bleibt 
aber natürlich auch diese Redeweise unbefriedigend. Das sozusagen „unter 
Anführungszeichen gesetzte" Reizwort ist bislang in den einschlägigen Diskursen 
das „key-word“ schlechthin geblieben, weil offenbar bislang kein anderes zur 
Verfügung steht bzw. konsenslahig ist. Im Unterschied zur simplifizierenden Rede 
von „der Diaspora“ hält „sogenannte Diaspora“ aber zumindest ein Stück weit die 
„gefährliche Erinnerung“ (.1. B. Metz) wach, dass viele der als „Diaspora“ 
punzierten ekklesialen Kontexte sehr weit entfernt davon sind, „idealtypische 
Diaspora“ zu sein. Eine wirklich sachadäquate Redeweise würde wohl 
voraussetzen, dass auch eine pastoral und ekklesiologisch adäquate kanonische 
Lösung des Problems, das die vielfältige „sogenannte Diaspora“ darstellt, 
zumindest gedanklich so weit gediehen ist. dass sie sich präzise formulieren, wenn 
schon nicht „Liber Nacht“ praktisch in kirchliche Strukturen umsetzen lässt.

Anhang: Ansprache von Metropolit Philipp vor iler amerikanischen orthodoxen
Bischofskonferenz'w

“Your Fminencc. Archbishop Demetrius. Primate of the Greek Orthodox Archdiocc.se of 
America, and ßrother Bishops:

My opening remarks Iltis morning are taken front tltc Vcspers of Palm Sunday. .Today the 
Graee of the Holv Spirit Itas gathered us togelher.' How wondcrful and pleasing to God for all of us to 
nteet and diseuss matters related Io the life of our Church on litis partieular conlinent. I vvould like to 
take thi.s opportunity to thatik the Chairman of SCOBA for his Itard work to ntake this galhering 
possiblc.

The literature whieh we reeeived front Chambesy via the Greek Archdiocese of America, raises 
some important questions.

ONli. Despitc the vitality and the dynantie naturc of Ortltodoxy in North America, no member 
“t SCOBA, not even the chairman of SCOBA. was consulted about what was discussed in Geneva. We 
reeeived rules front our brothers in Swilzerland whieh we have nolhing to do with. We Itavc beeil on 
this conlinent for morc than two hundred (200) years. We are no longer littlc children to have rules 
intposed on us front 5,000 ntilcs away. Orlhodoxy in America Itas its own ethos. We have our own 
theological inslitulions, and we have our own theologians, authors. publications and magazines. We do 

not intend to be disobedient to the Mother Churchcs; we just want to dialogue with them and give them

1,11 Für die Rezeption dieser Formulierung auf der Synaxis der Vorsteher („Primates“) der 
Orthodoxen Kirchen von 2008 vgl. PATSAVOS, Diaspora vs. Iateal Clturch/Churches. in diesem 
Band.

Der Text wurde von der „Self-ruled Orthodox Christian Archdiocese of North America“ unter 
dem Titel "Metropolitan PHILIP Addresses Historie F.piseopal Assembly on First Day" auf ihrer 
offiziellen Homepage via Internet allgemein zugänglich gemacht: http://www.aittiochian.org/node/ 
23042 (26.3.2012).

http://www.aittiochian.org/node/


42

llic opportunity io know us and undcrsiand us. We havc been hcre for a long, long limc and wo are very 
grateful to ihc Almighty God ihal in nur theology and worship. we do express the fullness of ihe Holy 
Orthodox failh.

Fifty years ago our hierarehs. may their souls rest in peace. founded SCOLtA whicli has done a 
splendid job despite our external limitations. We have established the Orthodox Christian Bducalion 
Commission which is chaired by a Greek Orthodox gentlcman. We havc established the international 
Orthodox Christian Charities which is directed by Constantine Triantafilou, a very good Greek 
Orthodox. We have established the Orthodox Christian Mission Center which is doing an excellent job 
and we havc done inany other things which time does not permil me to cnumerale.

My dear brothers,
We are faced now with a very serious procedural nightmare. We ate, supposcdly. herc to discuss 

a new Organization to replace SCOBA. The question is: Was SC'OBA dissolved and if so, by whom? 
And when?? SCOBA has a Constitution which is fifty years old. If this Constitution has to bc amended. 
Ict us then amend il aecording to corrccl procedures. No one can dissolve SCOBA except SCOBA 
itself. SCOBA has organized Bishops' Assemblies before Chambesy lold us to do so. The first 
Assembly was hcld at the Antiochian Village in Ligonicr. Pennsylvania in 1994, under the 
chairmanship of our brolher. Archbishop lakovos, of blessed memory. The second Bishops' Assembly 
was convened in Washington. D.C. and the third Bishops' Assembly was convened in Chicago, 
Illinois, both under the auspiccs of SCOBA and the Chairmanship of His Eminencc. Archbishop 

Demetrios.
TWO - The second point which I would like to note is concerning the temi .Diaspora' which 

was used sevcral times in the litcralurc which we reccivcd front Geneva. I remember, there are many of 
you who were at the Antiochian Village in 1994 and should remember that the term “Diuspora” was 
unanimously rejected by our assembly. We are not in Babylon: we are in North America, the new 
world. We are dealing herc with second. third, fourth. fillh and sixth generations of American 
Orthodox and they rel'use Io he called .Diaspora'.

I believc that somc of our churchcs in Ihe Old World are in .Diaspora'. In Jerusalem, for 
example. we have 2.000 Orthodox Christians lefl. In Constanlinople. the glorious Capital of the 
Byzantine Empire, I was told that there are only 2.000 Greek Orthodox lefl. And the Turkish 
Government, until now. refuses Io let us open that farnous Theological School of Kltalki. despite Ihc 
Intervention of the presidcnls of the United States. In Iraq. hundreds of Christians were slaughtcred and 
thousands had to flcc Iraq to the Syrian Arab Rcpublic. We are free hcre in North America - free to 
tcach, free Io preach. free to worship. free to writc books and somelimcs critici/e even the presidcnls of 
the United Stales. We havc the full freedom of expression in accordancc with the United Stales 
Constitution. It is important to note herc that the Holy Synod of Antioch, to my knowledge. never 
discussed the Chambesy decision and the rules of Operation In order to lormally blcss this effort.

THRF.E - Sonic of the communiquds which were issued by the fathers in Geneva were good. I 
don't undcrsiand. however. why Central America was joined to North America. The Antiochian 
Metropolitan of Mexico and Central America informed me that he wanted to be with the Orthodox 
Bishops of South America. The rcason is: he has nolhing in common with North America bccause he 
represents a different culture all together. As a matter of fati. he travcled to Brazil to attend the 
Bishops’ Assembly which met at the Antiochian Orthodox Cathedral in Sao Paulo.

I hopc that. in the futurc, this matter could possibly bc addressed. In the communiqud which was 
issued from Geneva dated June 6-12. 2(109. I read something very inlcrcstiilg and very' hopelul. It says 
and I quote: 'Tlte Conference expresses the common desires of all Orthodox Churchcs for a solution Io 
the prohlem of Ihe canonieal Organization of Ihe Orthodox <Diaspora> in accordancc with the 
eeclesiologieal and canonieal Iradition and praclicc of the Orthodox Church,' The same communique 
indudes these brigilt words: 'The mission of the Bishops' Assemblies is the prodamation and 
promolion of the unily of the Orthodox Church. Ihe common pastoral ministry of the Orthodox faithful 
in the region. as well as the common witness to the world.' Hcre we scc a elear emphasis on the unily 
of the Orthodox Church. Whal is nceded is the translalion of these inspiring words into concrete aclion.

Other pleasing words appeared in Article III of the rules which state: .The F.piscopal Assembly 
will have an cxecutive Committee composed of the Primatial Bishops of euch of the canonieal churchcs 
in Ihe region.' From this text, I undcrsiand that no canonieal bishop should be excluded from the



assembly. II' wc sharc tlte samc Eucharistie lablc whicli is ihe highesi expression of Orthodox unity, 
can't we work logelheron ihe Executive Committee?

Article XII of ihe rulcs is vcry promising. It sialcs, . The Episcopal Assembly may establish its 

own imernal regulalions in Order Io Supplement and adjust Ihe above provisions. in aeeordance willi ihe 
needs of ihe region and in rcspcci to ihe Canon l.aw of Ihe Orthodox Chtirch'.

43

My dear brothers,
You ean see thal Article XII ofthe rulcs is very flexible and it gives us Ihe Ireedom Io .establish 

our own inlemal regulalions.' Thus, no Primate of any jurisdietion should he exeluded front Ihe 
Executive Committee. Eurthcrmore. Ihe Executive Committee should be slrong enough Io prepare an 

adequate agenda for ihese Episcopal Assemhlies. The Motlier Churchcs must realize that Orlllodoxy in 
America is ihe best gift to tlte world. And instead of heilig crushcd by the bunlens of Ihe pasl. let us 
formulate a clear vision for the futurc. Thomas Jcffcrson, one of ihe lalhers of our American 

revolution. once said: ,1 love the visions of ihe futurc rather tltan ihe dreams of the past.'
If I Itave a vision for Ihe futurc. il is Ihis: Jerusalem has less tltan 2.000 Orthodox left. Istanbul 

Itas 2,000 Greek Orthodox left. The luture of Ortltodoxy in the Middle Easl is uncertain. Thus. for ihe 

sake of international Orthodox unity and Orthodox unity in North America, wc should willi one voicc. 
heg His Holittess. ihe Ecumcnical Patriarch lo leave Istanbul and ntove lo Washington. D.C. or New 
York City and head a uniled Orthodox Clturch in Iltis hemisphcrc. All of us. I am sure, will be blcssed 

to be under his omophorion and Orthodox unity in North America will ceasc lo be a dream. but a 
reality.

My dear brolhers.
If we do not bury the burdens of ihe pasl between ceriain autoccphalous churchcs. such burdens 

will bury us, and Orthodoxy in Ihis country and throughout Ihe world will become an insignilicanl dol 
on the murgin of Itistory."



CURRENT DEVELOPMENTS, OPEN PROBLEMS AND CANONICAL 
SOLUTIONS IN THE 

ASSYRIAN CHURCH OE THE EAST

Mar A p r c m, Thrissur, India

44

/. Hisiorical Introduclion

1. Early period

According io (he tradition of King Abgar Uchama, tetrarch of Edessa, 
Christianily came io Edessa as a result of a decision of Jesus Christ himself: When 
Ahgar Uchama writes a letter to Jesus Christ inviting him to his little kingdom to 
eure the illness of his son and live eomfortably in his kingdom. Jesus himself 
replies in a letter stating that His time was up and He would not be able to come to 
Edessa. However his disciples would come and heal the sickness of the King's 
son. Al ter the dcath of Jesus his disciple Mar Addai goes to Edessa and eures the 
sickness of the son of King Ahgar Uchama and evangelizes the kingdom of 
Edessa. Soine scholars argue that this tradition docs not hold any historical weight. 
However, the members of the Assyrian Chureh of the East fervently believe in this 
account of history, whether one considers it history or mere tradition.

Eusebius of Caesarea States in his Ecclexiasticeil History that he has 
examined the arehives in Alexandria and found that the letter wrilten by Jesus was 
genuine1. This Observation was made in the fourth Century. Now the letter is not 

available and we cannot debate on the genuineness of the letter of King Abgar and 
the reply which Jesus sent. Thereforc let us rely on what Eusebius of Caesarea, the 
famous Chureh historian of the fourth Century had recorded. Thus. Edessa 
becomes the first nation as a whole to convert to Christianily.

The Chureh of the East believes that it was founded by Mar Addai and Mar 
Mari. Some believe that Mar Addai is in fact St. Thaddens, one of the twelve dis­
ciples of Jesus. Mar Mari is said to be one of the scvenly whom Jesus sent, 
Perhaps Mar Mari was a disciple of Mar Addai'.

1 Eusebius of Caesarea, The Ecclesiaslieal History. I. 1.1:5. Scgal thinks that the Syriac Acts of 
Thaddens were perhaps the sourcc of Ahgar found in Eusebius. They were complctcd in .124 or 125 
AD. The Acts ofThaddeus were tomposed probahly at the end of the lltird Century. Cf. J. B. SEGAL.. 
Edessa. The hlessed City. Oxford 1970. p.62.

" Thti.se who expressed doubls did not pay inucll attention to the existencc of Christianily in 
Edessa in the first Century. Also a modern Western Scholar. W. A. Wigram emphusixed, that Mar Addai 
and Mar Mari organi/cd the Chureh in Edessa during the first Century, The Pcrsian Chureh is not the 
daughter-church of Anlioch. She is a daughtcr-church of Edessa. Later Edessa eanie under the 
Patriarch of Anlioch, but the Chureh in Persia has asserted ils independencc Al the Council of 315 AD 
in Seleucia in the Pcrsian Chureh Papa It Gaggai did not agree witlt the Council of Miles, Bishop of 
Susa and Aqib Alaha. Bishop of Kirkuk. Simon Bar Sabbae, Archdcacon of Papa Bar Gaggai, was 
consccratcd as a rival to Papa As a result Simon Bar Sabbae remained as archdcacon until the dealh of 
Papa around .126 or .127. Then Simon Bar Sabbae hccame Catholicos in 339 AD. Mar Simon Bar 
Sabbae was martyred along with hundreds of elcrgyinen during the lerrible pcrsceulions of the Pcrsian



45

Although some scholars consider the episcopate of Papa bar Gaggai (around 
280 AD) to be the starting poinl of the Church of Ihc East, W. A. Wigram clarifies 
tbat, “the episcopate of Papa is a definite and important turning-point in the 
hislory of the Church, though not the starting-point which they incline to make 
it" Front about 280 A.D. Mar Papa organized this church. Thus the Metropolitan 
See of Seleucia became the headquarters of the church* 4.

Düring the imperial wars. the people of Edessa suffered heavily in the l'ourth 
Century. Al the time of Mar Aprem (306-373 AD), as a result of the war many 
Edessans became refugees and Mar Aprem the deacon had to (ake care of the 
orphans and the hungry people.

In the lil'lh Century, the Nestorian controversy concerning the unity of the 
divine and human nature in Christ had far reaching consequences. Al this time, the 
Church of the East was not involved in this controversy. ll was a theological 
dispute within the Roman Empire. John Nestorius was neithcr an Assyrian nor did 
he know the Syriac language. He was a native of Antioch and Patriarch of 
Constantinople front 428 Io 431 A.D. His rival Cyril was Patriarch of Alexandria. 
Therefore, the members of the Church say that they do not have anything to do 
with the Nestorian controversy. ll was several years later and even after the death 
ol Nestorius in 451 A.D. that the Christians of the Persian Empire heard about the 
controversy. They dccrecd that the stand taken by Nestorius was in agreement 
with the view always maintained by the Church of the East.

As a result of the persecution of the followers of Nestorius, many Christians 
had to l'lee from the Christian Roman Empire and found refuge among the 
lollowcrs of this Church. By the middle of the sixlh Century, the Church had 
spread into Egypt, Syria, Arabia, Mesopotamia, Persia, India, Ceylon. China, and 
Mongolin.

In the history of this Church, the Council of Patriarch Mar Dadecsho in 424 
A.D. was an important event. The Holy Synod decreed that no appeals would be 
made to the West. This implies the declaration of aulocephaly. For political 
reasons the Christians in the Persian Empire did not show any affinity to the 
people of the Roman Empire. Since the Persian Emperors werc Zoroastrians, the 
Christians of Persia wanted to declare that they were different from the Christians 
ot the Roman Empire.

Such an opportunity came with the unfortunate Christological controversy 
between Cyril of Alexandria and Nestorius of Antioch. The Church of the East did 

not partieipale in any of the rival Councils held under Cyril of Alexandria. As I 
stressed already above, the Church in Persia was not involved in this controversy.

King Sapor II (339-379). At the Synod ol' Catholicos Mar Isaac in 410 AD the independente cf the 
Persian Church was evident. Al the Synod of Patriarch Mar Dadecsho in 424 AD at Markabla a 
decision was made not to appeal to westerners. That means Edessa, not Antioch. Cf. D. ROYF.I.. The 
Persian Schism, in; Voiec from the East Vol. 7. No.2 May-July (1998) pp.l-4.

W. A.WIGRAM. An Introduction to The History of the Assyrian Church or the Church of the 
Sassanid Persian Empire 100-640 AL). London, 1910. p. 26.

4 Seleucia Ctesiphon. near Baghdad, became the headquarters of this Church very soon. It was at 
a Strategie place on bolh banks of the River Tigris, the Center of Iravel between Europc and Asia. 
Edessa was a buffer cily-state between the Roman Empire und the Persian Empire.



46

However, when they later heard about it they supported Neslorius although John 
of Antioch agreed to accept the expression Theotokos in 433 AD, two years after 
the rival Councils of Ephesus had issued anathetnas and counter analhemas.

Patriarch Mar Timotheus 1 of the 8"' Century had close contacl wilh Khalif al 

Mahdi. The dialogue between the Patriarch and the Khalif al Mahdi is available in 
Syriac and Arabic. Alfonso Mingana, a Chaldean Catholic priest who became a 
Quaker in England, published also an English translation of this dialogue.

P. Y. Saeki staled that the leaven of Nestorianism has penetrated the whole 
of Chinese literature. This Church had great missionaries. They expandcd rapidly. 
Asia was widely covered by the missionaries. They carried the torch of the Gospel 
all across the vast Asian continent. at the cost of great personal suffering and often 
martyrdom, for untold numbers of laymen and clergy alike were led by the Holy 
Spirit to push the frontiers of the Kingdom of God far and wide. Wherever they 
went. it was to prcach, to leach and eure. At the end of the eleventh Century, this 
Chureh was the single largest Christian denomination at that time.

2. Origins of Christianity in India

Aeeording to the scholars there are two views regarding the origin of the 
Christian Church in India. One of the oldest and strongest traditions in church 
history is that Thomas the Apostle brings the gospel and Christianity to India (i.e. 
the tradition of Apostle Thomas)5 6. This view is questioned by some scholars. But 

in general, the writers of Indian church history agree that it is difficult to disprove 
the tradition, though it is not altogether possible to support it by historical 
evidence“.

The other view is that Christianity was introduced to India by the East Syrian 
traders who came to the Malabar Coast during the 3rd or 4lh centuries. There are 

certain historical refercnces to show that there existed a Christian communily in 
Malabar IVom early centuries of Christian era. Credit goes to Alphonso Mingana 
who has brought to light some unknown evidence to prove the early history of this 
Church7 8. I his Church also kept a very close contact and hierarchical contmunion 
with the Persiun Church11.

5 G. VI. MORAES, A History of Christianity in India. Front Early Times to St. Francis Xavier: 
A.D. 52- 1542, Bombay 1964. p. 13. The same is said from Bartholomew: cf. A. C. PERUMALIL. The 
Apostles in India, Patna ‘1971. pp. 105-138; S. H. MOi 'FET, A History of Christianity in Asia. Vol. I; 
ßeginnings to 1500 (Theological Publications in India), Bangalore 1998, p. 25.

6 L. W. BROWNE. The Indian Christians of St. Thomas, Cambridge 1956. p. 59.
A. MINGANA, The Early Spread of Christianity in India. in: John Ryland Library. 

Manchester, Vol. 10, No. 2, July 1926.
8 X. KOODAPUZIIA, Oriental Churches: an Infroduction, Koltayam, Kerala 1996, p. 108.



3. Recent history

The total strength of the Assyrian Christian populalion (Church members) 
has gone down below half a million mark with the killings in Iraq in reccnt 
decades. The present Situation of the Assyrian Chureh of the East is sad. Many 
faithful became martyrs. August 7'h is observed annually as Assyrian Martyrs Day. 
The Assyrian massacre in Semele in Iraq was in August 1933. But the real 
genocide of the Assyrians was during the First World War. The minder of the 
Assyrian Patriarch Mar Benyamin Shimun by Simko Agha, a Kurd. in 1918 was a 
terrible blow to the Assyrians. Although bis younger brother Mar Poulos Shimun 
sueceeded him, he too died in 1920. Thus a twelve -year-old nephew of Patriarch 
Mar Benyamin and Patriarch Mar Poulose, Eshai Shimun, was consccraled 
Patriarch.

Assyrians werc waiting for the League of Nalions to dcclare an Assyrian 
state in and around the Kurdistan area following the First World War. Their 
frustration is mentioned in the small book "The British Betrayal of the Assyrians". 
The young Assyrian Patriarch Mar Eshai Shimun appealed to the League of 
Nations and to the British Government to honour the promise made by Caplain 
Craey, a British Army officcr in order to get the Support of the Assyrians in favour 
of the alliance against Turkey, Germany etc.

In August 1933 Mar Eshai Shimun was exiled front Iraq to Cyprus. This was 
reporled as a great injustice against the Assyrian Church. Squadron Leader George 
s- Reeil. a formet' member of the Assyrian Mission of the Archbishop of 
Canterbury, explained to the present writer that the lil'e of Patriarch Mar Shimun 
was in danger and there was no alternative, but to force him to the airplane to 
escape to Cyprus. The British government provided for the Patriarch and bis 
household unlil 1940, whcn Patriarch Mar Shimun migrated to USA. where he 
iived until he was assassinated on 6 November 1975.

4. Current Situation

The Assyrian Church of the East today is scattered throughout the world. 
foday it is found in Australia (Sydney and Melbourne), New Zealand (Auckland 
and Wellington) Canada (Toronto, Hamilton, London, Windsor), USA (New 
York, Connecticut, Detroit, Flint, Chicago, Ceres, Los Angeles, Orange County, 
San Diego, San Francisco, Modesto, San Jose, Turlock, Dallas, Houston, Las 
Vegas), Europe (Germany, Swcden, Denmark, Austria, Holland and France), 
Russin, Armenia, England in addilion to Lebanon, Syria, Iraq and Iran. Iraq and 
•ran can be considered the homeland of the church. Lebanon and Syria are close to 
the homeland.

The Supreme Head of the Church, His Holiness Mar Dinkha IV., the 
Catholicos Patriarch, now resides in Chicago, USA. He was born in Darbandoki 

near Harir in North Iraq. There are threc Archbishops (Metropolitans) as well as 
•0 bishops under him. There are vacancies in placcs like Lebanon etc. As the 
Church is scattered all over the world. the need for rnore bishops is feit. As most

47



48

of the priesls are murried in nur Church and thc celibacy is a must for the 
candidales to cpiscopacy. there will be delay in Unding suitable persons for 
cpiscopal consccration. Morcover the Holy Synod, which met in Sydney in 
Australia 1994, made the minimum age of 30 compulsory. A minimum education 
of a Master's degrce and theological education is prescribed for all candidates.

II. Diaspora

There is no space for a lengthy discussion of euch country of the Assyrian 
Diaspora today. Nevertheless. a paper presented by Mar Odisho Orahum. Bishop 
of Europe living in Sweden in a reccnt Conference in Berlin on 7 July 2011 is 
useful. The problems described are somcwhat the same as in other parts of 
Europe, America and Australia.

Bishop Mar Odisho writes:

"We cannot bc precise, but it seems thal our people began to immigrate to 
Gcrmany in 1970. At their arrival, some settled in Stuttgart, while others in 
Wiesbaden. Between 1984 - 1988, almost eighly families immigrated to 
Germany from Iraq, Syria and Iran. One of those families was the family of 
Fallier Pityon, who upon his arrival began to carry out thc spiritual dulies of 
our members in Germany.
As from 1990 onward, many Assyrians entered Germany both legaily and 
illcgally and they are now living in thirty-seven cities'*. [...] It is a great 
honor for me to say that I am so proud and thankful to the German 
Government for having wholeheartedly accepted so many refugees in its 
land. May the I.ord blcss this country, Amen.
In 1995, and as a new bishop, I visited our parish in Germany. I managed to 
meet with some of the Catholie and Evangelical representatives. With thanks 
and appreciations, the Catholie Church provided us with St. John the Baptist 
Church in Rambach to carry out our Services. In those days. we had almost 
230 families.
Today, the registered members of our Church are 1760. We have almost 606 
families and 190 singles. We believe that there are many who have not yel 
registered as parishioners. Today, the official parish priest is, Father Daniel 
Shamshoon whom I ordained in 2007. assisted by Father Steven Turkhan, 
our parish priest in Holland. 11

11 E. g. Wiesbaden. Mainz, Stuttgart. Saarlouis, Saarbrücken. Essen, Borken, Aachen, Syke. 
Lübeck, Kiel. Hamburg. Hannover. Ludwigshafen. GrUnsladt. Frankenthal. Berlin. Bonn. Köln. Trier, 
Düsseldorf. Limburg. Frankfurt. Giessen. Bielefeld, Nürnberg. München. Augsburg. Karlsruhe. 
Heidelberg. Dresden. Bremen and Gütersloh.



49

1. It is unfonunate and regrettable to sce Ihai some worship places likc 
churches etc., being sold or converled to othcr things. Thus, I suggest (hat 
instead of selling or converting them, lei us as Christians own them so ihat at 
least we may keep and maintain them historically as they are.

2. Providing church places and facilities where we can invite and teach thc 
young generation, Christian values and loyally to thc country and the means 
of inlegration.

3. Providing scholarships to our clergy in Order to educate them in different 
Heids.

4. Providing jobs especially for the young in Order to depend on ihemselvcs 
and to avoid living on social grants”.

Bishop Mar Odisho underlines some points of interest with a hope that 
Germany can politically put them before the European Union:

"1. To exert and put pressure on The European Union in Order to establish a 
safe haven for Christians in the Middle East. Unless this is done. Europe will 
face more and more of Christian refugces.

2. To exert and put pressure on The European Union in order to differentiale 
between Immigration and Displacement. Por many decades, we have noliced 
and witnessed the great number of Christians leaving their countries in the 
Middle Est. Some of them were politically forced to do so, yet others were 
mainly seeking beiter lives. However, and alter the fall of Saddam’s regime 
in 2003 and the emergence of so many sectarians, Christians were either 
killed or forcibly asked to leave the country.

3. To exert and put more pressure on The European Union in order to stop 
deportation of the Christians back to their countries and instead to grant them 
residence permit.

4. To exert and put pressure on The European Union in order to apprehend 
that democracy cannot be implemented in the Middle East, hy force. I think 
that the West should also be blamed for its action. The reason for saying this 
is that the West failed to educate and bring democracy to its colonies it 
dominated in the Middle East, during and after the First World War. 
Consequently, I believe that today, the West is reaping what it had sowed".



1. Australia and New Zealand

The Archdiocese of Australia and New Zealand is one of the largest, most 
active and successful Assyrian diaspora communities. Assyrian Settlement in 
Australia began in the early 1960s. Alter contact between Community leaders in 
Australia and the then Catholicos Patriarch, His Holiness, the late Mar Eshai 
Shimun. the first Assyrian priest assigned to shepherd the Assyrian Hock in 
Australia, was the Reverend Archdcacon Younan Kiwarkis who, accompanied by 
his l'amily, arrived in Sydney on the 31" of May 1970. A property was purchased 
in Fairfield. Western Sydney in 1971 and by December 1974, the first Assyrian 
Church in Australia, the Church of the Virgin Mary, was completcd and 
consecrated by the then Bishop of Iran. Mar Dinkha (present Catholicos 
Patriarch).

An Assyrian congregation was also established in Victoria in the early 1970s 
with a church purchased in Melbourne in 1979 (St. George Church). Two mission 
congregations arc present in New Zealand. one in Auckland and the other in 
Wellington.

In 1984, the Holy Synod of the Assyrian Church of the Hast designated 
Australia and New Zealand as a Diocese of the Church and appointed llis Grace 
Bishop Mar Meclis Zaia to head the Diocese. Bishop Mar Meelis arrived in 
Australia in March 1985. In 2008 he was elevated to the rank of Metropolitan and 
the Diocese elevated to an Archdiocese.

In New South Wales the Assyrian Church of the East has two churches, the 
St. Hurmizd Cathedral and St. Mary’s Church (discussed above). The Church also 
has two other congregations, the Ss. Peter and Paul Parish (serving faithful in the 
English language) and St. George's Parish (serving faithful residing closer to the 
Capital of New South Wales, Sydney). Both the lormer and lalter are currcntly in 
the process of constructing or purchasing permanent church properties. The 
church also operates two full-time govemment accredited schools leaching over 
1000 studenls; the St. Hurmi/.d Assyrian Primary School and Mar Narsai Assyrian 
College. In 2011 the conslruction of 50 homes l'or low-income church members 
was completcd in Eairfield providing easier and more accessible housing for 
elderly and low-income faithful.

In Victoria, the St. George Church. purchased in 1979. caters to almost 1700 
registcred faithful. The number of church adherents is much higher though (with 
as many being un-registered with (he church). The Melbourne congregation is 
presenlly in the process of constructing a larger church on site of three reception 
Centers owned and operaled by the church.

The Archdiocese of Australia and New Zealand has 10 active priests; 5 in 
Sydney, 3 in Melbourne and one in New Zealand and continues to grow and 
prosper.

50



2. United States of America

51

The Assyrian Church has churchcs and congregations in California, Nevada. 
Arizona, Illinois. Michigan, Texas, Connecticut and New York. The Catholicos 
Patriarch. His Holiness Mar Dinkha IV., resides in Morton Grove, Illinois and 

oversees live churches in and around Chicago. Somc parishes arc financially seif 
sulficient. ln 2011 a new church was purchased in San Diego and arrangements 
are in progress for purchasing a church in Las Vegas, Nevada and conslructing 
<>ne in Houston. Texas.

The Church in America is seriously considcring establishing a Church 
Seminary in Chicago. At present some priests are training the youngsters in their 
parishes to learn Aramaic and become deacons. There is no shortage of deacons in 
America.

A cemetery for prelates was lacking in America. In November 1975 when 
Patriarch Mar Eshai Shimun was assassinated. he was buried in a common 

cemetery in California. When Mar Narsai de Baz, Metropolitan of Syria, Lebanon 
and Europe died in Pebruary 2011, he was buried in Montrose Cemetery in 
Chicago. In July 2011 a shrine for the tombs of Patriarch and bishops was set apart 
t'or 15 prelalc s in Montrose Cemetery in Chicago.

In addition to the Catholicos Patriarch, the church has two bishops in the 
United States; His Grace Mar Aprim Khamis (Bishop of Arizona) and His Grace 
P>r. Mar Awa Royel (Bishop of California).

Congregations in Canada are led by His Grace Mar Emmanuel Yosip who 
resides in Toronto.

///. Old Calendar Group

This paper on the Assyrian Church of the East would not be complete 
wilhout mentioning a sad split. that occurred nearly half a Century ago. in which 
the present writer had played an important role. In 1968. following disagreements 
between the then Metropolitan of India, Mar Thoma Darmo (d. 1969) and the 
Catholicos Patriarch. Mar Eshai Shimun,(d.!975) a split occurred leaving two 
rival groups; onc adhering to the Julian calendar and one to the Gregorian (the 
Patriarchal group).

Between 1968 and 1995 this split was also present in the Indian Church. The 
Present writer is happy to note. that this split in India was healed in November 
1995. when the Indian church accepted the leadership of His Holiness Mar Dinkha 
IV- But in spite of all efforts, this split in the church remains in USA, Canada, 
England, Sweden, Germany, Australia, New Zealand, Iraq etc. The Patriarch of 
•he of Old Calendar Group. Mar Addai II., resides in Baghdad. Faithful of the Old 
Calendar Group are no more than 40.000 worldwide while the faithful of the 
Assyrian Church of the East exceed 400.000.

There have been several attempls to call a common Holy Synod and reunite 
the two branches of the Church. Whal was formerly a point of contention, i.e. the



52

dalc on which Christmas is celebraled, is no longer in question. as the Old 
Calendar Group changed Ihcir celebralion of Christmas to the Gregorian calendar 
in 2010. However. the celebralion of Easter according to the Julian calendar 
remains unchanged.

The Indian model could be applicable to the rest of the world. There is no 
doctrinal differente belween the two calendar groups except the observance of the 
feast days. If the two groups can adopt the new date of Christmas, then they can 
also do the same for Easter and the related feslivals.

IV. Ecumenical queslions

1. The Calholic Chaldean Chureh

The Chaldean Calholic Chureh was crealed lollowing a split in the Chureh of 
the East going back to the time when the Pope of Rome consecrated John Sulaqa. 
a monk of the Chureh of the East, as Patriarch of the Chaldean Chureh in 1553 
A.D. ln recent years so me efforts were made to have greater co-operation in many 
activities of the Chureh. The enhanced fraternity between the Assyrian Chureh of 
the East and the Chaldean Calholic Chureh has come to a standstill following the 
death of the former Chaldean Catholic Patriarch, Raphael Bidawid. The 
communication between these two branches of the same Chureh is still not closed. 
Yel it is not producing any fruits at the present stage. Some political issucs are not 
conducive to a beiter co-operation between the Assyrian Chureh and the Chaldean 
Catholic Chureh at present.

2. The MECC

The Assyrian Chureh of the East is the oldest autocephalous Chureh in the 
eastem world. This fact is known to the scholars of all churches. Despite the 
glorious history of the Chureh of the East and the ongoing suffering of its faithful, 
one Eastem Chureh in particular continues to object to the inclusion of the 
Assyrian Chureh of the East in the Middle East Council of Churches (MECC). 
The MECC recognizcs only four families of churches; the Roman Catholic family, 
the Baslern Orthodox, the Oriental Orthodox and the Protestant churches.

A rethinking of this four-family formulation is now made. The General 
Secretary Mgr. Piotor Mazurkiewicz of the Commission of the Bishops 
Conference of the European Community, writes, "The fifth family is one of the 
oldest and the most seif contained of the Middle Eastem Churches." A Conference 
has beeil called for 18 and 19 November 2011 in Kaslik, Lebanon to discuss the 
future of the Christians in the Middle East. Obviously the Assyrian Chureh of the 
East was invited.



3. Ecumenical Co-opcration

Ecumenical co-operalion is a musi for any Church to survivc. Thcre arc 
persecutions in some parts of India from non-Chrislians, who feel, (hat Christians 
should stop convcrling Hindus or Muslims lo the Christian faith. Not only small 
churches hut also hig estahlished ehurches suffered in Orissa last year. All 
Christian churches should stand together in their many activities. Our Church in 
India does not have cemeteries in all towns. The Christian denominations, which 
have cemeteries, should he willing to share vacant spaces in their cemeteries with 
other Christian churches. In the same way, ifanybody wants to marry somebody 
helonging to another Church, they should he free to do so. One denomination 
insists that even the parents should quit their own Church in order to gel their 
children married in another Church.

53



Dili SYRISCH-ORTHODOXEN CHRISTEN IN EUROPA 

Emanuel A y d i n, Wien1

54

Bedingt durch die soziopolitische Lage im Nahen Osten wurden die 
christlichen Kirchen im Nahen Osten zu Märtyrer- und Diasporakirchen. Dies gilt 
insbesondere auch für die Syrisch-Orthodoxe Kirche, wurden doch viele ihrer 
Angehörigen aufgrund der über Jahrhunderte erlittenen instabilen, durch 
Eroberungen, Verfolgung. Erpressung, Ermordung und vielerorts auch 
Zwangsislamisierung gekennzeichneten politischen Situation, schließlich zur 
Auswanderung gezwungen. Dabei mussten die Menschen das von den 
Kirchenvätern ererbte heilige Kulturgut und ihre hohe Zivilisation mit 
ausgewiesener Handwerkskunst, die sie als Kinder des vielgerühmten 
Mesopotamien von ihren Urahnen übernommen hatten, zurüeklassen. Dass sich 
heute zigtausende syrisch-orthodoxe Christen verstreut im Ausland befinden, ist 
die logische Konsequenz einer menschlichen Tragödie. Im Orient sagt man. „die 
Syrisch-Orthodoxen sind wie ein Perlenkranz, der zu Boden gefallen ist und in 
alle Himmelsrichtungen verstreut worden ist". Alleinige Ursache für den Druck 
zur Emigration war der Glaube. Die Menschen waren infolge unter größtem 
menschlichen Leid und Mühen gezwungen, in der Fremde einen Neuanfang zu 
wagen.

Doch brachen durch die dunklen Wolken des Geschehens im Orient helle 
Strahlen des Christentums durch - das Evangelium und überhaupt die Schätze des 
Christentums inklusive seines literarischen Erbes in den Traditionen der 
Kirchenväter. Das Blut der Märtyrer wird bis heute durch den Herrn gesegnet und 
bringt viele Früchte. Die „Fackeln des Evangeliums" und der Glaube werden so 
überall auf der Welt auch heute durch die Diaspora-Christen mit der syrischen 
Sprache verbreitet. Die Zahl der syrischen Christen wächst. Es werden unter 
großem Engagement und ohne staatliche Hilfe Kirchen und Klöster gebaut und 
neue Diözesen errichtet.

Die syrisch-orthodoxen Gläubigen, die sich weltweit - von Australien bis 
Amerika - ansiedelten, haben sich so gut organisiert, dass sie in kurzer Zeit neben 
hunderten Kirchen mehr als 20 Zeitungen und Magazine herausgegeben haben, 
hunderte Vereine und Kultureinrichtungen gegründet wurden und sogar fünf TV- 
Kanäle auf Sendung gingen. Auf diese Weise versuchen die syrisch-orthodoxen 
Christen aus eigenem Antrieb und mit eigenen Mitteln ihre Geschichte, Kultur, 
Sprache, Religion und Tradition zu pflegen und ihre eigene Identität zu bewahren. 
Ihre verwandelnde Kraft ist der Glaube und die erfüllende Liebe zu unseren 
Schätzen. Natürlich ist es auch unser Anliegen, eine internationale 
Sensibilisierung und Anerkennung der Massaker mit ihrem Blutzoll für 
Hunderttausendc zu erreichen, damit solche Tragödien die orientalischen Christen 
nie wieder heimsuchen können.

1 Chorbischof F.manucl Aydin hat die syrisch-orthodoxe Gemeinde in Wien aufgebaut. Der 
Beitrag reflektiert insbesondere persönliche Erfahrungen.



55

Alle diese Bemühungen sind ein Stück Alltag in der Diaspora. Der Klerus 
versucht mit vielfach übermenschlichen Anstrengungen alles, um das religiöse 
Leben bei allen Schwierigkeiten zu bewahren. Die verschiedenen Stufen der 
Auswanderung von christlichen Syrern und ihren Familien aus dem Nahen Osten 
Führten - verständlicher Weise - freilich auch zu sehr großen Einbußen im 
kirchlichen, kulturellen und sozialen Leben dieser Christen. Die Auswanderung 
und die Folgen der Assimilierung konfrontieren uns mit schmerzlichen Verlusten. 
Heute versuchen wir sowohl als Kleriker als auch als gläubige Laien im Ausland 
die Wunden zu heilen, die durch die schweren Belastungen und die Vertreibungen 
entstanden sind. Dass die syrische Kirche in der Diaspora diese Dienste des Heils 
und der Heilung ergriffen hat, ist unstrittig. Wir haben uns im Glauben vereint 
überall so organisiert, um diesen heiligen Auftrag Christi bestens zu 
verwirklichen. Die Autorität und Rechtsprechung der Kirche von Antiochien 
erstreckt sich heute von Syrien, Palästina, Mesopotamien, Teilen Kleinasiens, 
Indien. Australien über Europa bis nach Amerika.

Die erste offiziell anerkannte syrisch-orthodoxe Kirche in Europa konnte im 
Jahre 1974 in Wien eröffnet werden. Dieses bahnbrechende Unterfangen wäre 
ohne die tatkräftige Unterstützung unseres Kirchenoberhauptes, Seiner Heiligkeit. 
Patriarch Maria Ignatius Zakka Iwas I., in Damaskus sowie der römisch- 
katholischen Kirche in Österreich unmöglich gewesen. Dieses neue „Nest" Sankt 
Ephraim konnte so beginnen, seine Wärme nach ganz Europa auszustrahlen.

Meine Mitbrüder in Europa und ich wurden und werden beim 
Gemeindeaufbau mit zahlreichen Schwierigkeiten konfrontiert, für die wir 
mühsam Lösungen suchen, nicht zuletzt in Form von Alternativen zum 
traditionellen Usus. Unser Blick ist dabei stets auf die begründeten Nöte unserer 
Gläubigen gerichtet. In der syrisch-orthodoxen Tradition haben wir den 
Grundsatz, dass die Kirche eine barmherzige Mutter ist. Diese Mutter sammelt 
und umsorgt ihre Kinder stets, ganz besonders die in der Diaspora so Geprüften.

In der Folge werde ich ausgehend von meinen persönlichen Erfahrungen als 
langjähriger Seelsorger der Wiener Gemeinde einige besonders brennende aktuelle 
Probleme in der Diaspora herausgreifen und die bislang gefundenen 
Lösungsansätze skizzieren.



56

I. Grundsätzliche Probleme der Seelsorge mul Lösungsbemültungen

Viele grundsätzliche Probleme der Seelsorge haben mit sprachlichen und 
geografischen Gegebenheiten zu tun.

1. Sprachliche Schwierigkeiten

Die Mitglieder der syrisch-orthodoxen Gemeinden stammen aus 
verschiedenen Ländern des Nahen Ostens und sind dementsprechend mit 
unterschiedlichen Muttersprachen grob geworden. Meistens sprechen sie die 
syrische Sprache. Zwar gibt cs viele, die zwei oder drei Sprachen verstehen. 
Manche sprechen aber auch nur Arabisch oder nur Türkisch, mitunter auch nur 
Kurdisch. Spätestens in der dritten Generation dominiert die Sprachkompetenz in 
der Sprache der neuen Heimat. Deswegen sind unsere Priester mit 
Sprachschwierigkeiten konfrontiert, da die Gläubigen den Gottesdienst und vor 
allem die Predigt in ihrer Muttersprache hören wollen.

Die Priester haben versucht, diesem Dilemma individuell durch Abstimmung 
und Sprachauswahl zu begegnen. Viele Priester feiern die Liturgien in zwei bis 
drei Sprachen. Viele aber sind aber auch dagegen, dass man mehrere Sprachen 
verwendet, da wir so sukzessive unsere syrische Muttersprache verlieren. Das 
führte in manchen Ortschaften zu Meinungsverschiedenheiten. Lclzlendlich hat 
die Heilige Synode 2011 entschieden und in einem Hirtenbrief verkündet, dass die 
Feier in der syrischen Muttersprache und der Landessprache abgehalten werden 
soll.

2. Geografische Zerstreutheit

Als Minderheit haben wir sogar im Westen Schwierigkeiten als Christen zu 
leben und dazu zu stehen. Die Probleme gestalten sich freilich ganz anders als in 
islamisch geprägten Ländern. Ein gravierendes Hindernis für den intensiven 
seelsorglichen Dienst des Priesters liegt in der Weitläufigkeit und geografische 
Zerstreutheit des pastoralen Betätigungsfeldes". Für den einzelnen Gläubigen ist es 
deshalb oft unmöglich, seinen sonntäglichen Gottesdienst zu besuchen. Viele 
Gläubige, die zu weit von der nächsten kirchlichen Einrichtung entfernt wohnen, 
können die Heilige Messe nicht gemeinsam feiern. Dadurch wird es nicht zuletzt 
schwierig, der nächsten Generation den Glauben vorzuleben. Andererseits werden 
gerade diese in einer extremen Diasporasituation lebenden Menschen von Sekten 
„bearbeitet“. Manchen ihren Glauben treu bewahrenden Eltern gelingt es aber 
trotz allem, ihre Kinder vorbildlich durch diese schwierige zu Situation führen.

" Um die Problematik zu konkretisieren: Mit einer wachsenden Zahl an Gläubigen, die über 
ganz Österreich verstreut sind, bringe ich es als deren Seelsorger nach nunmehr 40 Jahren Dienst an 

der Gemeinde aut das Jahr umgerechnet auf eine Kilometer Tagesleistung von rund 100 Kilometern.



57

Von Seiten der Seelsorger hat es sich bewährt, dass die Priester mindestens 
einmal jährlich - nach Möglichkeit jedoch zu Weihnachten und Ostern - ihre 
Gläubigen inklusive jener, die weit entfernt leben, besuchen. Dabei werden 
Glaubensgespräche geführt und Probleme angesprochen. Generell haben die 
Priester gelernt, mit der schwierigen Situation zu leben und zeigen wirklich große 
Opferhereitschafl. Sie sind grundsätzlich immer bereit. Einladungen von 
Gläubigen anzunehmen und lur die Sakramcnlcnspendung (Krankensalbung, 
Taufe, Eheschließung) oder im Stcrbcläll die Strapazen einer Reise auf sich zu 
nehmen.

Sobald in einer weit von der Kirche entfernten Ortschaft etwa 20 Familien 
leben, wird versucht, zumindest einmal im Monat in einer Schwesterkirche diesen 
Gläubigen einen Gottesdienst zu bieten, damit sie dort an der Heiligen Eucharistie 
teilnehmen können.

Manchen Gläubigen, die weit entfernt leben und gern den Gottesdienst 
besuchen wollen, bieten wir auch an, dass sie den römisch-katholischen 
Gottesdienst besuchen, entsprechend der gemeinsamen Erklärung von 1984. 
welche von den Oberhäuptern der Römisch-Katholischen und der Syrisch- 
Orthodoxen Kirche abgegeben wurde. In diesem so bedeutenden Papier heißt es 
wörtlich:

„Es ist tatsächlich nicht selten, dass es unsere syrisch-orthodoxen und 
römisch-katholischen Gläubigen materiell oder moralisch unmöglich Finden, 
Zugang zu einem Priester ihrer eigenen Kirche zu finden. In der Sorge, ihren 
Bedürfnissen zu entsprechen und ihren geistlichen Gewinn im Sinne, 
ermächtigen wir sie in solchen Fällen, die Sakramente der Buße, der 
Eucharistie und der Krankensalbung von kanonischen Priestern jeder unserer 
beiden Schwesterkirchen zu erbitten, wenn sie diese benötigen-'.

Unmittelbar nach der Unterzeichnung dieses Dokumentes kam der Patriarch 
anlässlich des 10. Jubiläums unserer Wiener Gemeinde auf Besuch nach 
Österreich. Während der Heiligen Messe hat der Patriarch dem anwesenden 
Kardinal, Dr. Franz König, freudig diese Übereinkunft verlesen. Dabei wurde dem 
Kardinal ein von mir vorbereiteter Bischofsstab als Geschenk überreicht. Der 
Patriarch übergab ihn mit den Worten:

„Ich schenke Ihnen diesen Bischofsstab als Zeichen der Dankbarkeit für Ihre 
Unterstützung unserer Gemeinde in Wien, aber auch als Zeichen dafür, dass 
.Sie weiter väterlich um unsere Gemeinde mit unserem Seelsorger Aydin 
bemüht sind, aber auch als Zeichen, dass Sie auch der Hirt unserer Gemeinde 
in Österreich sind".

Nicht zuletzt nehmen die Gläubigen auch häufig an ökumenischen 
Gottesdiensten teil, sodass sie dadurch geistlich bereichert werden.



58

Manche Priesler versuchen schließlich mit Hilfe von Pfarrblältern die 
Gemeinden regelmäßig zu informieren. So habe ich 1975 das erste viersprachige 
Pfarrblatt (NUHRO, in Syrisch, Türkisch, Deutsch und Arabisch) in Europa 
herausgebracht. Dieses wurde zum Vorbild für viele Gemeinden in Europa. Die 
Pfarrblätter dienen als Kommunikationsplattformen, um die aktuellen Fragen des 
Glaubenslebens zu behandeln.

3. Taufpaten

Spezifische Probleme tauchen im Kontext der Taufe auf. Dem Paten - er 
heißt auf Syrisch KAR1BC)'. das bedeutet „nahestehend“ - kommt bei den syrisch­

orthodoxen Christen beim Sakrament der Heiligen Taufe eine sehr große 
Bedeutung zu.

Die Patenschaft hat aber auch Konsequenzen im Eherecht. Gemäß unserem 
Kirchenrecht darf zwischen dem Taufpaten und dem Getauften sowie deren 
Kindern keine Ehe eingegangen werden. Denn durch das Taufgeschehen wird eine 
geistlich-seelische Verwandtschaft hergestellt. Dieses Ehehindernis gilt bis zum 
dritten Verwandtschaftsgrad. Deswegen bleiben die Gläubigen in der Regel ihrem 
Paten (bzw. dessen Familie) prinzipiell dauerhaft verbunden: ein Wechsel wird 
schon aufgrund der Eheschließungsproblematik vermieden, da sonst wieder weite 
Kreise als Ehepartner ausscheiden.

Nun kommt es aber immer wieder vor, dass bei der Taufe Paten aufgrund 
geografischer Entfernung nicht verfügbar sind. Für solche Situationen gibt es drei 
Lösungsmöglichkeiten: Entweder muss man aufgrund der praktischen Hindernisse 
eine neue Patenfamilie wählen, sodass ihre Angehörigen als Taufpaten eingesetzt 
werden. Die Alternative besteht darin, der bisherigen Patenfamilie prinzipiell 
verbunden zu bleiben, der eigentliche Pate wird in so einem Fall bei der Taufe 
durch einen „Ersatzpaten" vertreten. Das nennt man 8 AUS Bl NO GEDSONOJO, 

was soviel bedeutet wie „ein vorläufiger Taufpate“. In diesem Fall ist die 
Eheschließung der Geschwister des stellvertretenden Taufpaten mit den 
Geschwistern des Täuflings möglich. Schließlich geschieht es manchmal, dass 
Familien ein Gelübde machen, dass ihr Kind in einem Heiligen Kloster getauft 
werden soll. Kann der Taufpate dorthin nicht anreisen. wird auch in solchen Fällen 
auf die Möglichkeit des „vorläufigen Paten" zurückgegriffen.

4. Kirchliche Feiertage

Es ist erfreulich, dass wir in der syrisch-orthodoxen Kirche die zahlreichen 
Gedenktage der Heiligen hoch halten und feiern. Gläubige, die in der 
ursprünglichen Heimat gewöhnt waren, den Gottesdienst zu besuchen und die

1 Weitere Begriffe zur Bezeichnung des Paten sind SAUSülNO. was so viel wie Kamerad, und 
AROBO, was soviel wie Bürge heißt, weiters MELIONO. das bedeutet l.ehrer und schließlich 
MIIADYONO, was so viel bedeutet wie Führer. Die Begriffe lassen deutlich werden, welche Rolle 
und welche Pflichten der Pate lür die Erziehung und Formung der Kinder übernimmt.



59

Arbeit ruhen /u lassen, sehen sich nun aber in westlichen Ländern mit anderer 
sozialer und staatlicher Ordnung mit einer neuen Situation konfrontiert. Als 
Ausweg bot sich für uns an, Feiertage auf den jeweils nächstgelegenen Sonntag zu 
verschieben, um der kirchlichen Tradition und dem Bedürfnis der Gläubigen zu 
entsprechen.

Dies ist grundsätzlich eine gute Lösung. Allerdings besteht bei den syrisch­
orthodoxen Christen noch eine große Unzufriedenheit hinsichtlich des Umstandes, 
dass nicht alle Christen zum selben Zeitpunkt feiern. In der Gemeinde kommt 
immer eine besondere Freude auf, wenn die Feierlichkeiten kalendarisch in 
manchen Jahren gemeinsam stattfinden können.

In diesem Zusammenhang ist auch kurz auf die Frage des Ostertermins 
einzugehen. Die syrisch-orthodoxe Kirche folgt in der Diaspora dem westlichen 
Ostertermin. Ich habe in meiner Kirche in Wien allerdings auch eine kleine 
Gemeinde aus Indien mit ihrem Pfarrer. Es ist für uns alle ungewohnt zu hören, 
dass sie bei der Osterfeier manchmal bis zu drei Wochen von unserem Termin 
abweichen. Diese kleine Gemeinde pflegt ihre indische Tradition so fort, dass wir 
noch keinen gemeinsamen Termin für ein gemeinsames Osterfest finden konnten.

II. Probleme im Kontext von Elte und Familienleben

Wir sehen uns in den letzten 40 Jahren zunehmend mit Konfliktsituationen 
im sozialen Leben, insbesondere im Eheleben konfrontiert. Die Ehe besteht bei 
den Syrern aus zwei Akten - a) Mkirutho (Verlobung) oder Ringsegnung und b) 
Huwolo - Abholung der Braut und Krönung. Mannigfaltige Probleme treten 
bereits bei der Verlobung auf und setzen sich bis ins Eheleben hinein fort.

I ■ Die Verlobung

Die Mkirutho ist der erste Akt zur sofortigen Begründung des Ehebundes. 
Bei den Syrisch-Orthodoxen sehen wir eine spezielle kirchliche Form der 
Verlobung. Schon im 8. Jahrhundert wandte sich die Synode des Kyriakos gegen 
die die Praxis formloser Eheverträge. Sie empfahl die Vermittlung und Segnung 
der Ringe durch den Priester:

..Kein Gläubiger hat die Macht, eine Frau in die Ehe zu geben (Mekhor). Es
sei denn, durch Vermittlung eines Priesters“4.

Als Regel form wurde folgendes Procedere für nötig erachtet: Die Eltern des 
Mannes und der Frau schließen zuerst den Vertrag, erfragen dann aber noch von 
der Frau, ob sie die Zustimmung mit ihrem eigenen Mund machen will. Dann 
werden die Ringe und die Verlobung vor Zeugen in der Kirche gesegnet. Diese 
kirchliche Form wurde über ein Jahrtausend lang weiter praktiziert. Auch der

' Vgl. c. 31 der Synode des Kyriakos.



60

Nomokanon Hudoyo unseres Kirchenvaters Kalholikos Bar Ebroio betont im 
Kapitel 8 grundsätzlich die Notwendigkeit der Beibehaltung dieser Regelung. 
Ausnahmen wurden in solchen Situationen gemacht, in denen man aufgrund der 
islamischen Verfolgung und Unterdrückung nicht in die Kirche gehen konnte, da 
man auf dem Weg nicht nur Beschimpfungen ausgesetzt war. sondern sogar Steine 
geworfen wurden. In solchen Fällen wich man auf die Wohnung als Ort für die 
Verlobung aus.

Aufgrund der jahrhundertelangen Praxis der feierlichen, von einem Priester 
geleiteten Verlobung gilt diese bei den Syrern nach wie vor als grundsätzlich 
verbindlich. Sie wird aber von der jüngeren Generation in der Diaspora kaum 
noch akzeptiert. Bereits 1929 hat der damalige Mönch Johanun Dolabani als 
Patriarchalvikar in Palästina im Auftrag des damaligen Patriarchen Elias die 
Erneuerung unseres Kirchenrechtes übernommen'. Dolabani muss die Probleme 

der Diaspora in geradezu visionärer Weise vor den Augen gehabt haben, als er das 
Eherecht partiell liberalisierte. Er unterschied zwei Verlobungsformen: a) das 
einfache Versprechen der gemeinsamen Zukunft ohne Beisein eines Priesters; 
diese Form der Verlobung ist auflösbar und b) Yamino (Auflegen der Hände des 
Priesters auf die rechte Hand des Vormundes und die Einsegnung der Ringe); 
diese Form sollte verbindlich sein. Wir sehen, dass dies in der Diaspora nicht 
mehr haltbar ist. Deswegen hat man folgenden Kompromiss gefunden: Das 
Versprechen und die Verlobung kann zwar feierlich zustande kommen, aber die 
Ringsegnung sollte erst bei der Trauung vollzogen werden.

2. Die Wahl des Ehepartners

Häufig tauchen Probleme auf. wenn Filtern einer Partnerwahl nicht 
zustimmen wollen. Die Gründe sind vielfältig, neben moralischen Positionen 
spielt auch die Problematik naher Verwandtschaft, insbesondere 
Blutsverwandtschaft, eine wichtige Rolle. Grundsätzlich sind Ehen bis zum 
fünften Grad kirchenrechtlich verboten. Die Liebe macht freilich keinen Halt vor 
diesen alten Regeln. Dieses Problem ist heute in der Diaspora sogar relativ häufig. 
Als barmherzige Kirche versuchen wir die Situation im Sinne der Brautleute und 
der Gemeinde, durchaus auch gegen den Willen der Eltern des Ehepaares, zu 
lösen.

Bis 1965 akzeptierte die syrisch-orthodoxe Kirche Ehen innerhalb der 
verbotenen Grade prinzipiell nicht. Eine Lösung von Dilemmasituationen konnte 
nur darin bestehen, die Ehe in einer Schwesterkirche zu schließen6. Zumindest hat 
die Kirche als barmherzige Mutter die Liebenden nicht verstoßen.

C. I der Synode von 1965 bestätigte zwar die bisherigen Ehehindemisse, es 
wurde aber die Möglichkeit der Dispens durch den Patriarchen eingeführt, um

' Im Hintergrund der Arbeit Dolbanis stand ein ausdrücklicher Wunsch der britischen 

Hoheitverwaltung in Palästina, die jeder Religion gemäß deren Vorschriften und Riten begegnen 
wollte, und sie deshalb auch kennen musste.

" Bin zusätzlicher Grund fltr die „Wciterrcichung“ des Brautpaars an eine andere Kirche war das 
Anliegen, nach Möglichkeit Unruhe in der Gemeinde und in den Familien abzuwenden.



61

Brauleute mit einem entsprechenden Verwandtschaftsdilemma wieder in der 
syrisch-orthodoxen Kirche trauen zu können. Im Dispensweg sind heute u. a. Ehen 
zwischen zwei Schwestern und zwei Brüdern sowie Ehe zwischen dem Schwager 
eines Mannes mit der Schwester dieses Mannes möglich. Die Dispens ist in beiden 
Fällen durch den Ortsbischof zu erteilen.

Außer Blutsverwandtschaft gibt es auch die sogenannte Milchverwandtschaft 
und die oben bereits kurz angesprochene Problematik geistlicher Verwandtschaft. 
Personen, die von ein und derselben Frau zwei aufeinander folgende Jahre gestillt 
worden sind, durften traditionell bis zum 7. Grad, heule bis zum 3. Grad nicht 
heiraten. Geistliche Verwandtschaft entsteht beispielsweise durch 
Faufpatenschaft. Auch hier bestand traditionell ein Ehehindernis zwischen 
Verwandten der Taufpaten und Verwandten des Taufkindes bis zum 7. Grad. Dies 
wurde gleichfalls auf den 3. Grad beschränkt. Dennoch sind wir manchmal mit 
dem Problem konfrontiert, dass Eheschließungen im 2. Grad gewünscht werden.

In den Gemeinden erregen solche Beziehungen mitunter Ärgernis und 
werden als Sünde betrachtet, was in der Regel dazu führt, dass man versucht, an 
einen anderen Ort zu ziehen, um der üblen Nachrede zu entgehen. Heiraten solche 
Personen, so leben sie in einer unerlaubten Ehe und werden durch 
Exkommunikation bestraft, wenn sie an ihrer Beziehung festhalten. Erst nach 
einer Bußzeit werden sic wieder aufgenommen und kirchlich getraut. Oft ist es 
einfacher, wenn die Trauung in einer Schwesterkirche erfolgt.

3- Hochzeitstermine

Ein weiteres eherechtliches Problem stellen die Fastenzeiten da. An 
folgenden Fastentagen dürfen in der syrisch-orthodoxen Kirche keinesfalls 
Trauungen vollzogen werden: Weihnachts- und Ninive-Fasttage sowie die erste 
und letzte vorösterliche Fastenwoche.

An den Marien- und Apostel-Fasttagen kann der Ortsbischof hingegen bei 
schwerwiegenden Gründen die Zustimmung zu einer Hochzeit erteilen.

4. Mischehen

In Europa sind wir oft mit Mischehen konfrontiert. Hier pflegen wir nach 
unserer Tradition vorzugehen. Da der Mann nach traditionellem Verständnis als 
-Haupt der Frau" (Eph 5. 23) gilt, werden bei der Verlobung die Ringe durch den 
Seelsorger der Braut gesegnet, die Trauung aber wird durch den Pfarrer des 
Bräutigams vollzogen. Mischehen werden oft im Rahmen einer ökumenischen 
Feier getraut. In diesem Fall sorgt der syrisch-orthodoxe Geistliche für die 
Segnung der Krone und die Krönung des Brautpaares. Meiner Erfahrung nach 

entscheiden sich die Brautpaare bei Mischehen meist für die Vermählung im Ritus 
der syrisch-orthodoxen Kirche. Aus kirchenrechtlicher Sicht sei besonders 
hervorgehoben, dass ein syrisch-orthodoxer Partner mit einem anderen die Ehe 

emgehen kann, sofern dieser durch einen Priester gültig getauft worden ist. Wer 
nicht getauft ist, muss sich erst taufen lassen und versprechen, dass auch seine



62

Kinder in Zukunft syrisch-orthodox getauft werden. Erst dann kann die Ehe 
geschlossen werden.

5. Zweitehen

Schließlich ist noch zu erwähnen, wie wir die kirchenrechtlichen Konflikte 
bei zweiten Eheschließungen - ein heute weit verbreitetes Phänomen - lösen. Bei 
den Syrisch-Orthodoxen gibt es zwei Arten von Scheidungen. Wenn zwischen 
Eheleuten unlösbare Unstimmigkeiten auftreten und sich die Ehe trotz dreijähriger 
Begleitung und der Bemühungen des Seelsorgers als nicht rettbar erweist, wird 
das Eheband aufgelöst. In diesem Fall dürfen beide Partner wieder kirchlich 
heiraten.

Kommt es hingegen zur Scheidung aufgrund eines Ehebruchs, so wird der 
Schuldige exkommuniziert und darf in der Folge nicht mehr kirchlich getraut 
werden. Wir erleben in der Diaspora in den letzten Jahren häufig, dass eine Ehe 
aufgrund des Ehebruches eines Partners scheitert. Wenn eine an einem Ehebruch 
schuldige Person im Ungehorsam gegenüber dem kirchlichen Gesetz 
standesamtlich heiratet, gelten die Partner aus kirchlicher Sicht als unverheiratet 
und in den Augen der Gläubigen als „unrein".

Wenn es keinen anderen Ausweg gibt, lädt die um Güte und Miteinander 
bemühte Kirche die Betroffen zur Buße ein. Kommt es in Folge der seelsorglichen 
Betreuung zu Einsicht und wird eine Kirchenstrafe auf sich genommen, so kann 
die Kirche sie wieder in die Gemeinschaft aufnehmen und sie auch trauen.

Nicht zu vernachlässigende Aspekte von Scheidungen betreffen die Kinder 
sowie die rechtlichen Aspekte der Güteraufteilung. Wir sind noch froh, dass die 
Gläubigen die Gerichtsbarkeit ihrer Kirche anerkennen. Sie kommen oft zum 
Kirchengericht mit dem Ersuchen um ein Schlichtungsverfahren. Wenn aber 
einzelne Partner mit dem Entscheid des Kirchengerichtes unzufrieden sind, kommt 
es in der Diaspora vor, dass Zivilgerichte angerufen werden. In so einem Fall 
akzeptieren wir dann die Entscheidung des Gerichtes.

///. Das hierarchische und administrative Leben der Kirche 

I. Konflikte in der asketisches Lebensführung

C. 47 der sog. Apostolischen Kanones wendet sich konkret gegen 
Weltkleriker, die die Ehe und den Genuss von Fleisch und Wein als unrein (adeln 
und monastische Askesevorstellungen zur Norm christlichen Lebens erheben 
wollen. Verheiratete sollten gemäß c. 3 der anonymen Mönchsregeln oder den 
Kanones von Rabula von Edessa (t 435) nicht in ein Kloster aufgenommen 
werden. Allerdings hat selbst Rabula, einer der Väter asketischer Regeln, seine 
Familie verlassen und ist in ein Kloster eingetreten.

Heute gibt es ein anderes Problem, da immer wieder Mönche eine Ehe 
eingehen wollen und ihren Zölibat brechen. Wenn ein Priester, der die



63

Mönchsweihe empfangen hat, beim Patriarchen um eine Ehcerlaubnis ansucht, 
kann dieser /war nicht die Ehe gestatten, den Antragsteller aber suspendieren, 
damit wird er kirchenrechtlich in den Laienstand versetzt. Dann kann der Mann 
zwar die Ehe schließen, allerdings in einer Schwesterkirche.

Wenn er sich im Gemeindeleben vorbildliche hervortut und die Kirche ihn 
benötigt, kann er in der Kirche als Sänger und Lektor dienen. Er zieht dafür nur 
eine Alba ohne Stola an. Aul diese Art wird der Konflikt gelöst, und der Bruch 
zwischen ihm und der Kirche verhindert.

Auch ein verwitweter Priester darf nicht heiraten. Will er das dennoch, 
verliert er seine priesterlichen Befugnisse. In Einzellallen erlaubt ihm die Kirche 
im Notfall allerdings, dass er als Diakon der Kirche dienen kann.

Zu jenen monastischen Regeln, die in den letzten Jahrzehnten nicht mehr 
ohne weiteres aufrecht zu halten sind, gehören die traditionell besonders strengen 
Klausurvorschriften für Nonnen. Diese durften grundsätzlich keinerlei Kontakt 
mit der Außenwelt haben. Wir sehen aber in den letzten 80 Jahren, dass diese 
Kegeln aufgeweicht wurden.

Die Synode des Patriarchen Ignatius Ephraim 1933 hat das Verbot des 
Eleisehgenusses für Mönche und Bischöfe aufgehoben. Bereits damals lebten viele 
syrische Christen in Amerika. Sie wurden von Mönchen als Seelsorger betreut 
sowie immer wieder von Bischöfen besucht, die dann häufig zu ökumenischen 
Veranstaltungen cingeladen wurden. Wenn die Regeln nicht gelockert worden 
wären. hätten sie massive Schwierigkeiten bekommen, da es dort vorrangig 
Nahrungsmittel tierischer Provenienz gab.

Schließlich ist man in der Diaspora in den letzten 30 Jahren dazu 
übergegangen, die Klosterkirchen für die Gläubigen zu öffnen, da es im Westen 
durchaus üblich ist, die unterschiedlichen Klöster zu besuchen. Traditionell gibt es 
unter syrischen Christen den bereits erwähnten Brauch, eine Gelübde zu machen, 
ihr Kind in einem bestimmten Kloster taufen zu lassen, ln jüngerer Zeit hat cs sich 
eingebürgert, dass Mönche auch unter den Gemeindemitgliedern als Seelsorger 
wirken. Dies alles hat zum intensiven Austausch zwischen Nonnen. Mönchen und 
den gläubigen Laien beigetragen. Daher mussten die Klausurvorschriften 

modernen Erfordernissen angepasst werden.

2. Vermögenskonflikte

In der Diaspora kommt es vermehrt zu Konflikten wegen des 
Kirchenvermögens. In der syrisch-orthodoxen Kirche obliegt die Verwaltung des 
Kirchenvermögens dem Bischof. Gemäß c. 26 des Konzils von Chalkedon sollte 

e'n Kleriker als „Reih Bailo" (..als Hausherr“) stellvertretend für den Bischof die 
Vermögensverwaltung übernehmen. Damit wollte man Vorwürfen oder der 
Veruntreuung Vorbeugen. Die bischöfliche Zuständigkeit für die
Vermögensverwaltung wurde durch spätere Synoden bestätigt. Auch die Bischöfe



A4

unserer Zeit beanspruchen dieses traditionelle Recht für sich, was im Orient in der 
Regel keine Probleme schafft.

Doch in der Diaspora hat jede Kirche und jede Diözese ihre den lokalen 
Gesetzen angepassten Statuten. In westlichen Ländern haben üblicherweise die 
Kirchen- und Diözesanrüte die Befugnis zur Verwaltung der Vermögen ihrer 
Kirchen bzw. Diözesen. Sie verwenden sie oft ohne Zustimmung des Bischofs 
oder des Priesters. Dies führt oft zu Konflikten zwischen den Priestern und der 
Gemeinde einerseits, oder den Laienvertretern und den Bischöfen andererseits. In 
solchen Situationen sendet der Patriarch als Oberhaupt der Heiligen Synode 
andere Bischöfe, um die Konflikte zu lösen. Wir erleben aber oft als Ergebnis 
solcher Auseinandersetzungen anhaltende Spannungen bis zu schmerzlichen 
Spaltungen, die häufig sogar zur Trennung führen. Dadurch entstanden allein in 
Europa zahlreiche neue Pfarrgemeinden infolge von Abspaltung. Neben drei 
Diözesen entstanden auf diese Art fünf weitere. Diese Gründungen sind ein letzter 
Ausweg zur Konflikllösung.

Wenn in Konfliktsituationen Pfarrgemeindrätc nicht gewählt w'erden können, 
werden diese nach Beratung mit den Gemeindemitgliedern durch den Bischof 
ernannt.

IV. Abschließende Bemerkungen

Häufig fehlt es in den Kirchengemeinden an geistiger Anregung und erlebter 
Nähe. Allein kann man nicht Christ sein und auch keiner werden. Dazu braucht 
man das Beispiel anderer, das richtungsweisende Wort, die Kraft der Sakramente, 
die uns in einer Gemeinde angeboten werden. Wo dies fehlt, entsteht die Gefahr, 
dass das Leben verarmt und verkümmert.

Die Isolation ist nicht nur ein Problem für das Wohlbefinden und die 
Entfaltung des Menschen ganz allgemein; sie behindert die Kirche und ihre 
Gemeinde, die Mehrzahl ihrer eigenen Mitglieder zu erreichen, die sich von sich 
aus nicht mehr um die Teilnahme am Gemeindeleben bemühen. Dadurch gerät die 
Gemeinde in Gefahr, auf einen kleinen Kern zusammenzuschrumpfen. Wir haben 
daher eigene Kontakt- und Dialogstellen geschaffen, die auf der Grundlage der 
christlichen Verkündigung und der freimachenden Botschaft des Herrn neue 
Brücken zu den Menschen bauen sollen - in Sorge um den Menschen, um die 
Gemeinschaft aller Menschen und unsere Schöpfung. Denn Gottesdienst bedarf 
des Zeugnisses und soll Brüderlichkeit und liebevolle Geborgenheit in 
Gemeinschaft erlebbar machen.



CURRENT DEVELOPMENTS, CANON1CAL SOLUTIONS AND OPEN 
PROBLEMS IN THE ORIENTAL ORTHODOX CHURCHES: 

ARMENIAN APOSTOLIC CHURCH

•F Yeznik Pclrosya n, Etschmiadzin

65

In Ihe Oriental Orthodox Churches, the Diaspora issues are not and cannoi be 
the same as in Lastern Orthodox and Eastern-rite Catholic Churches. In the 
Catholic Church there is one center l'or communion among bishops - the See of 
Rome. In the Orthodox Church there are various autocephalous centers with the 
Bishop of Constanlinople as their ccnter of communion, who however. has no 
administrative authority on the heads of other sees. and is considered to be the first 
among equals and defender of faith and confession.

In the Oriental Orthodox Churches the picture is quitc different. I speak of 
the Family of Oriental Orthodox Churches, which is a Union of a series of 
autocephalous Churches. This union does not imply communion with one Bishop. 
having one administrative center or the existence of hierarchy and of the 
phenomenon "first among the equals". it is just a family of Churches based solely 
on the lact that all of them reject the Council of Chalcedon.

This Situation causes the difference of issues existing in Diaspora within 
different Church Families. Being membcrs of the same Church Family, the 
member Churches of the Oriental Orthodox Church Family act independently, we 
can say even without communication. This particularly refers to the Armenian 
Church. and ollen where there are no Armenian Churches, representatives of our 
nation prefer to satisfy their spiritual needs not in Syrian, Coptic or Ethiopian 
Churches, but in Orthodox (Greek. Russian, etc.) and in Catholic Churches. Not 
being in communion with Catholic and Lastern Orthodox Churches. the children 
of the Armenian Church ölten take communion in Catholic and Orthodox 
Churches in Europe, in the USA. as well as in the countries of the former Soviet 
Union.

I rcmember, whcn in 1992. I was serving in the Armenian Diocese of 
Southern Russin, one Catholic clergyman l'rom Vladivostok (Far East) addressed 
me saying that plenty of Armcnians lived in Vladivostok, where there were no 
Armenian Church and clcrgymen, and many Armenians turned to hint with a 
request to be baptized. Ile wanted to know whether he could baptize them and 
whether it would be deemed as infringement or not. With pleasure and 
thankfulness I authorized him and asked to meet the spiritual needs of the 
Armenians living there. until the Foundation of Armenian Church there1.

I would likc to mention that with the atilhorization of Catholicos «f All Armenians Vasken I 
(1955-1994). Karekin I (1995-IW*)) and Karekin II (1999 present) "km' eikonomian" it is pemiittcd to 

gtve communion to the membcrs of the Catholic, Orthodox and Iraditional Protestant Churches, 
especially during Intcr-Church visils and evcnts. The facl that membcrs of the Catholic Church take 

communion in the Armenian Church is critici/cd not only by the Lustern Orthodox, but also hy the 
Coptic Otihodox Church.



66

Wc have mentioned above that (he Family of (he Oriental Orthodox 
Churches was formed by (he calegory of galhering “anti-Chalcedonian" churches. 
However, is (he fact of being “anli-Chalccdonian” sufficieni for (he Churches (o 
unite and live as a Family? The idea of (he l'amily bccame more actual and 
praclical in (he 2()"' Century, within (he framework of (he ecumenical movement 

aiming to create easier working condilions by uniting Ihose Churches in one 
Church Family. However, in fact there are vcry important doctrinal and liturgical 
differences among these Churches. For example, Severus of Antioch is considcrcd 
to be a saint in the Coptic and Syrian Orthodox Churches, but is rejectcd by the 
Armenian Church. The Armcnian Church does not mix water into the wine of the 
Holy Chalicc. which caused serious debatcs in the Middle Ages during the 
Armenian-Catholic, Armenian-Byzantine and Armenian-Gcorgian dialogues. 
However, the Syrian and Coptic Churches mix water into the wine of the Holy 
Chalice.

Beside historical disagreements and differences, there are actual serious 
Problems. For example, the Armenian Church rejecls to rebapti/.e those, who have 
been baptized in the name of the Holy Trinity, while the Coptic Orthodox Church 
re-baptizes even those, who have been baptized in the Orthodox and Catholic 
Churches.

However. in Diaspora there is no problem betwecn the Armenian Church and 
other Oriental Orthodox Churches. The Armenian Church lives and functions 
independently, we can even say without communicating with other Churches.

The Armenian Church has a different administrative reality with the Mother 
See of Holy Etchmiad/in as her spiritual center. In early stages, the boundaries of 
this Church were outlined by political and geographical boundaries and included 
and were identical with the state and political boundaries of Armenia. However, 
since the 10lh Century, the notion of geographical-political boundaries has been 

replaced by doctrinal (anti-Chalcedonian) and national (Armenian) categories.
In the history of the Armenian Church, there existed a scrics of local 

catholicossales in the milieu of the Armenian Church, such as the Calholicossate 
of Aghvank or Gandzasar (from the 6th Century to 1813), the Calholicossate of 
Aghtamar (1113-1895), which embracing limited territories recognized the 
Mother See of Holy Etchmiadzin as Mother Church. and the llead of the Holy 
Etchiniadzin - as the Catholicos of All Armenians. In this sense, the 
Calholicossate of All Armenians acts as a Mother Church for the local 
Catholicossales established in the milieu of the Armenian Church during 
centuries. And today among them only the Catholicossate of the Great House of 
Cilicia has been survived, which included Cilicia with 14 dioceses until the end of 
World War I and the Armenian Gcnocide. In the rcsult of the Armenian Genocide, 
when Cilicia was devastated of Armenians, and could keep only Aleppo out of ils 
14 dioceses, which was located outside Turkey, the Catholicossale of the Great 
House of Cilicia was moved Irom Sis first to Aleppo and then to Anlelias (1930). 
Ils jurisdiclion was also subjected to changcs. By the order of the Calholicossate 
of All Armenians, the Armenian Patriarchate of Jerusalem temporarily handed the



Dioccses of Damascus and Lebanon Io the Catholicossate of Cilicia, and the 
Armenian Patriarchale of Constantinople - the Diocese of Cyprus.

In 1950s, seizing the opportunity of created political Situation (Armenia was 
under the communist regime), the Catholicossate of the Great House of Cilicia, 
ander the inlluencc of the Armenian Revolutionary Party “Dashnaktsoutiun"- one 
of the three parties of the Armenian Diaspora, seized from the Mother See of Holy 
Etchmiad/in three Dioccses of Iran and created anti-canonical dioceses in Greece 
and Eastern and Western provinces of the USA.

One of the rules of the historical and sacred tradition is the facl that a city 
can have only one bishop of the same Church. Today, in the Armenian Church 
there are two dioceses and two bishop-primates in New York. Los Angeles. 
Toronto and Athens. Either we should admit that there are two Churches - the 
Catholicossate of All Armenians and the Catholicossate of the Great House of 
Cilicia or we should admit that there are non-canonical situations in the Diaspora 
ol' the USA. Canada (2(X)2) and Greece, because both the Armenian 
Catholicossates reject the existente of two Armenian Churches and insist that 
there is only one Armenian Church. This is a serious problem not only from the 
administrative, but also from the pastoral poinl of view. In 1970- 1980s. when I 
was a Student in Athens and as an ordained clergyman participated in the Service 
of the Armenian Church. I remembcr various painful events referring to the 
contradiclion existing between the two Church groups. to the extent that 
sometimes the sister could not attend to her brother’s funeral, because her husband 
belonged to one Church group. and the brother - to the other. Today, of course. 
Iltis tension has become milder, but continues to survive and cause anxiety.

After the eollapse of the Soviel Union, an "internal'' Diaspora was created in 
•he countries that were part of former Soviel Union (in Georgia. Russia, Ukraine. 
Belarus. Moldova, Turkmenistan, etc.). Lei me say for your Information that today 

million Armenians live all over the world - 3.7 million live in Armenia, about 
2.5 million live in the USA. Europe. Asia and Arrica and about 2.8 million live in 
•he “internal" Diaspora, which alter 70 years of atheistic regime. gained relative 
Ireedom to confess its faith. However. on one hand this has beeil accompanied by 
dangerous anti-Armenian expressions of growing chauvinism by local inhahitants 
und on the other hand. by Churches that considcr Orthodoxy their national identity 
und treat the anti-Chalcedonian Armenian Church as a heretic (in Georgia and in 
Provinces of the Russian Eederalion, unlike the distinctive attilude of the supreme 
authorities of the Russian Orthodox Church towards the Armenian Church). 
Certainly all this created serious problems for the newly formed Diaspora. From 
•991 to 2<KX). I was the Primate of the Armenian Diocese of Southern Russia: 
•herefore I am well informed about all this.

In the internal Diaspora, alter 1991 national-cullural communities were 
formed, which along with other functions. had representative lunctions among 

state bodies. and this fact made thent think that they had high authorily among the 
Armenians living in the area. Thus. they thought the newly formed Church and the 
Church community that funclioned in that area should belong to them and be ruled

67



68

by them bolh administrative^ and financially. Düring that period, being the 
Primate of the Armenian Diocese of Southern Russin, it look me ahard work:

a) to preserve the Church identity on one hand, and

b) on the other hand, not to offend and alicnalc the communily niembers, 
who in fact most often contributed to Church constructions.

For your information. in 1991, in that area. which included 2 regions and 6 
republics, out of which 5 were Muslim countries and three were Christian, therc 
were only 3 churches. Howevcr, by 2000, 18 more churches with adjacent 
buildings had been added (3 + 18 = 21 churches).

This refeiTed also to Sunday schools and Church lands - the Community 
thought that the Church docs not have right to deal with Sunday schools, as it is 
community’s funclion and as to the lands, if in the Diocese of Southern Russia, the 
land belonged to the Church. then in Odessa, for example, Ukraine, it belonged to 
the church community.

Since 2000, a canonical Commission has been functioning in (he Mother See 
of Holy Etchmiadzin and I also participate in its works. One of the most important 
tasks of the Commission has been to provide the internal and remote Diaspora with 
diocesan and parish bylaws. In remote Diaspora, a unique Situation was created 
under the intluence of the national Constitution passed in Turkey in 1863. 
According to it, the whole administrative authority of the Church belonged to lay 
people, and the primate, as well as the pastors were considercd as hirelings, whose 
working and spiritual needs were defined by the diocesan and parish councils that 
were under the authority of lay people and were ruled by lay chairmen.

In internal Diaspora, another, more ecclesiastical Situation was created - the 
spiritual and administrative authority of the diocese belonged to the primate and 
those of the parish - to the pastor. Here the primate is appointed by the Calholicos 
of All Armenians, while in remote Diaspora he is elected by the Diocesan- 
Representative Assembly.

Returning to the remote Diaspora, lei me mention one of the important 
issues, which is the fact that the lay leaders of Diaspora ölten infringe the limits of 
their power and act independently considering the Calholicos of All Armenians, 
the Mother See of Holy Etchmiadzin and Church leaders as a spiritual sublimity, 
which however, has no right Io interfere in their afl'airs. Eiving in laic countries 
like Switzerland, France, etc. they try to prove this activity as if by the state laws 
of those countries.



DIASPORA VS. LOCAL CHURCH/CHURCHES: THE SPECIFIC PROULEMS
OF AMERICA

Lewis J.Patsavos, Brookline 

Inlrotluciion

The topic of Diaspora is of great interest gencrally l'rom a canonical 
perspective; it is also of critical importance to the harmonization of canonical 
Order in the Orthodox Church. The task bclbre me. as I see it. is to define the way 
the Church in America identifies herselfand the challenge awaiting the resolution 
of her canonical irregularity. The Church in America, as used in ihis prcscntation. 
refers to the Church in North America, especially the United States of America. 
One may begin by ealling to mind the "Statement on the Church in North 
America" issued by the bishops gathered in Conference at Ligonier. Pennsylvania 
(USA) in 1994. In it they said the following aboul the word diaspora:

“We have agreed that we cannot acccpl the term diaspora as used to describe 
the Church in North America. In fact the term is ecclcsiologically 
problematic. It diminishes the fullness ol the lailh that we have lived and 
expcrieneed here for the past two hundred years" .

What is said in this Statement reflects the deep rootcd conviction of the 
bishops comprising the Orthodox episcopale in America today. At the samc time, 
it reveals an insigluful awareness of how the Church here differs l'rom the time she 
was first established on the North American contincnt. In a sense. thcse words 
were prophetic insofar as they have raised questions about how the Church in 
America sees herseif as opposed to how she may be scen by the Mollier Churches 
abroad.

Although it was not the intenlion of the bishops to challenge the relationship 
to their Mother Churches. this was an impression that was a result of the Ligonier 
Conference2. If anylhing, the Conference gave rise to the need lor a clearer 
understanding of two pivotal factors which relate to the ( hurch in America: the 
role of cthnicily and the role of canonical order. Each in its own way impacts the 
•niage of this Church and poses a challenge to the resolution of the problems it 
creates.

69

1 (i. BKDRIN - P. TAMOUSH (cds.). A New F.ra Bcgins. Proeccdings of ihc 1994 Conference 
°f Orthodox Bishops in Ligonier. Pennsylvania 1996.22.

*' N. APOSTOLA. Mining Toward an AdminiMralivcly United Church. in: St. Vladimir s 
Theological Quarterly 40. 1/2 (1996) 10.



70

I. Charade ristics ofOrthodoxy in America

One may begin with ihe characterizalion of ethnicily. In the words of one 
description,

‘The most common image of Orlhodoxy in America is ihe image of
immigrant communities, of parishes and dioceses gathered according to the
organizing principle of cultural and linguistic heritages"'.

Consequently, this persistent depiction characterizes the way in whieh the 
Orthodox Church is perceived by others, as well as by many of her own. It is 
important to note, however, that with the appearance of successive generations 
beyond the first and second. the ethnic l'actor has beeome increasingly less 
prominent.

This sociological phenomenon. although perhaps not immediately apparent. 
is most easily identifiable in Ihe loyalties to whieh one is held. By this are meant 
loyalties to ethnie origin, American identity, and religious afllliation - although 
not necessarily in that order. The slronger one’s loyalty is to one or more of Ihe 
above, the more prominent it's their role in the lil'c of that individual. For sonte. 
ethnic origin and religious alfiliation are interrclated; hence, to be Greek, 
Romanian. Serbian, etc. is to be Orthodox. Yet for these same individuals. loyalty 
to their American birthrighl is of equal importancc. It is to be hoped that with 
continued spiritual maturity, one’s religious identity will ultimately occupy first 
place in rank of importance* 4.

Then there is the matter of converls to Orthodoxy, for whom loyalty to ethnic 
origin is of no conscquence. Many convcrts have embraced the faith through 
marriage with an Orthodox spouse. Others have discovered the Orthodox faith on 
their own. Still others, perhaps the smallest percentagc, have been introduced to 
Orthodoxy as the result of mission outreaeh. Regardless of whieh of the above 
three means, an increasing number of converls has found its way to Orthodoxy. 
One can only assume that the number would be inuch greater were the canonical 
anomalies affecting administrative unity resolved. Yet there are those who see this 
phenomenon as a threat to their ethnic identity. Such persons are not necessarily 
indifferent to religious identity; however, in terms of prioritics, they have not yet 
committed themselves exclusively to the laller.

1 L. KISIIKOVSKY. Orthodoxy in America: Diaspora or Church? (2003): htlp://oca.org/holy- 
synod/statcnienls/fr-kishkovsky/orlhodoxy-in-anicrica-diasporu-or-chureh (25.4.2012).

4 See L. PATSAVOS. Tlic Hannonization of Canonical Order, in: Journal of Mixlern Hcllenism 

19-20 (20014)2) 218-219.



71

II. The Orthodox Church in America and in the So-Calkd Diaspora

In noting the above characleristics of the Church in America, «ne may eite a 
certain commonalily with local ethnic churches in other lands of the so-called 
Diaspora. For onc thing, all see themsclves permanently present in the lands where 
Ihey exist. The phrase so-called Diaspora, which is becoming increasingly 
normative, is indicative of this. Phis reality is even echoed in the words of 
Patriarch Bartholomew, who, when addressing the Primates of the Orthodox 
Churches at their Synaxis in 2008, spoke of the “so-called Diaspora”5. The 
Primates, as well, used the same phrase in their formal Statement following the 
Synaxis/’ And allhough there arc loyalties and histories of local ethnic churches in 
other lands of the so-called Diaspora, they differ in their details front those in 
America. The mosl prominent difference, of course, is that the local ethnic 
churches comprising the Church in America share a common American 
consciousness, which give il a distinct identity.

A similar phenomenon exists wherever several ethnic groups belonging to 
*he Orthodox laith exisl within an otherwise multielhnic society. They, too. share 
a common identity with the prevalcnt culture of that land. This is the case. for 
example, in both Canada and Australia. What differs in the case of the Church in 
America is its age and experience. Ethnic groups have coexisted with the 
prcvalent culture of America longer than elsewhere. That fact, besides the strong 
influence of American culture upon theni generally, has contributed to equally 
strong loyalties to both ethnic origin and American birthright. The result is that 
there is an enduring dual loyalty, cspecially among persons of the third generation 
and beyond, which cannot be ignored when discussing the so-called Diaspora.

There is also the recounting of histories. Each Church in the Diaspora has its 
own history. The Church in America is no exception. That which distinguishes it. 
however, once again is its age and experience, as well as the intervening events 
which have had a profound effect on its development. The history of Orthodoxy in 
America spans over two centuries beginning in the 18"' Century when Russian 
missionaries evangelized native tribes in Alaska. The story of the missionary 
activity in Alaska slarling from that time and lasting into the late I9'h Century is 

«ne of courage and cndurance. One can claim with certainty that this was the 
beginning of the spread of Orthodoxy on the North American continent. However, 
1 his alone cannot be cited as the defining moment of an olTicial presence of the 
Orthodox Church in America.

What began as a noble effort to introduce the Gospel into unknown territory, 
Ihereby upholding an apostolic mandate, was followed by another amazing 

occurrence. Waves of immigranls from Eastern Europe, Asia Minor, and the * ol

5 Address by His All Holincss Ecumenical Patriarch BARTHOLOMEW - Synaxis of the Hcads
ol Orthodox Churches - Ecumenical Patriarchate, in: Orthodox Observer vol. 73, No. 1244 
(November. 2008) 6.

" Message ol' the Primates of the Orthodox Churches - Ecumenical Patriarchate, ibid.. 24.



72

Middle East began pouring into the Continental United States from the late 19"' 
into the early 20'1' centuries. Tlieir purpose, for the mosl part, was to securc a 

better future in the “land of opportunity", bringing with them a strong attachment 
to church and heritage. Thus, what began with mission and evangelization and 
continued with immigration Ied ultimately to the steady growth of Orthodoxy on 
the North American continenl. In the latter years of the 19lh Century, there was a 

bare minimum of Orthodox parishes in the United States. By the end of the first 
quarter of the 20lh Century, there were over 250'.

At the same time, several lactors contribuled to the establishment of parallel 
jurisdictions, rather than the convergence of all ethnic groups under one central 
church administration. There was the presence of an ecclesiastical administration 
headed by an archbishop in San Francisco, relocated from Sitka in Alaska. 
Although there were efforts inilially to bring all Orthodox believers under its 
authority, this noble goal was not to be. Not all who arrived in this new land from 
far and wide identified with it. Neither was there a co-ordinated effort from abroad 
to establish relations with it. At the same time, there was reluctancc on the part of 
many immigrants Io break lies with the homeland. Eventually, the turbulent 
political events which followed the Bolshevik Revolution contributed to the 
canonical disorder which followed, i.e., the establishment of ecclesiastical 
jurisdictions under the authority of Molher Churches abroad. The result of all this 
is that the ecclesiological foundation which we profess, one bishop in one 
territory, exists only in theory.

III. Pun-Onhodox Relations in America

As the decadcs passed without a resolution of this canonical impassc, the 
eventual need for eollaboration among the jurisdictions became evident. In the last 
half Century several developments, sometimes for the better sometimes not. have 
affecled Pan-Orthodox relations in America11. One of the most hopeful among 

them was the establishment of SCOBA in 1960. Although a representative body 
comprised of the primales of cach of the canonical jurisdictions in America, it 
lacked the authority to make binding decisions. Nevertheless, there have been 
highs and lows in its history relative to contacts and co-ordinated activities among 
the member bodies. Highs were a rellection of the ability to overcome a limited 
vision of Pan-Orthodox outreach. Lows were often the result of tensions among 
the Mother Churches. One of the more recent highs was the incorporation in the 
1990s of IOCC (Inter-Orthodox Christian Charities), OCMC (Orthodox Christian 
Mission Center), OCEC (Orthodox Christian Education Commission), and OTSA 
(Orthodox Theological Society in America), among others, as agencies under the 
protection and supervision of SCOBA. This Status assured a common participation 
among the jurisdictions in their activities and secured a co-ordinated effort in 1

1 For a detailed history of the Orthodox Church in America, sec T. FITZGERAI.D. The 

Orthodox Church, Westport, CT 1998), e.sp. pp. 13-115. 
s Sec KISHKOVSKY, Orthodoxy in America.



7.3

promoting outreach in ihe areas of charity, mission, Christian education, and 
theological research. This has also marked the beginning of a co-operative effort 
on the part of all the jurisdictions to support many similar worthwhile projects.

Perhaps the most controversial event in this period linder study was the 
granting in 1970 of autocephaly to her onetime daughter, known until then by the 
name Metropolia and since then as the Orthodox Church in America (OCA). by 
the Church of Russia. This act, and the manner in which it took place, set off what 
the late Fr. Alexander Schmemann called “a meaningful storm." which has yet to 
Pass'. Undoubtcdly, there were those who belicved that this was the way the 

canonical anomaly in America might bc resolved. This has not beeil the casc. On 
the contrary, the canonical anomaly remains. as does the unresolved Status of the 
OCA within world Orthodoxy. What can be said on a positive note, however, is 
that schism was averted over this issue front the very beginning. As a result, the 
OCA, like all other canonical Orthodox bodies in America, is actively involved in 
the work of its Episcopal Asscmbly.

IV. Sonic Promising Developments

Reference was madc at the beginning of this paper to the Conference of 
Orthodox hierarchs which met in Ligonier, Pennsylvania in 1994. Despite some 
misconceptions about its purposc, it, too, is reckoned among the significant events 
in recent years contributing to a closcr relationship among the jurisdictions. It is 
especially recognized for the two important Statements it issued: on "Mission and 
Evangelism" and on "The Church in North America”* 1".

Since then, sevcral of the jurisdictions have engaged in conversations with 
their Mother Churches about ways in which they may more effectivcly govern 
themselves. To this end, the Patriarchate of Anlioch has recently granted a Status 
°f seif ntle" to the Antiochian Archdiocese, thereby establishing a synod and 
recognizing a degrec of shared authority of the Bishops with their Metropolitan12. 
Several decades earlier, in 1978. the Patriarchate of Constantinople restored a 

synodal polity to the Creek Orthodox Archdiocese of America, which it had 
original ly. In addilion, its Bishops have been elevated to the rank of Metropolitan 
ai)d a less centrali/.ed form of church administration is excrcised by an Bparchial

See A. SCHMIiMANN, A Meaninglul Storni: Sonic Rcfleclions on Autocephaly. Tradition 
an<l Eeclesiology, in: St. Vtadimir's Thcological Ouarlcrly 15, 1/2 (1971) 3-27.

hör Ihe texts of diese Statements, see BEDRIN TAMOUSH. A New Era Begins. 17-25. 
Apparcntly, the choice of the term seif rate was a way of rccogni/ing the riglu of the 

Antiochian Archdiocese to govern itself freely without being officially declarcd an autonomous 

archdiocese.
1 The initial announcemcnl of this fact gave rise to expectations regarding the degree of 

authority io he exercised by the Bishops in their dioceses and their relationship to the Metropolitan 
Primate. These were later tempered; nevertheless, a synodal polity replaced the monarchical modcl 
which preeeded it.



74

Synod". Similarly, other jurisdiclions, among them ihe Romanian and the 

Albanian, have entered into dialogue to seck an end to longstanding disputes 
existing within their jurisdiclions in the United Stales. It is to be hoped (hat an 
eventual resolution of their differentes will contribute substantively to a 
collaborative effort on the part of all to heal divisions and promotc unity* 14.

V. Tlie Time for Unity

These developments undoubledly have indicated (hat the time for a co- 
ordinated effort lowards administrative unity has turne, As a result, the dccision 
was reached at the Synaxis of the Primates of the Orthodox Churchcs in 2008 to 
renew attention to the so-called Diaspora". The basis of this effort was to be the 

1993 agreement of the Inter-Orthodox Consultation of the Holy and Great 
Council. Moreover, in their official Statement, the Primates affirmed the proposal 
of the Ecumenical Patriarch that meetings be held the following year to discuss 
this pivolal issue. This led to the convocation in 2009 of the Fourth Pre-Conciliar 
Conference meeting in Chambcsy. the precursor to the Episcopal Assemblies 
which have sincc then been activated.

Of the twelve Episcopal Assemblies named, that of North America is the 
largest, and therefore of great interesl to the other eleven and to the Church at 
large in terms of Operation and results. In a Statement to its Officers reporting on 
the results of the first meeting of the Episcopal Assembly held last May (2010), 
Patriarch Bartholomcw stressed the following:

"As the largest in terms of size and diversity, the Episcopal Assembly in 
America in many ways may serve as a significant example and an important 
model for what the Primates of the Autocephalous Churches envision for 
Orthodox unity throughoul the world. This is precisely why every aspect and 
detail of your decisions and developments bear a heavy bürden and wider 
responsibility"u'.

1 ’ Articlc 7 of ilii; current Charter of the Greck Orthodox Archdioccsc of America |(20Ö3). p, 5| 
dennes in detail the prerogatives of the Metropolitans. Its intention is to facilitate administrative 
procedurc on the local level and to cnuhle initiative in promoting outreach in euch of the Metropolises.

14 Disputes between faclions within the snmc cthnic communily were the result of political 

upheaval in their native land.s. Its effcct has been feit in America as well, thereby causing dissension 
and weakening the bond of unity among them. For an account of their stories. sec FITZGERALD, The 
Orthodox Church. 63-74.

14 For a dctailed account of this significant evenl and atlcnding developments leading to the first 
Episcopal Assembly meeting in 2010. sec T. FITZGRRALD. Historie Decision for Ihe Church: The 
Fourth Prc-Conciliar Pan-Orih(Klox Conference Approves New Episcopal Assembly for North 
America. October 8. 2009: http^/www.hchc.edu/?id=l 232 (25.4.2012).

' Cited in Ihe Sccretariat for Ecumenical and Interreligious Affairs (SEIA) Newsletter on the 

Eastem Churchcs and Ecumenism. n. 180. September 30. 2010, 4. Also mentioned in the remarks of 
Patriarch Bartholomcw was the positive response of the Church of Constantinople to the request of the 
bishops of Canada. Mexico and Central America. Accordingly, the bishops of Canada have requested

http://www.hchc.edu/?id=l


75

ii is important to note that use of the term Episcopal Asseinbly originales in 
the documents emanating l'rom the meetings hold in Charnbesy in 1990 and 
1993 . Consequcntly, the evolution of the Episcopal Asseinbly as envisioned then 
began more (han 20 years ago. This indicates an understanding from the beginning 
that a solution to the canonical problem with which wc are faced will require 
entirely new adjustnients. Neither will these adjustments be the same everywhere 
in the so-called Diaspora. Therelore, a temporary Situation was approved that will 

contribule to a fully canonical rcsolution in each place eventually. This process 
should be accomplished beforc the convocation of the Great and Holy Council, 
which is the ullimate goal of the endeavor. Thus, what was understood as a new 
Situation requiring new adjustments has led to this initiative of the Mother 
Churehes under the guidance of the Ecumenical Patriarchate.

What is unique and encouraging in this approach to administrative unity is 
the fact that the Mother Churehes involved have given it their collective blessing. 
While sanctioning the establishment of Episcopal Assemblies in specific regions 
ot the so-called Diaspora, they have at (he same time recognized that each Local 
Cliurch has its own identity, local history and pastoral needs. The responsibility, 
therelore, of each Episcopal Asseinbly is to manifest the unity of the Orthodox 
Church and to address in a unified way the pastoral needs of all Orthodox 
Christians in that region.

VI. In Searchfor Canonical Solutions

With regard to the Church in America, this means that the prescncc not only 
°t ethnic identification among sevcral jurisdictions, but also of conflicling ethnic 
Identities must be acknowledged. As a consequence, diverse groups have diverse 
jurisdictionul allegiances along ethnic lines. This leads to the realization that no 
ethnic jurisdiction is strong enough to predominate. In addition, the canons do not 
°lfer an unequivocal solution acceptable to all. In actual fact. the canons make no 
mention of nationalism or ethnicity, as this phenomenon did not exist as we know 
11 today at the time of the early councils.

There is no doubl that a clear directive in those canons which address the 
lssue of ecclesiaslical jurisdiction would be most helpful. However, in our present 
Situation - hislorical precedent or scholarly opinion aside - it is obvious that no 
°nc interpretalion would be convincing enough to resolvc existing dilferences. 
Each jurisdiction will continue Io claim canonical privilege and precedent, while * * *

(heir own assernbly, while those of Mexico and Central America have rcqucslcd to join the Asseinbly 
°l South America. As stated in Artielc 13 of the Pre-Conciliar Pan Orthodox Conference, however. 
such an adjustment requires the formal Consensus of the Primates of all the Aulocephulous Churehes.

Intcrcstingly. (he language of the “Statement on (he Church in North America" issued by the
Ligonier Conference is rcminiscent of that of Charnbesy, cspccially the use of the lernt Episcopal 
Assembly. See BLiDRIN - TAMOUSII. A New F.ra Begins. 21-4. See also The Society for Orthodox 
Christian Ilistory in the Amcricav (OrthodoxHistory.org), Charnbesy Proposes Episcopal Assemblies 
1,1 'he 1990s. May 29. 2010.



76

rcmaining steadfast in ils current Position1*. Even the general ly accepled 
understanding of canon 8 of Nicaea I. which all agree is being violated. speaks of 
a model of ecclesiastical jurisdiction in conformity to its own time:

‘Tor in one city (church) there shall not be two bishops"1''.

A literal Interpretation of this canon is not adaptable Io today's realitics, 
where the population of somc cities exceeds that of cntire provinccs of the 
Byzantine Empire ". Where such is the case. one must seek to discover the 

canonical principles reflected in the canons. They provide the basis for resolving 
the canonical impasse with which we are confronted.

Specifically. that which is violated in canon 8 of Nicaea 1, among other 
canons. is the territorial principle according to which there is one eucharistic 
community and one bishop in one place. This principle exists also in canons 6 of 
Nicaea I and 12 of Chalcedon which uphold the integrity of a territorial unit by 
prohibiling morc than one metropolitan in the same place. In this spirit, canons 2 
of Constantinople I, 35 of the Apostles, and 13 of Antioch all prohibit 
extraterritorial ordinations, thereby affirming the right of only one provincial 
bishop to perform sacramental acts within his own province. Hence, the territorial 
principle of one bishop in one place is the basis for resolving the issue of multiple 
bishops in the same place. This basis can be preserved by defining a territorial unit 
as the eucharistic community over which (he bishop cxcrcises episcopal oversight. 
Consequenlly, in today's urbanized. mullicultural world, a multiplicity of bishops 
in the same place is understandable only in the context of several eucharistic 
communities within the same territory.

It will be up to the Molher Churchcs in collaboration with the Episcopal 
Assemblies in years to conte to determinc the boundaries of cach area in which a 
bishop bas the exclusive right to exercise episcopal oversight. At the same time, 
one of the bishops should be chosen as the first among them according to the 
principle of primus inler pures, as in the Church of the fourth Century on. It has 
also beeil suggested that the number of dioceses might be increased and, where 
necessary, have assistant bishops in some of them. This was how the council of 
Nicaea dealt with the Novatianist schism without violating the territorial 
principle’1. Ultimately. there will need to be a Primate of the entire Church in 

America in accordance with canons 34 of the Apostles and 9 of Antioch. 
Understandably. these canonical requirements can only be fulfilled following a 
long process. 18 19

18 Sec PATSAVOS. The Harmoni/ation of Canonical Order. 219.
19 H. PERCIVAL (ed.). The Seven licumenical Councils (Niccne and Post-Nicene Fathcrs. 

sccond serics. vol. 14 ). Grand Rapids. MI 1956. 20.
51 See BKDRIN -TAMOUSH. A New F.ra Begins, 122.
•' See ibid., 61.



77

VII. The Challenge before Us

The challenge before us at this time, hovvever. is establishing the Orthodox 
taith. America is not only highly developed and tolerant, but also promises a great 
Iuluie l'or Orthodoxy. I lowever, Orthodoxy’s slrength is fragmented into groups of 
varying canonicity, cthnic loyalties, administration, and size. In other words, 
ecclesiaslical practice and reality do not reflcct our doctrine of ecclesiology. It is 
mainly for this reason (hat guidance and direction must he given by the first- 
ranking see of Orthodoxy. the Ecumenical Patriarchate, in collaboration with the 
other Auloccphalous Churches.

In the words of the revered canonist Archbishop Peter L'Huillier regarding 
the ongoing process of canonical unificalion:

"We need to have a Moderator who in our region must be confirmed by the 
Ecumenical Patriarchate. First, in America its jurisdiction is predominant; 
therefore. the Patriarch of Constantinople, bcing the “first among equals,” is 
the only one to be able lo supervisc the process of canonical normalization. 
Of course this task has to be accomplishcd in close co-ordination with the 
concerncd Mother Churches and with the local episcopate"22.

Directly related to our Situation in America are the aulhorily and Privileges 
of the Ecumenical Patriarch invoked by (he Church of Constantinople. They are 
based, as is well known, on canons of Ecumenical Councils, tradition, and the 
long standing practice of the Church2'. A hopeful beginning has been 

accomplishcd with the decision of the Fourth Pre-Conciliar Pan-Orthodox 
Conference. A precedent has thereby been set by the Ecumenical Patriarchate and 
the other Autocephalous Churches which have approved the creation of Episcopal 
Assemblies. This aclion clearly recognizes the weaknesses of the present Situation 
and stresses the vital importance of Orthodox unity and collaboration.

Regardless of how the Privileges of the Ecumenical Patriarchate may be 
understood, it is a fact that the reality of the Situation requires that it be addressed 
primarily by way of persuasion, co-operation, and dynamic leadership. The 
Situation is so foreign to traditional Solutions that it demands unusual initiative and 
an innovative spirit to be effectively solved. Practically speaking. the Ecumenical 
Patriarchate cannot act unilalerally. All the Mother Churches with interesls in the 
countries of the so-called Diaspora must participate in the solution. The Local 
Churches wilhin those countries must participate too. However, pastoral. * 1

" Ibid.
1 See "The Leadership of ihe Ecumenical Patriarchate and the Significance of Canon 28 of 

Chalcedon: A Statement by the Eaculty of Holy Cross Creek Orthodox School of Theology", April 30. 
2009: http://www.hche.edu/holycross/about/news/1802/1165.html (25.4.2012).

http://www.hche.edu/holycross/about/news/1802/1165.html


78

canonical. and spiritual leadership must he exercised first by the Ecumenical 
Patriarchate:\

VIII. The Reality of litlmicity

As deseribed in detail al the beginning of this paper. the various Orthodox 
Churches in America are of ethnic origin''. Together with their traditional 
liturgical languages, they maintain the populär languages, traditions, and ethnic 
consciousness of their peoples. Nearly all of them use English more and more in 
their activities. Even though their ethnic consciousness is strong, the powerful 
forces of assimilation cannot be denied. In addition, the ever increasing number of 
inter-Christian marriages foreshadows an even more rapid rate of assimilation. 
Ethnic traditions and loyalties are a positive element not to be abandoned. Their 
significance becomes problematic, however, when - contrary to Orthodox 
ecclesiology and canonical ordcr - they hinder ecclesiastical unity. Any solution 
to the issue of the Diaspora, thcrefore, must address concurrently the issuc of 
ecclesiology and the realily of ethnicity. However, such a quest presupposes that 
ecclesiological trulh takes precedence.

Indeed. there is unequivocal need for pan-Orthodox action to bring an end to 
the canonical chaos in which wc find ourselves in the so-callcd Diaspora. This 
action must have two dimensions: a) It must provide for a formal unification of the 
Church in America; and b) It must provide for the gradual development of true 
canonical ordcr. Essential unity in the hearts and minds of both clergy and laity of 
the various jurisdictions will require a long time to be realized. It is most likely 
that the ethnic character of many parishes in all jurisdictions will continue for 
years to comc, even if less intense. The first task at hand, thcrefore, is to achieve a 
method by which the ecclesiological unity of Orthodoxy in America can be 
altained. while recognizing the realities of our parishes.

Condusion

As has already been strcssed. the un-canonical Situation of the so-called 
Diaspora is not subject to traditional canonical Solutions. Although the end result 
has to be traditional canonical ordcr, the means must be characterized by both 
imagination and an incrcmental program of application. The constituent sleps have 
already been laken with the decisions reaehed by the Ecumenical Patriarchate in 
collahoration with the other Autocephalous Churches. The convening in May 
(2011) of the second (already) annual Episcopal Assembly in America givcs hope

1 PATSAVOS. Harmonization of Canonical Order. 221-2.
M I am here rcminded of the insighlful artielc by APOSTOl.A. Moving Toward an 

Adminislralivcly United Church. mentioned earlier. which slresscs the sociological dimensions of the 
Orthodox Church in America, an aspecl which lies al the heart of thedinspora issue.



•hat a new beginning has beeil inaugurated. The account of ils accomplishment is 
encouraging. Aceording lo ils ofUcial Message,

“among the ilems on the agenda was ihe work of ihe Assembly's 13 
committees, ils Secrelariat, and ils 14 agencies and endorsed organizations.
|_1 The work of ihe committees will conslilulc the principal service of the
Assembly, meeting frequently and regularly in order - with the participation 
also of lay members - to malcrialize the remarkable unity of the Orthodox 
Churehes in this region"26.

In conclusion, may it stay the course, enduring the ehallenges ahead, and 
leading the Church in America to the Great and Holy Council as a unified 
structure which reflects our ecclcsiology and our canonical tradition.

79

26 See Assembly of Canonical Orthodox Bishops of North and Central America 
(assemblyofbishops.org), 2011 Message ofthe Assembly of Bishops. May 27,2011.



80

DIE DIASPORA 

Vladislav C y p i n, Moskau

/. Terminologische Vorbemerkungen

In seiner ursprünglichen Bedeutung bezeichnet das Wort „Diaspora“ die 
Gruppe der Bürger einer altgriechischen Stadt (polis), die ihre Mutterstadt 
verlassen, um eine Kolonie in einem fremden Land /.u gründen. Ähnliche 
Methoden zur Ausweitung des Lebensraumes wurden auch von etlichen 
semitischen Völkern angewandt, besonders von den Phönikiern. später auch von 
Juden. „Objekt“ der Kolonisierung waren die Miltelmeerküsten von Europa, Asien 
und Afrika. Nach der Übersetzung der biblischen Bücher ins Griechische 

(Septuaginta) wurde der griechische Terminus „Diaspora“ dann vor allem als 
Bezeichnung für die Juden im Exil benutzt, die (im Jahre 586 v. Chr.) von den 
Babyloniern, und später von den Römern (im Jahr 136 n. Chr.) aus ihrem Land 
verbannt worden waren, also analog zum hebräischem Wort „gähn". Diese neue 
Bedeutung des Wortes „Diaspora“ stammt aus der Bibel (Din 28. 25).

In der Neuzeit begann man. das Wort „Diaspora" einerseits für die 
Bezeichnung ethnischer Minderheiten, die außerhalb der historischen Heimat 
leben, anderseits für die religiösen und konfessionellen Minderheiten zu 
gebrauchen. So kann man. wenn man das Wort im ersten Sinn benutzt, 
beispielsweise von der russischen, polnischen oder armenischen Diaspora in 
Frankreich, und im zweiten Sinn von der katholischen, lutherischen oder auch 
konfuzianischen Diaspora in Russland reden.

Sowohl die ethnische, als auch die religiöse und konfessionelle Diaspora 
wuchs im 20. Jahrhundert stark an. Dazu haben verschiedene Ursachen, 
hauptsächlich zwei Weltkriege und Revolutionen in vielen Ländern, besonders die 
russische Revolution, ihren Beitrag geleistet, weiters spielten ökonomische 
Ursachen eine wichtige Rolle. Sehr viele Menschen verließen ihre Heimat auf der 
Suche nach einem besseren Lebensstandard in den reicheren Ländern. Deswegen 
entstanden zahlreiche Diasporagemeinden im Westeuropa. Amerika und sogar im 
fernen Australien.

//. Die orthodoxe „ Diaspora “

Ein bedeutender Anteil der sog. „Diaspora" besteht dort aus orthodoxen 
Migranten und ihren Nachkommen. In den westeuropäischen Ländern und in den 
Vereinigten Staaten ist die Zahl der Orthodoxen im Vergleich mit dem 19. 
Jahrhundert um ein Zehnfaches gestiegen. Zurzeit leben alleine im Westeuropa 
außerhalb der kanonischen Grenzen orthodoxer Kirchen über 5 Millionen 
orthodoxe Christen.

Schon seit den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts entstanden Probleme mit der 
jurisdiktionellen Zugehörigkeit dieser Menschen, sowohl der einzelnen Personen,



81

wie auch der orthodoxen Gemeinden. Diese Probleme hatten einen negativen 
Einfluss auf die Beziehung zwischen den autokephalen orthodoxen Kirchen. In 
diesem Zusammenhang entstand die Notwendigkeit einer exakten, möglichst 
eindeutigen Definition des Begriffs „Diaspora“ im konfessionellen Kontext.

Zuerst ist zu betonen, dass der Begriff „Diaspora” ähnlich verwendet wurde, 
wie im Altertum, als man damit die jüdische Minderheit im griechisch-römischen 
Milieu (sog. „Hellenisten“) bezeichnete. Der Diaspora-Begriff wurde jedoch nicht 
für die Bezeichnung jeder religiösen Minderheit gebraucht, sondern nur für 
Minderheiten außerhalb ihrer historischen Heimat. Daher bezieht sich dieser 
Begriff nicht auf orthodoxe Gemeinden in der Türkei, in Syrien oder in Ägypten, 
da diese Länder für die dort lebenden Orthodoxen die ursprüngliche Heimat 
darstellen.

Im kirchlich-kanonischen Kontext wird das Wort „Diaspora“ als ein 
Fachbegriff mit einer engeren Bedeutung als in der Umgangssprache verwendet. 
Im kanonischen Kontext nämlich ist die „Diaspora“ eine von drei Ausnahmen 
vom tcrritoriellcn Prinzip der kirchlichen Organisation. Zu diesen Ausnahmen 
zählen neben der „Diaspora“ auch die Stauropigien und die Metochien.

Das Territoritalprinzip besteht darin, dass unter normalen Umständen 
orthodoxe Christen jeder möglichen Sprache und Nation, die auf demselben 
Territorium wohnen, eine Gemeinde bilden und sich in der Jurisdiktion einer 
Kirchengemeinde und einer Ortskirche befinden, gemäß den Worten des Apostel 
Paulus, dass es in Christus „nicht mehr Griechen oder Juden, Beschnittene oder 
Unbeschnittene, Fremde (Barbaren), Skythen, Sklaven oder Freie“ gibt (Kol 3, 
II).

Im 34. Kanon der Heiligen Apostel heisst es, dass „die Bischöfe jeder 
Nation“1 den ersten Bischof unter ihnen anerkennen sollen. Aber der historische 
Kontext dieses Kanons beweist eindeutig, dass in diesem Fall das griechische 
Wort „elhnos" nicht „Nation" im modernen Sinn bezeichnet, sondern Christen, 
die ungeachtet ihrer Nation (im modernen Sinn) im Sinne der antiken Bedeutung 
von ehnos“ auf demselben Territorium wohnen, genauer gesagt, in den Grenzen 
einer Provinz (einer Eparchie) des Römischen Reiches (Imperiums). In diesem 
Zusammenhang sollte man nicht übersehen, dass für einige Provinzen des 
Römischen Imperiums bestimmte, mit der Zeit hellenisierte oder latinisierte 
-Nationen” namengebend geworden sind (Ethnonym), z. B.: Galalien, Thrakien, 
Numidien. Daher geht es im 34. Apostelkanon darum, dass beispielsweise alle 
Bischöfe der Provinz Galatien oder Kappadokien ihren ersten Bischof (rrpwTOv),

' Anmerkung zur Übersetzung: Im russischen Text heißt es „eimcKonaM nouauo napo.ua 

noaoöaer •imrni uepnoto u mix |...|“, im griechischen Original ist von Bischöfen .ixdcrtoe i'Ovoui;" 
die Rede. A. ANAPI .IOTIS gibt in seiner rezenten deutschen Übersetzung der Apostolischen Kanones 

elhnos" mit „Volk" wieder: vgl. A. ANAPLI0T1S. ' Ifpoi Kavöveg räv äytiev Köi rruvaczruov 
ArroaroAiov / Heilige Kanones der heiligen und hochverehrten Apostel (Liturgische Texte und 

Studien 6), St. Ottilien 2009. hier: 43.



82

b/.w. der Terminologie des 9. Kanons des Konzils von Antiocheia folgend, den 
Metropoliten anerkennen sollen.

III. Die Prinzipien kirchlicher Organisation

Versuche, ethnische oder gar sprachliche, also linguistische Merkmale als 
Grundprinzip der kirchlichen Organisation und damit als Prinzip der Aufteilung 
der kirchlichen Jurisdiktion zu benutzen, haben in der Kirchengeschichte immer 
wieder zu ernsthaften Komplikationen geführt. Deswegen hat das Konzil von 
Konstantinopel im Jahr 1872 den sog. „Ethnophyletismus“ als eine Bedrohung der 
normalen kanonischen kirchlichen Organisation verurteilt. Fraglich bleibt jedoch 
die Qualifikation dieser falschen Ideologie als Häresie.

Das territoriale Prinzip der kirchlichen Organisation impliziert, dass 
zwischen den Gemeinden, Eparehien und Ortskirchen Grenzen bestehen. Solche 
Grenzen werden im 17. Kanon von Chalchedon und im 25. Kanon des Trullanum 
erwähnt, wo das 30jährige Bestehen faktischer Grenzen zwischen Eparehien als 
ausreichend lur die Anerkennung ihrer Legitimität erklärt wird.

Zurzeit besteht die Orthodoxe Kirche aus mehreren Hunderten Eparehien, 
die in 15 autokephalen Ortskirchen vereinigt sind" und jede dieser Ortskirchen hat 
ihre kanonischen Grenzen. Das Problem der „Diaspora“ besteht darin, dass 
Orthodoxe auf der ganzen Welt leben, jedoch nicht die ganze Welt zwischen den 
kanonischen Territorien dieser Ortskirchen aufgeteilt ist. Was außerhalb dieser 
territorialen Grenzen der Ortskirchen bleibt, ist das „Territorium der Diaspora“.

Der kanonische Sinn des Begriffs „Diaspora" stellt also nicht auf nationale 
Minderheiten einer orthodoxen Nation ab. die auf dem kanonischen Territorium 
der Kirche einer anderen Nation leben. Zum Beispiel gehören Russen in Bulgarien 
oder Polen in Rumänien oder Griechenland nicht zur „Diaspora". Zur „Diaspora" 
gehören nur jene orthodoxen Christen, die außerhalb der kanonischen Grenzen 
aller autokephaler Kirchen leben.

Faktum ist, dass in der „Diaspora" das kanonische Territorialprinzip nicht 
verwirklicht wird, da auf demselben Territorium Gemeinden und Eparehien 
verschiedener Ortskirchen bestehen können, auch wenn es fraglich ist, ob das den 
Kanones vollkommen entspricht. Die kanonisch notwendige territoriale Verteilung 
beschränkt sich in den „Diaspora“ oft auf ein Minimum. So führen die orthodoxen 
Bischöfe in der „Diaspora“, auch wenn sie in denselben Städten residieren, 
meistens zumindest verschiedene Titel. Beispiele für Städte der orthodoxen 
„Diaspora", in denen gleichzeitig mehrere orthodoxe Bischöfe ihren Sitz haben.

' Anmerkung der Reduktion: diese den russisehen Diptychen entsprechende Zählung beinhaltet 
die von Moskau 1970 in die Autokcphalie entlassene Orthodox Church of America, panorthodoxer 
Konsens besteht nur Uber 14 autokephale Kirchen.



sind etwa Paris oder Wien. Doch trägt etwa der Bischof der russisch-orthodoxen 
Kirche in Paris den Titel von Korsun (= Chersones)3.

83

IV. Das Problem kanonisch korrekter Jurisdiktionsverhältnisse in der Diaspora

Seil den 1920er Jahren stellt sich das Problem kanonisch korrekter 
Jurisdiktionsverhältnisse in der ..Diaspora“ in aller Schärfe. Eine ideale Lösung 
dieses Problems könnte in der Gründung neuer autokephaler oder autonomer 
Orlskirchcn in der ..Diaspora“ bestehen. Damit wären solche Territorien nicht 
mehr „Diasopra“ im kanonischen Sinn des Begriffes, auch wenn die „Diaspora" in 
kultureller und sozialer Hinsicht weiterhin „Diaspora“ bleibt. Voraussetzung dafür 
wäre, dass die Gemeinden und Eparchien reifen und auch eine hinreichend große 
Anzahl von Bischöfen zur Verfügung steht (was heutzutage kein besonderes 
Problem darstellen sollte).

Es gibt aber einen wichtigen Faktor, der gegen einer solche Lösung des 
Problems der „Diaspora" steht, nämlich das Streben der orthodoxen Emigranten, 
ihre Verbindung mit der Heimat auch auf der Ebene der kirchlichen Jurisdiktion 
zu bewahren. Gerade dieser kulturelle und emotionale Komplex widerspricht der 
Gründung von multinationalen Ortskirchen in der „Diaspora“. Die nostalgischen 
Gefühle der Emigranten dürfen von der kirchlichen Hierarchie weder 
vernachlässigt noch diskriminiert werden. Im Zusammenhang damit heißt es im 
Einführungsartikel des Statuts der russisch-orthodoxen Kirche, dass deren 
Jurisdiktion auch außerhalb ihrer im Statut definierten kanonischen Grenzen 
besteht. Ihr unterstehen auch solche Orthodoxe, die freiwillig der russisch- 
orthodoxen Kirche angehören3. Es ist vollkommen klar, dass dieser Artikel nicht 

auf Griechenland, Bulgarien, Rumänien oder Serbien abstellt, sondern 
ausschließlich auf Länder der orthodoxen „Diaspora", weil auf den Territorien der 
benannten europäischen Länder sozusagen „Jurisdiktionsmonopole“ der 
entsprechenden Ortskirchen bestehen.

Wie schon erwähnt, bleibt das Problem die Aufteilung der Jurisdiktion in der 
Diaspora aus verschiedenen Gründen kompliziert. Sie ist umstritten und lässt 
immer wieder Zwistigkeiten zwischen den Ortskirchen entstehen. Beim Bemühen 
zur Lösung dieses ungeklärten Problems sollte man verschiedene Umstände und 
Bedingungen berücksichtigen. Von alters her wurde in der Kirche die Norm 
beachtet, dass die Ortskirchc, die ein neues heidnisches Volk, dessen Territorium 

zuvor keiner Ortskirche angehört hatte, konvertiert hatte oder aus der Häresie oder 
dem Schisma wieder zur Orthodoxie brachte, zur „Mutter" einer neugegründeten 
Kirche wird und damit das Jurisdiktionrecht über diese neue Kirche erwirbt. Sie 
erwirbt somit die Rechte als „kyriarchalc Kirche“. Allerdings sind die Begriffe 
•.Mutterkirche" und „kyriarchalc Kirche“ nicht einfach ident.

' Anmerkung der Redaktion: Xcpcovricsoc^Xspoov war eine in der byzantinischen Epoche 
wichtige Stadl in Tauris, ihre archäologischen Überreste befinden sich in einem Stadtteil von 
Sewastopol in der Krim.

Statut der Russischen Orthodoxen Kirche Art. I. 3.



84

I) können Tochterkirchen später einen autokcphalen Status bekommen, 
womit jegliches Abhängigkeitsverhältnis von der ehemals „kyriarchalen“ Kirche 
endet, obwohl die Kirchen doch für immer Tochterkirchen ihrer Mutterkirche 
hleiben. Dies entspricht dem Beziehungsgefüge zwischen der Russischen Kirche 
und den orthodoxen Balkankirchen einerseits und dem Konstantinopler Patriarchat 
andererseits.

2) gab es in der Geschichte auch den Fall, dass eine Tochterkirche mit 
autonomem Status ihre jurisdiktioneile Abhängigkeit änderte, so z. B. war und 
bleibt die autonome Kirche von Finnland Tochterkirche der Russischen Kirche, 
aber seit dem Jahre 1923 geriet sie unter die Jurisdiktion des Konstantinopler 
Patriarchats und im Jahre 1957 wurde dieser Status der Kirche von Finnland auch 
von der Hierarchie der Russischen Kirche anerkannt. Die Kirche von Jerusalem ist 
eigentlich für alle Kirchen auf der Welt Tür immer Mutterkirche, aber es gab eine 
Zeit (seit der Mitte des 2. Jahrhunderts bis zum 4. Jahrhundert), als sie in der 
Jurisdiktion der Kirchen von Kaisarea in Palästina und indirekt auch der Kirche 
von Antiocheia stand, bis sie - wohl erst im 4. Jahrhundert - autokephalen Status 
erlangte.

So beziehen sich die Begriffe „Mutterkirche" und „Tochterkirche“ auf die 
Geschichte, „kyriarchale Kirche" aber auf die kanonischen jurisdiktioncllen 
Beziehungen. Nichtsdestoweniger befindet sich eine sozusagen „neugeborene" 
Kirche am Anfang regelmäßig in der Jurisdiktion ihrer „Mutter".

Im Kanon 131 (171) von Karthago heißt es:

„Vor einigen Jahren wurde vom Gesamtkonzil dieser Kirche bestimmt, dass 
Kirchen, die vor Erlass des Gesetzes über die Donatisten katholisch 
geworden waren, zu jenen Kathedralen gehören sollen, deren Bischöfe sic 
überzeugten, sich der katholischen Einheit anzuschließen“.

Im Kanon 132 (181) von Karthago werden zwei leitende Grundsätze der 
Verletzung der Jurisdiktion genannt: die territoriale Nähe und der Willen des 
Kirchen Volkes.

„Darüber, wie katholische Bischöfe und jene, die vom Donatismus 
konvertiert sind. Eparchien vertreten sollen ... Wenn nur ein Bischofssitz 
besteht, so soll Priorität jenem Bischofssitz gehören, der näher liegt. Wenn 
beide Sitze gleich nahe liegen, dann gewinnt das konvertierte Volk das Recht 
der Wahl des Sitzes der Kathedrale".

Was die territoriale Nähe anbelangt, so ist aus dem 24 (17) Kanon von 
Karthago bekannt, dass der Primas von Numidicn seine Jurisdiktion über die 
Kirche von Mauretania Stifensis wegen ihrer Entfernung verloren hatte. Im



85

„Pedalion“ heißt es als Erläuterung zu diesem Kanon, dass dieses Prinzip 
ökumenische Gültigkeit habe.

Es ist allgemein bekannt, dass sich beim Thema der Jurisdiktion in der 
„Diaspora" die Positionen des Konstantinopler Patriarchats, welche auch von 
anderen griechischen Kirchen mitgetragen werden, und der anderen Kirchen, 
besonders der Russischen und der Rumänischen Kirche, unterscheiden. Das 
Konstantinopler Konzept wurde erstmals im Jahre 1922 ausformuliert, als 
Patriarch Meletios IV. die Doktrin überdas Jurisdiktionsmonopol Konstantinopels 
in der Diaspora verkündete.

Am 3t). Mai des Jahres 1931 sandle der damalige Patriarch von 
Konstantinopel. Photios II., dem serbischen Patriarchen Varnava eine Botschaft 

zum Thema der Jurisdiktion über die serbischen Eparchien außerhalb des 
südslawischen Staates, in derer meinte:

„Alle orthodoxen Kirchengemeinden und Kolonien, die sich in der Diaspora
und außerhalb der Grenzen der orthodoxen autokephalen Kirchen egal
welcher Nation befinden, sollen in den kirchlichen Angelegenheiten dem
Heiligem Stuhl (= Patriarchat von Konstantinopel) unterstehen“.

In diesem Satz wird die Position der Konstantinopler Patriarchen zum 
Problem der Jurisdiktion in der Diaspora in verdichteter Weise geäußert. 
Prinzipiell ist die Haltung des Konstantinopler Patriarchats ungeachtet der 
Bereitschaft zu pragmatischen oder kanonischen Kompromissen unverändert. Die 
Begründung dieser Position findet man im 28. Kanon von Chalkedon, in dem die 
Grenzen der Jurisdiktion des Bischofssitzes des Neuen Rom definiert werden. Mil 
diesem Kanon wurden dem Bischof von Konstantinopei drei Diözesen 
zugewiesen: die Diözesen von Thrakien, Pontus und Asien. Dadurch wurde 
Konstantinopel, dessen Zweitreihung in den Diptychen schon durch den 3. Kanon 
des 2. Ökumenischen Konzils von Konstantinopel gesichert war. auch mit den 
entsprechenden Territorien „versorgt“.

Im 28. Kanon von Chalkedon werden auch Bischöfe „in babaricis“ der oben 
genannten Diözesen (also Pontus, Asien und Thrakien) erwähnt, die wie die 
Metropoliten dieser drei Diözesen von der Kathedra der Heiligen Konstantinopler 
Kirche geweiht werden sollen.

Der Sinn dieser Stelle des Kanons ist klar: es geht um christliche Gemeinden 
mit ihren Bischöfen auf der Balkanhalbinsel (Thrakien) und im Kaukasus 
(Pontus), die sich zur Zeit des Konzils von Chalkedon außerhalb der Grenzen des 
Römischen Imperiums befanden. Die Diözese von Asien hatte keine Berührung 
mit den „Barbaren". Korrekt interpretiert, bezieht sich die Stelle des Kanons, in 
der „Eparchien von Barbaren" erwähnt werden, nicht auf die gesamte barbarische 
Well, sondern die Territorien, die unmittelbar hinter den Grenzen des Reiches in 
den benannten Abschnitten dieser Grenze liegen. Dieser Kanon kann also kaum 
die Ansprüche auf ein Jurisdiktionsmonopol in der Diaspora begründen.

Mit dem 28. Kanon sind inhaltlich zwei andere Kanones von Chalkedon 
verbunden, nämlich der 9. und der 17. Kanon, die sich mit Vorrechten des



86

Konstantinopler Throns im gerichtlichen Bereich befassen. Im 17. Kanon kann 
man lesen:

„Sollte jemand von seinem eigenen Metropoliten Unrecht erleiden, sucht er- 
wie gesagt - beim Exarchen des Verwaltungsgebiets oder beim Stuhl von 
Konstantinopel sein Recht“ .

Dieser wie auch der 9. Kanon werden häufig von den Apologeten der 
Konstantinopler Vorrechte in der Diaspora verwendet, darunter auch vom 
berühmten Kanonisten Metropolit Maxi mos von Sardes. Die korrekte Analyse des 
historischen Kontextes und des Inhaltes dieser Kanoncs führt jedoch zu einer 
einzig möglichen Schlussfolgerung: es handelt sich darin um die Kleriker und 
Bischöfe des Konstantinopler Kirchenbezirks (später: Konstantinopler
Patriarchats), der auf dem Konzil von Chalkedon durch die Unterstellung der drei 
oben erwähnten Diözesen (Asien, Pontus und Thrakien) unter den Konstantinopler 
Thron gerade konstituiert worden war. wobei auch Exarchen oder Erzbischöfe 
dieser Diözesen ihre Jurisdiktion über die untergeordneten Metropoliten nicht 
sofort verloren haben. Daher wird eine Alternative vorgeschlagen: entweder an die 
Exarchen eines Verwaltungsgebietens (Diözese) oder an den Thron von 
Konstantinopel zu appellieren. Joannes Zonaras schrieb in seinem Kommentar 
zum 17. Kanon ganz deutlich:

„Nicht Uber alle Metropoliten wird der Konstantinopler Patriarch als Richter 
gestellt, sondern nur über den ihm untergeordneten Metropoliten“.

Die kanonische Logik erlaubt es also nicht, einen Anspruch Konstantinopels 
auf die Oherhoheit und ein Jurisdiktionsmonopol in der „Diaspora" anzunehmen. 
Es bleibt Faktum, wenn auch ein kanonisch nicht völlig „normales“ Faktum, dass 
sich in der „Diaspora“ verschiedene Jurisdiktionen überlappen, bis zu äußersten 
Extremen, dass es in einer Stadt mehrere Bischöfe gibt, manchmal sogar Bischöfe 
mit denselben Titeln.

Entsprechende Eparchien in der Diaspora, über die die Russische Orthodoxe 
Kirche heute Jurisdiktion hat. sind, wie bereits erwähnt, jene von Korsun (Paris). 
Surosch'1 (London), Berlin. Wien. Brüssel, Haag (mit vakantem Bischofssitz) und 

Buenos-Aires (eigentlich für das russisch-orthodoxe Lateinamerika). Parallel 
besteht in der „Diaspora“ - in Westeuropa. Amerika und Australien - auch die 
Russische Auslandskirche, die heule den Status einer selbstverwalteten Kirche des 
Moskauer Patriarchats hat. Die anderen aulokephalen Ortskirchen haben auf 
denselben Territorien außerhalb ihrer kanonischen Territorien ihre parallele 
Jurisdiktion.

Deutsche Übersetzung nach J. WOHLMUTH. Conciliorunt Oecumenicorum Dcctreta / 
Dekrete der ökumenischen Konzilien. Bd. I: Konzilien des ersten Jahrtausends. Paderborn : 1998,451.

“ Anmerkung der Redaktion: ein alter Ort in der Krim; ksl. Suroz. gr. (byz.) louyöaia. heute 

Sudak.



87

Besonders kompliziert ist aus kanonischer Sicht die Situation in 
Nordamerika. Im historischen, kulturellen und soziologischen Sinn des Wortes 
„Diaspora“ ist dieser Kontinent für die orthodoxe Kirche „Diaspora“, obwohl man 
sagen kann, dass dieser Kontinent auch für andere Konfessionen (mit Ausnahme 
der Sekten) eine „Diaspora“ darstellt. Keine Konfession bildet in den Vereinigten 
Staaten die Mehrheit der Bevölkerung, vielleicht die protestantischen Kirchen und 
sog. „Sekten“ zusammen gerechnet.

Aber es ist auch wichtig, dass seil 1970 die autokephale Kirche von Amerika 
existiert, die ihr eigenes kanonisches Territorium besitzen sollte. Diese 
Autokephalie wird aber, wie allgemein bekannt, nicht von allen autokephalen 
Kirchen anerkannt und tatsächlich gibt es in Amerika mehrere Jurisdiktionen, die 
dabei untereinander normale oder quasi-normale eucharistische Koinonia haben. 
Diese vom kanonischen Standpunkt aus gesehen besonders komplizierte Situation 
würde eine eigene Untersuchung erfordern.

Das Problem der „Diaspora" ist auf die Agenda des künftigen Panorthodoxen 
Konzils aufgenommen worden. Es stellt wohl das heikelste Thema des künftigen 
Konzils dar. Doch lässt sich in den letzten Jahren erfreulicher Weise im 
Zusammenhang mit diesem Problem ein gewisser Fortschritt beobachten, insofern 
sich die Kirchenleitungen auf gemeinsame Beschlüsse verständigt haben. 2009 hat 
die IV. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in Chambesy den Beschluss 
gefasst, als eine Art „Übergangslösung“ orthodoxe Bischofskonferenzen in 
verschiedenen Ländern und Regionen zu gründen. Es war ein Kompromiss: 
einerseits bewahren die bislang zuständigen autokephalen Kirchen die Jurisdiktion 
über ihre Eparchicn in der „Diaspora". Andererseits aber soll der Bischof des 
Konstantinopler Patriarchats, der in dem entsprechenden Territorium residiert, ex 
officio als Vorsitzender dieser Konferenz anerkannt werden und im Falle seiner 
Abwesenheit der gemäß den Diptychen nächstgereihte Bischof.

Als Beispiel für eine im Jahr 2010 erfolgte erfolgreiche Umsetzung dieses 
Beschlusses kann man die Orthodoxe Bischofskonferenz in Deutschland (OBKD) 
nennen, die auf Basis der bereits im Jahre 1994 gegründeten Kommission der 
Orthodoxen Kirchen in Deutschland (KOKiD) entstand.

Die aktuelle Aufgabe für eine Orthodoxe Bischofskonfercnz besteht darin, 
Reglements und Vorgehensweisen zu suchen, die den prinzipiellen Positionen von 
allen Teilnehmern nicht widersprechen, wiewohl diese in etlichen Fragen 
grundverschiedene kanonische Auffassungen vertreten. Es handelt sich also um 
eine schwierige, aber in Hinblick auf das wichtigste Ziel - die pastorale Lage der 
Christen in der „Diaspora“, die häufig vor schwierigen Problemen des 
Alltagslebens stehen - hoffentlich doch zu lösende Aufgabe. Die Konkurrenz der 
orthodoxen Kleriker verschiedener Jurisdiktionen kann als ein Skandal verstanden 
werden, jedenfalls seitens der Neophyten.

Beim Aufbau bischöflicher Kooperation zwischen den Vertretern 
verschiedener Ortskirchen in der „Diaspora" ist es wichtig, einerseits den Glauben



88

an die eine, heilige, kalholische Kirche, in der es „nicht mehr Juden. Heiden, ... 
männliches und weibliches Geschlecht“ (vgl. Galater 3, 28) gibt, andererseits aber 
auch jene Realität zu berücksichtigen, in der Christen doch ihr Geschlecht, ihren 
bürgerlichen und sozialen Status, ihre ethnische, sprachliche und kulturelle 
Identität bewahren. Faktum ist, dass Menschen im Ausland, in der „Diaspora“, wo 
sie der realen Gefahr ausgesetzt sind, diese Identität zu verlieren, beginnen, sie 
besonders hoch zu schätzen. Das ist sicherlich eine ontologisch niedrigere Realität 
als die Zugehörigkeit zu der einen, heiligen, katholischen und apostolischen 
Kirche. Aber diese Besonderheit der Psychologie des Emigranten sollte bei der 
pastoralen Sorge der Bischöfe und Priester dennoch nicht bei Seite geschoben und 
ignoriert werden, wobei es zugleich notwendig bleibt, alle Christen an die 
ökumenische Dimension der Kirche Christi zu erinnern.



LA DIASPORE ORTHODOXE 
UNE PERSPECTIVE ROUMAINE

89

Radu P r e d a, Cluj-Napoca

En effet: la question de Ia diaspora orthodoxe est le signe visible d'une erise 
majeure. Comme on a dejä souligne ici, surtoul par le Metropolitc Jean de 
Pergame, la Situation actuelle de ce qu'on a coutumc d’appeler la diaspora 
orthodoxe (pour simplifier, nous parlerons dans la suite de notre texte de la 
diaspora tout court) rellete la crise. l impasse de notre ecclesiologie, l'impuissance 
d’harmoniser la dimension nationale avcc la dimension universelle de l’Eglise et 
la carte territoriale avec la mission extraterritoriale.

Mon Intervention vise la perspective de l’experience de l’Eglise Orthodoxe 
de Roumanie. Nota bene: il s'agit de /'ltgli.se Orthodoxe de Roumanie, pas de 
l’Eglise Orthodoxe Roumaine! II s’agit d'une experience avec plusieurs 
particularites, dont certaines sont specifiques et d’autres partagces avec les autrcs 
pays ex-communistes ayanl une majorite orthodoxe. Je voudrais passer cn rcvue 
precisement ces particularites. Je vais parcourir trois etapes. La premiere est licc a 
la clarification de ce qui caracterise la diaspora en partant de l'histoire recente du 
totalitarisme. La deuxieme sc rapporte ;i la Situation paradoxale de la republique 
de Moldavie, oh il y a deux Eglises Orthodoxes reconnues comme canoniques par 
deux Eglises-Meres. Enfin, la troisiemc etape est dediee au recent appel du 
Synode de Bucarest adresse aux roumains orthodoxes qui vivent ä l’elranger. Ä 
cause du temps je vais insister davantage sur le document synodal du mois de 
fevrier 2010.

/. Untre l'exil et la diaspora: l'importance d'une lecture socio-theologique

La caracteristique des pays majoritairement orthodoxes qui ont vccu pendanl 
plusieurs decennies sous des regimes communistes reside, entre aulres, dans le fait 
qu'est apparu tout au long de cette periode. un vrai exil politique, dcvenu 
rapidement un exil religieux, transforme seulement partiellemcnl, apres la chute du 
mur de Berlin, dans ce qu'on appelle la diaspora. Autrement dit. toute approche 
ecclesiologique et pastorale du probleme de la diaspora orthodoxe devrail tenir 
compte de ce qui caracterise ces realites au niveau inter-orthodoxe ou ä l'interieur 
d’une seule Orthodoxie nationale. Le conflit a longue duree et les preparatifs de 

reunification entre l'Eglise Orthodoxe de Russie et l'Eglise des Russes de 
l'etranger (ou des Russes blaues), surtout de l’Amerique, sont illustratifs du 
melange des Elements theologiques et non-theologiqucs dans le passe eloigne et 
recent de l'Orthodoxie. Par exemple, tout aussi significative serait dans cette 
perspective l'histoire de l'Eglise orthodoxe roumaine de Paris (rue Jean de 
Beauvais), qui a appartenu successivemenl ä plusieurs juridictions canoniques. La 
crise de cette communaute s'est aggravee, paradoxalement. apres la chute du 

communisme, c'est-a-dire apres la disparition de Pargument social et politique



90

(l'exil anti-communistc) et le retour ä la normalile. pour ainsi dire. On u eu besoin 
de deux deccnnies d’activitc pastorale patiente, qui evilc de brusquer les plus äges, 
jusqu’au retablissement de la relation de la paroisse avec le Patriarcat de Bucarcst 
et I’Integration de cette communaute dans la Metropolie roumaine de 1‘Hurope 
Occidentale. Mais ce n'esl pas, malheureusemenl, le cas de la communaute de 
Nice, ou il ne s’agit pas seulcment de la revendication de la pari de deux 
juridictions canoniqucs, respectivement russe et constantinopolilaine, mais aussi 
de l’Etat russe (dans sa qualite d’heritier de 1’Empire tsariste).

Ces situations, auxquelles on pourrait ajouter encore d'autres, illustrent ä 
mon avis l’importance d'une lecture socio-theologique des differentes situations. 
Fixes sur des principes, memc correctes, on risque d’ignorer la dimension 
humaine, d'humilier inutilement les croyants. En fait, si on observe d’une maniere 
critique et autocritique la maniere dont on «instrumentalise» les argumenls 
canoniques dans los rapports entre les Eglises Orthodoxes sceurs ou entre les 
autorites episcopales et les paroisses, on pourrait constater que le plus souvent le 
droit canon est invoque soit pour justifier un abus, en le legitimant, soit pour 
empecher le debat ouvert sur les aspects courants de la vie ecclesiale. L'appel aux 
canons n’est pas fait dans leur esprit mais seulement a la lettre. Mais les canons ne 
sont pas des buls en soi et ils ne representent pas des affirmations dogmatiques de 
l'Eglise, et c’est la raison pour laquellc ne pas mettre toujours en correlation leur 
esprit avec leur lettre, le passe historique de leur formulation et le present de leur 
application (ou ignorance), c’est-a-dire ne pas etrc ouvert ä une hermdneutique 
nuancee, tout qn empeche finalement l'utilisation constructive de la tradition 
canoniquc. Voilä pourquoi. j'insiste sur le besoin d'un encadrement plus large du 
phenomenc de la diaspora.

II. Entre Mosetnt et Buearest: Im paradoxe de «I'et langer» proche

La Situation ecclesiale de la Republique de Moldavie est un miroir du 
dilemme politique dans lequel sc trouve ce pays depuis deux deccnnies. Du point 
de vue ecclesiologiquc. les manicres de l'abordcr sont tres differentes, meine 
contradictoires. D'une part les orthodoxes de Moldavie sont pour Bucarcst une 
Sorte de «diaspora» ou un proche «etranger», pendant que pour Moscou ils font 
partie du dejä celebre «territoire canonique russe».

Le Statut de l'Eglise Orthodoxe de Roumanie (2008) compte la «Metropolie 
de Bessarabie, structurc autonome qui vit au rythme du vieil Calendricr et 
Exarchat des Territoires (en roumain: Plaiuri)», parmi ses structures vouees ä la 
pastorale des Roumains de la diaspora. Les aulres structures sont les suivantes: la 
Metropolie Orthodoxe Roumaine de l’Europe Occidentale et Meridionale, la 
Metropolie Orthodoxe d'Allemagne, de l'Europe Centrale et Septcntrionale, 
l'Archeveche Orthodoxe Roumain des deux Ameriques, la Diocese Orthodoxe 
Roumaine de l’Australie et de la Nouvelle Zelande . II est egalement signillcatif

1 Palriarhia Romailä. Slalutul pentm organi/arca si tuncfionarca Bisericii Oruxloxc Romane, 
Bucurcsti 2<M)8. pp. 16-17.



91

que les Roumains de Serbie ei de llongrie sont organises sous la juridiction de 
deux diocescs - l'Eveche Dacia Felix, avec son siege ä Varset, et l’Eveche 

Orthodoxe Romain de Hongrie, avec son siege ä Gyula - qui font parlie de la 
Metropolie de Banat. Autrement dit. au-delü de la difference de rang et de position 
canonique (cveche, archeveche et metropolie), la Melropolie de Bessarahie est en 
quelque sorte unique dans la struclure du Patriarcat roumain: c'est la seule 
strueture de type diaspora dans un pays qui a appartenu. pendant plusieurs 
periodes de Phistoire, au territoire de la Roumanie. Cette unicitc est en gründe 
Partie la cause du probleme cree au moment oü on cherche une solution pour 
l'encadrement canonique definitif de cette entite dans l'ordre plus large de 
rOrthodoxie mondiale. Ä long (erme, on n'exclut pas la reprise de la question en 

termes d'autoccphalie. probablement la seule solution pour l'issue de la Situation 
bizarre d’un Etat avec deux Eglises Orthodoxes considcrees toutes les deux 
comme canoniques. I.a coexistence de la Metropolie de Bessarahie (dependante de 
Bucaresl) et de la Metropolie de Moldavie (dependante de Moscou) produit 
paradoxalemenl une Situation de diaspora dans un territoire oü l’Orthodoxie a ete 
presente depuis des siecles, sans interruption.

Dans le Statut de l'Eglise Orthodoxe de Russic, approuve pendant la reunion 
de 13-16 August 2000 du Synode des eveques, le Patriarcat de Moscou se presente 
en ees termes:

(Dispositions generales] Art. I. «L'Eglise Orthodoxe Russe est une Eglise 

locale autocephalc multinationale (Pycctaot I Ipanocaamias HepKOBb 
HB.nsieiea MHoronamtonajibiioü FloMecritOH AuTOKC(]nuii,uofi UepKOBbio) en 
unite de doctrine et de priere et en communion canonique (Mo.'iimieiino- 
KaHoiiii'iecKOM obmeHHiO avec les autres Eglises Orthodoxes locales f...|».

|Dispositions generales| Art. 3. «La juridiction de l'Eglise Orthodoxe Russe 
inclut les personnes de confession orthodoxe qui vivent sur le territoire 
canonique de l'Eglise Orthodoxe Russe (Kauoint'iecKOH ieppnropun 
PyccKoii I Ipaaoeaamioii HepKBii) de Russie. Ukraine. Bielorussie, Moldavie, 
Azerbaidjan, Kazakhstan, Kirghizie, Lellonie, Lituanie. Tadjikistan, 
Turkmenistan, Ouzbekistan et Estonie, et aussi les chrötiens orthodoxes qui 
vivent en d'autres pays et qui s'attachent volontairement ä cette juridiction»2.

En argumentanl de la sorte la legitimite du «territoire canonique russe», 
l'Eglise Orthodoxe de Russie renonce au principe de la territorialite. pratique et 
formule par l'Orthodoxie mondiale des les prentiers siecles chretiens, pour le 

remplacer avec le principe, connu lui aussi depuis longtemps. du cniiix regio eins 
religio. On retrouve la formule de la struclure multinationale - citee aussi, de 
nianiere significative, par la Declaration du Synode de l'Eglise Orthodoxe de 
Moldavie de 29 Octobre 2007 - dans le preambule de la Constitution de la

Voire le lexie integrale, en russe et en anglais. du Statut de 2000 sur la page oflicielle du 
Palri areal de Moscou: www.mospat.ru (consullee le I Mai 2008).

http://www.mospat.ru


92

Feddration Russe, qui elablit, dans le premier arlicle. une assimilation enlrc 
«Federation Russe» et «la Russie». La Russie devieni ainsi le terme totalisant et 
englobanl pour lous les autres pays/republiques plus pelits, de meine que «l’Eglise 
Orthodoxe Russe» est le syntagmc totalisant et englobant des Orthodoxies locales 
d'entre Carelie et Vladivostok, mais aussi d’Ukraine, Bielorussie, Moldavie. 
Azerbaidjan, Kazakhstan, Kirghizie, Lettonie, Lituanie, Tadjikistan, 
Turkmenistan. Ouzbekistan et Eslonie. Pendant que la Federation Russe a des 
frontieres claires. elargies par un Systeme de traites de Cooperation economique et 
militaire avec des Etats qui ne font pas partie d'elle, le territoire canonique de 
l'Orthodoxic Russe est beaucoup plus large. Dans des termes qui ne sont pas du 
lout ecclesiologiques, on pourrail dire que le « territoire canonique russe » est 
forme par (presque) tous les pays ä travers lesquels ont passd autrefois les arniees 
tsarisles et les tanks sovidtiques.

III. F.nire t'Eglise-mere et VOrthodoxie locale: L'Appel de fevrier 2010

Comme on sait deja, le Synode de Bucarest a publid le II fevrier 2010 un 
«Appel a l'unitd et la dignite roumaine»’. Le texte est mis des le ddbut sous le 

signe de l’anniversaire des 125 ans d’autocephalie de l’Eglise Orthodoxe de 
Roumanie:

«Au ddbut de l’annec 2010. proclamee par le Saint Synode Annde solenneile 
[?] du Credo Orthodoxe et de I'Autocephalie roumaine dans le Patriarcat 
roumain, dans le contexte du I25emc anniversaire d’autocephalie de l'Eglise 
roumaine et du 85eme anniversaire d'ascension au rang de Patriarcat, les 
hierarchies du Saint Synode adressent un appel d’äme vers tous les clerges et 
les laics orthodoxes roumains de l’ctrangerqui se trouvent, sans benediction, 
en d’autres Egliscs Orthodoxes Sa-urs ou en structures cccldsiastiques anti- 
canoniques. de revenir ä la communion directe avec l’Eglise Mere, dans la 
juridiction canonique du Saint Synode de l'Eglise Orthodoxe Roumaine».

Ce qui surprend des le debut. c'est la maniere simpliste d'aborder la question 
compliquee de la diaspora et le ton agressif ä l’egard de ceux qui sont, «sans 
benediction», en d'autres Eglises Orthodoxes, indifferemment s'il s’agit d'Eglises 
sicurs ou d’Eglises ayant un Statut canonique incertain: ils sont pratiquement 
sommes ä entrer dans la legalite. Le manque de distinction entre communautes 
canoniques et d'autres qui ne sont pas canoniques est discutable. Par exemple, etre 
dans une Eglise schismatique, comme celle des adeptes du vieux calendrier, 
representerait pour nolre Synode la meine chose que la frequenlalion de n'importe 
quelle paroisse orthodoxe non-roumaine, mais canonique. On souhaiterait plus de

1 Voirc lc texle sur la pagc offlcidlc de l'Agcnce de Presse du Palriaa-al de Bucarcsl. Basilica, 
hllpy/www.hasilica.ro/ro/stiri din_tara/apcl_la_unilatc_si_demnitatc_romancasea.hlnil teonsultee le 3 
Mai 2010). Pour le texte de la Iraduclion olTicielle en franijais, voire: wvvvv.palriarhia.ni/_upload/ 
documcntc/1266584126093895366 l.pdt teonsultee le / xepteinhre 201 /).

http://www.hasilica.ro/ro/stiri


93

precaution pastorale, au moins pour des raisons pratiques: il n'y a pas partout oü 
vivenl des roumains des paroisses de l’Eglise-mere de Bucarest. D'autrc part, si on 
pense aux Kusses partis apres 1917 de la Russic bolchevique et organises dans 
l'Exarchat mentionne anterieurement. qui se trouvent ä present sous la juridietion 
du Patriarcat Gxumenique malgre les invitations insistantes «d'union» venucs de 
la part de Moscou. ctre «sans benediction» voudrait dire. dans plusieurs cas, 
s’enfuir de son propre pays. avant la chutc du eommunismc, «contre son gre». Kn 
d'autres termes, les auteurs du texte de Fevrier 2010 ne font pas la distinction 
elementaire entre l'exil et la diaspora, c’est-ä-dire ils ne tiennent pas compte des 
conditions dans lesquels sont nees certaines paroisses et ils aneantissent de cette 
maniere la lulle anticommuniste de plusieurs generations de deracines. On 
attendrait d'un lei document emis par le Synode, un Organe eminemment pastoral 
et non seulement adminislratif-decisionnel, qu’il tienne compte de la complexitc 
biographique des destins des Roumains arrives partout dans le monde avant la 
chute du eommunismc. I.’ignorance de ces aspects, qui ne sont pas du tout 
mineurs ou secondaires, font la preuve de l'esprit de domination des auteurs du 
texte, et en Pin de compte leur insensibilite pastorale lorsqu'ils s'adressent sans 
distinction ä ceux qui ont etc ou pourraient etre leurs fils spiriluels. S'il est vrai 
que le ton fait la musique, l’Appel synodal est faux de la premiere jusqu'ä la 
derniere note.

L'appel continue par la clarification des fondements qui se trouvent a la base 
de l'appel de l’Eglise-müre adressee a ceux «sans benediction», un groupe de 
destinataires indistincls, reparables seulement par une «delicience» commune:

«La realisation de ce but represente l'accomplisscment des dispositions du 
Statut pour l'organisation et le fonctionnemenl de l'Eglise Orthodoxe 
Roumaine qui mentionne le fait que celle-ci est l'Eglise du peuplc roumain et 
eile comprcnd les chretiens orthodoxes du pays mais aussi les chretiens 
orthodoxes romains de l'etranger (arl. 5) et l'organisation canonique et 
pastorale de ceux-ci est assure par le Saint Synode de l'Eglise Orthodoxe 
Roumaine.

Ce principe est en concordance totale avec la decision de la Conference 
Presynodale Panorthodoxe de Chambcsy, Suisse (6-13 juin 2009) qui 
mentionne que chaque Eglise autocephale a le droit de paitre sa propre 
diaspora.

Les dispositions statutaires mentionnees expriment le devoir de l'Eglise 
Orthodoxe Roumaine et se fondent sur le canon 16 du Synode (Ecumenique 
de 325 qui affirme le principe conformemcnt auquel ce n'est pas permis pour 
une diocese de recevoir dans sa juridietion des clcrges et des croyants 
orthodoxes, sans la benediction du diocese auquel ils appartiennent».

L'invocation du Statut de l’Eglise Orthodoxe Roumaine, qui est ä son tour un 
Produit problcmalique du point de vue ecclesiologique et dans la perspective de sa



94

propre tradition locale (voire seulemenl l'evacuation du laicai des plus importantes 
prises des decisions ou la «papalisation» de la fonction patriarcale), n'est pas 
convaincante. Declarer ensuitc que les articles siatutaires sont en concordance 
avec la decision de la Conference Presynodale de Juin 2009 est la preuve d'une 
exegese tendancieuse du momenl oü on ne precise pas le fait que la decision en 
cause a un caractere provisoire, fonde sur l'application de l’oikonomia ou 
l’exception ä la regle. Le dernicr mot sur ce sujet sera dit seulement par le Grand 
et Saint Synode l’anorthodoxe. L'exegese deformee des l'ondements continue par 
la paraphrase du canon 16 de Nicee 1. Mais le canon en cause ne prevoit rien a 
l'egard des laics («croyants orthodoxes»), mais il sc relere exclusivement aux 
clercs, y compris ceux de rang inferieur I.es auteurs du document de Bucarest 
commettent une grassiere laute d'interpretation, impossible ä negliger et 
impardonnable par l'eventuelle refercnce ä l'esprii du canon. c’esl-ä-dire ä son 
chatnp semanlique plus large, aux analogies qu'on pourrait etablir. La raison pour 
laquelle nous considerons cettc interpretalion comme erronee, reside dans le fait 
que le canon precedent, 15 Nicee I. interdit explicitement le transfert des clercs 
(eveques, pretres et diacres) d'une ville dans l’autre, pendant que le canon 16 
renl'orce ce dispositif, en y incluant le clerge inferieur. alln que le clerge dans sa 
totalite. du plus haut au plus bas. soit attentif ä la norme instituee. Or. si. dans 
l'interpretation et la pratique du IS0"'1 canon. on applique une exegese souple - le 
transfert d'un endroit (diocese ou paroisse) ä l'autre est dejä la regle pas seulement 
che/, nous, en Roumanie -. alors eomment pourrait-on accepter l'interpretation du 
canon qui suit. direclemcnt lie au precedent par Pinclusion abusive de dispositions 
inexistantes? Aulrement-dil, techniquement, quelle est la mesure utilisee par notre 
Synode dans l'interpretation des canons? S'agit-il de la meine mesure qui a fait 
possible l'introduction furtive dans le nouvel Statut des Privileges patriarcaux lies 
au londement des stavropegies? Ou de la mesure sclon laquelle on a juge le cas du 
metropolite Nicolas (Corncanu) et de l'eveque Sophronic (Drincec)? Ou, enfin, de 
la mesure qui interdit, sans nuances anthropologiques et pastorales, aux pretres 
divorces ä cause d'une autre raison que la leur personnellement, l'cxercice de leur 
aclivite dans la paroisse. Concretement lie au 16C""' de Nicee I ainsi faussement 
inlerprete. si en eilet les clercs on! besoin de ce qu’on appclle la carte canonique 
(comme le «celebret» dans l'Eglise catholique, l’attestation qui garantil que le

1 Voire l'originul gree dans l’edilion critiquc des canons, G. AI.BlilUilGO J. WOIII.MUTH, 
Dekreie der Ökumenischen Kon/.ilien, Band I. Kon/.ilicn des ersten Jahrtausends vom Kon/il von 

Ni/äa (325) bis /um vierten Kon/.il von Konstantinopol (K69/70), Paderborn 1998, p. 13. La traduclion 
roumaine dans I. N. FLOCA, Canoanele Bisericii Ortoiloxe. Note !}i comcntarii. f.e.. f.l„ 1992. pp. 58- 
59. Panni les eomntcnlaires modernes avec autoritd. voire par cxcmple P. L'HUILLIER. Dreptul 
biscrieesc la sinoadele ecumcnicc I-IV, trad. A. Stan. Rucurc$ii 2(HK). pp, 124-126. Ie canon 16 de 
Nicee I est le suivant: «|De ceux qui ne restent pas dans les figlises pour lesquelles ils onl 6tc promusl 
Ceux qui. preshytres ou diacres ou tous ceux qui prennent rang dans le clerge, ont eu l’audace de 
s'cloigncr de leur Eglixe. sans avoir les ycux fixds ni sur la erahne de Dien ni sur les saints canons. ne 
doivent en aucun cas ehre regus dans une autre liglisc. On doit les invitcr Ircs fermemenl a retourner 
dans leur diocese. et. s'ils restaienl. on devrait les priver de coinmunion. Si quclqu'un avait l'audace de 
voler pour ainsi dire un cundidat qui appartient ä un autre eveque pour l'ordonner. sans l'autorisation 
de revcque qui le complait dans son clerge dans sa propre F-glixc, cettc ordination n'a pas de valcur.»



95

prctrc esi canoniquement en regle et qu'il peut cdlebrer validement la Divine 
Liturgie), les simples fideles devraient peut-etre disposer de camets de membres 
annuellement vises par Bucarest? D'oii provient cet esprit bureaucratique, en 
totale mcfiance par rapport a la liberte de conscience de chacun? Une possible 
reponse esi Offerte par le paragraphe suivant:

«En ce sens. on rappelle le fait que le processus de retour du clerge et des 
croyants orthodoxes de differentes nationales aux Eglises Meres (par 
exemple le Patriarcat Russe et le Patriarcat Serbe) a deja commence il y a 
quelque lemps et a monlre le lail que, par corcsponsabilite et solidarite 
cthnique orthodoxe, on peut surmonter des ruplures historiques 
conjecturelles motivees dans le passe par des criteres politiques».

Si nous avons bien compris, la demarche de notre Synode vise ä mettre de 
l’ordre dans la diaspora roumaine. d’apres un modele russe surtoul, mais aussi 
Serbe. Cependant. les relations du Patriarcat Russe avec sa diaspora ne sont pas 
toujours et partout ä prendre commc exemple. Au contrairc. En tenant compte du 
fait que la meine Strategie d'imposer l'aulorile a tout prix et avec tous les moyens 
est appliquec par Moscou en Bcssarabie et aux pays baltiques, pourrait-on soutenir 
sercinemeni qu’il s'agit de notre modele? En plus, les bouleversemenls 
historiques, survenus malheureusement pendant le communisme du XXeme siede, 
ne sont pas molives exclusivement par des raisons politiques, commc si la rupture 
de PEglise-mere serait le caprice de quelques roumains orthodoxes superficiels, 
maTtriscs par des passions partisanes, mais ils ont eu une dimension morale et 
ethique. Plus directement, l’infiltration du Service d'Information «Securitate» (la 
Police politique du regime de Ceausescu) parmi le clerge de la diaspora a ete une 
des raisons pour la Separation du Patriarcat de Bucarest de plusieurs de ses 
paroisses anciennes ou de l'apparition d'autres. nouvelles. alternatives, placees 
sous d’autres juridictions. Evidemment, autour de ces figures clericales de la 
diaspora, on a tissu tout sorte d'histoires. Mais ce qui est sür: notre Eglisc n'a fait 
aucun gestc pour retablir la confiance humainc et morale des exiles par la retraite 
de ses clcrcs compromis. II y avait seulement des cas isoles, en Australie et au 
Canada, resolus davantage sous la pression des communautes que sur l’iniliative 
de l’Eglise. Dans ce conlexte, apparcmment ouhlie, l'appel du Patriarcat ne peut 

pas etre re^u avec bienvcillance par ceux qui ont une conscience chretienne et 
hislorique, au-dclä de celle politique. Deux decennies apres la chute du 

communisme, traiter ses effets avec mcfiance, red ui re les dissensions entre les 
Roumains au niveau politique, constitue un affront. En fait, si on tient compte de 
la divergence entre le manque de approche publique du moment qui aurait pu 

marquer les deux decennies de reconqucte de la liberte et l'abondance des 
nianifestations d'autocelebrations ecclesiales. on comprend peut-etre mieux 
pourquoi les auteurs du document synodal n'avaient pas les ressources interieures 
Pour traiter delicatement un tel chapitre, si complexe. comme celui de l’exil 
foumain devenu apres 1989 seulement de maniere partiale une diaspora (du point 
de vue ecclesial). II scmble que le document n’ignore aucun moyen de blesser



96

ceux qui vivent ä l'etranger. 1! atteint le sommet rhetorique au moment oü on 
affirme:

«Aujourd'hui, 20 ans apres la chute du rcgime communiste dans l’Hurope de 
l’Est, quand la Roumanie est membre de l’UE et de l’OTAN et dans les 
conditions dans lesquelles l’Eglise Orthodoxe Roumaine developpe une 
activite sans precedent en dehors de ses frontieres ä travers l'organisation et 
la Constitution des dioccses dans le monde entier, on considere qu’il n'y a 
plus de raison pour rejeter l’appel du Saint Synode de l'Eglise Orthodoxe 
Roumaine ä l’unile et ä la communion orthodoxe roumaine.

On est convaincu que cette attitude de renaissance et de reconciliation va 

consolider et intensilier l'oeuvre pastorale-missionnaire, socio- philanthropique 

ct cullurelle-educationnelle de l'Eglise Orthodoxe Roumaine.

On regrette le fait que. pour de multiples raisons, quelques-uns de nos Ire res 
roumains ont opte pour d'autres juridiclions orthodoxes pendant le 

communisme, mais ce qui etail pardonnahle a cette epoque-lä, est devenu 
impardonnable et regrettable de nos jours, car cela signilie la division des 
Roumains jusqu’ä la rupture ecclesiastique».

Reformulons pour voir si on a bien compris: le fait que la Roumanie est 
membre de l'UE et de l’OTAN devrait etre considere comme süffisant pour 
dissiper loule reserve de nature ethique ou morale, en liberant les pauvres 
roumains orthodoxes qui souffrent de complexes canoniques; l'eventuelle union 
avec le Patriarcat aurait en ce cas le caractere d'unc therapie. Dans la logique des 
auteurs du document, la vic en exil a ete «pardonnable», mais maintenant eile 
serait «injustifiable», meme «regrettable». Mais regrettable ne pourrait etre que 
cette mise en page desastrcuse, dans un style difficile ä imaginer pour un texte qui 
sc veut altractif. En minimalisanl des le debul et jusqu'ä la fin les soulTrances de 
ceux partis avant 1989 «sans benediction», en misant, sans l'avouer, sur le fait que 
leur nombre serait meine plus rcduil que celui des Roumains partis apres 1989, 
animes avant toul par des raisons economiques et auxquels le Patriarcat est 
redevable pour l’opportunite d'instituer hütivement tonte Sorte de dioccses 
extraterritoriales par mefiance a l’egard des nortnes canoniques, 1‘Appel ne peul 
pas etre re^u favorablcment. Pour accomplir la demonstration, apres la 
deformation du canon de reference et la citation d'une decision panorthodoxe 
provisoire, les auteurs du texte lonl une acrobatie llnale et transforment l'UE et 
I'OTAN en criteres ecclesiologiques.

L’aspect ecclesiologique fondamental que PAppel evite completemenl est 
celui qui se fondc sur le desir de plusieurs Roumains, ä cöte d’autres orthodoxes 
d’origines ethiques differentes, d’avoir dans la diaspora une coherence canoniquc 
de base par l’articulation d’une Orthodoxie locale. C’esl. en fait, le sens inallere de 
la decision citee de Juin 2009. de Chambesy, decision qui vise ä ne pas ethniciser



97

davantage la diaspora, mais ä l’aider ä s'organiscr sous la forme de Conferences 
locales des eveques orthodoxes canoniques. comme c'est le cas aux Etats-Unis ou 
en France. La transformation, le 27 Fevrier 2010, de la Commission des Eglises 
Orthodoxes d'Allcmagne en Conference des Eveques Orthodoxes d'Allemagne est 
la preuve du vrai sens de la dccision presy nodale. Ce n'est pas seulement une 
difference au niveau des mots\ Le terme Conference vise l'accentuation de la 

collaboration et surtout I’inlerddpendanee des differentes juridictions ethniques 
dans un memc endroil. C’est la raison pour laquelle on a rcnonce au syntagme 
«Eglises Orthodoxes», en faveur d'«<5vequcs orthodoxes» d'un certain pays. Le 
besoin de cornger l’anomalie de l'existence de plusieurs Eglises canoniques sur 
un mente territoire etail imperatif. On a fait un pas similaire sur la voie de 
l’application de la decision presynodale par la londation. Ic 4 Mars 2010. de la 
Conference des Eveques Orthodoxes de Suisse’’. Dans le contextc des mutations 

ecclesiologiques et d’organisation au sein de la diaspora europeenne (et pas 
seulement), l'Appel de Fevrier 2010 du Patriarcat roumain va de fai,-on 
inexpliquee et d’une maniere surprenante ä l'encontre ces efforts. Son manque 
d’opportunite se degage aussi du nontbre reduit, par rapport ä la totalite des 
Rountains orthodoxes de la diaspora, de ceux qui, clercs ou fidcles lai'ques, par 
diverses raisons, ne sont pas en relation directe avec l’Eglise-mere de Bucharest et 
dont «le retour» devrait etre prepare du point de vue pastoral. en tenant compte 
des conditions particulieres, mais non pas sur l'ordrc du Patriarcat.

Les reactions a l'Appel du mois de fevrier n’ont pas tarde ä apparaitre surtout 
dans l’espace orthodoxe fran^ais. L’unique replique. pas du tout convaincante, a 
ces rdactions. ecrite, en quelque sorte, ä la suite du contmandement venu de 
Bucarcst et d’une argumentation dejä connue, est celle de la pari de notre 
Metropolie pour l’Europe Occidentale et Meridionale, avec Ic siügc ä 
Paris/I -imours.

A la Fin de celle analyse sommaire, on peut retenir Ic fait que Ic principe de 
l’autocephalie moderne, au nom duquel les Eglises Orthodoxes locales ont 
tendance a se comporter comme les Etats souverains et a negocicr entre eiles 
d'apres les criteres d'une ecclesiologie politique, a besoin d'une rellexion 
renouvelee qui harmonise de maniere Creative l’experience de l'Eglise du premier 
millenaire avec les evolutions posterieurcs. Autrement dit, au risque nationaliste 
s’ajoute de plus en plus celui d'une politisation excessive des rapports inter­
orthodoxes, polilisation qui fait augmenter l'auto-secularisation, beaucoup plus 
grave que la simple sccularisatioii en soi qui a marque de fa$on generale la 
religion dans le projet de la modernitd et de ses variantes tardives.

' Voir: http:/Avww.orlhiKloxii:.coin (consulli Ic 3 Mai 2010).
^ Cf. http://www.dioceseorlhodoxc.Org/lr/noiivelles.php#l00304 tconsultc Ic 3 Mai 2010).

http://www.dioceseorlhodoxc.Org/lr/noiivelles.php%23l00304


98

Bibliographie

A. Arjakovsky, En altcndani le concile de l'Eglise Orthodoxe. Un eheminement spirituel et 
occumenique, Paris 2011; K. Clir. Felrny, Aulokephalie. in: G. Müller et al. (ed.). 
Theologische Realen/yklopädie 5 (1980) pp. 1-4; A. Jensen, Die Zukunft der Orthodoxie. 
Konzilspläne und Kirchenstrukturen (= Ökumenische Theologie 14), Einsiedeln 1986; 
Z). Papandreou, Zur Vorbereitung des Panorlhodoxcn Konzils, in: W. Nyssea et al. (ed.), 
Handbuch der Ostkirchenkunde vol. III. Patmos 1997. pp. 261-286; G. D. Papadiomus, In 
the Age of the Post-Ecclesiality. The Emergence of Posl-Ecclesiological Modcmily, in: 
INTER 2 (2008) pp. 40-54; K. Potz - E. Synek (unter Mitarbeit von S. Troianos). 
Orthodoxes Kirchenrecht. Eine Einführung (= Kirche und Recht 25), Freistadl 2007; 
R. Preda, Ortodoxia si orlodoxiilc. Studii social-tcologicc (Thcologia Socialis 10). Cluj- 
Napoca 2010; L. Stau, Autonomia yi auloccfalia Tn Biscrica Ortodoxä. in: Mitropolia 
Olteniei XII. 5-6 (1961) 278-316; klein, Dcspre autonomia bisericeascä. in: Studii 
Tcologicc X. 5-6 (1958) 376-393: idem. Dcspre autocefalie, in: Ortixloxia VIII. 3 (1956) 
369-396.



99

«DIASPORA» ECCL&SIALB - DIASPORA NATIONALE 

ET LHS «ASSEM BLEES DES EVEQUES ORTHODOXES» EN EUROPE

Grigorios D. Papalhomas. Athenes-Paris

Au cours du IT' millenaire. PEglise, dans son ensemble, ä la suite de la 
«desunion» des Eglises d’Orient et d'Occident (1054), s’est Irouvee confrontee a 
trois problemes ecclesio-canoniques majeurs, ä savoir: la naissance du Ritiialisme 
(1099) et du Confessionnalisme (1517) en Occident, et Pcmergence de VEllmo- 
phylitisme ecclesiologique (1870) en Orient1. Ayant paradoxalement le meine 
denominateur conimun dans leur manifestation historique et malgre la differcnce 
de leur origine. tous les trois ont provoque des rdpercussions ecclesiologiques et 
canoniques nefastcs et irreparables au sein de PEglise. Tout recemment et durant 
le 20'' siede, chacun ä sa maniere, ils ont fait analogiquemenl emerger un autre 
Probleme eecldsio-canonique, derive de ces trois problemes majeurs: la «Diaspora 
ecclesiastique» [,wc], un phenomene totalement aberrant d’un point de vue 
ecclesiologique, provoque par la pratique du Ritiialisme chez les Catholiques 
romains, par la pratique du Confessionnalisme ehe/, les Protestants et par la 
pratique de Y Etlmo-phyletisme chez les Orthodoxes. Si on regarde la fayon 
qu'adoptent toutes les Eglises pour resoudre ce probleme, il semble qu'elles n'ont 
Pas vraiment senti la gravite de celui-ci qui detruit I'identite et la nature de 
l'Eglise. pour ne pas dire qu’il aneantit PEglise elle-memc. Finalement. tous. nous 
avons fait emerger, tout au cours du II' millenaire, des ecclesiologies nouvelles, 
des ecclesiologies autonomes, en un seul mot ecclesiologie(s) mulliple(s), donnant 
naissance ä un probleme si grave et alienant de PEglise. qui s'appelle a tort. d'un 
point de vue ccclesio-canoniquc, «diaspora», et nous essayons aujourd hui de le 
reparer avec le recours ä des/ces ecclesiologies aberrantes. qui ne peuvent garantir 
par definition que la proliferation atypique et non contröle de ce probleme. Mon 
propos iei ne visc pas la voic de solution proposee pour Pensemble des Eglises. 
mais seulement la voie orthodoxe adoptee pour la solution souhailee.

L’emergence de P eilmo-pliyletisme ecclesiologique (condamne 
conciliairement en 1872). quoiqu'apparu en Orient, est actuellemenl omnipresent 
en Occident, oü il a pris le nom de «Diaspora |sic| orthodoxe» et il a recemment 
revetu (2009) Phabil de confirmation institutionnelle sous le nom d’«Assemblees 
episcopales orthodoxes». Cctte nouvelle Situation innovatrice interpelle PEglise 
orthodoxe dans son histoire et sa slruclure, ä la vcille et en preparation du Grand 
Goncile panorlhodoxe, retardc deja depuis son lancement pcndant cinquante ans 
(1961-2011). <i cause justement de ce probleme majeur, qui demeure par definition 
insoluble. pour des raisons qu'on a explique plus haut et qu on expliquera par la 
suite.

1 Voir il ce propos, (i. D. PAPATHOMAS, Au temps de la Po.n-Ecclesiatile (l.a naissance de la 
»lodernile imsl-eeclesiologique'. de l'Hglise une aux noinbrcuses Rglises, de la ilisper.sitiii de l'liglise ä 
J «iieanlissemem du Corps du Chrisl). in: KANON 19 (2006) 3-21. in: Isiina 51. n I l2(X)6 ) 64-84. el 

Irenikon 79. n” 4 (2006) 491-522.



100

D'or ci deja, le vecu ecclesial des quelques eent cinquantc annees passöes 
(1870-2011) a accumule des distorsions dans la vie institutionnelle des Eglises 
etablics localemcnt, ce qui a souvent modifie leur cxpression statulaire (voir, par 
exemple, les declarations stalutaires des Eglises orthodoxes de Chypre-19802, de 

Russie-1988 ct 2000, de Roumanie-2010. elc.) et nous place, actuellemcnt. dans 
une impasse insurmontablc, dans une «canonicite impossible» (C. Pitsakis), oii la 
credibilite lout autanl que l’unite meine de l'Eglise orthodoxe sont en jeu. C’est le 
temoignage ecclesial dans sa lotalite qui est une faille, par ces questions 
pregnanles, ä notrc epoque de grands bouleversemcnls. Dans les pays d'Europe 
centrale et orientale (Russie. Roumanie, ex-Yougoslavie et Bulgarie. ...). la chute 
des regimes communistes qui ont fonctionne comme refrigerateur gelant le virus 
de Vethno-phyletisme, a engendre une Situation radicalemenl nouvelle pour les 
peuples qui y resident: la liberte rendue a l'Eglise de vivre en plenilude dans ces 
conlrecs, alors qu'elle y a die bannic ou devitalisee, et les emigrations (diaspora 
nationale) vers les pays occidentaux qui se sont inlensifiees. C'esl, en deux mots, 
le conlcxte recent dans lequel la Diaspora nationale a ete re-confirmee comme 
«Diaspora» ecclesiale. C’est exactement lä oü reside la grande erreur 
ecclesiologique des Eglises nationales orthodoxes. Car, ecclesiologiquement 
parlant. la Diaspora nationale ne peut pas et ne peul jamais se transformer en 
«Diaspora» ecclesiale. tout simplement parce qu’il n’y a pas Iheologiquemenl et 
ecclesio-canoniquement de correspondance entre les deux. II n‘en a jamais ete 
ainsi pendant les deux milldnaires de l'histoire de l'Eglise, sauf que, de nos jours, 
cela s'est manifeste possiblc. justement a cause de cette ecclesiologie nouvelle. s'il 
s’agit vraimenl d'ecclesiologie et pas d'autrc chose.

/. «Diaspora» ecclesiale - Diaspora nationale: Une conjonction ideologique 
(ethno-phyletisme ecclesiologique) donnant naissance ä un probiente ecclesio- 

canonique ftctif et irresolu

La creation de nouveaux Etats-Nations et Nations-Etats (Etats nationaux) en 
Europe centrale et orientale, au cours du 19° siede et dans les debuts du 20c siede, 
et, simultanemenl. le deplacement, depuis ces ßtats nationaux vers I’Europe de 
l’Ouest. de populations que les multiples evenements militaro-politiques survenus 
ä cette epoque avaient contraintes ä immigrer, firent surgir un phenomene 
nouveau, cclui de la «Diaspora nationale». Nouveau, donc, inexistant avant le I8C 
siede, oü la scene polilique internationale etait largement occupec par des 
empires. Ces derniers commencerent a se morceler pour. a partir de la Revolution 
frani,aisc (1789). etre remplaces, sur des territoires plus limites. par une nouvelle 
forme de communaute, celle de l'Etat-Nation.

‘ Duranl le deroulcmcni du presenl colloque porlanl sur la «Diaspora» (septembre 2011), on a 
pris connaissancc de la promulgation de la nouvelle Charte statutairc de l'F.glise autocephale de 
Chypre IRevue Apostolos Barnabas 71, vol. 11(11/2010)1, i|ui a eonscicmniem supprime les clauses 
statulaircs anciennes. qui rcvcndiquail unc «diaspora» eccldsiastique ehypriotc au dela des frontiercs 
canoniqucs de l'Eglise, dans le munde enticr.



101

L’emcrgence de cette «Diaspora nationale» entraTna des bouleversements e( 
des alterations dans l’Ecclesiologie, car, confrontcs ä ce phenomene nouveau, les 
milieux ecclesiaux ne tinrent pas compte de la praxis ecclesio-canonique 
bimilldnaire ei commirent une erreur ecclesio-canonique struclurelle lors de la 
formation des communaules ecclesiales au-dela des frontieres de l'Etat. Les 
Eglises nationales considerent chacune, comme lieu de sa diaspora ethno- 
ecclesiale, les lieux -oü qu'ils se Irouvent sur tcrre- oii existaient deja des 
«Lglises elablies localcment». La consequence anti-ecclcsiologique immcdiate l'ul 
;dors la formation de plusieurs juridiclions ecclesiales en un meine lieu oü, 
pourtant, existait deja une Eglise. C'esl ainsi qu’apparut ce probleme ecclesio- 
canonique majeur de la «Diaspora ecclesiale» (sic), suivi de tous scs effets 
ecclesiologiques negatifs et de ses derives anti-canoniques. Mais, en fin du 
compte, quel est le probleme original/protogene de la «Diaspora» ecclesiale?

En d’autres termes, la creation d'un Etat national engendra simultanement 
I exigence d'une Eglise nationale, ce qui aboutit a deux equivalences successives 

au sein de la meine realite etatique territoriale:

1. Etat national Eglise nationale (a l'echelle du pays)
2. Etat national -> Diaspora nationale (a rechelle mondiale)

Dans le cadre des evolutions internes de l'Etat surgit alors une troisieme 
equivalence qui, liee a la grave question ecclesio-canonique que nous examinons, 
renversa /’Ecclesiologie de l'Autocephalie, immuable depuis les Ier et IIIC Conciles 
'Ecumeniques (325 et 431) jusqu’aux I9L’-20C s. Si l’on considere que 
I Autoccphalie, juridiction canonique unique et complete a Einterieur des 
frontieres d’un Etat, ne permet en aucun cas, du point de vue ecclesiologique, que 

cette juridiction s'etende hors de ces frontieres, toute expansion transfrontaliere 
constitue la definition meme de l'anti-canonicite. Cette troisieme equivalence 
etait:

Ces trois equivalences sont interdependantes, de sorte qu'il nous est 
uecessaire de les examiner simultanement. si nous voulons comprendre le 
Probleme en profondeur. En ce qui concernc le renversement de I'Ecclesiologie de 
I Eglise autoccphale, cette nouvelle Situation de «Diaspora» entraTna. au sein de 
chaque Eglise nationale, des revendications juridictionnelles Iransfrontalieres sur 
les groupes ecclesiaux «homoethniques» vivant hors des frontieres de l'Etat



102

national. C’cst ainsi quc des communautes ecclesiales sc formerent selon un 
critcre nouveau: Yhomoethnicite.

Ä partir de lä. l'Eglise nationale, sapant du poinl de vue ecclesiologique des 

criteres bimillenaires, se mit ä agir ä l'image et ä la rcssemblance de 1'Etat 
national hors de ses frontieres geopolitiques. Toutefois, il existe une dnorme 
differenee entre les deux. l.’Etat national, administrateur exclusif des interels de 
ses populations «homoethniques», exercc legalement ses competences juridiques 
au-delä de ses frontieres et ä Fcchelle mondiale. L'Eglise nationale autocephale, 
au contraire, n’est pas legalement autorisee ä agir au-delä de ses frontieres 
canoniques. Ses actions eventuelles sont predeterminees et leur portee limitee. 
Autrement dit, l'Etat national agil legalement hors de ses frontieres. tandis que 
l'Eglise nationale n'est en aucun cas habilitee canoniquement ä agir de la me me 
fagon. Volontairement ou non. ce point n'a jamais die clarifie, si bien que la 
maniere d’aborder, d'etudier et de solutionner ce probleme eccldsio-canonique 
majeur demeure confusc.

Un sccond aspect de la question a trait ä la fayon dont chaque Eglise 
nationale orthodoxe organise sa juridiction hyperoria (Iransfrontiere), par 
definition. anti-canonique, et ä la fafon dont son entite ethno-ecclesiastiquc 
hyperoria communie avec les autres entites ecclesiastiques «homodoxes» co- 
existant en un meme lieu, ä savoir dans l'espace de laditc «Diaspora» ecclesiale. 
Bien entendu, il n'est nul besoin d'etre expert en la matiüre pour comprendre que 
la premiere deviation anti-canonique - Yactivite hyperoria - en entrainc 
directement une secondc. tout aussi anti-canonique, sinon plus, celle de la co- 
lerritorialite multijuridiclionnelle dont decoule le phenomene caracterisant la 
«Diaspora» ecclesiale: la manifestation non canonique en chaTne de faits non 
ecclesiologiques. En effet, depuis quelques dizaines d'annees, plus prccisement 
depuis cent cinquanle (150) ans, la pratique non canonique de la co-territorialile 
entraine la formation successive - injustifiable du point de vue eccldsio-canonique 
- de diocises-Eglises locales co-ierriloriales. Cette formation arbitraire, dans 
l’espace de la «Diaspora», de provinces diocesaines «homoccntriques» 
superposdes est ä 1’origine d'une coexistence territoriale active de communautes 
ecclesiales qui. faule de communier entre elles, exclut toute possibilile fulure de se 
fondre en une entite cucharistiquc et ecclesiale unique. Comme nous le verrons, la 
Constitution d'Asscmblees des Evequcs Orthodoxes (AEO) temoigne de cette 
faibles.se. dtant donnd qu'elle ne fait que renforcer cette Organisation co- 
territoriale de la «Diaspora» au lieu de la remodeler. Autrement dit, l’extension 
de fondation des AEO en Europe, non seulement ne resout pas le probleme 
exislanl, mais cristallise la pratique condamnable de YOrganisation purement co- 
territoriale de la «Diaspora» orthodoxe.

Par ailleurs, la fin programmee de la Guerre froide et la chute du mur de 
Berlin (1989) onl annonce autant le triomphe des socictes de consommation 
liberales que le retour des nationalismes et religions, comme l'on a vu avec la 
desagregation de l'ex-Yougoslavie et les guerres balkaniques des annees 90 
provoquees par le retour du refould identitaire jadis congele par l'ideologie du 
socialisme internationalistc jusqu'alors dominante. Immediatement apres, les Etats



103

nationaux de l'Hurope de l'Esl ont trop vile commence ä resurgir avec une 
tendance lenace. manifestee ou latente, pour recuperer «le "temps perdu de 
Vintegralion nationale, commencee ä peine juste avant la Revolution russc 
11917]» lout au cours du 20' siede. Ix* meme evenement (de la fin de la Guerre 
froidel a provoque des repercussions idenliques et au meine sens dans I espacc 

ecclcsiastique. en l'occurrencc orthodoxe.
En effet, l'Eglise nationale orthodoxe de ces pays a bien suivi l'Etat national 

rcspeclif dans sa demarche. en taut qu entite co-nationale, dans ses visions 
national(isl)es, pour des raisons evidentes, et dans les interels nationaux. op«5res 
par l'Etat au delä des frontieres etatiques. s'occupant de ses ressortissants 
nationaux. L'figlise l'a donc suivi non seulemcnt dans celte demarche consistant a 
s’occupcr de ces personnes. fait qui est tout ä fait legitime, ma.s auss. dans 
l'organisation d'une -diaspora ecclesiale» (sic) a l'image et ä la ressemblance e 
la tlias/wra nationale, fait qui pose par definition un Probleme eccles.o-canon.que 
flagrant. On voit hien que rfiglise. qui se veut en prioritd eschtitologu/ue et qui 
declare que de par sa nalure «n danl pas de ce monde» . s ideniifle avec I Etat 
national historique et avec ses visions qui demeurenl par definition aitra 
creationnelles et eonistiques. Une teile Situation, soudaine ou attcnduc. au sein de 
l'Eglise a provoque. durant les vingt (20) derniöres annees ( *- *• d
reapparilion des nationalismes religieux retentissant pratiquement la Situation

interne des Eglises et des religions national!ist)es. _ , .
IX* ce phenomene. deux prohlemes interactifs surgissent: a) la creation d une 

Situation existante. mais lictive. - toutefois cccl&io-canomquemenl exclue par 
rfiglise-, celle de la «.Diaspora ecclesiastique» (sic), qui couvre pratiquement 
quatre contincnts et qui troublc l’figlise depuis ma.nlenanl deux siecles dcpuis a 
naissance de l'filat national (ä partir de la Revolution franva.se-17X9). et h) la 
tenlative culturaliste statutairc des Eglises nationales orthodoxes concernees de 
justifier celte Situation anti-ecclesiologique et anti-canon.que En lait. le deuxwme 
Probleme est plus grave que le premier. pour la simple raison que c est celui-ci qui 

est derriere celte Situation non |cncore?| resolue.
Vu celte Situation historiquement nouvelle (courant - sicc e . en 

l'Eglise orthodoxe a pre-conciliairement pris la decision pour laire un pas en 
avant, dans la perspective de trouver une solution pertinente, en adoptant a cet 
effet et comme le meilleur choix la pratique de l «Assemblee episcopale» vetue 
döjü depuis quarante-cinq (45) ans uniquement en France (1967-201 ). qu. dev.ent 
desormais le modde-pilote et la pratique calholique de solution de la -Diaspora» 

ecclesiale orthodoxe. Voyons les choscs de plus pres.

' Jn 17. 14 cl 16.



104

II. Ix’s «Assemblees des fcvdques Orthodoxes» en Fram e (modele-pilole) et en
Europe

Dans le cadre de la presente rccherche. notre sujet n'est eertainemenl pas de 
presenter un Organigramme de l'institution recente des «Assemblces episcopales» 
orthodoxes en Europe et de leur Organisation dans chaque pays respectif. Cela est 
dejä connu a travers le joumalisme ecclesiaslique. Au sein d'un colloque 
scicntifiquc ecclcsio-canonique. qui est le nötre, il est interessant de voir en 
conimun et cnsemblc les extensions et les consequcnces canoniques de cette 
nouvelle institulion. en commcn^ant par le cas de la France, qui s’est servi 
apparemment de modele-pilote pour cette Institution elargic en Europe. allanl 
meme au delä.

Tout d'abord. V «Assemblee des Eveques Orthodoxes de France» (AEOF) 
regroupe lous les eveques canoniques orthodoxes en France, «relevant des 
PatriarcaLs orthodoxes constitucs historiquement et s'assurant d'une mutuelle 
reconnaissance»1 * * *. «Organe de coordination de I'episcopat [.viV| orthodoxe en 

France», eile a ete pre-conciliairement creee en fevrier 1997. dans le 
prolongement du «Comite inter-dpiscopal orthodoxe», constitue depuis 1967 - tt 
la suite aussi de la fondation de la SCOBA {Standing Conference of Canonical 
Orthodox Bishops in America\ en I960 aux Etats-Unis a l'initiative alors du 
Ipremier] metropolite orthodoxe de France Meletios (Karabinis), juste quatre ans 
apres la fondation de 1’«Archeveche de France et Exarchat d'lberie» (1963)5.

«En ce qui concerne la l;rance. les Eglises orthodoxes canoniques sont 
representees par tous les eveques qui sont membres de l'Association 
legalement conslituec sous la denomination "Assemblee des Eveques 
Orthodoxes de France". Elle seule est habilite ä manifester l'unite et la 
canonicite de l'Eglise orthodoxe dans ce pays»1'.

En conformite egale me nt avec les declarations de transformation du Comite inter- 
episcopal en Assemblee des Eveques, qui «marque un pas en avant et amene vers 
une Integration synodale futurc», l’AEOF a pour objet de

1 Documcni officiel (I" Comimmique. § 2) de l'AEOF. dale du 3 avril 1997: voir lc web-sile:
www.aeol.fr.

’ Voir a ce propos, dans I). PAPATHOMAS, le Palriarcal iccumdlii(|uc de Conslanlinople (y 
compris la Poliieia monaslkpie du Moni Athos) dans l'Europc unio (Appnx.'he nomocanonique) (coli.
Uibliolheque nomocanonique, n" I). Thcssalomquc-Kalörini 1998, 143; 726-728.

" Documenl ofliciel II" Communiquc) de l'AEOl'', clali1 du 3 avril 1997; voir le weh-sitc: 

www.aeof.fr.

http://www.aeol.fr
http://www.aeof.fr


105

«manifester 1'uniuS de l’Eglise orthodoxe en France et de maintenir, 
preserver et developper les intercts des Communautes relevant des dioceses 
orthodoxes canoniques de ce pays»7.

I.a declaration de la meine anncc assurc que

«Sans pour autant constituer une instance canonique au sens du droit canon 
de la Sainte Eglise Orthodoxe et en attendant les decisions du futur Saint et 
Grand Concile Pan-Orthodoxe en ce qui conccrne l’organisation canonique 
de la diasporax, l'AEOF a pour mission d’assurer la coordination des 
activites tV inte reis comnuns et de donner une impulsion dans les domaines 
de la formation thcologiquc et pastorale, de la catechcse. de la vie liturgique 
des editions religieuses, de la communication et de 1’information» .

Ceci represente, en dcux mols, l'experience de 45/15 ans (de 1967/1997 
jusqu’en 2011) de fonctionnement de l'AEOF, et eile est devenue le modele- 
pilote, semble-t-il, pour les decisions pre-conciliaires recentes. En eilet, la 
Reunion de la Commission inter-orthodoxe preparatoire de Chamhesy. tenue en 
juin 2009, a institue les «Asscmblees des Eveques Orthodoxes» (AEO) partout cn 
Europe, ainsi que dans le monde entier. Ces Assemhlees episcopales en Europe, 

avec la date de leur l'ondalion, sont les suivantes:

Los Assemblers des l\vei/iies Orthodoxes cn Europe

1- Assenihlee ilcs Eveques Onhodoxos de l'rttiire (1967/1997)

2- Asscmhlcc des Eveques Orthodoxes de Tliyoiire et de Grande-Breiagne (2009) 

2. Asscmhlcc des Eveques Orthodoxes d'Atleiiuixne (2009)

4- Assenihlee des Eveques Orthodoxes d’Aul liehe et de Hoiigrie (21)09)

5. Assenihlee des Eveques Orthodoxes de Itelyn/tie et des Pays-Bas (2009)

6- Asscmhlcc des Eveques Orthodoxes de Suede et de Scondinavie (2009)

7- Assenihlee des Eveques Orthodoxes de Suisse (2009)

8- Assenihlee des Eveques Orthodoxes d'tndie (2009)

_ 'J- Asscmhlcc des Eveques Orthodoxes d'/is/iayne et de Portugal (2009)_________  * *

Dochmem officiel de l'AEOF. presente au momenl de la translorination du Comite inter- 
episeo/Md cn Assenihlee des f.vecpies. Paris 1997: voir le web-site: www.cgliseorthodoxe.net.

Dans le texte. Ic terme figurc sans guillemets.
* Ihid.

http://www.cgliseorthodoxe.net


///. Approche critique canonique des «AEO» en Europe

La «creation ex nihilo» des «Assemblees episcopales orthodoxes» pose avant 
tout la question de savoir comment l’Eglise orthodoxe repandue ä travers tout 
l’univers vit son ecclcsiologie en ce dehnt de 2IC siede. La vit-ellc de fayon 
ecclesiale ou de fa^on culturaliste?

Tout d’ahord. il parait qu'on n'a pas pris en consideration des parametres tres 
importants pour le paysage canonique en Europe. Sur le tableau de l'architecture 
territoriale des Assemblees orthodoxes europeennes, d’un point de vue canonique. 
on saisit trois types de terriloires canoniques bien distincts, avec des apparlcnances 
ecclesiastiques differentes, sauf que tous les trois ont ete traite de l'a^on uniforme, 
sans prendre en consideration cette realite ecclesio-canonique. Plus preciscment, 
les districts ecclesiastiques mentionnes sur le tableau se divisent en trois 
categories: (a) le territoire des pays de l'Lurope occidentale (n"s I. 2, 3, 5. 7. 8, 9: 
Patriarcat de Rome, en conlormite avec sa formation canonique conciliaire- 
325/451). (b) le territoire des pays de Scandinavie (n° 6: Patriarcat weumenique, 
en conlormite avec le canon 28 du IV1' Concile oecumenique de Chalcedoine - 
451) - commc le reste du nionde entier, en dehors du territoriinn canonicum des 
Hglises etablies localement orthodoxes et (c) le territoire des pays d'Autriche et 
de Hongrie (n° 4: Patriarcat de Constantinople, en conlormite avec sa formation 
canonique conciliaire - 381/451 et ä partir de 731). En d'autres termes, on a cree 
un Statut uniforme des AEO sur trois categories de terriloires ecclesiastiques non 
identiquex, alors que leur traitement devait ctre totalcment different, car 
l'uniformite ici supprime la particularitc canonique. L'espace du present texte ne 
pennet pas de faire des analyses sur des Sujets canoniquement dvidents. II faut 
signaler ici brievement que le territoire des pays d'Autriche et de Hongrie (cas c) 
constitue un territoire juridictionnel direct du Patriarcat de Constantinople. et, en 
lail, il ne fallait pas creer une AEO sur ce territoire. toul simplcment parce qu'ä 
arte du Saint-Synode patriarcal de Constantinople fonctionnc aussi desormais une 
Assemblee episcopale. De meine, le metropolite d'Autriche et de Hongrie devait 
participer directement au Synode patriarcal de Constantinople, alors que les autres 
eveques orthodoxes, pour cette raison territoriale, n'ont normalement pas un droit 
juridictionnel a developper une communaute ccclesiastique territoriale et ä exercer 
une juridiction ecclesiale respective sur place. Mais, il y a encorc d'autres 
parametres ecclesio-canoniques plus profonds ä voir.

I. L'Eglisc du II“ millenaire s’habille de rite (C/R), de confession (P) et de Vethno- 
phyletisme (O). donnanl ainsi naissance ä la «Diaspora» ecclesiale

L'Eglise, pour qu'elle soit «Egli.se». de la maniere transmise ä nous par la 
Bible, les Peres ecclesiaux et les Canons conciliaires10, doit exister sans aucun

106

II me semblc utile de remarquer ici que les Canons ecclesiaux sont ceux de IVLulisc repandue 
il iravers lout Punivers» (c. 57/Carlhage et 5()/Quinisex[e) du I“ millenaire. Ces Canons sont donc 
communs ii tous les ChnSliens cl pour toules les Hglises chretiennes.



107

qualificatif ä cöte d’cllc. «£glise». tout courl. Tout autre mise d'un qualiticali!' 
quclconquc avant ou apres eile, eile provoque la perle de sa propre identite et de sa 
propre nalure. Or. une fois que nous acceplons, volontairement et consciemment, ä 
mettre un qualificatif de n'importe quel type que ce soit ä cöte d'elle - 
representant par ailleurs une realite existante parallele ou supplementaire 
culturaliste ä 1'Eglise celle-ci s’arrete immediatement d'etre «Üglise» de fa?on 

biblique. palristique et canonique. II laut que nous soyons thcologiquement et 
scientifiquement honnetes! Une fois que «l’Eglisc du Christ»11 subil un «declic 

hypostatique». manifeste visiblement par la forme d'Eglise adjectivale, on peul 
tout avoir par la suite, toutc forme d’entile mondainc: religieuse, sociologique ou. 
de denomination meine. ecclesiastique. mais non pas d'«Eglise du Christ», que 
l.ui-meme a qualillc comme «Son Eglise» [Corps eueharistique = Corps ecclesial|. 
I'envisageant comme un seid Corps unique12.

Comme on l’a dit dans un precedent travail". l’Hglise du f millenaire est 
une Eglise, corps du Christ, unique, sans aucun autre qualificatil eidiurel ä son 
cöte, existant dans un endroil donne et precis, et cn un corps ecclesial unique. Au 
contraire, l’f-glise du IIC millenaire est devenue epilhetique, adjectivale, et. par 
extension. plurielle, territorialement multiple, avec des couleurs cultundistes et 
confessionnelles, et des priorites et caracterisliques puremenl mondaines et 

eonistiques.
Duranl le llc millenaire donc. juste apres l'adoption de la pratique de I Eglise 

epilhetique culturaliste par nos traditions ccclesiales respeclives. on a vu. tout au 
long de cetle periode. I'apparition de deux aberrations ecclesio-canoniques sans 
precedent: le phenomene des «Eglises pluriclles» et. par la suite, sa consequence 
immediale, le phenomene de la «Diaspora ecclesiastique». X cause de ce double 

deviance. nous avons tous pris l'habitudc d’accepter cctte realite aberrante comme 
normale et naturelle, et nous travaillons desormais soigneusement cn ce sens. 
Notre sujet d’aujourd hui s’inscrit dans ce contexte desaxe. De meine. Catholiqucs 
romains et Orthodoxes examinons ici en commun une question ecclesialement si 
ambigue, ü laquelle nous pouvons donner un sens pour assigner son conlenu 
Profond non-visible. comme cela se passe et de fayon identique avec Viceherg. Si 
on entend «diaspora» che/, les Catholiqucs romains, de la la<;on dont eile «existe» 
chez les Orthodoxes, alors on pourrait parier assignement de «diaspora» ritualiste 
pour les premiers et de «diaspora» ethno-phyletique pour les seconds, sans oublier 
la «diaspora» confessionnelle che/, les Protestants. Mais, en fin du compte, le 
Probleme est le meme et demeure commun, provoque de toutc evidence par nous- 
memes.

" Voir Ml ir>. 18: Km 16. 16; Gal 1.22; ßph 3. 21:5.23-25.
';CT.Jn 17. II ei 21-23.

“ ’ Voir ä ce propos PAPATHOMAS. Au temps de la l’osi-E.ccIvsiaUie.



108

-> ritualiste (C/R)
t

• Eglises pluricllcs —> “Diaspora" ecclesialc • —» confessionnelle (P)
i
-> ethno-phyletiquc (O)

2. «Ecclesia cst noinen synodi» (Jean Chrysostome)

Ix lerme ecclesio-canonique «synode» provienl, comme on le sait, du verbe 
«oovoöeüio» qui veut dire «faire de la route ensemble» et qui veut signifier ainsi 
une «demarche commune» dans la perspective de la communion des Eglises 
locales (episcopies). une communion exclusivement ecclesialc et canonique. D'oü 
la qualification laconique: «’EKKAqoia ouvoöou övopu [T Eglise qui porte le nom 
de synode, qui tire son (sur)nom du synode; Eglise est donc un nom 
conciliaire]»14 * 16. Le terme biblique. patristique, conciliaire et canonique designe 
une reunion instituee (locale ou elargie) d’eveques (le «commun des eveques»^ 

(synodus episcoporum) d'une Eglise, I'ensemble des eveques en synode ou la 
synaxe des eveques en synode), convoquce pour deliberer canoniqucment et 
independamment de tonte influence exterieure sur des questions concernant un 
seid corps il'Eglise, le corps unique ecclesial local. D’aprcs la definition de Jean 
Chrysostome, l’Eglise s’exprime par le fait du synode, par l'evenement-synode, 
alors que le synode s'identifie ä 1'Eglise. «La force du synode est enorme, dit-il, 
c’est-ä-dire des Eglises /locales/»"'.

En d’autres termes, pour avoir une Eglise etablit localement (rcgionale- 
metropolitaine, autonome-autocephale, patriarcale), il faul un Synode, de meme 
que pour avoir un Synode, il laut une Eglise. II n’y a pas d'autre forme pour 
exprimer et faire exister l’Eglise. Ä un moment donne et ä un territoire donne, du 

fait que l'on n'a pas volontairement inslitue de Synode, il n’y a pas non plus 
d’Eglise. Cela vaut pour les Assemblees episcopales orthodoxes. Ce qui vaut 
egalement et mulatis mutandis pour les Conferences episcopales catholiques 
romaines —qui ne constiluent pas des Synodes— dans les differents pays du 
monde entier. Toutes les deux vivent dans une atmosphere d'illusion d'auto- 
administration et n'ont pas non plus de realite synodale, cc qui aliene par ailleurs 
leur conscience episcopale.

14 Saint Jean Chrysostome: PO 55, cot. 493; cf. PG 61. col. 527.
14 Canon 5/1“.
16 Saint Jean Chrysostome: PG 61. col. 527.



109

3. «Conferences/Assemblees des eveques» et non pas «Synodes des eveques»

D’apres cette dcfinition canonique du Synode, on peut evaluer, du mente 
point de vue ccclesio-canonique. V «Assemblee des Eveques Orthodoxes» (AEO), 
instituee dans l'espace de la «Diaspora» ecclesiale. Par dcfinition, V«Assemblee 
des Eveques» est depourvue de deux caracteristiques principaux qui sonl 
hypostatiquement constitutifs du Synode ecclesial:

a) Los eveques des dioceses orthodoxes nationaux, instituant 1"Assemblee 
episcopale, ne sonl pas los totes des Eglises locales (episcopies) interlocaleinenr 
posees (= l'une lerritorialement a cöte de l’autre), mais de dioceses 
territorialemenl sttperposes et identiques. Autremenl dit, ce sont des eveques 
installcs sur le meine et identique territoire et revendiquent tous le meine distriet 
territorial homonyme. Comme c'est canoniquement evident, des eveques 
territorialemenl homonymes ne peuvent pas constituer un Synode ecclesial. Par 
ailleurs, le «Synode local» eonstitue unc (de deux) institution(s) fondamentale(s) 
et originelle(s) de la vie de l'Eglise17, basee sur la perspective de la synodalitc/ 
conciliarite et liee, issue et servante de Limite des Eglises locales-dioccses, vivant 
ensemble, en unite geo-ecclesiastique interlocale. En raison de ce l'ait, le synode 
!ocal est lie ä l'cxislence hypostatique de l'Eglise. Au contraire, PAssemblee 
episcopale accepte, par sa Constitution, le fait anli-ecclesiologique et anti- 
canonique de communion des Eglises locales superposees, qui, a cause de ce l'ait, 
ne vivent pas en unite, mais en coexistence. dans une perspective co-territoriale, 
en revendications visibles ou invisibles, et en antagonismes permanents.

b) Le Synode ne subit pas d'influence(s) extcrieure(s), ce qui signifie le droit 
(faculte ou autorisation) accorde ä l’Eglise etablie localement - au Synode local 
(provincial, metropolitain) des eveques - d’une region precise, de decider 
definitive ment au sujet des affaires internes de cette Eglise, et exprime et definit 

nussi unc juridiction ecclesiastique administrative motu proprio et interlocalement 
unique. Enfin, et en deux mots, 1’Assemblee episcopale orthodoxe, comme 
d ailleurs la Conference episcopale catholique romaine, ne possede(nl) pas et ne 

Peu(ven)t pas par dcfinition posseder l'auto-plenitude synodale a aucuii point de 
vue.

ür, les «Assemblees des Eveques» orthodoxes ne sont pas des «synaxes des 
eveques en synode», mais des «synaxes des eveques sans H'hypostase de/ 
synode», de meine que les «Conferences episcopales» catholiques romaines sonl

' I.e Synode/Concilc ercumenique, conlrairement au Synode local (provincial, melropolilain. 
arcliiepiscopal ou patriarcal), nc constilue pas une Institution, mais un Mnemenl synodal 
extraordinaire de «l'Eglise repanduc a travers toul l'univers», qui est extraordinairement convoque 
Pour slatuer sur des queslions d'ordre dogmatique. canonique/pasioral ou administrativ Voir ä ce 
Propos, Melropolitc Jean (ZIZIOULAS) de Pergame. Konstitution synodale: Prohlemes historiques. 
ccclesiologiques et canoniques. in: Istina47. n" I (2(X>2) 14-44.



egalement des «synaxes des eveques sans II’hypostase de/ synode». (II suffit de 
signaler ici que, pour les Catholiques romains, cela est la pratique des la creation 
des Conferences episcopales: en Italie, par cxemple, il y a le Synode des eveques 
IEglise de Rome| et. en meine lemps, la Conference episcopale d'ltalie, ayant son 
siege egalement ä Rome). Ce fait non synodal conllrme par definition le 
phenomene canoniquement aberrant de la «Diaspora» ecelesiastique. Et. en tanl 
que probleme principal et sans changemeni de cap, eile ne sera ainsi jamais 
resolu, semble-t-il, laut que les «Assemblees episcopales» - et les «Conferences 
episcopales» respectivement - continueront ä fonctionner sur eette base erronee. 
dans une perspective totalement deboussolee et au detriment de la synodaliie 
ecclesiale. Une question se pose alors: est-ee qu’on a le droit eeelesiologique et 
canonique de procedcr ä une invention structurelle, teile que la Conference ou 
l'Assemblee episcopale reccmment, des inventions qui alienent finalement 
Eidentite et l'hypostase de EEglise elle-meme? Qui peut repondre ä cette 
question? Et on souhaiterait avoir une reponse qui puisse renverser la «canonicite 
impossible» et l'impasse eeelesiologique. oü nous sommes actuellement, qu'ont 
provoquecs par nos «Eglises pluriellcs».

Si les choscs sont ainsi. la Formation des Assemblees episcopales orthodoxes, 
comme la Formation des Conferences episcopales eatholiques romaines d'ailleurs, 
sc trouve en contradielion manifeste avee l'esprit de la praxis synodale 
ecelesiastique bimillenaire. et. plus encore, s'y oppose. On avail l'union et l'unite 
ecclesiales entre nous et, ä un moment donne ou indetermine, I'on a perdue. et 
mainlcnant nous sommes a la rechcrchc de cette unite ecclesiale. Cependant, les 
voies adoptees pour acquerir cette unite ecclesiale ne sont pas des voies solides de 
Eecclesiologie et de la canonicite. niais des voies sociologiques et culturalistes. 
C'est ainsi que la Situation devient et va devenir de plus en plus chaotiquc.

De meine - et en d’autres termes au moment de l'institulion des 
«Assemblees episcopales». cette innovation non eeelesiologique et non canonique 
n'a pas ete vue et affrontee comme un probleme ecelesio-canonique 
prioritairement grave. Aussi bien les Conferences episcopales eatholiques 
romaines que les Assemblees episcopales orthodoxes rdcemmenl instituees ä 
Einlage et a la ressemblanee des premieres, sont des Conferences ou Assemblees 
avec le conlenu et la realite ecelesiastique correspondant ä cette qualificalion, et 
ne sont evidemment pas des Synodes. Plus specifiquement. les «Assemblees des 
Eveques Orthodoxes» sont des Conferences des Eglises co-territoriales et non pas 
des Synodes des Eglises locales. Ce sont des Conferences des Eglises etablies 
localemenl superposees et non pas des Synodes des Eglises interlocales.

D'apres cette decision pre-conciliaire (2009), les Eglises orthodoxes etablies 
localemenl ont communement decide de se contenter et de pratiquer entre eiles un 
co-federalisme ecelesiastique representatif dans chaquc pays eumpeen plutot que 
de rechereher les fondements ecclesio-canoniques d'une communion reellement 
ecclesiale. Voilä la caractdristique qui eompose. en un seid terme. les Assemblees 
episcopales orthodoxes, une caractdristique qui est situee assez loin de la praxis 
synodale ecelesiastique bimillenaire.



Ici eneore, il faul faire une pelite clarillcation ccclcsio-canonique analylique, 
afin que le probleme quc ceite rcalite pose, soit plus clairemcnt visible. Dans 
chaque endroil d'un pays europeen, oü une AEO est instituee, on peul dire qu'il 
s’agit praliquement du fruit d’un rassemblement (assemblee) des juridictions 
hyperoria: (transfrontalieres), co-existantes et supcrposees des differentes Eglises 
orthodoxes nationales, exercees. de fa^on co-terriloriale, sur le territoire canonique 
d'un Patriarcat conciliairemcnl ctabli (en l'occurrence celui de Rome), avec lequel 
ees dernieres se trouvent en rupture de la communion (depuis 1054), et sur le 
territoire duquel s’est exercee pour lex Orthodoxex une topotereteia (qualite du 
locutn tenenx) par le Patriarcat limitrophe de Constantinople18. Les mots ci-dessus 

soulignes correspondent ä des problemes canoniques additionnels. Uno Serie de 
questions surgit alors, auxquelles nous devons repondre et qu’il faul elucider d’un 
point de vue ecclesiologique et canonique.

Tout d'abord, a-t-on le droit de proceder ä une innovation arbitraire de type 
synodal, qui ressemble a un synode, assemblee, ditc provisoire et pratiquement 
pour toujourx (il ne faut pas oublier que l’exemple franyais compte deja quarante 
cinq (45) ans d’cxistence), et qui donnc naissance ä un xubroge (erxcitz) anti- 
canonique, qui exclue sur le terrain (la possibilite de) l’existence de xynode, la 
seule Institution ecclesiale collective connue pendant la vie bimillenaire de 
I’Eglisc? Par la suite, les juridictions orthodoxes nationales, qui surgissent comme 
des Champignons depuis dejä vingt ans partout sur le territoire ecclesial du 
Patriarcat de Rome, ont-elles le droit canonique d'exister comme des entites 
ecclesiales donnant acces a un organe collectif de type «synodal» (axxemhlee). et 
d'etre directement exercees et revendiquees par leurs Eglises |etablies localement| 
respectives ? De meine, le fait que ces juridictions ecclesiastiques plurielles soient 
exercees au delä (hyperorius) des limites des Eglises autoceplialex, n’est-il pas un 
Probleme ecclesio-canonique en soi? I.a pratique aberrante tres repandue 
aujourd’hui d’une juridiction territorialement - et ainsi eucharixtiquement- 
superposee ne provoque-t-elle pas la coexistence anti-canonique des entites 
ecclesiales sur le meine territoire et, par consequent, le prohleme ecclesiologique 
majeur de la eo-territorialite ecclesiaxliquel De plus, ce developpement des 
juridictions ecclesiastiques nationales sur le territoire canonique d'une autre 
Eglise = Patriarcat |de Rome| - avec laquelle nous ne sommes pas en xchixme 
(sic), qui donnerait evenluellement droit ä une teile fondation d |autre| Eglise, 
niais en rupture de communion. qui ne donne pas le droit canonique pour tonte 
forme d'activite juridictionnelle -, ne supprimc-t-il pas hyposialiqucmcnt ce 
Patriarcat? Du fait que nous sommes en «desunion millenaire» avec l’Eglise de 
Rome, devons-nous pour autant faire fi de son territoire ecclesial, qui a ete attribue 
au Patriarcat de Rome par les Conciles cecumeniques?

"* Voir ä ce propos, G. I). PAPATHOMAS. Ix-s dil'lci'cnies motlaliles canoniques d'cxcrcice de 
la juridiction du Palriarcal (ccumenique de Conslanlinoplc. in: Istina 40. n“ 4 (1995) 369-385. in; The 
Messenger |l.ondres| n” 9 (2/2009) 29-53, ei IDIiM. Essais de Dmit canonique orthodoxe. Firenze, 
Universirä dogli Sludi di Firenze/Facoltä di Scienzc Poliliche “Cesarc Alficri” (Scminario di Storia 
delle isliluzioni religiöse e relazioni Ira Slalo e Chiesa-Reprint Scries n" 38) 2005, chap. IV, 77-1 14.



Or, la generalisation de la pratique des «AHO» partout en Europe va dans le 
sens de la suppression, semble-t-il. et ä tort, du «territoire canonique» du 
Patriarcal de Rome, d'une pari, et cxelul, d'autrc pari, comme il ne fallait pas, la 
topotereteia, la «qualile du locum tenens» du Patriarcal de Conslantinople, tout en 
confirmant en memo lemps unefiliation des juridiclions ecclesiastiques nationales 
avec leurs Eglises «meres» (sic) rcspectives. Coninie c'est evident, les 
consequenccs ecclesio-canoniqucs, visibles et invisibles, sonl multiples. Ici 
encore, on doit dire que la pratique des «AEO» fait entrer et confirme le fait d'une 
ecclesiologie multiple qui a comme consequencc immediute la naissance d'une 
cunonicite prismutique de co-existencc des Eglises en un meme lieu et sur le 
meine territoire, autre que le leur. provoquant ainsi une «confusion des Eglises»19 

-dont le Uc Concilc cecumenique de Conslantinople (381) exige expressis verbis 
pour que cela soit evitc ä tout prix de meine que la non realisation de l’Eglise. 
C'est ainsi que, finalement, la «Diaspora» s'identifie avec la co-territorialite - 
pour ne pas dire qu'elle est le porte-parole de celle-ci -, alors que la pratique - 
desormais definitive?- de la co-territorialite, devenue praxis ecclesiale 
dominante, intluence et dicte la solution de la «Diaspora» en tant que probleme 
ecclesio-canonique du premier ordre. sans aucune Chance d'etre resolu.

Par ailleurs, l’argument selon lequel la Situation de la «Diaspora» 
ecclesiastique est provisoire (sic), qui, neanmoins, dure dejä un siede et denti, 
n’est pas confirme et ne peut pas non plus etre confirme par la vie bimillenaire de 
l'Eglisc d’un point de vue historique, ecclesiologique et canonique. Au contraire, 
tout au long de son histoire bimillenaire, on n’a jamais cu un tel cas ayant dure si 
longtemps, sans que cela soit ecclesio-canoniquement resolu. II suffit de regarder 
la vitesse et l'etat d’urgence de convocation du Quinisextc Concilc (Ecumenique in 
Trullo (691)’", pour comprendre la dil’fercnce ainsi que la sensibilite synodale 

manifestee par l'Eglisc d'alors, comme de chaque epoque, ä l’cxccption de la 
notre.

De nos jours, il y a un paradoxe flagrant au sein de nos «Eglises plurielles». 
Nous avons deux pratiques differentes et contradictoires au sein de nos Eglises 
respectives, qui sont pratiquees en meme temps, la premiere etant canoniquemcnt 
coherente, alors que la deuxieme constitue une invenlion arbilraire des lemps 
recents, fruits de nos ecclesiologies nouvelles culturalistes, autosuffisantes et anti- 10

10 Voir le canon 2 du II1' Concilc iccutneriique de Conslunlinoplc (381).
Voir le canon 39. Ä eette occasion, il laut dire ici que, cn ()88, la parlic orientale de l'linipire 

romain se irouvait |de nouveau] cn guerre conlre les arabes. Des le commencement des hostilitds, 
l'empereur Justinicn II Khinotmele (685-694, 705-711). rdalisant qu'il nc pouvait plus proteger Chypre 
et sa population hellcniquc chrclietme contrc la vcngcance arabe, ddeida cn 690/691 de translerer - 
«manu militari»- momentanement ses habilants chrelicns dans la province de l’HclIcspont. Sur son 
ordre, rarcheveque de l'Eglise aulocephale de Chypre Jean, certains evei|tics de l’tle et la majorite de 
la population quiltcrcnl cn massc Chypre pour s'dtablir sur la rive asiatique de l'Hellcspont (Artace) 
fondant ä cet effet une nouvelle villc appclldc N6a Justinianopolis (Nova Justiniana). Mais celtc 
emigralion lorcce ne lut que lemporaire; eile ne dura qu'unc dizainc d’annees, Neanmoins. du fait 
qu'un probleine ecclesio-canonique surgissait ä cause d'clle. eile a immediatement imposc la 
convocation du Quinisextc C'oncile cecumenique. lenu alors it Conslantinople, d'examincr la nouvelle 
repartition (hetero-ecctesiastitiiuj) des affaires ecclesiastiques de eette province.



canoniques du 11° millenaire. II s’agit d'une realite ecclesiale double au sein de la 
meine Eglise, une realite contradictoire et parallele:

113

' Eglise Iqui a commc caracteristique structurelle le] Synode

• Eglise adjectivale 
[et plurielle]

Conference episcopale (C/R) 
Conseil eommunautaire (P) 
Assemblee episcopale (O)

Double realite ecclesiale, double pratique, double langage ecclesiologique. 
Voilä l’architcclure du «probleme de la diaspora» Ainsi, lorsque sonl evoquees les 
difficultes actuclles les plus visibles au sein de l’Eglise orthodoxe, c’est le 
«Probleme de la diaspora» qui surgit souvent en premier. En realite, sous ce 
vocable, se Cache habituellement une mise en evidence de Veihno-phyletisme, 
condamne par l’Eglise comme he re sie ecclesiologique (1872), et une critique des 
positions et agisscmenls de diverses Eglises nationales orthodoxes. Ce que les uns 
et les autres pressentent - voire observent- est le besoin de conlrole et 
l’altachement au pouvoir qui se revelent largement repandus dans ces Eglises; 
peut-etre que, dans les faits, aucune Eglise n’echappe totalement aux tentations 
d'hegemonic et d’orgueil, aux exces d’influencc. Conlrole et pouvoir ne sont, en 
eux-memes, pas nuisibles pour la sante organisationnelle et relationnelle des 
communautes d’Eglise; bien exerccs, ils partieipent ä la gestion harmonieuse de 
ces cellules de Foi, tant dans le domaine plus theologique qu’au niveau des 
implieations pratiques utiles.

Or la pratique des Assemblees episcopales n’est par definition qu'une 
convergence des interets secondaires, tont simplement parce que les inlereis 
primaires sont geres par les Synodes respectifs des Eglises etablies localement. Un 
simple regard sur la declaration, qui decrit avec clarte dans sa formulation leur 
fonctionnement. est süffisant pour montrer le manque de la synodalite:

«[...]. L’AEOF a pour mission d'assurer la coordination des activites 
d'inlereis communs et de donner une impulsion dans les domaines de la 
Formation theologique et pastorale, de la catechese, de la vie liturgique des 
editions religieuses. de la communication et de Finformation»21.

C’est justement ccla qui montre de fayon claire que les «Assemblees 
episcopales», comme d'ailleurs les «Conferences episcopales», ne sont que des

Documenl officicl de l’AEOF, presenle au momenl de la Iransformalion du Coniiie inler- 
episcopal en Assemblee des Eveques, Paris 1997: voir le web-sile: www.egliscorthodoxe.nel: souligne 
Rar nous.

http://www.egliscorthodoxe.nel


«Satelliten synodaux» d’autres Centres synodaux ecclesiasliques, qui se trouvent 
ailleurs.

IV. Remarques critiques

a) Toul d’abord, nous sommes tous invites ä rcviscr notre approche rcalisee 
tout au long du 20° siede sur la «Diaspora» ecclesiastique et ä proceder de 
nouveau ä une nouvelle delinition d’un point de vue ecclesiologique et canonique 
de ce qu’on appelle ä tort «Diaspora» ecclesiale, en la distinguant a toul prix de la 
Diaspora nationale et en changeant en meine temps la methodologie de leur 
approche. Cela va de tonte evidence liberer l’figlise du carcan national et ethno- 

ecclesiastique, et garantir ä l'Hglise une voie proprement ecclesiologique pour 
resoudre ce probleme ccclesio-canonique si ambigu. Mais, pour cettc delinition. il 
taut prealablement voir et examiner quel est le probleme original/protogene de ce 
qu'on appelle si facilement «Diaspora» ecclesiale, notamment ä travers le 
phenomene d'hysteresis, ce qui veut dire. observer les consequences avant les 
causes.

b) L'exemple Iran^ais de l'AEOF compte dejä quarante cinq (45) ans 
d’existence, presque un demi-siecle et un tiers du temps de l’existence du 
probleme fictif de la «Diaspora» ecclesiastique (-150 ans). Au lieu que cet 
exemple soit elimine comme un evenement non canonique. exclusivement 
provisoire et manifestement non fecond, par delinition, il devient aujourd'hui un 
modele-pilote pour la fondation de nombreuses «Asscmblees episcopales» en 
Europe et dans le monde entier, pour conlirmer ainsi un adagc populaire 
hellenique, qui assure qu’«il y a rien de plus permanent que le provisoire». On 
doil signaler ici que les realites provisoires produisent des praliques non ecclesio- 
canoniques, qui se stabilisent petit a petit, en provoquanl une para-tradition 
ecclesiale, qui n’a rien a voir avec i'Eglisc. En d'aulres termes, au lieu de 
travailler pour l'elimination canonique de ce phenomene, on a llnalement adopte 
la voie de sa prolifiralion atypique ä l'echelle mondiale. De meme, s'agissant 
seulement d’un constat et non d’une critique, il laut dire que I’exception 
canonique fran^aise, qui avait, entre autres, comme caracteristique fondamentale 
la coexistence de deux eveques du Palriarcat cecumenique de Constanlinople dans 
la meine ville (Paris) et sur le meine terriloire (France) - bien que Tun de deux 
soit archeveque autocephale -, devient, depuis 2009, le modele pour la tbrmalion 
des «Assemblees episcopales orthodoxes» (AEO) pour toule l’Europe et pour le 
monde entier. On a llnalement adopte la voie coUective sociologique lethno- 
plvyletique], une pratique totalement inconnue de la Tradition canonique du I" 
millenaire, au lieu de rester sur la voie synodale ecclesiale.

c) Apres la chute du mur de Berlin (1989). les emigrations ä majorite 
orthodoxe et en provenance des pays de l’Europe centrale et orientale se sont



115

intensifiöcs; le phenomcne est d’ailleurs loin de s’arreter, comrne nous le 
constatons en ce debut du IHC millenairc. Si ces emigrations ont cu un caractere 
provisoire, ä un certain momenl de l’histoire, il parait Evident qu’ä present commc 
dans le futur, le tablcau est different. II semble que 1'Institution des «Assemblees 
episcopales orthodoxes» n'a pas pris en consideration eelte nouvelle realile. 
Historiquement parlant, les choses ont ehange de fa^on flagrante, notamment juste 
aprts la chute du mur de Berlin, depuis que le «territoire canonique» (ßglise 

etablie localement) est devenu «territoire canonique culturel» (Eglise nationale 
universelle21 *). Dans ces conditions. la «Diaspora» orthodoxe semble devenir de 

plus en plus un enjeu entre les Hglises nationales orthodoxes au lieu d’etrc le lieu 
coninnmionnel, oii les Eglises autocepltales orthodoxes sont appelees ä manifester, 
dans loutes les dimensions, leur unite ecclesiale.

d) II laut signaler clairement que la «Diaspora» ecclesiale orthodoxe prend 
une forme desormais ro-federative ä l’imagc et ä la rcssemblance. d'un töte, du 
Systeme administratif des Conferences episcopales catliolieptes romaines 
existantes dans chaque pays europeen, et, d'un aulrc cöte. du Systeme administratif 
des Federations protestantes existantes egalement dans chaque pays respectif. 
C’est la mode ecclesiastique contemporaine de la canonicite prismatique des 
Fglises consciemmen! plurielles. independamment de la couleur confessionnelle. 
Par consequcnt, les AEO de l’Europe, dös leur point de depart, sont de(s) 
Conf6rence(s)/Assemblee(s) et non pas de(s) Synode(s), ce qui veut dire qu’il 
s’agit d’un «Organe collectif d'eveques» (sic), une innovation ecclesiastique 
recentc. qui n'a par definition aucune auto-plenitude synodale et aucune autorite 
canonique. dies memes n’ayant pas de base canonique. En d'autres termes, ce 
sont des organes colleciifs acepliales, comrne Organes non synodaux, etant donne 
qu'ils ne peuvent pas elire eux-memes leurs tetes de meine que leurs membres, et 
ils ne possedent pas. par fondation et par strueture. un fondement canonique 
solide.

e) II laut dire ici combien l’Europe - mais aussi le monde entier lui-meme - 
attende(nt) une reponse valable de l’Eglise orthodoxe concernant les problemes 
qui l'agilenl et l'habitent, notamment le problenie de la pluralite des juridictions 
ccclesiastiques co-territoriales. Les enjeux du futur Concile panorthodoxe sont 
enormes, au moins aussi importants que les attentes et espoirs ä son sujet. Utilisant 
une comparaison courante, il semblerait donc que «la question de la ‘Diaspora’» 
Pourrail etre envisagee comrne etant «l'arbre qui cache la loret»23, la l'orfil des 

aspects ä clarifier dans le domaine et la longue histoire de l'unite dans l'Eglise.

Kn cc qui conccmu et- problenie eeelesio-eanonique d'raiiVrisofaf ecclesiastique, voir nolrc
uluile. "Du ailliirtilismc ccclisiologiqiie du 2'' millenairc. vers une aulrc aberration eeelesio-eanonique: 
I univmalisme ecclesiasiiqiiv". in: KANON 21 (2010) 236-256. et in: Istina 55, n° 2 (2010) 153-174.

I jirsqu'on a vu l'insiallalion de plusieurs inslanees ecclcsiasliques orthodoxes, realisce par 
Ucn orthodoxes roumains. ä Jerusalem, en 2010-2011. commc les Catholiqucs romains avait operes un 
miltenairc auparavant (1099). cc qui a cause la rupturc de la eommunion entre Ic Palriarcal de



0 Une contre-proposilion pourrait etre ici formulee sur l'affaire ccclesio- 
canonique cn queslion, car la critique negative est constructivc, lorsqu’cllc est 
accompagnce d’elcmcnts de contre-offrc positive. Dans le futur, il faudrait 
eventuellemcnt prevoire une autre voie de solution tout autre que la voie des 
Assemblees episcopales recemment instituecs, cn taut que solution alternative, ä 
savoir, la voie plus canonique de l'adoption de la pratique du locutn tenens, qualite 
ccclesio-canonique qui revient au patriarehe tccumcnique de Constantinoplc. Plus 
preciscment. I’Europe occidentale est un territoire canonique du Patriarcat de 
Rome, qui est considere par l'ensemble des Eglises orthodoxes, et ä tort, comme 
lenr de diaspora, c’cst-ä-dire comme lerre vide (terra vidua) et donc lene 
d'Eglise inexistanie (sic). D'oü la fondation rccente des Assemblees episcopales 
orthodoxes sur le territoire europeen de «diaspora», de la memo mattiere et 
lotalemenl identique que sur le territoire des Ameriques et d’Australie. On a dejä 
montre que le patriarehe cccumenique subroge le pape et patriarehe de Rome en ce 
qui regarde uniquement les Orthodoxes de cet cspacc territorial ouest-europeen 
jusqu'au moment oü la cause ou bien la question de la desunion pourra etre 
examinee dans un Concile et resolut- definitivement. C’est pour cettc raison que le 
patriarehe de Constantinoplc demeure un «subroge tuteur» en Europe occidentale 
et cela par un deplacement de la juridiction territoriale patriarcale de Rome sur lui. 
Par consequent, on peut repeter ici qu'il n'y a qu'it/te mono-jiiridiclion ecclesiale 
canonique sur le territoire de l’Europe occidentale, celle du Patriarcat de Rome, 
exercec provisoirement el pour les Orthodoxes par le patriarehe de 
Constantinople24. Or la contre-proposition est basee sur ce fail canonique. ce qui 

veut dirc, dans la pratique, que tous les eveques orthodoxes de l’Europe 
occidentale pouvait constituer un seul Synode unitaire, organise de la mente fagon 
que les clauses du canon 39 du Quinisexte Concile oecumenique in Trullo (691) le 
prevoyait pour le cas chypriote |Hglise autocepliale de Chypre\ en llellesponl 
[Patriarcat de Constantinople], preside toutefois par le patriarehe de 

Constantinople, au nom de sa qualite du locum tenens pour l’Europe occidentale. 
C’est ainsi qu’en Europe occidentale toutes les conditions prealablcs canoniques 
seront garanties de tout point de vue, en preparant en meine temps un futur 
ecclesial pour tous en conformite avec la tradition canonique bimillenaire de 
l’liglise25.

Jerusalem et l'Eglise de Roumanic (2011). im s'esl dil que la farneusc question de la «diaspora» est 
l'inaleincnt un pretexte pour d'autrcs intcrets colleetil's prioritaires qui se trouvent Caches derriere. Celle 
pratique est vraiinent cn vigueur |xiur d'autrcs Eglises orthodoxes nationales, un prohleme que l'liglise 

orthodoxe «repandue ä travers tout l'Univers» est appcler ä affronter avec Courage et realismc honnete.
1 A ce propos. voir dans Istina 40, n" 4 (1995) 569-385. De meine, in: Le Messager Orthodoxe. 

n° 141 (11/2004) 42-72. in: The Messenger |lxindres| 9 (2/2009) 29-53 (cn anglais). in: 
PAPATHOMAS. Essais de Droit canonique orthodoxe, eh. IV. 77-114. in: IDEM. Essais d’Economie 
canonique. F-squissc d'inlroduclion ä la Theologie canonique (Manuel pour les eludiants) (coli. 
Formation Th&ilogiquc par Concspondancc |FTC 2|). Paris 2005. 183-215; IDEM. Qucstions 
eeclesiologico-eanoniques. Essais d'Economie canonique (coli. Bibliotheque nomocanonique. n" 19). 
Thcssalonique-Katcrini 2006. eh. V, 175-229 (cn gree).

35 Mt II. 15: Lc 8.8.



117

g) Dcrriere la raison ecclesiologique et la raison canonique. il y a la raison 
theologique qui existe et qui, ccrtes, precede. II est vrai que la diaspora nationale. 
en tanl que Situation ct perspective, fonctionne dans un sens centripete, et 
provoque le repli en soi national colleetif et I’enfermement d'un peuple migrant. 
La «diaspora ecclesiale», par imitalion de la diaspora nationale, marche, eile 
aussi, sur des bases purement nationales ou nationalistes, et en aucun cas sur une 
voie d'«ccclesialite eschato-logique». D'ailleurs, son logotype d’auto-deiinition 
est identique a la «diaspora nationale», alors que l'Eglise, par definition. exclue 
loute realite tant itionocolore qu'adjectivale ou plurielle, ainsi que toute notion de 
eonfonnisnte au tnonde21' et, ä plus forte raison, de «diaspora» (= dispersion). 
L’ecclesialite de la «diaspora», si finalement celle-ci existe, doit aller dans un sens 

oppose par rapport ä ce de la «diaspora nationale», c'est-ä-dire, dans un sens 
centrif tge, qui ouvre un peuple migrant et les personnes migrantes, et qui s'ouvre 
vcrs l'cxterieur, non seulemenl pour que tous du meine espace territorial soienl 
"ne Eglise, mais egalemcnt pour que «tous soient un»11 escliatologique.

Quelle solution? Parfois, la solution d'un probleme pose beaucoup plus de 
dillleultes que le probleme lui-meme! C’est la raison, peut-etre la reelle, pour 
laquelle les Eglises orthodoxes nationales de nos jours eonslatent toutes, cerles, et 
de fagon identique, l'existence alienante et alterative de ce probleme ecclesio- 

canonique pour l'Eglise, mais tout de meine eiles hesitent et evitent constamment 
a donncr une solution correspondante aux attentes de nos epoques. Elles prelerent 
apparcmment un viele necessaire provisoire qui se prolonge ä l'eternite qu'une 
solution canonique coherente.

Hibliograpliie (clwisie)

bohrinskoy, La diaspora orthodoxe en Europe occidcntalc: un poini cntre les deux 
Iraditions de I’Europe?, in: [Supplement au] SOP n'J 247.A (4/2000); Centre orthodoxe du 
batriarcul tgeumenique, La Diaspora orthodoxe (Etudcs des Eglises orthodoxes sur des 
questions du Saint et Grand Concile)-(textc polycopie). Chambesy-Gcneve, Centre 
orthodoxe du Palriarcat tecumcniquc. 1989 (en grec); Centre orthodoxe du Patriarcal 
a'rmnenique. Commission interorthodoxe preparatoire du Saint et Grand Concilc (10-17 
novembre 1990) [La question de la diaspora] (texte polycopie), Chambesy-Genevc 1990 
*en grec); de memc in: Episkepsis 452 (15-1-1991) 6-22, et in: [Supplement au| SOP n" 
^5 (12/1993); D. J. Constantelos. The Orthodox Diaspora: Canonical and Ecclesiological 
perspective, in: The Grcek Orthodox Theological Review 24, n" 2-3 (1979) 200-211 ; W. A. 
Saldos, Le Patriarche acumcniquc de Constantinople et le Statut canonique de la 
diaspora" orthodoxe de languc grecquc - le cas de la France (coli. Bibliotheque 

nomocanonique, n° 6), Thessalonique-Katcrini. 2001 (voir sa bibliographie tres riche. 449-

YCf. Jn 17. 14-15. 
v Ja 17, 11 ei 21-23.



I 18

498): Documcnis (Chambcsy): Proposition commune de "solution transitoirc" touchant la 
diaspora orthodoxe (Quatrifeme reunion de la Commission interorthodoxe preparatoirc- 
Chambcsy. 7-13 novembre 1993), in: Episkepsis 498 (11/1993) 21-23. et in: Istina 39, n° 3 
(1994) 306-307; La Diaspora orthodoxe. Texte adopte par la Commission preparaloire 
interorthodoxe, Chamhcsy, 10-17 novembre 1990, in: Episkepsis 22, n” 452 (15-1 -1991) 
|6-22| 21-22; de meine, in: (Supplement au) SOP n" 183 (12/1993) 3-8; Diaspora 
orthodoxe, in: Istina I (1954) 10. 29 et 43: 2 (1955) 71; 7 (I960) 389-406: 8 (1961-62) 56- 
57. 93-94 et 329-332: 16 (1971) 3-4. 37-57. 58-59 et 94-117; 17 (1972) 5-16, 75-110. 237- 
243, 481-483 et 484-494; 24 (1979) 414-415; C. KaUinikos. La nccessite et l'importance de 
Retablissement de nouveaux Metropolcs et Exarchats du Patriarcat cccumcniquc cn Huropc. 
in: Tcxts and Studics. t. I. London 1982, 38-45 (cn gree); AI. Medam, Diaspora/diasporas. 
Archetype et typologie, in: Revue Europeennc des Migrations Internationales 9, n‘' I (1993) 
59-65; G. D. Papathomas, Essai de bibliographie (ad hoc) pour l’etudc des queslions de 
l'auiocephalic, de l'autonomie et de la diaspora (Contrihution bibliographique a l'dtude des 
questions-Essai prcliminairc) (coli. Bibliothequc nomocanonique, n" 7). Thessaloniquc- 
Katcrini 2(XX): idem. Au temps de la Posi-Eccle.sialire (La naissanee de la modernde posl- 
ecclesiologique: de l'Eglisc une aux nombreuscs Egliscs, de la dispersion de l'Eglisc ii 
Vunfimtissement du Corps du Christ), in: KANON 19 (2006) 3-21. in: Istina 51, n° I 
(2006 ) 64-84. et in: Irenikon 79. n" 4 (2(K)6) 491-522; de mente, in: The Messenger 
| London] iT I (2/2007) 26-47 (en anglais). in: idem, Queslions ccclcsiologico-canoniqucs 
(Essais d'Eeonomic canonique) (coli. Bibliothequc nomocanonique, n ’ 19), Thcssalonique- 
Katerini 2006, 145-173 (cn grec), et in: Usk ja Ein 3 (1/2007) 31-56 (en estonien); idem. 
Du cuhundisme ecclesiologique du 2C millcnairc, vers une autre aberration ccclesio- 
canonique: I’universulisme ecclesiastique, in: KANON 21 (2010) 236-256. et in: Istina 55. 
n" 2 (2010) 153-174: idem. La rclalion opposilionnellc entre Egli.se etablie localement et 
"Diaspora" ecclesiale (L'nnite ecclesiologique lacc ä la co-territorialite et la multi-juri- 
diclion). in: Synaxie 90 (4-6/2(X>4) 28-44 (en grec): in: L'Annee canonique 46 (2<X)4) 77- 
99. et in: Contacts 57, n" 210 (4-6/2005) 96-132; idem. Admeltrc l'cxistence de la 
«Diaspora ecclesiale» implique l'abolilion de l'ßglisc clle-mcme (canon 28/IV). (Une autre 
solution ä cetle question ecclesio-canoniquc). in: Theologia |Athenes| 80. vol. 2 (4-6/2(X)9) 
121 142 (cn grec); VI. Hindus, Tröne cecumenique et Diaspora orthodoxe, Athenes 1979 (en 
grec); idem, Le Primat et la conciliarite de l'Eglisc ilans la tradition orthodoxe, in: 
Episkepsis 671 (28-2-2007) 36-42; K. G. Pitsakis, La lerrilorialite entre l'Orient et 
rOccident, vue par un hislorien du droit de tradition orthodoxe: La cammiciie impossibie et 
ses problemes insolubles ou une esperance de l'union ä l'etat latent? (Seetion: «Spa/io 
curopco e strutture ccclesiali tcrritoriali e personali - "Eurolandia" |Europe| and territorial 
and personal ccclesial structures»), in: Terriloriality and Personality in Canon Law and 
Ecclcsiastical Law. Canon Law faces the Third Millennium (Collectif), Budapest 2(X)2. 
862-901: J. D. Zizioulas. L'institution synodale: Problemes historiques, ccclcsiologiques et 
eanoniques, in: Melangcs en l’honncur du melropolite de Kitros Barnabe, Alhfcnes 1980. 
161-190 (en gree): de meine, in: Istina. 47, n" I (2002) 14-44.



PROBLEMES CANONIQUES ET SOLUTIONS PROPOSEES DANS LE 
CADRE DE LA COLLABORATION INTERCONEESSIONNELLE

•E Chysostomos S a v a t o s, Athen

I. Le diulogue est unc de determinante fondamentale de la relation de 
l'homme avec Dieu et avec les gens. Le dialogue peut devenir la base pour unc 
recherche et une vie de la Verite plus intense, parce qu’iI est bien reconnu d’etre le 
nioyen le plus acceptable et a la lois necessairc pour la promotion de l’homme 
dans im monde en evolution continue. tout cn demontrant la Verite. Aucune 

croyancc religieuse ne justifie son existente en pretendant seulement la possession 
de la Verite. II taut montrer et demontrer, par le dialogue, qu'elle est la pour 

repondre aux problemes cxistentiels les plus profonds de l’homme et au meme 
temps le libere de ceux-ci.

L’evolulion continue du dialogue, qui est associe ä l'homme et la Verite, 
necessite un dialogue inductif avec les heterodoxes. comme une expression de 
conviction reciproque pour la revelalion de la Vdrite commune, fondee sur la 
tradition commune, c’est a dirc avant tonte divergence confessionncllc et 
retormalrice, ou dccheance schismatique, et avec un but particulier, la croyance 
que l’isolement entre les Eglises et les Confessions et l'exclusion brisc I’effort 
commun pour affronter les problemes contemporains de l'humanile, la non 
resolution desquels conduit ä une impasse.

Le dialogue, dans cette perspective, considere non pas comme une Option 
parmi d'aulres formes de communication, mais comme le savoir-faire unique de 
communion avec les autres, mais aussi comme le besoin imperatif du travail 
missionnaire de l’Eglise Orthodoxe, est la manifestation de I'experience de la vie 
orthodoxe, qui n’esl rien d’autre que la maniere d’expression existentielle de 
I experiencc de la revelation de la Verite du Christ, de ce fait de la foi.

La deposition de I'experience de l’Eglise Orthodoxe, ä travers un dialogue. et 
comme un temoignage durable et la presentation de sa doctrine dans le monde, 
confirme le dynamisme de sa presence aujourd’hui, non pas comme le modele 
d'un Systeme ideologique, mais comme la mode de vie authentique de l’existence 
de l’homme. La parole de TEglise Orthodoxe, comme une parole theologique, une 
forme eucharislique de la Verite de son sermon et de l’efficacite de son message 

Pour le monde, donne un sens et une expression concreto ä son enseignement. 
determine son credo et identifie ce qu'il convicnt de croire et de faire dans la vie 

quotidienne. De cette fagon, le dialogue theologique devienl, premierement, la 
v°ix la plus authentique de l’Eglise, a travers laquelle eile se rapproche le monde, 
et aussi la maniere la plus authentique de l’expression de I’experience vecuc, pour 
que l'homme et le monde etablissent un dialogue de communication et de vie avec 
la Verite.

Pour l'Orthodoxie les contacts, les conversations, les ententes, en un mot le 
dialogue, sonl des actes inhercnls ä son elre. Dans le domaine de ses rclations avec 
le roste du monde chrclien. cette tactique doit offrir, et eile offre, sans hesilation.



120

Klle fait appel a «l’autre» cöte par toutes formes ü'cntcnte, de conversation, de 
discussion el de collaboralion, ä condition que tout se fasse et soit dirige vers le 
service, la prevalence et l’acceptation de la Verite, en croyant par principe, que ces 
mcthodes sont les mcilleurs «outils» pour cultiver des relations ä l’exterieur. Mais, 
dans chaque elape de communication et de dialogue il faut appliquer des principcs 
de sincerite, d’honnetete et de rcspect mutuel.

2. Dans le cadre de ce dialogue de sincerite, d’honnetete et de respect 
mutuel, nous sommes donc appeles aujourd'hui de parier non seulement pour 
l’Orthodoxie, mais egalemenl pour le reste du monde chretien. C’est ä dire pour 
une rcalile qui existe parallelement ä l’Orthodoxie, que nous le voulions ou non, et 
bien sür. ne peul etre ni ignoree ni contestee. I.e reste du monde chretien est un 
ensemblc qui se differencie dans sa structure ct dans son expression, mais il est un 
corps solide et qui subsiste par soi-meme, qui ne peut pas etre rejcte du tronc 
majeur, que brievement nous appelons le «Christianisme».

Par consequent, ce monde chretien constitue «l’autre cöte» de notre propre 
foi ehretienne et, au nom de ce christianisme, ce monde revendique pour lui-mcme 
son origine «par le Christ». C’est pour ccla qu’il est identifie com me peuple 
chretien, et non pas comme quelque eliose d’autre.

L’Orthodoxie, des la periode la plus primitive de sa vie deja, est entrec dans 
une forme de relations speciales et variees vers ce monde, le cas echeant. Ces 
relations ont connu des hauts et des bas el en particulier des epreuves nombreuses. 
II y a eu beaucoup de cas de relations extremes, en particulier lorsqu'elles se 
tcrminaient en litige, en confrontation, me me en conflit.

Le cöte orthodoxe a ete toujours conscienl que la coupure de parties 
detachees de tonte fayon de l’ensemblc chretien, qu’il s’agisse des heresies 
historiqucs du premier millenaire, ou des schismes posterieurs les plus importants, 
soit entre des Occidenlaux soit entre eeux-ci et l’Orient. Cette coupure constitue - 
meine aujourd'hui - l’evencment le plus douloureux dans l’histoire de 
I’Orthodoxie.

Tout au long de cette Situation, l’Orthodoxie n’a pas evite de rester fidele ä 
sa responsabilile et d’accomplir son dcvoir pour faire de cet aspect ncgatif un 
element positif, pour elle-meme et pour le reste du monde chretien. Cella veut dire 
qu'elle a rccherche et a applique tous les moyens et les methodes qui 
depasseraienl les evenements tristes de division et de rivalite, ct assureraient des 
conditions de vie plus paisible et une stabilite et unite permanente (voir les 
tentatives de dialogue juste apres le quatrieme concile cecumenique ou juste aprcs 
le schisme de 1054).

Tout 9a signifie que les relations interchrctiennes dccrivent - et evidement 
continuenl de decrire - une orbite vraiment particulierc, dont on connait des 
resullats positifs et negatifs. Certes, l'histoire a sa propre raison. Elle est 
contraignante; eile est au moins indicative pour l'esquisse d’une bonne tactique et 
d’une ligne de conduite pour faire face aux problemes divers.



121

Aujourd'hui, en parlant toujours des relations entre l’Orthodoxie et le reste 
du monde chretien, il laut detcrminer que les relations sonl de facto menees et 
promues vers deux directions principales. D’abord vers les dialogues theologiques 
bilateraux avec des Eglises et des Confessions spccifiques; d'autre part vers la 
presence de l’Orthodoxie, avec toul ce que ccllc presence implique, ä l’egard du 
mouvement cecumenique, a travers ses Organes principaux (le Conseil 
(Ecumenique des Eglises, le Conseil des Eglises d'Europe et d'autres Organes de 
composition plus restreinte au niveau regional ou local ou d'autres institutions du 
mouvement).

Les dialogues theologiques, comme une necessite historique et realisle, 
suivent et suivront leur propre chemin. II y aura, comme il y a dejä, des scrupules 
sur leur conduite et leurs resultats. Mais certainement ces dialogues existent: toute 
nouvelle ouverture de tels dialogues theologiques doit se realiser avec prudence et 
pareimonie, et l’Orthodoxie doit soutenir leur Institution et exigcr ou aider leur 
dcroulement correcl et efficace, sans prejudice de l'integrile de la foi et de sa 
doctrine.

3. Pour que les relations de l'Orthodoxie avec le reste du monde chretien 
soient promues aujourd’hui correctement et cfficacement, que ce soit ä travers les 
dialogues theologiques, ou ä travers le milieu de rCEcumenisme. il faul regier 
certains «points-principes» que l’Orthodoxie doit etre la premiere ä detcrminer et 
ä mettre en evidence, definitivement et avec l’humeur et l’initiativc dirigeantes. 
avec gravite, clarte et esprit constructif. Je voudrais eoneentrer ces pensees sur 
quatre points principaux, lesquels je considere importants pour la suite des 
relations entre l’Orthodoxie et le reste du monde chretien:

a) Je pense qu’il est absolument necessairc de clarificr l’horizon de ce que 
nous sommes appeles ä discuter avec les autres chrcliens. Et je prends 
comme exemple la terminologie largement ulilisee actuellement dans nos 
discussions avec nos homologues.

II est bien connu que la theologie de nos problemes passe inevitablement 
par les termes que nous utilisons. Les termes ont leur propre poids et ont 
besoin d’une attention parliculiere, lant dans leur utilisation que dans leur 
interpretation et evaluation. Nous parlons constamment, par exemple, de 
«l’(Ecumenisme». Nous, les Orthodoxes, nous avons notre propre 
perception de cela, D’autres ont leur propre pcrception aussi. Et ces 
perccptions ne coincklent pas, se differencient, ou meine s’entre- 
excluenl. Qui peut pretendre que l'ensemble du problemc de nos relations 
n’est pas aggrave par cette conlusion et celte pluralile de concepts?

La meine chose s’appliquc pour lous les termes paralleles dans nos 
disculions, des termes qui, comme nous le savons tous. ont une 
significalion ecclesiastique et eeclesiologique differente pour



122

l'Orthodoxie. Par exemple, lcs lermes «communion», «Fellowship», 
difllcile pour nous ä expliquer, «unite» et «union». «l’Eglise» et «des 
Eglises», «Fglise» et «Confession», «hercsie», «schisme», «heretiques». 
«heresiarques», «schismatiques» etc. II cn va de memc pour le terme si 
controverse et tres discutc d’«intercommunion sacramcntelle» ou le terme 
«co-priere» avec les «heterodoxes» etc.

Qui peut ignorer le dommagc cree par l'utilisation parfois imprecise ou la 
mauvaise utilisation de ces tcrtnes dans lcs relations de l'Orthodoxie avec 
l’exterieur?

b) Mais le probleme de la terminologie n'est pas la seule question ouverte 
pour nous. II ya d'autres problemes. d'un contcxtc et d'une signification 
particuliere pour l'Orthodoxie. Et cela conduit au besoin fondamental de 
prevoir et d’indiquer, de notre cöte orthodoxe, lcs aberrations et donc les 
risques possibles, afin d'edifier d'une maniere prudente et non ambigüe 
et de promouvoir des relations propres de l’Orthodoxie avec le monde 
chreticn au-delä d'elle. II est necessaire de souligner qu'il y a une 
tendance, en mouvement latent, de tout le mouvement cecumenique vers 
certaines deviations douteuses, qui a juste tilre. preoccupent les Eglises 
Orthodoxes et les consciences des lldeles. ce qui s’ajout aux autres points 
de friction.

c) L'«internationaIisation» possible du mouvement cecumenique, avec une 
ouverture vers d'autres religions, d'autres iddologies. d'autres institutions 
de earactere laique, et avec une certaine tendance et une disposition de 
syncretisme, d’interdependance et d'interliaison, des interrelations et des 
cooperations douteuses. etrangeres a la nalure et au earactere du Conseil 
(Ecumeniquc des Eglises, qui est un milieu de rencontre et de promotion 
des actions et des objectifs pour lesquels s'inleressent les Eglises- 
membres, des Eglises qui visent ä l’unite, ä la reconciliation et ä la paix.

d) I.a «globalisation» de 1'idde cecumenique et du mouvement cecumenique 
(voir le Global Forum). En quoi consiste cela? A rcunir loutes les Ibrmes 
de fonctions de conscience, de pensee, de croyance. de tradition, 
d'instruction voire de doctrine, au sein d’un large creuset, oü 
Tautonomie, la particularite et surtout la auto-consciencc des Eglises soit 
se deformem soit disparaissent completement ?

Je ne pensc pas qu’il faut parier davantage sur tout cela. Le plus 
rapidement les choses portant sur tous ces problemes soient clarillees et 
le plus positivement que soient identillees les aberrations et les evolutions 
negatives possibles mieux nous pouvons nous attendre ä des relations 
plus claires et plus constructives avec le resle du monde chrctien. Je mets



123

l’accent particulierement sur ccla: il nc s'agit pas sculemenl 
d'inquietudcs verbales, mais de choses qui sont absolumcnl essentielles.

e) L'Orthodoxie a la responsabilite de clarifier elle-meme d'abord, ses 
positions et son attitude dans le domaine de ses relations avcc l'cxlerieur, 
pour qu'il n’y ait aucun doule et pour ne pas donner de soup<;ons sur ses 
points de vue. Ces prises de position doivent etre formulees sans 
ambiguite et exprimer le consensus et 1’acceptation pan-orthodoxe. Ce 
n'est qu'ainsi que nous ferons notre voix audible et respcclee.

0 Enfin, l’Orthodoxie doit determiner du cöle thcologique la position a 
prendre, lorsque eile parle aux autres a son exterieur et en cultivant des 
relations et des contaets theologiques avee eux; une position qu'elle doit 
prendre dans tous les cas, surtout sur des sujets de foi, de doctrine, et de 
tradition. Cela signifie que POrthodoxie doit deelarer dans chaque 
direction que c'est sa propre responsabilite - et qu'elle est engagee dans 
eette responsabilite - que dans chaque type de contact ou de dialogue 
avec un contenu dogmatique, eile n'evite pas d’exposer et de mettre en 
evidence tout ce qui concerne sa foi et sa doetrine et qu'elle, pour aucune 
raison, ne doive pas les metres en question ou en doute. Qu'il me soit 
permis de citer un passage de la Declaration de PEglise grecque, au 
Congres de Foi et Ordre en 1952:

«L'Eglise Orthodoxe Grecque reserve ä elle-meme sculcment le 
droit de definir ce qui est errone dans les affaires religieuses et ce 
qui est conforme ou ne contredit pas ä sa eroyance. C'est pourquoi 
qu’elle ne permet aux theologiens ou aux professeurs de theologie 
des Facultes de Theologie Orthodoxe, et surtout a ses representants 
aux Conferences, que de faire des annonces positives et definitives 
sur notre foi, sans s'engager dans des discussions steriles ou voter 
pour des deeisions sur des questions de foi, de culte et 
d’administration, qui n’est ccrtainement pas possible d'etre definics 
de teile maniere».

Cette position de la declaralion orthodoxe n'a rien perdu de sa valeur. En 
effet le devoir immobile de POrthodoxie, dans ses relations avec les 
autres chretiens du monde, est de respeeter et de garder ee principe 
fondamental. L'Orthodoxie a le devoir de mettre en avant sa foi, sa 
doctrine et ses dogmes. Mais ne pas les discuter.

4. Mais au-delä de tous ces prohlemes et ces difficultcs, il y a aujourd'hui la 
possibilite de dcvelopper la cooperalion interchretienne ou intereoiifessionnelle au 
milieu de la soi-disant «diaspora», surtout apres la decision de la quatrieme 
Conference pre-Conciliaire Pan-Orthodoxe. Une collaboration qui sc centre sur



124

une auire forme de l'cecumenisme, au-delä de l’oecumenisme theologique, ce 
dialogue des Eglises avec la socictc. oü il y a plus d’avantages profonds.

Comme indique dans les «Regles de Fonctionncment des Assemblees 
Episcopales dans la Diaspora Orlhodoxe». qui est une decision unanime de la 
quatrieme Conference pre-Conciliaire I’an-Orthodoxc (Centre Orlhodoxe du 
Patriarcat (Ecumenique de Conslantinople-Chambesy. 6-13 juin 2009), l’un des 
buts principaux des Assemblees Episcopales est de reveler l’unite de l’Eglise 
Orthodoxe «dans tous les domaincs du Service pastoral»1 tandis qu'une de leurs 

responsabilites est le developpement de relations «avec les autres Eglises 
Chretiennes et les autres religions»'.

Ces deux normes rcglementaires exprimant la fonclion fondamentale des 
Assemblees Episcopales et le moyen de developper, ä la fois localement et 
regionalement. une collaboration avec les autres Eglises et Confessions 
Chretiennes, delimitent cette forme de collaboration interconfcssionnelle dans les 
domaincs du service pastoral ou mente d'un interet social general. Ce demier ne 
peut pas occuper uniquemenl les communautes Orthodoxes d'une region donnee 
ou d’une seule Assentblee Episcopale, mais aussi une /one geographique plus 
vaste, qui peut comprcndre plusieurs regions avec leurs Assemblees Episcopales 
(par exemple les Etats de l’Europe Centrale).

5. Le developpement d’une collaboration interchrdtionne ou interconfession- 
nelle. dans le cadre de ces buts et de ces pouvoirs des Assemblees Episcopales, 
tant au niveau local que regional, necessilc d’abord un cadre general de principes, 
aussi bien dans le fonctionnemcnt et le developpement de cette collaboration que 
sur les sujels et les domaincs d’aetion.

a) Les sujets sociaux doivent posseder une position primaire, comme ils 
preoccupent les Eglises et les Confessions Chretiennes au niveau local; 
celles-ci doivent developper d’abord un «dialogue de vie» porlant surtoul 
sur des sujets d’interet pastoral, et, ä un dcuxieme niveau de 
collaboration, sur ["Organisation d’aetions conjointes pour resoudre ces 
problcmes, avec les resultats le plus positils possibles. Comme ces 
problcmes sociaux-pastoraux ne sont pas les meines ou communs dans 
tous les regions ou les pays, ou mente dans les differentes unitös 
regionales, le choix des sujets dependra soit du degre d’intensite sociale- 
pastorale de chaque probleme (la famille, le chömage) dans chaque 
region, soit de l'urgence et de la pression sociales (la pauvrele, la 
migration).

1 Röglcs de Fonclionncment dos Assemblees F.piseopales dans la Diaspora Orlhodoxe. arliele 2. 
Ibid.. arliele 5.



125

b) L’interet dans une collaboration inlerecclesiastique ou interconfession- 
nelle est Io dcveloppemenl des dialogues theologiques bilateraux sur des 
sujets preoccupanl les Eglises et Ies Confessions. Les resultats et les 
propositions de ees reunions bilaterales - locales ou regionales - peuvent 
fonctionner a titre subsidiaire et contribuer au dialogue thcologique 
officiel, qui a lieu au sein des Eglise ou des Confessions.

c) D'un interet semblable sont des qucstions qui occupenl les Eglises et les 
Confessions en general, et pour lesquclles pourrait se developper une 
forme de collaboration. parexemple pour les qucstions d'environnenienl, 
de bioethique, d’education, de relalions enlrc l'Eglise et 1 ’Etat, pour la 
paix et la justice, pour les droits individuels et personnels.

6. De notre experiencc. jusqu' aujourd’hui, dans le milieu de la realite 
europeenne, une forme de collaboration inlerecclesiastique ou interconfessionnelle 
sur des problemes notammenl sociaux et moins theologiques, nous disposons des 
donnees, qui peuvent etre des modeles pour le lancement de telles formes de 
collaboration aux niveaux local et regional.

a) En Allemagnc se deroule un dialogue thcologique bilateral entre les 
Orthodoxes et les Catholiques Romains sur les questions qui touchcnt a 
des themes du dialogue thcologique officiel, et les resultats de cette 
collaboration peuvent contribuer positivement ä l’ensemble du probleme 
theologique.

b) Le Forum inlormel, qui est organise par le President des Conferences 
Europeennes Episcopales de l’Eglise Catholique Romaine, en presence 
du represenlant du Palriarcat (Ecumenique et de la representation des 
Eglises Orthodoxes de l’Europe, constitue une presence effective et 
dynamique. Au cours de cette reunion s’effcclue un dehat sur un sujet 
social, qui preoccupe les Eglises Europeennes (famille, relalions entre 
Eglise-Etat etc.).

7. Pendant ces rencontres et collaboralions interconfessionnelles, les 
principes de fonctionnement sont normalement: a) La forme de la copresidencc, b) 
la participation et la collaboration des Eglises dans des conditions d'cgalite et c) le 
principe de Consensus quant a la prise de decisions.

Ces meines principes regissent tonte forme de collaboration bilaterale 
interconfessionnelle, et ont l'ait l'objet d’etude et de reflexion au «Comite Special 
sur la participation des Orthodoxes au Conseil (Ecumenique des Eglises 
(W.W.C)».

Les travaux du Comite Special sur ces qucstions couvrent pratiquemcnl 
l’ensemble des sujets lies ä une presence digne de l'Eglise Orthodoxe au sein du 
COE. La question de la priere dans les assemblces du COE, et les questions de la



126

qualile de membre. de la representation ei de la prise des decisions dans le COE, 
bien qu'elles soient essentiellement des questions ecclesiologiques dans le sens 
large du terme. eiles sonl liees ä la tradition canonique aussi. Lcs questions 
ecclesiologiques et canoniqucs ont ete discutees decisivement ä la retinion ä 
Thessalonique (mai 1998).

Sur la question de co-prifcre les criteres de la pari des Orthodoxes et les 
arguments etaient pour la plupart d'ordre canonique1, tandis que les criteres pour 
determiner la qualitö de memhre du COE etaient thcologiqucs.

En particulier sur la question de la approbation des resolutions. bien qu'il 
s'applique comme base reguliere le principe de la majorite4, s’est mis au debat le 
sujet si pour des questions importantes, l'application du principe de la majorite esl 
süffisante. La Comite Special des le premier moment a soutenu inconditionnelle- 
ment lcs modillcations apportees aux procedures existantes sur la prise de decision 
et a propose le principe du «Consensus». Comme il est connu, ce principe est 
traditionncllement suivi par l'figlise Orthodoxe pour prendre une decision sur lcs 

questions majeures. Les Orthodoxes ont accepte le principe du consensus pour que 
le temoignage de l'Orthodoxie devienne plus efficace, croyant qu'il offre le cadre 
de Cooperation le plus harmonieux dans le mouvement cecumenique. Ce principe 
du consensus necessitc un processus qui vise ä la comprehension commune d'une 
rcunion. sans prise de decisions par la methode de scrulin. Cependant, si le 
principe de la majorite pourrail crccr des fosses (heologiques avec le principe du 
consensus il existc des deficits fonctionnels, meme si la theologie orthodoxe, dans 
un dialogue plurinominal cecumenique, accepte ce principe.

8. Dans cet esprit. la theologie et l'Eglise orthodoxes ont (oujours participc ä 
cette dialectique de collaboration interconlessionnelle. pendant des nombreuses 
annees, gräce ä ce processus de dialogue intcr-ccclcsiastique ct interconfessionncl. 
dans la croyance qu'elle dclient la Verilc ct que la met cn lumicre. tout en restant 
immobile «ä la foi donnee aux saints une fois» (Jude 3), mais sans rejeter le 
principe de l'«economie ecclcsiastique» dans des sujets ecclesiastiques, en ce qui 
concerne les differentes expressions linguistiques et des formalitds, qui 
manifestem l'experience de la foi. cn croyant que ces formalites ne sollt ä 
identificr avec la Verite de la foi et le Salut.

4.V can. Aposloliqucs e( 33' can I jodicdc.
«("est l'opinion de la majoritö qui predomine»: 6' can. I" Conc. (Ecum. cl 19'can. Antiochc.



127

CANONICAL STATUS OF EASTERN CATHOLICS IN THE DIASPORA 
AND THE DRAFTING OF THE CODE OF CANONS OF THE EASTERN

CHURCHES

W. Becket Soul e. Ohio

Membcrs of ihe Christian faithful realisc their communion with thc Church 
in an hicrarchically organised community, which exists in Churchcs following 
various rite:; (the "liturgical, theological, spiritual and disciplinary palrimony, 
culture and circumstances of history of a distinct pcople. by which its own manner 
of living the faith is manil'csled’').* 1 No one is a member of the Church "at large."2 * 

The Church, in pursuing and fulfilling its supernatural purpose and mission. is 
implanted in the culture and life of each nation. and makes use of the 
commonalities of each people: their languages, ihcir usages, and everyday life all 
make a contribution. These various elenienis form the distinctions betwecn Ihe 
various rites. The menibers of the Christian faithful belong to the universal 
Church, but only through the bonds which conncct them with a definite and 
specific Church. which follows a particular rite and which possesses its own 
liturgical. theological, spiritual and disciplinary palrimony. The menibers of the 
Christian faithful have a right to their own rite, and an Obligation to fulfil their 
duties in their own particular Church.’ This includes, but is not limited to, "the 

right to worship God according to the prescriptions of their own sui iuris Church" 
(CCEO can. 17). This paper will review the canonical Status of the Christian 
faithful of the Easlem Catholic Churches outside of the territory of their historic 
honielands. in the "diaspora," parlicularly with regard the estabiishment of 
hierarchies outside of these honielands, and then the rclalionship of those faithful 
and their hishops with the bishops of the Eastern Catholic Churches still present in 
their original territories.

'Ihe primary distinction in the canonical Status of menibers of different 
Churches sui iuris (as they are now called), unlil well into thc modern period, was 
ethnic or national (what William Bassett refers to as "broadly national or 
patriarchal jurisdiction"4). Onc's membership was determined principally by

1 CCLiO c. 28 § I: “Ritus est patrimonium lilurgicuin. Ihcologicum, spirituale ei disciplinare 

cultura ac reriim adiunclis historiae popultmim disiinelum, quod modo fidei vivendac uniuscuiitsquc 
Rcclcsiac sui iuris proprio exprimitur".

This poinl is. of coursc. highly dchateable. Scveral eommenlaUirs have asked. somcwhal 
rhetorieally. to what Church sui iuris did Ihe three thousaud haptised al Ihe firsl Pencccosl belong? Or. 
perhaps less llippanlly. to whal Church sui iuris does an infam haptised in danger of dcath by a non- 
Christian (cf. CIC 861 § 2) belong? Yel. while il is conccivable in these extreme and unusual cases tliat 
a lhcoretic.ll lack of ascriptiou to any Church sui iuris exists, one cannot actually worship. much less 
excreisc onc's rights and obligalions as a Chrisiian. oulsidc of thc visible community and communion
ol a sui iuris Church.

1 Valtcan 11. deeree Orienlalium Kcclesiarum (21 November 1964). nn. 2-3. 5; CCKOcc. 12. 17.
1 W. W. BASSIi'IT, Deierminulion of Rite, Rome 1967, 14(1.



128

nationality. or, in the case of cmigranls, by the counlry of origin. As Augustinc 
wrolc lo Januarius,

‘Thore are other Ihings, however, which are different in different places and 
countries: e.g., some fast on Saturday, others do not; some partake daily of 
the body and blood of Christ, others receive it on stated days: in some places 
no day passes without the sacrifice being offered; in others it is only on 
Saturday and the Lord’s day, or it may be only on the Lord s day. In regard 
to these and all other variable observanees which may be met anywhere, one 
is al liberty to comply with them or not as he chooscs; and there is no bettel­
nde for the wise and serious Christian in this matter, than to eonform to the 
practice which he finds prevailing in the Church to which it may be his lot to 
come. For such a eustom, if it is clearly not contrary to the failh nor to sound 
morality, is to hc held as a thing indifferent, and ought to be observed for the 
sake of fellowship with those among whom we live"5.

The early theological principle thus seems lo have been that of adapting to 
the cusloms of the place where one found oneself, although this seems to be a 
counsel of prudence rather than a canonical Obligation.

By the pontificate of Leo IX. there were clearly Greeks living in Rome, and 
following Iheir own liturgy, distinct front that of the Latin Church which 
surrounded them. In a letter to Michael Cerularius, Leo described this as their 
paterna traditio, although here the concept of ethnic identity and liturgical usage 
are fused.6 Around the same time, the descendants of Greeks in Southern Italy. 

who had lived there since that territory had been under the jurisdiction of the 
ßyzantine Empire, were rccognised as being a separate and distinct Community. 
Celestine III ordered that Greeks were not to be ordained by Latins, and vice 
versa; the lwo communitics were not to be merged, and their cusloms. liturgy and 
ecclcsiastical activities were not to be mixed or confused7.

The first discussion of the notion that a formal transfer between churches 
would be necessary cornes front the apostolic letter Pervenit of Nicholas V (6 
September 1448):

"It has come to our attention that in places which are subject to Catholics in 
Greece, ntany Catholics are shamelessly changing to the Greek rite under the 
pretexl of union. We are quile astounded and do not cease to be amazed, not 
knowing why it is that they change front the eustom and rites in which they 
were born and raised to the rites of forcigners; for although the rites of the 
Eastern Church are praiseworthy, it is nevertheless not permitied to mix the

■ AUGUSTINE. Ep 54 io Januarius, c. 2. This is. of course. ihe source of ihe proverb. "When in 
Rome, do as ihe Romans do."

'■ J. D. MANSI. Sacrorunt Conciliorum Nova el Amplissima Collcctio v. 19, Vcnicc, 1774. 635- 
655.

Quum secundum. X. 1.11. c. 9 (CELESTINE III lo Ihe Archbishop of Olranlo).



rites of Churches. The Holy Synod of Florcnce has not permitted this,
either”s.

In this letter, however, Nicholas States that, in virtue of the universal 
jurisdiction of the Roman pontiff, any transfer belween Churches can only take 
place with the permission of the Holy See. Oddly enough. when compared with 
the modern Situation. Nicholas V appears intent on stopping Latins from joining 
Eastem Churches. afraid that a stream of latins entering the Greek Church will 
substantially weaken the l^itin Church in territories where both Churches coexist '. 
While there is no mention of the possibility, much less a mechanism, for a transfer 
from or to the Latin Church in the documenls of the Union of Brest (1595). the 
principle that any such transfer must occur only will) the permission and by the 
concession of the Holy See remained intact. These documenls do identify the 
foundationul principle of the preservation of one's own rite:

"No one is bound to profess the ceremonies and religion of the Roman
Church, as long as we are all one under the obedicnce of the one pastor of the
Church ofGod""’.

Among the conditions of Union vvhich the Ruthenian legales had proposed to 
the Papal nuncio of Warsaw, il was only said that the Ruthenians should never be 
required or compelled to adopt the ceremonies of the Roman Church. even if 
married to Latins." It is thus clear that by this period, simple “ritual affiliation” 

had become more standardised into what would now be called membership in a 
sui iuris Church. Such membership could be changcd, in exceptional 
circumstances, but only alter recourse to the Holy See.

While there is significant papal legislation for Greeks in Italy throughout the 
Middle Ages. il is also clear that these (Byzantinc) communities were recognised 
as being under the jurisdiction of Rome. This resulled in significant Latinisation, 
taking place over several cenluries. The iconoclast Emperor Leo III (717-741), 
however. subjected these territories to the Patriarch of Constantinople; at the time 
of the Norman Conquest in the eleventh Century, they were returned to Latin 
oversighl. While several constitutions were issued for the designation of Greek 
priests, or a vicar for Greeks in Latin territories. this legislation was provided 
more for the pastoral care of Italian Byzantine communities than as a recognition 
of a group separate and canonically distinct from the Latin Church. Clement VIII. 
in the so-called Inslruclio Clementina (more officially. the instruction 
Sanctissimus [August 31 I595|). provided guidance for Latin bishops in caring for

129

h NICHOLAS V, apostolic teuer l’ervenil (6 Scptcmher 144X). Acta et Dccreta Sacrorum 
Conciliorum Rcccntium: Collcctio I aicensis v. 2, Freiburg IX70, cot. 601 f.

•' Ibid.
" Colleclio Lacensis v, 2. cot. 602.

11 Cf. THOMAS OFJIiSUS (DIDACHUS SANCH1-S IT AVILA). De Conversione Omnium 
(ieritium Procurand I. Antwcrp 1613, I. "De Origine Schismalunt Oricnlalium": also in J. P. MIGNLi, 
Theologiae cursus complctus V. Paris 1860, 508 ff.



130

Ihcir Grcck subjects12. This, again, was a matter of pastoral care rather ihan inter- 

ecclesial jurisdiction. The Grceks were viewed as an ethnic minority in need of 
special sacramental ministration, rather than specifically as members of a different 
and autonomous Church.

Benedict XIV established ihc principlc of Latin jurisdiction over Italo- 
Albanians as a matter of inter-ccclesial jurisdiction in his Constitution Etsi 
pastoralis (26 May 1742); the Constitution also dealt with matters of sacramental 
and doctrinal discipline* 1'. This provision of subjection to the local Latin Ordinary 

in all things for Grceks in communion with the Roman Pontiff in areas where they 
did not have a bishop of their own quickly proved to be the Standard for other 
Lastern Catholics as well. These norms were made applicable almost verbatim to 
Ruthenians in Hungary by Clement XIV (Eximia regalium [19 October 1771 )14), 
to Rumanians in Novhorod (Indefessus personanun [16 June I777[15) and 
Ruthenians in Croatia and Serbin (Charitas illa [17 June 1777]l6) by Pius VII. to 
Armenians in Constantinople by Pius VII in I8I817. Grcck Mclkitcs in France in 
1823 and again in 1890,K. and Syro-Malabars in India by Leo XIII in I887.|y

By the time of these last documents, however, large groups of Catholics. 
particularly from Eastem Europe and. to a lesser extern, the Ottoman Empire, had 
begun to move lo the Western Hemisphere. particularly the United States, Canada 
and Brazil. These waves of Immigration in the latter pari of the nineteenth Century 
posed significant issues with regard to inter-ecclesial jurisdiction, pastoral care, 
and sacramental discipline. Düring this period, there were clearly defined and 
distinct hierarchies for the Eastem Catholic Churches in Lastern Europe, although 
at this time there were not yet any hierarchies of these Churches established 
outside of their traditional homelands. The mass immigration of Ruthenians to the 
United States occurred during the 1870s, as a result of energetic recruilment by 
mine owners in the Pennsylvania coal fields211.

- P. (iASPARRI - I. SFREDI (cd.). Fontes Iuris Canonici v. I. Rome 1923. n. 197: Bullariiim 

Pontilicium S. C. de Propaganda lüde i. Romuc 1858, 1-4; Codifica/.ione canonica orienlale. Fonti. 
Ser. I. fase. 8. Rome 1934. 245-250.

" Fontes Iuris Canonici, n. 328. See W. M. PLÖCHL. Two Hundred Years - Etsi Pastoralis 

(1742-1942). in: The Jurist 2 (1942) 211-213.
" R DF MARTINIS (cd.), lus Pontifrcium de Propaganda Fidc IV. Rome 1888. 176 f.
If Fonii, ser. I, fase. 8. 505.
10 DF MARTINIS, lus Ponlificium IV. 207 ff.
1 Bullarium S. C. de Propaganda lüde IV. 273.
,s The 11 rst regarded Melkilcs in Marseilles (13 Januars 1823. Atli della Sacra Congrcgazionc di 

Propaganda lüde dcl 1823, 12-13; (he sccond. regarding Armenians in Paris, rcilcratcd (hat die 
palriareh had no jurisdiction whatsoever over his fuithlul once they lel’t his patriarchale (Acta Sanctae 
Sedis 24 [1891-18921390-391).

" Leo XIII. apostolic letter Qttotl iom/triilern (20 May 1887) in Acta Sanctae Sedis 19 (1886- 
1887)513-514.

The Austro-Hungarian Empire rceognised Ihrce forms of Calholicism: (I) Roman Catholics; 
(2) "Grcck Catholics,” a lerm vvhich referred to Croalians. Romanians and Ruthenians (IJkrainians) of 
the Byzantinc tradition; (3) Armenian Catholics in Galicia and Transylvania. The lerm "Greek 
Catholic" was thus initially used in the United States in preference to "Ukrainian Catholic" or 
"Ruthenian Catholic" because of this background. See V. POSPISHII.. IJkrainians in the United States, 
in: Ihc Jurist 39 (1979) 373f. The earlicst immigrants began to eslablish themselves in the United



131

The first Ukrainian Catholic parish establishcd in America was Saint 
Michael's Greek Catholic Church in Shenandoah, Pennsylvania on 24 October 
1884, with the Reverend .lohn Woliansky (anglicised from Ivan Volians’kij) 
appointed as the lirst (officially sunctioned) Greek Catholic priest in the New 
World by Metropolitan Sylvester Sembratowych, Greek Catholic Arehbishop of 
L'viv. In this appointment, the Metropolitan exercised jurisdiction in exactly the 
same way as he would over his own archdiocese. When Woliansky (and his wife) 
arrived in the United States, and presenled his appointment and credentials lo the 
vicar general of the (Latin) Archdiocese of Philadelphia, he was refused laculties. 
Woliansky nevertheless moved to Shenandoah, established the parish. served the 
Divine Liturgy and ministered the sacramenls in secular halls and private homes 
until the first church building was erected and blessed in 1886. Within the next 
three years six parishes were established in the United States and thirty-two Greek 
Catholic pricsls (all from Galicia and Carpathia, and all celibate) were sent by 
Metropolitan Sembratowych; the Metropolitan in L'viv. and other bishops in 
Galicia, were commemorated in the Divine Liturgy, rather than the Latin Catholic 
hierarehs in the United States within whose dioeese these priests were minislcring. 
For all intents and purposes, the provisions of Etsi pastoralis were not invoked, 
beeause, it was maintained, the Metropolitan of L'viv was able to furnish elTcctive 
pastoral care to these immigrants by sending priests from Galicia - Etsi pastoralis, 
according to this argument, only had to do with the pastoral care of members of 
the Eastern Catholic Churches where no effective pastoral care was possible from 
their own Church. The canonical Status of these Greek Catholic faithful. the priests 
contended, was exactly the same as was that of Greek Catholics in Galicia.

The Sacred Congregation for the Propagation of the Faith issued a letler to 
the Arehbishop of Paris on 7 May 1890, testifying that

"il is a general maxim of this Sacred Congregation that patriarchs of an 
Oriental Rite cannot exercise their jurisdiction outside their patriarchales; 
and consequently, that priests and the faithful of whatsoever Oriental Rite 
who have a domicile outside their respective patriarchales, as well as those 
who, even though within the boundaries of the same. are deprived of pastors 
of their own Rite, are subject to the Latin ordinary of the place where they 
are staying, especially in Latin dioceses”* 21.

Six months later, the Propaganda issued a circular letter to the Ukrainian and 
Carpathian hierarchies (in Europe) that only celibate priests, or widowers without 
their children, could emigrate to America, and that they and all their faithful 
would be subject exclusively to the local Latin bishops''. This letler came almost a

Stales arotmd 1875. W. PASKA, Sourccs of Parlicular Law for the Ukrainian Catholic Church in the 
United Stales (The Catholic University of America: Canon Law Studie* 485). Washington. D.C. 1975, 
29.

21 Acta Sanctae Sedis 24 (1891/1892) 390.
Collectanca S. Coilgrcgationis de Propaganda Fide II. 356. This letter ntakes refereilCC to the 

issuc of scandal and confusion among the Latin rite faithful: the Congregation required that il be



132

decade aller the first priests had arrivcd in America, and aller they had been 
functioning and building parishes for years.

The Greek Calholic priests in the United States, growing in numbers and in 
geographical extension month by month, senl a Petition to (he Propaganda in 
1891, noting that they had great pastoral work before them, but that they had been 
received with hostility and suspicion, by Protestants, ofeourse. but particularly by 
Catholics, and especially by Calholic clergy and bishops, and requested a bishop 
of their own rite to serve in the United Stales’1. One of these priests. Alexis Toth, 

had scllled in Minnesota and had been ministering to Greek Catholics in 
Minneapolis since 1888. Whcn the (Latin) Archbishop of Minneapolis, John 
Ireland (famous for his connection to the Americanist conlroversy), discovcred 
that Toth had been married (though now widowed), he demanded his departure, 
and when Toth refused to send his young orphaned children back to Europe. 
suspended and excommunicated him. Toth then approached the only Eastern 
bishop then in the United States, Nicholas Ziorov (Russian Orthodox bishop in 
San Francisco) and was received, along with his congregation, into the Russian 
Orthodox Church in I892"4. Within the next fiftccn years, 75 Greek Calholic 

parishes and almost 100.000 of their parishioners became part of the Russian 
Orthodox Church in the United States; this group formed the nucleus of what is 
now the Orthodox Church in America.

The United States Catholic bishops met on II Octobcr 1894, in part to 
consider a response to the Toth sceession, and sent a Petition to the Propaganda 
that all Catholics in the United States be required to observc the Latin Rite, and 
that the Propaganda formally transfer all Eastern Catholics in the United States to 
the Latin Rite. Cardinal Ledochowski replied on 21 Dccember 1894 by writing 
that * 21

notified in writing of wliicli I.atin rite dioccsc the Eastern priest was to tic assigned to so that the Latin 
rite hishop could he prepured for his arrival. "The observanee of diese direclives eannol he dcflnitcly 
cstablished, hm il would appear that married clergy still conlinued Io emigrale l'rom their homeland and 
take assignmenls in the United States." PASKA, 33 f. See also P. MARTI. I Rulheni negli Stati Unili. 
Milano 2009. 165-166.

The leller was aeknowledgcd by Cardinal Ledochowski, head of (he Propaganda, in a letter to 
Cardinal Gibbons in 1X92; sec Ecclesiastical Review 7 (1X92) 66-67. Cf. St. GULOVICH, Windows 
Westward. New York 1947. 129; H. J. HEUSER. Greek Catholics and Latin Priests, in: American 
Ecclesiastical Review 4 (1891) 197-198. Heuser rceords nine priests and about 150,000 Ruthcnians in 
the United Stales at this datc. These numbers, aceording to most sources, were significantly less than 

the actual numbers.
21 Outside of California and Alaska, there had been only a single Russian Orthodox congregation 

in the United States (in Brooklyn, New York!, and this congregation closed alter its priest, ironically, 
joined the Calholic Church in 1X83. Sec S. SURRENCY. The Quest for Orthodox Church Unity in 
America. New York: 1973; Orthodox America 1794-1976 (Department of History and Archives of the 
Orthodox Church in America). Syosett, New York 1976.



“although ihe Rite accepted in ihc United States is the Latin »ne. this does 
not prcelude tliat. nonetheless, whenever the known condilions are verified, 
the cxercise of various Eastem Rites is permitted”25.

About ten years later, the American bishops declared that they were no 
longcr opposed to the appointment of a Creek Catholic bishop in the United 
States, "provided this would not encourage the demands of other immigrants to 
have bishops of their own"2h. Soter Stephen Ortynsky, a priest of the Ukrainian 

Basilian Order, was appointed litular bishop of Daulia on 26 March 1907, and 
ordained bishop on 4 May 1907 by Metropolitan Andrew Sheptytsky. with the 
Reverend John Woliansky preaching the sermon. Ortynsky was appointed as 
“bishop for the Ruthenians in the United States" and arrived in New York the 
following August: he was not. however, assigned any territory or jurisdiction 7. 

llis lettcr of appointment required him to receive appointment as vicar general 
IVom each individual Latin bishop in whose diocese there were Ruthenians. Some 
hishops conferred unlimited facultics upon him; several refused to assign any 
faculties whatsoever; others permitted him to visit Creek Catholic churchcs and 
parishioners, but reserved to themselves the appointment and transfer of priests, 
the establishmenl of parishes, and the granting of marriage dispensations' . The 
Operation of the Ruthenian Church in the United States was defined by the decree 
Ea semper (18 July I907)2'', which restated in most significant ways the 

provisions of Etsi pasloralis. When Ortynsky refused to promulgate it in the 
United States, the Apostolic Delegate in Washington. D.C.. published it anyway 
on 17 September I90710. Ortynsky was invited to assume oversight of Ukrainian 
congregations in Canada (largely organised by priests of bis own Basilian Order), 
hui the Apostolic Delegate forbade such visits. since Ea semper had appointed 
Ortynsky only for the United Stales. * 31

' PASKA. 39 n. 61.
■y' S. S. MUDRYJ. DeTransitu as Aliuni Riium. Rome 1973. 109-1 Kl.

Rach or Ihcse documenls is marked "Secrel. Brcvium". in Ihe acts of Pius X. and conscquently 
none were made public innnediaiety. The lexl is found in A. WRLYKYJ. Documcnla Ponliticium 
Romanuni llistoriam Ucrainiae Speclamia II (Analectn OSBM), Rome: 1970. 495-496. The oiher 
potential candidales considcred for this position are lisled in MARTI. 285 n. 59.

31 Cf PASKA. 48.
Acta Sanclac Sedis4l (1908) 3-12: rcproduced as Appendix III in MARTI. 563-570.

" In a teuer to the Ruthenan priests in the United States, dated 25 June 1907 but received on 7 
August. Ortynsky wrotc from L'viv before his deparlure for the United States. “As you are aware. my 
priests, I am a bishop wilhout a diocese. All the Ruthenian Catholics living in the United Stales have 
beeil placcd under my jurisdiction and I have been made dopendem on the Apostolic Delegate, and 
through him directly on the Apostolic Sec.” Quoted in B. P PROCKO. Soter Ortynsky: First 
Ruthenian Bishop in ihe United States. 1907-1916. in: I hc Catholic Historical Review 58 (1873) 516. 
On 6 August 1907. 200 copies of Ihc apostolic lettcr lüi semper were senl to the apostolic delegate in 
Washington. Diotnede Falconi; when Ortynsky claimed that he was directly subjecl to the Apostolic 
Delegate. and not to individual Latin dioccsan bishops, and Ihus refused lo promulgate the leller. 
Falconi had Ihe lettcr published in the American Bcclcsiastical Review (37 |I907| 513 ff) with the 
Delegalc's nolificalion of proniulgalion; of Ihe copies received by Falconi. one was given lo Ortynsky 

upon his arrival in the United States, and one was given to each of Ihe bishops in the cpiscopal 
Conference. See MARTI. 313-314.



134

The Holy See was not completely unmindful of the Ukrainian Catholic 
faithful in Canada, however. Immigration to Canada from Hasicrn Europe in 
general, and Galicia and Bokovyna in particular, began in earnest in 1895, 
approximately a gcneralion alter it had begun in the United States. Two-thirds of 
the immigrants were Ukrainian Catholic, the remainder Ukrainian Orthodox* 11 * * * * * 17. 

Canadian (Latin) Catholic bishops responded lo this influx in a vaslly different 
way than their American eounterparts had; the Canadian bishops took the 
initiative in obtaining Ukrainian clergy lo minister in Canada, and encouraged 
Latin Catholic priests to adopl the Eastern rite, or at least obtain ritual faculties'2. 

White the Canadian bishops were opposcd to the ereclion of a Greek Catholic see 
in Canada, on the grounds that it would divide jurisdictions, the Propaganda sent 
Cardinal Cassetta on a Visitation of Canada in 1911 to survey the Situation and 
make recommendations. Cassetta commentcd directly on the Situation in the 
United States, in which a bishop was appoinlcd, without any jurisdiction (beyond 
what was delegated to him by the individual Latin ordinaries for their dioceses) or 
any territory, and strongly urged that this not be repeated". Upon receiving this 

reporl, Pius X erected the Apostolic Exarehale for the faithful of the Ukrainian 
Rite in Canada by the apostolic lelter Officium supremi aposlolalus (15 July 
I9I2)34. Nykyta Budka was named as titular bishop of Patara and Apostolic 
Exarch for Ukrainians in Canada with ordinary and personal jurisdiction35. 

Finally, on 28 May 1913, Ortynsky received full and ordinary episcopal 
jurisdiction over all faithful and clergy living in the United Stales, independent of 
any Latin ordinaries, but undcr the “supervision of the Apostolic Delegate in 
Washington, D.C.”’6. This was communicated to the Latin bishops in a lelter from 
the Apostolic Delegate of 25 August 1913'7.

" D. MOTIUK, Eastern Christians in the New World, Ottawa 2005, 15.
11 “Those who dkl |adopt the Eastern ritc| were not always readily received by (he immigrants, 

who perceived them as latinizers, which in old-country terms meant Polish domination." MOTIUK,
17. The Catholic hicrarchy was also concerned about vigorotis missionary work by the Russian 
Orthodox Church, with which many Ukrainians (eil they had morc in common than with the Latin 
Chtirch. The Independent Greek Church was also eslablishcd in 1904. an odd combination of 
Byzantine worshipand Reformed (Calvinist) theology, which siphoned olTeven more immigrants.

11 "This in practicc presents great difficultics by subjcctiilg the Ruthenian bishop lo the 
arbitrariness of the individual local ordinaries who liave proven to be not too coopcrativc. Many, in 
fact. have given Msgr. Ortynsky very broad faculties to serve the Ruthcnians, while others have tised it 
to hinder the rights given them by the Apostolic Constitution \Fm semper\, have used il to hintler the 
work of Cooperation in Order to render the ministry very difficull and hard among the Ruthenian pcoplc 
who in the past have beeil stirred up by a group of Ruthenian Hungarian priests who. bccausc of 
political parly and nationality are opposed to the Rutheno-Austrian bishop. it is to be noted that such an 
inconvenicnt practice should not be repeated in Canada." Relazione con Sommario: Circa la nomina di 
un Vescovo Ruteno per l'assislen/a dei fedelc di quel rilo emigrantc ncl Canada no. 6. Prot. N, 31945 ( 
Rome 1912, 21-22). quoted in MOTIUK. 23 n. 67.

H AAS 4 (1912), 555-556.
«AAS 4 (1912). 531.
M Congregalion for the Propagation of the Failh, Cum episcopo (17 August 1914). AAS 6 

(1914) 458-463; MARTI. I Rulheni negli Stati Unili, App. VI, 587-593. The plirase “under the 
supervision of the Apostolic Delegate in Washington. D.C." is taken from Fm semper I. 2).

17 Ecclesiaslical Review 49 (1913) 473-474; also PASKA, 157.



135

Unfortunately, the new found harmony and unity of ihe Greek Catholic 
Church in America would prove to be short-lived. Bishop Ortynsky suddenly and 
unexpecledly died of pneumonia on 24 March 1916. Upon his death. a papal 
decree divided Ihe Church along national lines. with a Ukrainian branch and a 
Carpatho-Rusin branch. Each branch of the Church was headed not by a bishop. 
but by an administrator: Father Peter Poniatyshyn for Ihe Ukrainians and Fathcr 
Gabriel Martyak for the Carpatho-Rusins. Each administrator lacked full cpiscopal 
authority and functioned more like a vicar general for the Latin Catholic bishops 
to the Greek Catholic parishes in their respective dioceses. In effect. the Greek 
Catholic faithful were relegated to the Status quo ante: an inferior Status among 
American Catholics lacking an organizational identily and any authoritative 
leadership. After eighl years. the division along national lines was made 
permanent when. on 8 March 1924, the Holy See unexpecledly announced the 
establishment of two exarchates for Greek Catholics in the United States, 
appoinling Father Basil Takach as bishop of all Greek Catholics in the United 
Stales who were of Carpatho-Rusin, Hungarian, Slovak and Croatian descent 
while Father Constantine Bohachevsky was named bishop of all Greek Catholics 
of Ukrainian descent ". The former group eventually became the By/.antine 
Catholic Metropolia of Pittsburgh in the United States of America (now composed 
of four eparchies in the United States), while the lauer was the foundation for the 
four eparchies of the Ukrainian Catholic Church (with Philadelphia as the 
metropolitan see).

The experience of the Byzanline Catholic Metropolia of Pittsburgh (formerly 
referred to as the Ruthenian Catholic Church) is interesting in the context of the 
canonical Status of Eastcrn Catholics in the Diaspora. The apostolic exarehate of 
Munhall (erected in 1925 in a small borough of Alleghany County, Pennsylvania, 
and eventually transferred to Ihe neighbouring city of Pittsburgh) in 1963 was 
raised to the Status of an eparchy and divided into two (Pittsburgh and Passaic). 
By this time, the church had already eonslructed ils own seminary in 1950 (Saints 
Cyril and Methodius in Pittsburgh, the first Eastern Catholic seminary in the 
Western Hemisphere), and had begun to use English in the lilurgy in 1955. In that 
year a native born American became bishop of the exarehate for the first time. By 
the time the exarehate was raised to the Status of an eparchy and divided, the 
church of which it was an offshoot had. to all intents and purposes. ceased to have 
any effective existence in its original territorial hoineland ". By the apostolic

WHLYKYJ. Documenta Pomificum Kornannrum II. 533.
" Aller World War I, Transcarpathia became pari of the new republic of Czechoslovakia. 'liiere 

were Byzanline Catholic dioceses al Mukufievo and Prcäov. Al Ihe end of World War II. 
transcarpathia. including U/horod and Mnkacevo. was annexed Io ihe Soviel Union as pan of ihe 
Ukrainian Soviel Socialist Republic. Presov, however. remained in Czechoslovakia. The Soviel 
authoritics soon iniliated a vicious pcrseculion of ihe Ruthenian Church in Ihe newly acquired region. 
In 1946 ihe U/.horod seminary was closed, and in 1947 Bishop Theodore Romza of MukaCevo was 
poisoned by ihe communis! aulhorilics. In 1949 ihe Ruthenian Catholic Church was officially 
inlegraled into Ihe Russian Orthodox Church. Rusyns on the olhcr sidc of ihe Czcchoslovak horder 
were also forced lo bccome Orthodox, while ihosc in ihe Polish l.emko region were deported en müsse 
in 1947 eilher lo the Soviel Union or olhcr paris of Poland. In all three countries, an attempt was made



136

constilulion Quandoquidem Christus of 21 February 1969, thc cparchy of 
Pittsburgh (Munhall) was dividcd again (forming a third eparchy in thc United 
States), and the tltree eparchies were raised to thc Status of a metropolitan Church 
sui iuris. This Eastern Catholic Church thus exists only in thc United States - the 
case of an Eastern Catholic Church thal exists only in the diaspora4".

The Holy See erected two jurisdictions Ibr Eastern Catholies in Europe 
before and after the Second World War: the first, for Armenian Catholies in 
Rumänin in I930* 41, and the second for Ruthenian Catholies in Austria in 1945. In 

each case. however, the ordinary (named a "delegate" in the case of Ruthenians in 
Austria) is a Latin hierarch. ln November 1951, an ecclesiastical circumscription 
for all Eastern Catholies in Brazil was established, and entrusted to the 
Arehbishop of Rio de Janeiro with full, ordinary and exclusive jurisdiction. This 
was the first instance of a multi-ritual (in the language of the time) jurisdiction. A 
similar jurisdiction was established in France in 1954 - although the Brasilian 
hierarch had exclusive jurisdiction over the Eastern faithful. the jurisdiction of the 
French hierarch exercises his jurisdiction cumulatively with the local (Latin) 
ordinary. The Arehbishop of Paris was named as the ordinary in France.

The first Eastern codifieation of canon law began with the promulgation of 
canons by means of four motu proprios in the late 1940s and 1950s. The canons 
on clergy were contained in Cleri Sanctitati (promulgated 2 June 1957, and 
entcred into force 25 March 1958). Canon 216 in this Collection, while restrieting 
thc jurisdiction of the patriarch to the historical territory of the patriarchate, 
expressed the wider principle (hat "the patriarch possesses authority over the 
faithful of the same rite who reside outside the boundaries of their territory to the 
extern it is determined expressly in general and particular law"42. Canon 262 

permitted a patriarch to send a priest to "visit paternally" the faithful of his Church 
outside of the patriarchal territory4'. Patriarehs and major arehbishops were placed

to vvipe out any residual Rusyn national identity by declaring thern all to be Orthodox and Ukrainian. 
On January 16, 1991, the Holy See confirmed u bishop and two auxiliaries that had bcen functioning 
Underground for the Ruthenian Catholic cparchy of Mukaüevo. This eparchy, and an apostolie 
exarehatc established in 1996 for Catholies of the Byzanline rile in Ihe C/eeh Republic. are 
immedialely subject to the Holy See. and are not pari of thc Byzantine Catholic Metropolit! of 
Pittsburgh in Ihe United States of America.

411 For further consideration of the rclationship between the Metropolit! and ils former homeland. 
sce M. KUCHF.RA, The Church of Pittsburgh and ils Relalions with the F.parchy of MukaCevo in an 
Historical and Juridical Conlext, in: 1,. OKUL1K (cd.). Le Chicse sui iuris: Criteri di individuazione e 
delimilazione, Vcnicc2005, 181-191.

11 Cf. AAS 22 (1930) 381-386. The title given Io (he ordinary was "Apostolie Administrator for 
thc Armcnians”, and his see was set a( Gherla. Since 1930, however, this ofl'ice has almost always beeil 
hehl by a Latin bishop, and is current hehl by the Arehbishop of Alba Julia.

l:- Cleri Sanctitati c. 216 5 2. 2".
41 "Actually canon 261 perinils thc patriarch to send, with Ihe previous consent of the Holy See. 

a priest to care for (he faithful of the respcctivc rile in a given place outside his patriarchal territory, ’si
in cosdcni fideles ei poleslas competal ad normam can. 216 § 2 n. 2'." Fr. Zu/ck noted, however, that 
there were no known prcscriplions of particular law whiclt entrusted to a patriarch Ihe care of those 
faithful who live outside the territory of the patriarchal Church. I. ZUZEK, Canons conccrning thc 
Authority of Patriarehs, in: Numia 6 (I97K) 14-13.



137

in Charge of liturgical malters belonging io their Churches44: the liturgical ritual 

observed in the Patriarchate was to be observed in churches, parishes, and 
eparchies outside of the territory of the patriarchal church.

The Second Vatican Council marked a significant turn in how the Catholic 
Church considcred and provided for Eastern Catholics outside of their traditional 
homelands. By the third quarter of the twentieth Century, several of the Eastern 
Catholic Churches actually had greater numbers of their faithful residing outside 
the traditional regions of the Church than living inside. The political Situation in 
Eastern Europe at this time also made communication with the Eastern Catholics 
whose homelands were located there difficult and dangerous - only the clergy and 
faithful front thesc Churches in the diaspora could be reached with safcty and 
certitude.

But the Council spokc about more than simply practical obstacles when, in 
its decree on the Eastern Catholic Churches Orientalium Ecclesiarum (21 
November 1964). it stated:

“These individual Churches, whether of the East or the West, although they 
differ somewhal among themselves in rite (to use the current phrase), thal is, 
in liturgy, ecclesiastical discipline, and spiritual heritage, are. nevertheless, 
each as much as the others, entrusted to the pastoral govcrnment of the 
Roman Pontiff, the divinely appoinled successor of St. Peter in primacy over 
the universal Church. They are conscquently of equal dignity, so (hat none of 
them is superior to the others as regards rite and they enjoy the same rights 
and are under the same obligations, also in rcspect of preaching the Gospel to 
the whole world (cf. Mark 16. 15) under the guidance of the Roman 
Pontiff'45.

The reference to the supervision of the Roman Pontiff is certainly a 
traditional principle, and by the time of the Council had been cslablished for 
centuries. The Provision which would havc the most far-reaching effects, 
however, occurred in the following paragraph:

"Means should be taken thereforc in every pari of the world for the 
protection and advancement of all the individual Churches and. to this end, 
there should be established parishes and a special hierarchy where the 
spiritual good of the faithful demands il. The hierarchs of the different ••

•• C’lcri Sanctitati c. 279 8 2.
,H "Iluiusmodi parliculares Ecclcsiac, tum örientis tum Occidcntis. licet rilibus. ul aiunl, nempc 

liturgia. ccclesiastica disciplina et patrimonio spirituali partim imer sc dilTeranl. aequali tarnen ntod« 

concredunlur paslorali guhemio Romani Ponlificis, qui Beato Petro in primalu su|>er univcrsam 
Ecclesiam divinitus succcdit. Eaedcm proindc pari pollcnl dignilalc, ita ut ntilla carunt cctcris praestet 
ralione ritus, alquc iisdcm fruuntur iuribus et tenentur ohligalionibtis, eliani quod altincl ad Evangelium 
praedicandum in Universum munduin (cf. Mc. 16, 15), sub moderamine Romani Ponlificis." The 
English Iranslation presented here. taken front the Vatican web sile, ratltcr ambiguously tninslates 

ecclesia luirlirularis as "individual Church" ratlier than "partieular Church", perhaps to avoid any 
eonfusion with the use of ecclexia particularix to signify a diocese.



138

individual Churchcs wilh jurisdiction in one and the same territory should, 
by taking common counsel in regulär mcelings. strive to promote unity of 
action and wilh common endeavour to sustain common tasks, so as bctter to 
further the good of religion and to safeguard more effectivcly thc ordered 
way of life of the clergy”46.

The decree did not limit the estabiishment of Eastern Catholic parishes and 
hierarchies to the traditional homelands, but quite clearly urged the foundation of 
such basic structurcs of pastoral care wherever "the spiritual good of the faithful 
demands it." The fact that there already may be one or several dioceses of the 
Latin Church in the same territory is clearly no longer an obstacle to the erection 
of an hierarchical structure of an Eastern Catholic Church w.

The decree on the Pastoral Office of Bishops Christus Dominus dcscribed the 
new juridical figurc of an "aggrcgated hierarchy". whcn il statcd.

"Where there arc faithful of a different rite, the diocesan bishop should 
provide for their spiritual needs eilher through pricsts or parishes of that rite 
or through an cpiscopal vicar endowed wilh the necessary faculties. 
Wherever it is titting. the last named should also havc cpiscopal rank. 
Otherwise the Ordinary himself may perform the office of an Ordinary of 
different rites. If for ccrtain reasons. these prescriptions are not applicable in 
the judgment of the Apostolic See. then a proper hierarchy for the different 
rites is to be established”4*.

In these thrce passages from the Second Vatican Council, it is clear that the 
Council established that each patriarchal Church had distinct territorial limits, and 
that the authority of the patriarchs (and the other aulhorities within those 
Churches, such as synods) was limited to those boundaries. However. the 
possibility of an "aggrcgated hierarchy" was proposed (which was to be defined 
by future legislation) "in such a way that thc lies between Oriental faithful and the 
Church of origin be slrcngthened”4'. * 17

“Providcatur igitur ubiquc tcrrarum tuitioni alque incrcmenlo omnium Ecclcsiarum 

pariiculariuin ae proptcrea consliluanlur parocciae alque propria liicrarchia. ulii id postulai bonum 
spirituale fidclium. Hierarchac vero variaruni iicclcsianun pariiculariuin in codcin lerrilorio 
iurisdiclionein obtinentes, euren), collalis consiliis in pcriodicis convcntibus. unitaicm actionis foverc. 
cl. viribus unilis. communia adiuvarc opera. ad bonum religionis expedilius promovendum ei cleri 
disciplinam eflicacius luendam".

17 Cf. P. S/.ABÖ. Slalo ailuale e prospcltivc della convivcnxa delle Chiese Calloliche sui iuris, 

in: Terrilorialilä e Personalilä ncl dirillo canonico ed ecclesiastico. Budapest 2002,230-231.
w Vatican II. decree Christus Dominus (2X Oclobcr 1965) 23 § 3. The fooinote io this last 

senlence refercnccs Orientalin!» Eedesiamm n. 4. Il is clear (hat the estabiishment of such hierarchies 
aggrcgated to Churches within the patriarchal territory are thc exclusive compctencc of the lloly See: 
neither (he patriarch mir any other authority within the Eastern Churches is mentioned in Christus 
Dominus 23.

7.U7RK. Canons conccrning the Authority of Patriarchs. 19.



139

Whal l'ollowcd was a proliferation of Eastern Catholic jurisdiclions and 
hierarchies throughout Ihc world, particularly in the areas ol' significanl 
immigration »ver the previous Century. On six of the seven continents, new 
ecclesiastical circumscriptions were established, typically at the level of the 
exarchate initially. but gradually progressing, wherc circumstances warrantcd it, to 
the level of eparchies. In the United States, in addition to the hierarchies of the 
Ukrainian and Ruthenian Catholic Churches, which had becn in existcnce for 
some time before the Council, several other hierarchies were established, 
beginning with an apostolic exarchate in Detroit for Maronites almost immediatcly 
after the conclusion of the Council in 19665". In Canada, eparchies were erected 

for Slovaks of the By/.antine Rite (1980), Maronites (1982), and Creek Mclkites 
(1984). in addition to the Ukrainian Catholic hierarchy that had beeil established 
earlier in the Century* 51. The increase in the number of sees in the diaspora soon 

resulted in the anomaly that not only were the majority of the faithful of several 
Eastern Catholic Churches living in the diaspora, but the majority ol' the bishops 
of these Churches exercised their Office outside of the territorial boundaries of the 
Church's homeland, in direct subjection to the Holy See ralher than to the highest 
authority of the Eastern Church of whose Synod of Bishops they were members.

The ercction of so many hierarchically organised communities of Eastern 
Catholics around the world madc the promulgation of a complete body of law for 
them all the rnore pressing. Although a total of 1574 (out of 2666 canons in the 
complete draft of the Codex Iuris Canonici Orientalis) had beeil promulgated in 
the four motu proprios from 1949 to 1957. important areas of discipline 
(particularly the administration of the sacraments) remained unpromulgated. The 
Second Vatican Council had also significantly changed the way the law. and the 
Eastern Churches themselves, were viewed. I he determination was thus made not 
simply to revise the previously unpromulgated canons, but rather to engage in a 
second codification of canon law for the Eastern Catholic Churches. Paul VI 
established the Pontifical Commission for the Revision of the Code of Eastern

■" Erected on 10 January 1966; raised Io the level ol'an eparchy and translerrcd lo Brooklyn on 
27 June 1977; divided inlo lwo eparchies (Brooklyn and Los Angeles on 19 Fehruary 1994). Olher 
jurisdiclions in ihe United States were provided for the Greek Mclkites (10 January 1966. raised to an 

eparchy in 1976). Annenian Catholics (1 July 19X1. raised to an eparchy in 2005). Chaldcan Catholics 
(II January 1982. raised to an eparchy in 1985. divided into lwo eparchies in 2002). Ronianian 
Catholics (4 Dccemher 1982. raised to an eparchy in 1987). Syrian Catholics (6 November 1995). and 
Syro-Malabars (16 l'ebruary 2001). Data is from the Annuario Ponlificio and from R. ROBF.RSON. 
The Eastern Christian Churches A Brief Survey, Rome 72008.

51 Not to he ignored arc the eparchies and olher Eastern Catholic jurisdiclions that were 
established in areas in which there had previously beeil no other Eastern Catholic hierarchy: Argentina 
(Amienians in 1989, Maronites in 1990, in addition to the Ordinariate for faithful of "the Küstern rite"). 
Australia (Maronites in 1973. Ukrainian Catholics in 1958 and raised to an eparchy in 1982, Greek 
Melkitcs in 1987. Chaldean Catholcs in 2006). Mexico (Greek Mclkites in 1988. Maronites in 1995). 
and Venezuela (apostolic exarchate for Greek Mclkites in 1990 and for Syrians in 2001). Oddly. the 
Ukrainian Catholic eparchy of Saints Peter and Paul of Melbourne is elassified as a suffragan sce "ad 
instar" of the (l-aiin) Archdiocesc of Melbourne; this may be the result of its having been established 

immediatcly before the Council, ralher than after. In the casc of the vast majority of thosc sees erected 
after the Council, the see is immediatcly subjcct to the lloly See. Data is from the Annuario Ponlificio 
and from ROBERSON. op. eil.



140

Canon Law (PCC1COR) on 10 June 1972, and charged it with revising bolh ihe 
promulgated and unpromulgaled tcxts of the Codex Iuris Canonici Orientalis. 
Their work bore fruit in the Codex Canonuin Ecclesiantm Orientalium, 
promulgated by John Paul 11 on 18 October 1990.

To assist in the revision, the Faculty of Canon Law of the Pontifical Oriental 
Institute in Rome produced a set of guidelines for the codification. Adopted by the 
PCCICOR at a plenary meeting in March 1974, two of these guidelines bear 
special relevancc to a consideration of the canonical Status of Hastern Catholics in 
the diaspora. The guideline headed “Oriental Character of the CCEO” stated that

"In the codification of Oriental Canon Law the particular conditions of 
Orientais living outside the Oriental regions must be taken into account, 
especially when dealing with inter-ritual norms”Ä2.

The sccond, in the section headed "Rites and Particular Churches,” nolcd,

"As regards the structure of the various Particular Churches, the juridica! 
effects of the principle of the equality of all the Churches of the East and of 
the West, which was asserted by the Second Vatican Council (Orientalium 
Ecclesiarum, n. 3), should obtain recognition in the new Code: as, for 
example, that every Oriental Church have its own hierarchy organized 
according to the ancient canons and the genuine Oriental traditions’A\

Given this principle of the equality of all Catholic Churches, East and West, 
the principle of the praeslanlia rilus Latini as enunciated by Benedict XIV could 
no longer be maintained as the basis for the automatic Subordination of large 
numbers of Eastern Catholics living outside of their traditional homelands to the 
Latin Catholic hierarchy. Although no canon was proposed specifically or 
explicilly slating the equality of all the Churches sui iuris. Ihe codification of the 
fundamental rights and obligations of Ihe Churches sui iuris to be governed by 
their own particular law, without dislinclion of rite or tradition, equivalently 
provides for the this equality.

The Congregation for the Eastern Churches issued a declaralion on 25 March 
1970 which determined that Eastern hierarchs outside of the boundaries of the 
patriarchal territory (the “aggregated hierarchy”) can take part in synods of their 
own Church, whether elcctive or for other purposes, with deliberative vote, and 
they must be convoked to such synods by the patriarch or patriarchal 
administrator. The designation of these hierarchs outside of the patriarchal 
territory resled with the Holy See. although the patriarch with his synod was given 
the right to submit a selection of at least three names of suilablc candidates to the 
Apostolic See for consideration. 52 53

52 Nuntia 3 (1976) 19. n. 4.
53 Nuntia 3 (1976) 22, n. 2. Orienlulium F.cclcsiarum 3 is quolcd above in n. 40.



141

The coelus on the Sacrcd Hierarchy, meeting in 1977 to drall canons, noted 
(he anomaly of large numbers of Eastern Catholics living in the diaspora 
(according lo figures fumished in ihe relator's report, already more ihan two 
million faithful and 29 bishops)'1, and iried lo determine lo what extern ihe 

“aggregated hierarchy” could or should parlicipate in the decision-making of their 
Churches, or, phrased perhaps more provocatively, lo whal extent should bishops 
outsidc of the Chureh’s tradilional territory, who exercisc their jurisdiction under 
the direct supervision and authority of the Holy See, be able lo participate in 
making decisions for the Church vvithin the Chureh’s tradilional territory? 
Prcvious discussions had led to the eonclusion that the Synod of Bishops could not 
be permitted to legislate disciplinary laws for the faithful of the Church 
everywhcre in the world55. The coelus proposed that particular law could restrict 

the deliberative vote of the “aggregated hierarchy,” but that when the patriarch is 
required to consult or receive the consent of the synod of bishops, the vote of 
those bishops within the patriarchal territory is sufllcient; the patriarch can request 
a merely consultative vote from "other bishops" modo opportuno.

By the time that the Schema of proposed canons De constitutione hierarchica 
was presented on 12 October 1984, the distinctions between bishops exercising 
their authority within the patriarchal territory and outside of the patriarchal 
territory had, for the most pari, been dropped. In the section on the synod of 
bishops, “all and only those ordained bishops.” not excluding those outside of the 
patriarchal territory, were declared to be members. All of these were to be 
eonvoked (Schema can. 71 SD and all were bound by a serious Obligation to 
altend {Schema can. 73 §1). Although recognising that this was a change in the ins 
vigens, the coelus proposed this witli the intention of strengthening the Connection 
between the patriarch and the Church within its historic homcland and those who 
govern that Church outside of the boundaries of the patriarchal Church, The 
Principal distinction between bishops at the synod of bishops of the patriarchal 
church was, significantly. not between those who exercised their jurisdiction 
within or outside of the patriarchal territory, but ralher between those bishops who 
exercised direct pastoral care of an eparchy, and those who did not (chiefly titular 
bishops)56.

A new section, entitled “The Territory of Patriarchal Churches and the Power 
of Patriarchs and their Synods outside of that Territory”, was added in this Schema 
as canons I 18-126. The relator gave particular attention to (he principles on which 
these canons had been drafted. especially: the equal dignity of all particular 
Churches of the East and the West, the need to providc for the spiritual good of 
the Eastern Christian faithful everywhere in the world, the need to observe one's 
own rite, the aggregation according to Ihe norm of law to their own Church of the 
hierarchs constiluted outside of the territorial boundaries of their Church, the 
concept of the Patriarch as "father and head" (pater et capul) and his obligations

" ZUZF.K. Canons conceming llic Authority of Patriarchs. 16.
" ZUZEK, Canons conceming llic Authority of Patriarchs, 25 f. 

Nuntia 19(1984) ]t).



142

toward Ihe mcmbers of the Christian faithful residing in the diaspora, and (last, but 
ccrtainly not least) the judgement and exclusive competence of the Apostolic See 
in questions regarding the Constitution of an Eastern hierarchy outside of the 
territorial limits of the Eastern Churches57. These canons were proposed “not as a 

compromise, or as an interim solution, but as a true solution of so many and such 
complicalcd questions." The draft sought io preserve the teachings of the Second 
Vatican Council, while at the same time providing the patriarchs and synods with 
the means by which they could effcctivcly minister to their faithful throughoul the 
world'*.

It is these principles that havc becn traccd in lliis paper, and provide Ihe basis 
for the current law on the legal Status of Eastern Catholics in the diaspora.

Nuntia 19(1984) 12.
“ A sccond drall of ihe canons in lliis Schema was produced in 1986. Scveral canons dealing 

wilh Ihe faithful residing oulside of Ihe icrrilory of ihe palriarchal Church were movcd from Ihe section 
on the hierarchy Io Ihe seclion on general norms, since, as il was Ihought, Ihcse canons enuncialed 
larger principles. Most of (he canons in the seclion on Ihe patriarchal territory, however. remained 
"subslanlially unchanged." Nuntia 22 (1986) 103-1II. In particular. the relator noted that scveral 
responses slrongly approved of the Provision added lo Ihe drafl Canon on Ihe synod of bishops, which 
slated ihat tltc disciplinary laws enacled by ihe synod of bishops could he given force throughoul the 
world for all of ihe mcmbers of Ihat Eastern Church if those luws were approved and promulgalcd by 
the Holy Sec. This Provision, however. was niodified by the coelus. believing Ihat it would limit the 
rights of the cparchial bishop outside of the palriarchal icrrilory to give force to Ille law and decisions 
of the synod within Ins own cparchy. Thus, allhough if the Holy Sec approves ihe decisions of the 
synod. Ihcy have force throughoul the world. lliis Statement is prefaced by ihe clause that the cparchial 
bishops "might wish" (veliiil). to the extern of their competence. to give these actions force in their 
own eparcllies. Nuntia 22 11986) III.



DIASPORA
AUS DER SICHT DER KONGREGATION FÜR DIE ORIENTALISCHEN

KIRCHEN

4- Cyril V a s i 1 ’ . Rom1

143

Einleitung: Kompetenzen der Kongregation für die Orientalischen Kirchen

Die Kongregation für die Ostkirchen ist aus der Congregatio de Propaganda 
Eide pro negotiis ritus orientalis hervorgegangen, die von Papst Pius IX. am 6. 
Januar 1862 mit der Apostolischen Konstitution Romani Pontifices errichtet 
worden war; Papst Benedikt XV. machte sie am I. Mai 1417 durch das Motu 
Proprio Dei Providentis zu einer selbständigen Behörde und nannte sie 
Congregatio pro Ecclesia Orientali. Papst Paul VI. änderte ihren Namen mit der 
Apostolischen Konstitution Regimini Ecclesiae Universae vom 15. August 1967 
in Congregatio pro Ecclesiis Orientalibus.

Dieses Dikasierium hat vom Papst den institutioneilen Auftrag erhalten, die 
Verbindung mit den katholischen orientalischen Kirchen zu suchen, um deren 
Wachstum zu fördern und deren Rechte zu sichern sowie - neben dem 
liturgischen, disziplinären und geistlichen Erbe der lateinischen Kirche - auch das 
Erbe der verschiedenen orientalischen christlichen Traditionen lebendig und 
vollständig zu erhalten. Ihre Kompetenzen sind von Papst Pius XI. beträchtlich 
erweitert worden durch das Motu Proprio Sancta Dei Ecclesia vom 25. März 
1938. In jüngerer Zeit haben Papst Paul VI. (Regimini Ecclesiae Universae) und 
Papst Johannes Paul II. (Pastor Bonus) die Aufgaben des Dikasteriums erneut 
präzisiert, das ad normam iuris hinsichtlich der Eparchien, der Bischöfe, des 
Klerus, der Ordensleute und der Gläubigen der orientalischen Riten die gleichen 
Befugnisse hat, wie sie die Kongregationen für die Bischöfe, den Klerus, die 
Institute des gottgeweihten Lebens und für die Gemeinschaften des apostolischen 
Lebens und für das Katholische Bildungswesen hinsichtlich der Diözesen, des 
Klerus, der Ordensleute und der Gläubigen des lateinischen Ritus besitzen. Die 
Kongregation für die Orientalischen Kirchen behandelt die die katholischen 
Ostkirchen betreffenden Angelegenheiten, sowohl, was die Personen, als auch, 
was die Sachen betrifft.

Die Kongregation hat außerdem alleinige Autorität über folgende Regionen: 
Ägypten und die Sinai-Halbinsel, Eritrea und den Norden Äthiopiens, den Süden 

Albaniens, Bulgarien, Zypern, Griechenland, Iran, Irak, Libanon, Palästina, Israel. 
Syrien, Jordanien und die Türkei.

Die Kongregation setzt sich zusammen aus einem Kardinalpräfekten (der sie 
unter Mithilfe eines Sekretärs führt und repräsentiert) und aus 27 Kardinälen, drei 
Erzbischöfen und zwei Bischöfen, die von Papst ad quinquennium berufen sind. 
Von Rechts wegen sind die Patriarchen und die Großerzbischöfe der

lir/bischof Cyril ist Sekretär der Kongregation für die Orientalischen Kirchen.



144

orientalischen Kirchen und der Präsident des Päpstlichen Rats für die Förderung 
der Einheit der Christen Mitglieder der Kongregation. Die Konsultoren und 
Mitarbeiter sollen, so weit möglich, so ausgewählt werden, dass der Vielfalt der 
Riten Rechnung getragen wird.

Bevor wir uns dem eigentlichen Thema widmen, nämlich dem Verhältnis der 
Kongregation zu den Gläubigen in der „Diaspora“, sollen noch kurz einige der 
wichtigsten spezifischen Felder der Beziehung zwischen der Ostkirchen­
kongregation und den orientalischen Kirchen im Allgemeinen präsentiert werden, 
sowohl in ihrem traditionellen Territorium als auch außerhalb.

Die Ereignisse der letzten Jahrzehnte haben ganz unterschiedliche Formen 
institutioneller Beziehungen in Erscheinung treten lassen, die die neue kirchliche 
und geopolilische Situation nach dem Fall der totalitären Regime im ehemaligen 
Ostblock, den Kriegen in den Ländern des Nahen Ostens und den nachfolgenden 
Emigrationswellen von Orientalen widerspiegeln.

Ziel dieses Beitrags ist es weniger, detailliert die konkreten Interventionen 
bei den einzelnen Kirchen aufzuzählen; wir wollen vielmehr die verschiedenen 
Typologien der Maßnahmen identifizieren, umso besser ihre kirchliche Bedeutung 
zu würdigen und davon ausgehend, auch die zukünftigen Entwicklungen dieses 
Verhältnisses abschätzen zu können.

I. Der Einsatz der Kongregation für die Orientalischen Kirchen in der 
Organisation der Struktur und der Ordnung der Kirchen - die Entstehung neuer 

kirchlicher Entitäten in der Diaspora

1. Die Anfänge der Organisation der Diaspora orientalischer Katholiken in 
Nordamerika

Um mit größerer Klarheit die Entwicklung des Phänomens der „Diaspora“ 
der orientalischen Katholiken beurteilen zu können, scheint es hilfreich zu sein, 
wenigstens summarisch einige geschichtliche Etappen dieses Phänomens Revue 
passieren zu lassen. Die Entwicklung des Umgangs mit Gruppen von Migranten 
aus dem Orient in Amerika in ekklcsiologischer und kirchenrcchtlichcr Hinsicht 
zeigt die Komplexität des Prozesses, dem sich die katholische Kirche in der Frage 
der orientalischen Diaspora stellen musste.

Das Eindringen des Katholizismus orientalischer Tradition in die Weiten der 
Neuen Welt begann in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts in Folge der 
schweren wirtschaftlichen Krise, die die Regionen Europas heimsuchte, die von 
der Bergkette der Karpaten durchzogen wird. Zu jener Zeit waren diese Regionen 
Teil der österreichisch-ungarischen Monarchie, heute fällt das Gebiet zusammen 
mit dem Südosten Polens, mit der westlichen Ukraine, mit der Ost-Slowakei, mit 
dem Nordosten Ungarns und dem Norden Rumäniens. Es entstand aus diesem



145

Grund eine starke Auswanderungsbewegung nach Kanada, die Vereinigten 
Staaten von Amerika. Brasilien und Argentinien'. Rulhenen aus den Karpaten und 
Galizier' wunderten fast ununterbrochen bis 1955 nach Nordamerika aus, 

abgesehen von den Unterbrechungen während der beiden Weltkriege. Diese 
Menschen waren die ersten katholischen orientalischen Einwanderer, die in 
Massen auf dem nordamerikanischen Kontinent landeten; seitdem ist ihre Anzahl 
immer weiter gestiegen. Dies war - neben anderen Konsequenzen ausschlag­
gebend für das einzigartige Wachstum und die Entwicklung der kirchlichen 
Organisation mit der Folge, dass ihre pastoralen Strukturen außerhalb des 
ursprünglichen Territoriums heute größer und entwickelter sind als die anderer 
orientalischer Katholiken: Sie haben heute drei Melropolitan-Erzeparchien, zwei 
von ihnen in den Vereinigten Staaten, in Pittsburgh und Philadelphia, und eine in 
Kanada, in Winnipeg .

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts hatte die Präsenz neuer Gruppen 
katholischer Einwanderer in den Vereinigten Staaten, die Träger einer kirchlichen 
Tradition waren, die sich von der lateinischen in ihren disziplinären und 
liturgischen Erscheinungsformen unterschied, für Unruhe innerhalb der 
amerikanischen Hierarchie gesorgt. Die Frage des Zölibats des Diözesanklerus 
war nur einer der Unterschiede, wenn auch der augenscheinlichste5.

Das Befremden auf lateinischer Seite war tief und die Meinungsverschieden­
heiten in der Frage der hierarchischen Zugehörigkeit der zum größten Teil 
verheirateten ruthenischcn Priester, die für die Seelsorge an ihren Landsleuten aus 
Europa gekommen waren, groß: Man wusste nämlich nicht, ob das Kriterium des 
Territoriums oder das des Ritus ausschlaggebend sein sollte.

In diesem Klima der Unsicherheit nahm die Kongregation De Propaganda 
Fide für die Angelegenheiten des orientalischen Ritus, die Vorgängerinstitution 
der Kongregation für die orientalischen Kirchen, im Einvernehmen mit dem 
amerikanischen Episkopat Stellung zugunsten des kanonischen Prinzips der 
Territorialität, Kraft dessen den lateinischen Ordinarien die Jurisdiktion über alle 
Katholiken zugesprochen wurde, einschließlich der Orientalen, die in den 
jeweiligen Territorien ihren Wohnsitz hatten. Gleichwohl halten die Maßnahmen

3 Vgl. C. GATTI - ('. KOROLEVSKIJ. I riti c le Chiesc orienlali. II rito bi/antino e le Cliiese 
bizanline I. Genova-Sampierdarena 1942.670.

Die ethnisch-semantische Bedeutung des Begriffs „Rulhenen" war schon immer umstritten. 
Vgl. dazu C. SIMON, Belbre the Birth ol Ectimcnism: Ihe Background Relaling Io die Mass 
„Conversion“ ol Oriental Rite Catholics lo Russian Orlhodoxy in Ihe United Stales, in: Diakonia 20 
(1986) 132-133 sowie DF.RS., In Europe and America: the Ruthcnians between Catholicism and 
Orlhodoxy. On Ihe F.ve of Emigration, in: Orienlalia Christiana Periodica 39 (1993) 171-173, und die 
Studie von C. VASIL'. F.lnicitä delle Cliiese sni iuris e I 'Annuario l’onlißcio. in: L. OKULIK (Hg.), 
Le Cliiese nii iuris. Critcri di individuazione e delimita/ione. Atti del Convegno di Studio svolto a 
Kosice (Slovacchia) 6-7 marz.o 2004 (Studi I). Venedig 2005, KM)-108.

4 Vgl. F. MARTI, I Rtithcni negli Slati Uniti. Santa Sede c mobilitii umana tra Ottoeento c 
Novecento (Pontilieia Universitä della Santa Croce, Monografie giuridiche 36). Mailand 2(M)9. XXVII 
XXXI.

' Vgl. SIMON. Betöre the Birth of Eeumenism. 139-140; DERS., The First Years of Rulhcnian 
Cliurch Life in America, in: Orientalin Christiana Periodica 60.(1994) 187-197; MARTI. I Rutheni 
negli Stati Uniti. 136-149.



146

der Kongregation ganz zu Beginn nicht den Charakter formaler gesetzgeberischer 
Akte oder allgemeingütiger Bestimmungen, sondern sie beschränkten sich auf 
Instruktionen oder Anweisungen die von Mal zu Mal und ad personam an die 
jeweiligen amerikanischen Bischöfe ergingen'1.

Die Instruktion Aliquibns abhinc annis vom 1. Oktober 1890. die sich an 
den ruthenischen Episkopat Galiziens und Subkarpaliens - Lviv, Przemysl. 
Stanislaviv, Mukacevo. Prcsov und Krizevci - richtete, ist der erste offizielle 
normative Akt des Heiligen Stuhls mit dem Ziel, die Übersiedlung ruthenischer 
Priester nach den Vereinigten Staaten zu regeln. Das Propaganda Fide- 
Dikasterium verfügte für die ruthenischen Priester, die nach Amerika auswandern 
wollten, die Zölibatspflicht und die Notwendigkeit einer Erlaubnis zur 
Sakramentspendung von Seiten des lateinischen Ordinarius der Diözese, in der sie 
ihr Dienstamt auszuüben gedachten. Auf diese Weise offenbarte der Heilige Stuhl 
eindeutig die Ablehnung einer doppelten oder mehrfachen bischöflichen 
Jurisdiktion über dieselben Städte oder Diözesen der Vereinigten Staaten. Indem 
er die Existenz irgendeines jurisdiktioneilen Vorrechts der ruthenischen Bischöfe 
Europas negierte, trug er den Erwartungen des amerikanischen Episkopats 
Rechnung.

Eine legitime Pluralität kirchlicher Verwaltungsbezirke, die sich territorial 
überschneiden, war für die katholischen Bischöfe im Orient ein normaler Zustand, 
gleich ob des lateinischen oder eines anderen Ritus’. Außerhalb ihres 
traditionellen Territoriums konnten die Hierarchen des orientalischen Ritus ihre 
Jurisdiktion allerdings nicht ausüben. Gleichwohl war der Heilige Stuhl auch 
gegen eine mögliche Latinisierung der ruthenischen Gläubigen in Nordamerika. 
Die Propaganda Eide verfolgte das Ziel, die Existenz der orientalischen 
katholischen Tradition nicht nur im Orient zu bewahren, sondern auch in den 
lateinischen Territorien. Sie garantierte den orientalischen Gläubigen das Recht, 
frei ihren eigenen Ritus auszuüben und verbot es. zum lateinischen Ritus zu 
wechseln.

Die Anweisungen der Aliquibus abhinc annis führte hei den orientalischen 
Bischöfen zu der Überzeugung, dass die Schaffung einer autonomen Struktur für 
die Migranten des eigenen Ritus’ die einzig mögliche Lösung wäre, um die 
ruthenische Kirche in den USA vor der Absorbierung durch die lateinische Kirche 
zu bewahren. Auf der anderen Seite stand die beharrliche Opposition der 
amerikanischen Bischöfe, die das Ziel verfolgten, die Ausschließlichkeit ihrer 
eigenen Jurisdiktion, die sie frei und autonom über das ihnen anvertraute 
Territorium ausüben wollten, zu bewahren, gegen dieses Projekt* *.

6 Vg|. MARTI. I Riithcni negli Stali Unili. 153-161.
’ SACRA CÖNGRLGAZIONE ORIENTALE (Hg.). Codilicaziime Canonica Orientale: Ins 

Parliculare Rulhenorum (Fonli XI). Cittä del Valicano 1933. 831-833. Nr. 631: ACO, Lettere e Deercti 
Bd. 23 (1890) 411.

* Vgl. MARTI, I Ruthcni negli Stali Unili. 161-175; 217-223.



147

Nach und nach wurde der Kongregation De Propaganda Fide bewusst, dass 
in den wichtigsten Streitpunkten - der Präsenz verheirateter Priester und der 
Einrichtung einer selbständigen Verwaltungsstruktur - eine organischere 
Regelung notwendig war: 1892 approbierte Leo XIII. die Entscheidungen einer 
Plenaria der Kongregation De Propaganda Eide'' und bestimmte, dass die 

verheirateten Priester nicht sofort abberufen werden sollten, sondern dass sie nach 
und nach und data occasione durch zölibatären Klerus* 10 11 * * ersetzt werden sollten; 

außerdem verpflichtete sich das Dikasterium als Sofortmaßnahme und mit Blick 
auf die Gründung eines Klosters in Amerika, einige Basilianermönche dorthin zu 
schicken.

Der Rundbrief der Propaganda Fide Relutum est" vom 12. April 1894 

bestätigte die zuvor erlassenen Normen; allerdings wurden in der Frage der 
Voraussetzungen, die notwendig waren, damit die Versetzung von orientalischen 
Priestern rechtens war. einige wesentliche Änderungen eingeführt und zwar der 
Konsens des Ordinarius der Diözese citl quem und die vorhergehende 
Autorisierung durch das zuständige Dikasterium des Heiligen Stuhls. Auf diese 
Weise wurde die bischöfliche Hierarchie in den USA, vom kirchenrechtlichen 
Standpunkt aus gesehen, zum aktiven und entscheidenden Handlungsträger in der 
Gestaltung des Emigrationsprozesses orientalischer Priester in den Westen1".

Die Verpflichtung zum Zölibat als Voraussetzung, um in Gemeinschaft mit 
dem lateinischen Ortsordinarius stehen zu können, brachte die Priester, die schon 
seit längerem in den Vereinigten Staaten präsent und aktiv waren, in die 
schwierige Lage, entscheiden zu müssen, ob sie der kirchlichen Autorität 
gehorchen (und dafür auf die Seelsorge verzichten) oder ob sie ihren Dienst weiter 
unter den Gläubigen ausüben wollten (die es zumeist wenig interessierte, ob ihr 
eigener Pfarrer mit den kanonischen Bestimmungen im Reinen war) b/w. ob sie 
letztlich zur orthodoxen Kirche wechseln sollten1’.

Die Frage wurde noch dringlicher, weil die russisch-orthodoxe Kirche in 
dem Land eine kirchliche Organisation mit einem Metropoliten an der Spitze 
besaß, der 1905 seinen ursprünglichen Sitz von San Francisco eigens nach New 
York verlegt hatte, um näher bei den wachsenden Gemeinden am Atlantikufer zu 
sein14. Für die verheirateten griechisch-katholischen Priester war diese orthodoxe 
Hierarchie de facto sehr attraktiv, und schon in der ersten Dekade des 
Jahrhunderts wechselten etwa Hundert Pfarreien mit Tausenden Gläubigen zur 
orthodoxen Kirche.

‘‘ ACO. Poncnze (Acta. Bd. 22|. Kongregation vom 2X. November 1X92, Nr. 15. Prot. 1442. Sui 
sacerdoti uxorati di rilo greco ruleno residenli negli Slati Uniti di America.

10 Wahrlich umfangreich ist der Umfang der Korrespondenz zwischen der Propaganda Fide, den 
rulhenischcn Ordinarien in liuropa und den amerikanischen Bischöfen: Vgl. ACO. Ruhr. 117 Ruleni. 
Mappe I1"'.

11 Collectunca s. Congregalionis de Propaganda Fide seu dccrcta. instructioncs, rescripta pro 

apostolicis missionibus II, Rom 1907. 303. Nr. 1866.
I! Vgl. MARTI. I Rutheni negli Slati Uniti. 188-190; 194-202; 208-217.

Vgl. Ebda, 156-158. 164.
14 Vgl. R ROBERSON, The Eastem Christian Churches: A Brief Survey, Rom *1999.97-98.



148

Mit dem Apostolischen Brief Eu sempervom 14. Juni 1407 gewährte Pius 
X. den Ruthenen in der Vereinigten Staaten von Amerika einen eigenen 
residierenden Bischof in der Person von Soter Orlynski, einem aus Galizien 
stammenden Basilianermönch. Der Papst bestimmte, dass die Ernennung des 
ruthenisehen Bischofs für die Vereinigten Staaten ausschließlich in die 
Kompetenz des Heiligen Stuhls fällt und legte Philadelphia als Residenzort fest. 
Da dieser Ritusbischof keine ordentliche Jurisdiktion hatte, genoss er nur die 
Befugnisse, die jeder lateinische Diözesanordinarius delegieren wollte, um ihm so 
die Erfüllung seiner zahlreichen Aufgaben zu ermöglichen. Die Lösung möglicher 
Streitigkeiten war Aufgabe des Apostolischen Delegaten. Der ruthenische 
Oberhirte hatte seine Mission unter dessen Kontrolle und unter direkter 
Abhängigkeit vom Apostolischen Stuhl zu erfüllen.

Die Situation in Kanada war wegen des unterschiedlichen sozio-kulturellen 
Kontextes anders als in Amerika. Der kanadische Episkopat nahm gerne die 
Ruthenen auf und hatte keinerlei Problem mit den rituellen Unterschieden, unter 
der Bedingung, dass die Einheit der Jurisdiktion erhalten bleibt.

Mil dem Apostolischen Brief Officium supremi Apostolatus"' vom 15. Juli 

1912 griff Pius X. die Forderungen des Metropoliten Seplyckyi auf. und ernannte, 
mit dem Ziel die Seelsorge an den Migranten in Kanada sicherzustellen, Nykyta 
Budka1 zum Bischof mit voller und ordentlicher persönlicher Jurisdiktion über 
alle Ruthenen11', unterstellte ihn direkt dem Apostolischen Delegaten und 
bestimmte die Stadt Winnipeg (Manitoba) als Residenzort. Das von der Sektion 
für die orientalischen Angelegenheiten der Propaganda Fide am 18. August 1913 
erlassene Dekret Fidelibus mtheni1'1 regelte die bestehenden Beziehungen 

zwischen dem ruthenisehen Bischof, Klerus und Volk und den lateinischen 
Bischöfen, Priestern und Gläubigen2". Dieses ad decennium promulgierte 
Dokument ist dann vom Dekret Graeci-rutheni ritus21 ersetzt worden, das von der 
Orientalen-Kongregation am 24. Mai 1930 erlassen wurde22.

Der unermüdliche Einsatz des Metropoliten Seplyckyi ließ in der 

Kongregation De Propaganda Fide die Entscheidung heranreifen, auch in 
Philadelphia am 21. April 1913 ein Ordinariat für die gali/ischen und karpatischen 
Ruthenen zu errichten und Soter Ortynskyi volle und ordentliche bischöfliche 
Jurisdiktion über die ruthenisehen Gläubigen mit Wohnsitz in den Vereinigten

15 Acta Sanctac Sedis (im Folgenden: AAS) 41 (1908). 3-12; Pii X Pomificis Maximi Acta. V. 
Rom 1914. 57-68.

"'AAS 4 (1912) 555-556.
'' Siehe unten, Amt). 78.
!S ACO, Ponen/e |Acta Bd. 42], Kongregation vom 8. Juli 1912. Nr. 6. Prot. 31945, Circa la 

nomina di tin vescovo ruleno per l'assistcn/.a dei fedeli di qucl rito emigrati ncl Canadä.
'"AAS 5 (1913)393-399.
20 ACO. Acta. Kongregation vom 11. August 1913. Nr. 14. Prot. 33896, Su di uno Schema di 

disposizioni direlte a reguläre le rela/.ioni religiöse scambievoli fra i vcscovi latini cd il vcscovo ruteno 
dcl Canadä. e tra i saccrdoti ed i ledeli dei due rili.

21 AAS 22(1930)346-354.
22 Vgl. SICO [Servizio Informazione Cliicsc Oricntali| 3. 6 (1948) 29-30.



149

Staaten zu gewähren2'. Durch das Dekret Cum Episcopou vom 17. August 1914 

wurden die neuen Vollmachten des ruthenischen Bischofs wirksam, und so 
entstand vom kirchenrechtlichen Standpunkt her gesehen eine neue katholische 
Kirche, die rechtlich von der lateinischen unterschieden war. Auf diese Weise 
akzeptierte der Heilige Stuhl den Gedanken, dass in den Vereinigten Staaten, wie 
schon zuvor in Kanada, auf demselben Territorium zwei bischöfliche 
Jurisdiktionen existieren - eine lateinische und eine orientalische25.

Am 8. Mai 1924 wurde das Ordinariat für die ruthenischen Gläubigen in 
Amerika offiziell geteilt2*': der Bischof mit Sitz in Pittsburgh-Homestead 

(Pennsylvania) sollte für die karpatischen Rulhenen, jener mit Sitz in Philadelphia 
(Pennsylvania) für die galizischen Ukrainer zuständig sein”. Sowohl Costantine 
Bohacevskyi, Ordinarius für die galizischen Ukrainer (1924-1961), als auch Basil 
Takachs. Ordinarius für die karpatischen Ruthcnen (1924-1948) hatten 
persönliche Jurisdiktionsvollmacht auf dem ganzen Territorium der Vereinigten 
Staaten von Amerika.

Am I. März 1929 erließ die Kongregation für die orientalische Kirche mit 
dem Dekret Cum data fuerirs neue Regelungen für die Arbeitsweise der beiden 
Ordinariate und bestätigte das Prinzip der Aufteilung der ruthenischen Gläubigen 
auf Grundlage der nationalen Zugehörigkeit. Im Fall einer Kontroverse zwischen 
den beiden ruthenischen Ordinarien oder mit einem lateinischen Bischof halte man 
sich direkt an die Orientalische Kongregation zu wenden. In der Frage der 
interrituellen Beziehungen zwischen ruthenischen und lateinischen Gläubigen 
wurde somit der Weg hin zu einer totalen und absoluten Gleichstellung vollendet, 
der bereits mit dem Dekret Cum Episcopo2'' seinen Anfang genommen hatte.

2. Das Aufkommen totalitärer Regime in Osteuropa und ihre Folgen für die 
Diaspora

Wenn wir von Diaspora im rechtlichen und territorialen Sinn sprechen 
wollen, müssen wir eingestehen, dass sich ein großer Teil der orientalischen * 34 35

ACO. Poncnzc |Acla Bd. 42], Kongregation vom 19. August 1912. Nr. 11. Prot. 32208. Circa 
l'cstcnsionc dcl deerelo Nc temere ai ruteni dimoranti negli Stati Uniti di America.

34 AAS 6 (1914) 458-463.
35 ACO. Poncnzc |Acta Bd. 45|. Kongregation vom 10. August 1914. Nr. 14. Prot. 35624. 

Rclazionc circa un nuovo dccrcto proposlo da mons. Ortynski per detemiinare le mutue relazioni del 
vescovo, dei saccrdoli e del popolo ruteno degli Stati Uniti von i vescovi. i sacerdoti e i fedeli latt m 
dclla medesima regionc: vgl. C. KOROLIiVSKIJ, Le proph&tc ukrainien de l'unild: Metropolile Andre 
Szcptyckyj 1865-1944. Paris 2005. 90: GATTI - KOROLIiVSKIJ. 1 riti e le Chiese orientali. 710-711: 
Marti, I Rutlieni negli Stati Uniti, 365-378.

''' AAS 16 (1924) 242-243; MARTI, I Rulheni negli Stati Uniti. 458-461.

Der Heilige Stuhl erachtete cs lur nicht opportun, dem Antrag des Ordinarius Konstantin 
Bohaczewsky stauzugeben, der 1927 um die Verlegung des Sitzes von Philadelphia nach New York 
gebeten hatte: vgl. ACO. Ponenze. Kongregation vom II. Juni 1928. Nr. 2. Pos. 671/28. Ruteni 
gali/iani. Trasferimcnto dclla residen/a dell'Ordinario da läludclllu a New-York.

M AAS 21 (1929) 152-159.
'' ACO. Ponenze. Kongregation vom 4. Februar 1929. Nr. 3. Pos. 526/28. Revisione dcl ilecrelo 

(um episcopo per i ruteni degli Stati Uniti.



150

Kirchen für eine gewisse Zeitspanne in einer besonderen Situation befand, die den 
Rahmen der normalen Umstände kirchlichen Lebens sprengte.

Im April 1945 wurden die Regionen Galizien und Subkarpatien zwangsweise 
der Union der sozialistischen Sowjetrepubliken einverlcibt. Man geht davon aus, 
dass als Folge des Krieges und der zunächst deutschen und dann sowjetischen 
Besetzung der weiten Landstriche, die einst zu Polen, zur Tschechoslowakei und 
zu Rumänien gehört hatten, circa 7 Millionen Rulhenen, Ukrainer und Weißrussen 
ihre Heimat verlassen mussten. Viele von ihnen starben in den 
Konzentrationslagern; aber eine Gruppe von gut 300.()()() Personen, unter ihnen 
Seminaristen, Hunderte Priester und Tausende Laien, befand sich nach dem Krieg 
in verschiedenen Lagern Mittel- und Westeuropas. Sie weigerten sich, in ihr 
sowjetisiertes Heimatland zurückzukehren, wo mittlerweile eine grausame 
Verfolgung der katholischen Kirche durch das totalitäre Regime im Gange war. 
Die kommunistischen russischen Kommandanten verhafteten die katholischen 
Bischöfe in der Ukraine, unter ihnen auch Mons. Nykyta Budka, den ersten 
Bischof für die katholischen Ukrainer in Kanada10.

Viele ruthenische und ukrainische Flüchtlinge, die zunächst vor allem nach 
Österreich, Frankreich und Westdeutschland gekommen waren, entschieden sich, 
nach Kanada oder in die Vereinigten Staaten weiter zu ziehen. Sie wunderten 
dorthin aus wegen des besseren sozialen Klimas und weil in diesen Ländern 
bereits blühende Kolonien von Landsleuten mit drei Exarchaten und sechs 
Bischöfen des byzantinischen Ritus’ existierten. Nicht selten fiel die Wahl 
allerdings auch auf Südamerika (Brasilien), wo seit fünfzig Jahren ebenfalls 
bereits eine starke Gruppe katholischer Ukrainer lebte (etwa 250.000).

Um einen direkten Einblick in die Lage dieser Tausenden von Flüchtlingen 
zu gewinnen, ernannte der Heilige Stuhl 1946 Bischof Johannes Bucko zum 
Apostolischen Visitator für die Rulhenen, die Ukrainer und die Weißrussen 
byzantinischen Ritus’, die ihren Wohnsitz in Mittel- und Westeuropa hatten. 
Bucko war der einzige Bischof des byzantinischen Ritus aus Westgalizien, der der 
sowjetischen Deportation entkam, weil er 1939 auf einer Apostolischen 
Visitationsreise zu den nach Mittelamerika ausgewanderten Rulhenen war. Nach 
Ausbruch des Zweiten Weltkriegs konnte er nicht nach Galizien zurückkehren".

Die Statistiken des Jahres 1947 verzeichnen in den Vereinigten Staaten die 
Präsenz von einer Million Katholiken des orientalischen Ritus'. Das Ordinariat 
von Philadelphia zählte 305.700 griechisch-katholische Ukrainer, zwei Bischöfe * 27

w Vgl. SICO 3, 13 (1948) 69; ACO, Ruteni, Umschlag I, Pos. 2.3/28; Umschlag 2. Pos. 380/28; 
Umschlag 19. Pos. 2052/28; Umschlag 20. Pos. 2277/28. Nykyta Budka (1877-1949) stammle aus 
Dohromirka (West-Ukraine). 1929 kehrte er aus Kanada zum Erzbistum Lemberg der Rulhenen 
zurlick, wo er zum Auxiliarbischof und Prolosynkellos ernannt wurde. Am 11. April 1945 wurde er 
zusammen mit anderen Bischöfen der griechisch-katholischen Kirche festgenommen und nach Sibirien 
verbannt. Er starb 1949 im Krankenhaus des Lagers Karadzar (Karaganda. Kasachstan). Er ist einer der
27 Märtyrer, die Johannes Paul II. am 27. Juni 2001 bei einer Göltlichen Liturgie im byzantinisch­
ukrainischen Ritus selig gesprochen hat. Siehe L'Osservatore Romano. 21, Juni 2001 (Sonderbeilage). 
16. und 28. Juni 2001. 6-7, Eine Biographie des Seligen Budka. hcrausgcgcbcn von Athanasius D. 
McVAY und O. TURIJ, ist in Vorbereitung.

"Vgl. SICO I. 13(1947)3.



und 133 Priester, während zum Ordinariat von Pittsburgh 278.100 griechisch- 
katholische Ruthenen. zwei Bischöfe und 154 Priester gehörten'2.

In Kanada gab es über 300.000 katholische Ukrainer, vor allem in drei 
Provinzen: Saskatchewan, Manitoba und Alberta. Andere verteilten sich auf 
Ontario, Quebec, Nova Scotia und British Columbia. Die pasloralen Strukturen, 
die zwei Bischöfen anvertraut waren, bestanden aus 345 Pfarreien und 85 
Missionen, in denen 130 Welt- und Ordenspriester tätig waren; ihre Zahl lag also 
unter dem eigentlichen Bedarf in der Seelsorge”.

Neben der Ukraine wurde die griechisch-katholische Kirche auch in 
Rumänien und in der Tschechoslowakei, die Satellitenstaaten der UdSSR waren, 
zwangsweise aufgehoben. Während dieser Zeit, die über 40 Jahre andauerte, sind 
zahlreiche Verwaltungsstrukturen der katholischen Ostkirchen außerhalb ihrer 
traditionellen Territorien entstanden. Praktisch handelt es sich dabei um 
Metropolien und Eparchien oder Exarchate der ukrainischen, ruthenischen, 
slowakischen und rumänischen Kirchen.

Einen Sonderfall stellt die Situation der ruthenischen Kirche dar. Die 
Eparchie von Mukachevo, die formell von 1948-1990 aufgehoben war. war die 
ursprüngliche Heimat vieler nach den Vereinigten Staaten übersiedelter Gläubiger. 
Für diese sind im Laufe des 20, Jahrhunderts diverse kirchliche Verwaltungs­
strukturen geschaffen worden, bis hin zur Errichtung der Melropolitankirche von 
Pittsburgh im Jahre 1969. Heute muss diese Kirche als eine Kirche „im eigenen 
Territorium“ betrachtet werden, da es keine formale juristische Bindung zur 
Mutierkirche (der Eparchie von Mukachevo) gibt. Dies ist der einzige Fall, in dem 
die Diaspora zu einer neuen eigenständigen Kirche sui iuris geworden ist.

3. Die geopolilische Krise im Mittleren Osten und die Auswanderungssituation

In Hinblick auf die anderen orientalischen Kirchen, die in den letzten 
Jahrzehnten eine starke Auswanderungsbewegung erlebten, war es vor allem 
mangelnder Frieden im Mittleren Osten, der zum Anwachsen der Diaspora“ 
geführt hat. Dieses Phänomen hält bis heute ungebrochen an. Der Bürgerkrieg im 
Libanon (1975-1990), die Golfkriege (1990-1991 und 2003) und die ungelöste 
Palästinenserfrage haben aufgrund massenhafter Auswanderungen zu einer 
empfindlichen Abnahme der Präsenz christlicher Gemeinden im Vorderen Orient 
geführt.

„Die katholischen wie die orthodoxen Ostkirchen befinden sich weiterhin in 
einer schwierigen Situation, wie im übrigen das gesamte Christentum im 
Nahen und Mittleren Osten, besonders im Heiligen Land. Die Christen und

151

Vgl. SICO 1,8 (1946) 3.
" Vgl. Sia) 3.6 (1948) 31.
1J Eine Erörterung der Frage der Anwendbarkeit des Begriffs „Diaspora" auf den rechtlichen 

•Status der katholischen orientalischen Kirchen in Nordamerika findet sich in: M. J. KUC1IERA. The 
Juridical Rapport between Ihc Oriental Churches in the Diaspora in North America: Expcriences and 
l’erspecives. Venedig 2008. 177-17*).



152

besonders die Jugend verlassen massenhaft ihre Heimat in vielen Ländern 
dieses Areals (Libanon. Syrien. Irak, Iran. Ägypten. Libyen. Israel. Palästina 

etc.). Es handelt sich um ein wahres Ausbluten christlicher Präsenz im Nahen 
und Mittleren Osten. Die tragischen Kriege und die soziale, wirtschaftliche 
und politische Situation im Orient treiben viele, besonders die Christen, 
dazu, sich auf die Suche nach einer besseren Zukunft für sich und ihre 
Kinder zu machen. Täglich ist ein progressives Abnehmen der christlichen 
Präsenz in all diesen Ländern festzustellen; die Zukunft der Christen in den 
überw'iegend muslimischen Ländern ist höchst unsicher; die jungen Christen 
erblicken für sich keine Perspektiven mehr und wandern in die westliche 
Welt aus, um sich in kulturell und sozial andersartigen Kontexten zu 
integrieren, mit allen Vorteilen und leider auch Nachteilen, die damit 
verbunden sind.“1'

Daher haben die immer größeren Gemeinden orientalischer Auswanderer, 
die in manchen Fällen die ihrer Heimat zahlenmäßig überflügeln, täglich mit den 
Problemen zu tun, die mit der Frage interkultureller und interritueller Integration 
verbunden sind, mit wichtigen Folgen auch für die Ökumene und den 

interreligiösen Dialog.
Die orientalische Diaspora in Amerika hat mittlerweile einen 

bemerkenswerten Umfang angenommen. Wenn man die unterschiedlichen 
kirchlichen Traditionen zusammen nimmt, leben etwa 800.000 katholische 
Orientalen auf dem nordamerikanischen Kontinent. Das ist eine signifikante 
Diaspora, die sieh zusammensetzt aus solehen. die schon seit mehreren 
Generationen präsent sind und jenen, die erst kürzlich dazu gestoßenen sind.

In den meisten Fällen - Armenier, Chaldäer, Maroniten, Melkiten, Rumänen, 
Ruthenen, Slowaken, Syrer, Syro-Malabaren, Syro-Malankaren und Ukrainer - 
verfügen jene Gemeinschaften über eine bischöfliche Hierarchie der eigenen 
rituellen Tradition und gut organisierte pastorale Strukturen: Metropolien 
(Pittsburgh der Ruthenen, Philadelphia und Winnipeg der Ukrainer) und 
Eparchien mit Kathedralen und Pfarreien, Gemeindezentren, Seminarien und 
anderen ßildungs- und Kultureinrichtungen. Einige weitere Bischöfe kümmern 
sich als Apostolische Visitatoren um jene katholischen orientalischen Gemeinden, 
die zahlenmäßig kleiner sind - Kopten, Äthiopier und Eritreer - und koordinieren 
deren pastorale Strukturen15 16.

4. Der Weg zur Wiederherstellung der katholischen orientalischen Hierarchie in 
Osteuropa und zur Funktionsfähigkeit der wichtigsten kirchlichen Strukturen

In den kommunistischen Ländern hat die zwangsweise Aufhebung einiger 
katholischer orientalischer Kirchen in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg zu

15 SICO 62 (2007) 00. Vonrag von Erzbischof Antonio Maria VEGI.IÖ über „Strulture pastorali 

per i migranti cattolici dcllc Chiese orienlali“.
"'Vgl. SICO 61 (2006) 153-154.



153

einer besonderen Situation geführt. Einige Kirchen sind nämlich „in diaspora“, 
wo Religionsfreiheit herrschte, frei geblieben: hingegen wurden sie in ihren 
ursprünglichen Territorien aufgehoben, sodass das kirchliche Leben in den 
Untergrund abtauchen musste oder, in eine ..Halb-Freiheil", was unter den Augen 
einer omnipräsenten staatlichen Kontrolle eine sehr schwierige Situation war. 
Diese Anomalie hat zu einer anderen Art von „Diaspora“ geführt. Ganze 
Gemeinschaften gerieten in die Situation, nicht mit dem Apostolischen Stuhl oder 
anderen Teilen der Kirche kommunizieren zu können.

Die Umstände, die am Beginn der neunziger Jahre des vergangenen Jahr­
hunderts zur Erneuerung der legalen Existenz einiger katholischer orientalischer 
Kirchen (Ukraine, Rumänien) oder, bei anderen Kirchen (Ex-Tschechoslowakei, 
Ungarn, Bulgarien etc.), zur Wiederherstellung der normalen kirchlichen 
Institutionen führten, waren eine gute Gelegenheit, um die häufigen und 
fruchtbaren Beziehungen zwischen der Kongregation für die orientalischen 
Kirchen und den jeweiligen Kirchen sui iuris zu erneuern.

Der erste positive Faktor war die Tatsache, dass die direkten und 
regelmäßigen Kontakte wiederhergestellt werden konnten, sei es durch häufige 
Begegnungen von Vertretern der verschiedenen Kirchen mit den Oberen und 
Mitarbeitern der Kongregation für die orientalischen Kirchen, sei es durch die 
offiziellen Kanäle der Nuntiaturen.

Infolge der Wiederherstellung der Freiheit der Kirche in verschiedenen 
Ländern des ehemaligen Sowjet-Blocks wurde es möglich, seit Jahrzehnten 
vakante Bischofsstühle wieder neu zu besetzen. In diesen Fällen waren dies 
direkte Ernennungen, da es sich bei einigen dieser Kirchen um solche der sog. 
„vierten Kategorie“ handelte, das heißt um Kirchen, die nicht sui iuris sind und 
nicht einmal den Metropolitunstatus haben. In diese Kategorie gehörten 
beispielsweise die Bischofsernennungen in der Slowakei und in der Eparchie von 
Mukachevo in der transkarpatischen Ukraine.

Die I990cr-Jahrc waren auch geprägt vom Einsatz der Kongregation für die 
orientalischen Kirchen in der Regulierung einiger atypischer Situationen, die der 
Unlergrundsiluution geschuldet waren. Dabei ging es. in Zusammenarbeit mit der 
Glaubenskongregation, vor allem um die Prüfung der Gültigkeit von Bischofs­
und Priesterweihen - man denke hier nur an Felix Davidek in der 
Tschechoslowakei und ähnliche. Zweifel gab es hinsichtlich der Gültigkeit der 
Bischofs- und Priesterweihen einiger Kandidaten, aber auch und wegen der 
Tatsache, dass verheiratete lateinische Kandidaten geweiht worden waren, die - 
idealer Weise - ihren Dienst für die orientalische katholische Kirche ausüben 
sollten. Anders war die Situation der in der Ukraine oder Rumänien geheim 
geweihten Bischöfe, wo es keine Zweifel an der Apostolischen Sukzession gab. Es 
ging hier vielmehr um ihre Eingliederung in die öffentlichen kirchlichen 
Strukturen.

Einen delikaten Aspekt dieser Erneuerung des öffentlichen und freien Lebens 
der katholischen Ostkirchen stellt die schwierige Eingliederung derjenigen Priester



154

in den Klerus der jeweiligen Kirchen sui iuris dar. die im Geheimen oder in der 
orthodoxen Kirche ausgebildet worden waren und erst danach um Aufnahme in 
die katholische Kirche baten.

Die Ostkirchenkongregation war auch an der Förderung der ersten 
Begegnungen zwischen den Vertretern der geheimen Untergrundkirche und der 
katholischen Hierarchie in der freien Welt beteiligt; es sei hier nur an die 
Zusammenkunft der Hierarchie der Ex-UdSSR in Rom im Jahre 1990 erinnert.

Die Kongregation für die orientalischen Kirchen ist weiters im 
Klärungsprozess hinsichtlich der rechtlichen Strukturen und der Grenzen der 
kirchlichen Verwaltungsbezirke (z.B. hinsichtlich der Beziehung zwischen der 
Eparchie von Mukachevo und dem Rest der Ukraine) angerufen worden, oder 
auch in der Frage der Ausdehnung des Eigentcrritoriums der jeweiligen Kirchen 
sui iuris, wie zum Beispiel im Osten der Ukraine - so wurde das Gebiet der 
ukrainischen Kirche 1996 mit Ausnahme der Eparchie Mukachevo auf das 
gesamte Territorium der Ukraine ausgedehnt.

Die Ostkirchenkongregation hat sich in Zusammenarbeit mit dem 
Päpstlichen Rat für die Förderung der Einheit der Christen schließlich als 
ökumenischer Vermittler eingesetzt. Auf internationaler Ebene musste sie Stellung 
beziehen in der Frage des Rückgabe- oder Wiederaneignungsprozesses der Güter, 
die einst der griechisch-katholischen Kirche gehörten und nach ihrer 
Zwangsenteignung, teilweise über Jahrzehnte, von der orthodoxen Kirche genutzt 
worden waren. In diesem heiklen Prozess war es notwendig, christliche 
Nächstenliebe mit der Liebe zur Wahrheit zu verbinden und ein Gleichgewicht zu 
finden zwischen juristischer Gerechtigkeit, pustoraler Besonnenheit und 
ökumenischem Denken. In der Tat war die Erziehung zum Ökumenismus Thema 
der Begegnung orientalischer katholischer Bischöfe, die 1993 in Venedig stattländ 
und deren Mitveranstalter die Ostkirchenkongregation war.

Unter der Schirmherrschaft der Ostkirchenkongregation fand auch die erste 
„transversale“ Begegnung katholischer orientalischer Bischöfe Europas statt: das 
Treffen 1997 in Nyiregyhaza. Dieses Treffen kann als ein „Vorfahre“ der 
nachfolgenden jährlichen Treffen der orientalischen katholischen Hierarchen 
Europas angesehen werden. An diesen Zusammenkünften, genannt Conventus 
Episcoporum Ecclesiarum Orientalium (CHOCE), die seit einigen Jahren unter 
der Schirmherrschaft des Rates der europäischen Bischofskonferenzen (CCEE) 
stattfinden, nahmen in der letzten Zeit auch Vertreter der Kongregation für die 
orientalischen Kirchen teil.

Der CHOCE ist allerdings kein festes Organ, wie es CCEO can. 322 
vorsieht, das heißt also kein Conventus hierarcharum planum ecclesiarum sui 
iuris, insofern er keine vom Apostolischen Stuhl approbierten Statuten hat und 
auch keine klar definierte Physiognomie, die den Anforderungen des genannten 
Kanons entsprechen würde. Trotzdem stellen diese regelmäßigen Treffen - auch 
wenn sie auf den europäischen Kontinent beschränkt sind - eine gute Gelegenheit 
dar, damit die Hierarchen der Diaspora und die der traditionellen orientalischen 
Territorien einander begegnen können.



//. ..Hierarchisch nicht organisierte" Diaspora - Nonnen bezüglich der 
Obliegenheiten der lateinischen Ordinarien gegenüber Migranten der 

katholischen Ostkirchen ohne eigene Hierachie

Die Länder Westeuropas sind in den letzten Jahren immer mehr betroffen 
vom Phänomen der Zuwanderung von Menschen auf der Suche nach einer 
besseren Zukunft. Viele Personen emigrieren, weil sie hoffen, unter würdigeren 
Umständen leben zu können. Ls gibt solche, die auf der Suche sind nach Arbeit 
und Wohnung, um sich dauerhaft niederzulassen, andere hingegen kommen nur 
vorübergehend, um ihre eigene wirtschaftliche Situation in ihren Heimatländern 
zu verbessern. Wieder andere sind hingegen gezwungen, aus politischen Gründen 
auszuwandem. In Europa werden wir Zeugen von Migrationsllüssen aus dem 
Maghreb, dem Horn von Afrika oder dem Mittleren Osten, das heißt aus 
vorwiegend islamisch geprägten Gegenden. In anderen Fällen handelt es sich um 
Einwanderungswellen aus Ländern, in denen kriegerische Konflikte geherrscht 
haben, wie es z.B. in Ex-Jugoslawien der Fall war.

Nach dem Fall des „Eisernen Vorhangs" gab es Wanderungsbewegungen aus 
Ost- nach Westeuropa vor allem aus ärmeren Ländern wie der Ex-Sowjetunion 
und der Balkanregion. Diese Welle von Wirtschaftsmigranten besteht vor allem 
aus jungen Menschen im arbeitsfähigen Alter und noch ohne Familie. Daraus 
folgt, dass sie unter der örtlichen Bevölkerung die zukünftigen Partner suchen, mit 
denen sie eine Ehe schließen wollen. Das stellt ein neues Phänomen dar, das 
ausgehend von einer ursprünglich zeitlich begrenzten Notwendigkeit heraus zur 
Konstituierung einer neuen demographischen Realität geführt hat.

Zeugnis von einem neuen Bewusstwerden und der Suche nach der besten 
Weise, diese Wanderungsphänomene zu bewältigen, legt die Instruktion Erga 
Mi granles Caritas Christi (von jetzt an nur noch EMCC) des Päpstlichen 
Migrantenrates ab, die Papst Johannes Paul II. am I. Mai 2004 approbiert hat und 
die am 3. Mai 2004 promulgiert wurde.

Die Instruktion ruft in Erinnerung'7, dass aufgrund der heutigen Mobilität der 

Menschen auch zahlreiche Gläubige der katholischen Ostkirchen aus Asien und 
dem Mittleren Osten, aus Zentral- und Osteuropa in westliche Länder auswandern. 
Diese Tatsache stellt uns offensichtlich vor das Problem der Seelsorge an ihnen, 
immer im Rahmen der Letztverantwortung des Ordinarius des Ortes, an dem die 
Migranten sich niederlassen. Es müssen daher dringend die pasloralen und 
juristischen Folgen der immer beträchtlicheren Präsenz von Orientalen außerhalb 
ihrer traditionellen Territorien zur Kenntnis genommen werden und auch die 
Kontakte, zu denen es auf verschiedenen Ebenen kommt, gleich ob offiziell oder 
privat, zwischen Gemeinden oder einzelnen Mitgliedern.

Diese Situation stellt die gesamte Kirche und die Kongregation für die 
orientalischen Kirchen vor eine eminente pastorale Herausforderung, das heißt vor 
die Pflicht, pastoral handeln zu müssen in Treue und zugleich Offenheit gegenüber

155

1 Päpstlicher Rat der Seelsorge für die Migranten und Menschen unterwegs. 2. Mai 2004. 
EMCC, Nr, 25-26.



156

den neuen Entwicklungen auch hinsichtlich der pastoralen Strukturen, die geeignet 
sein müssen, die Gemeinschaft zwischen den genannten pastoralen 
Handlungsträgern und der örtlichen Hierarchie der Aufnahmeländer zu 
gewährleisten, die die letztentscheidende Instanz für die kirchliche Hirtensorge an 
den Migranten ist.

Die Kongregation für die orientalischen Kirchen hat als Organ der 
Römischen Kurie die Aufgabe, auch die Hirten der lateinischen Kirche dafür zu 
sensibilisieren, ihre pastoralen Pflichten gegenüber den Orientalen ohne eigenen 
Hierarchen zu erfüllen. Zu diesem Zweck kann die Kongregation die Einhaltung 
der kanonischen Gesetzgebung einfordem, sowohl der unmittelbar im wie auch 
außerhalb des Codex fixierten, der Instruktionen mit pasloralem Charakter etc.

I. Bestimmungen des CCEO

Die spezifischen Bestimmungen, die es der katholischen Kirche erlauben, in 
einem gewissen Sinne schon jetzt „mit zwei Lungenflügeln zu atmen“, sind im 
CCEO enthalten. Wir zitieren nun einige der wichtigsten C’anones, die die Frage 
der „Diaspora“ betreffen. Der Ausgangspunkt für die Lage der orientalischen 
Gläubigen, die keine eigene Hierarchie haben, ist can. 916 § 5 CCEO:

„In locis, ubi ne exarchia quidam pro christifidelibus alieuius ecclesiae sui 
iuris erecta est, lamquam proprius eorundem christifidelium Hierarcha 
habendus est Hierarcha loci alterius Ecclesiae sui iuris, etiam Ecclesiae 
latinac, firmo can 101; si vero plurcs sunt , ille habendus est lamquam 
proprius quem designavit Sede Apostolica vel, si de christifidelibus alieuius 
Ecclesiae patriarchalis agitur, Patriarcha de assensu Sedis Apostolicae“.

Ausgehend von diesem Kanon können wir sagen, dass dort, wo es keinerlei 
kirchliche Verwaltungsstruktur irgendeiner orientalischen Kirche sui iuris gibt, die 
Katholiken jeglicher orientalischer Kirche sui iuris der Hirtensorge der 
Ortsbischöfe der lateinischen Kirche anvertraut sind. Für diese Hierarchen ergibt 
sich von daher die im can. 192 S I und can. 193 beschriebene Pflicht.

„c. 192 § I In exercendo suo munere pastorali Episcopus eparchialis 
sollicitum se praebeat erga omnes ehristifideles, qui eius curae committuntur, 
cuiusvis sunt aetatis, condicionis, nationis vel Ecclesiae sui iuris tum in 
territorio eparchiae habitantes tum in eodem ad tempus versantes, animum 
intendens apostolicum ad eos etiam, qui ob vitae suae condicionem ordinaria 
cura pastorali non satis frui possunt, neenon ad eos, qui a rcligionis praxi 
defecerunt.

c. 193 § I. Episcopus eparchialis, cuius curae ehristifideles alterius Ecclesiae 
sui iuris commissi sunt, gravi obligatione tenetur omnia providendi, ut hi 
ehristifideles propriac Ecclesiae ritum rctincant eumque colant ac pro viribus 
observent et cum auctoritate superiore eiusdem Ecclesiae rclationes foveant.



157

§ 2. Spiritualibus neccssitatibus horum christifidclium Episcopus eparchialis 
provideat. si fieri polest, per presbyteros vel parochos eiusdem Ecclesiae sui 
iuris ae christiTideles aut eliam per Syncellum ad curam horum 
christiridelium constitutum.

S 3. Hpiscopi eparchialcs, qui huiusmodi presbyteros, parochos vel Syncellos 
ad curam christiridelium Ecclesiarum palriarchalium constiluunt, rationcs 
cum Patriarchis, quorum interesl, ineant et illis consentientibus propria 
auctorilate agant certiorc quam primum facta Sede Apostolica; si vero 
Patriarchae quacumque de causa dissentiunt, res ad Sedem Apostolicam 
deferatur".

Wie wir sehen, bestimmt der CCEO die Förderung und Beachtung der ..Riten 
der orientalischen Kirchen als Erbe der universalen Kirche Christi“ (can. 29; vgl. 
auch die cann. 40 und 31) und enthält eine präzise Norm bezüglich der 
liturgischen und disziplinären Gesetze (can. 150).

Er verpflichtet den Bischof, sich auch um jene christlichen Gläubigen zu 
kümmern „gleich welchen Alters, Situation. Nation oder Kirche sui iuris sie seien 
mögen, sei es dass sie auf dem Territorium seiner Diözese wohnen, sei es. dass sie 
nur zeitweise dort bleiben" (can. 192, §1) und dafür zu sorgen, dass die ihm 
anvertrauten christlichen Gläubigen einer anderen Kirche sui iuris den Ritus ihrer 
eigenen Kirche bewahren“ (can. 193 § I), wenn möglich mit Hilfe von ..Priestern 
und Plärren ihrer eigenen Kirche sui iuris" (can. 193 § 2).

Was die Einrichtung von Pfarreien angeht, empfiehlt der CCEO das 
Terrilorialprinzip, ohne Personalgemeinden auszuschließen, wenn sie wegen 
besonderer Umstände nötig sein sollten (vgl. can. 280 § I).

„c. 280 § I. Paroecia regulariler sit territorialis, quae scilicet omnes 
complectatur christitideles certi territorii; si vero de iudicio Episcopi 
eparchialis consulto consilio presbyterali id expedit, eriganlur paroeciae 
personales ratione nationis, linguae. ascriptionis chrislifidelium alii Ecclesiae 
sui iuris immo vel alia definita ratione determinatae“.

2. Bestimmungen der Instruktion Hrga Migrantes Caritas Christi

Früher konnte es Vorkommen, dass ein einfacher Leser, der kein Fachmann 
ist. bei diversen kirchlichen Dokumenten, und manchmal auch bei Dokumenten 
des Heiligen Stuhls. Mühe hatte, herausz.ufinden, ob ein bestimmter Text sich 

ausschließlich an die lateinische Kirche wendet - die die überwältigende Mehrheit 
der katholischen Gläubigen stellt - oder ob es Absicht war. die Kirche in ihrer 

gesamten Wirklichkeit zu beschreiben und anzusprechen, und zwar 
wahrgenommen als eine varietas Ecclesiarum, das heißt, inklusive jener 
Katholiken, die den diversen katholischen Ostkirchen angehören. Letztere stellen 
ein wichtiges, ja unverzichtbares Zeichen der „Katholizität“ der Kirche dar. 
Ursache für diese Schwierigkeit sind die unterschiedslose Verwendung der



158

lateinischen theologischen und kirchenrechtlichen Terminologie, die als 
„universal“ angesehen wird, und die mangelnde Kenntnis der Theologie und der 
Gesetzgebung der Ostkirchen. Schon beim ersten Blick in die Instruktion EMCC 
wird deutlich, dass es bei diesem Dokument gut gelungen ist, unerfreuliche 
Mängel dieser Art zu vermeiden. Der ganze Ansatz der Instruktion ist für einen 
orientalischen Katholiken ein konkretes und beredtes Zeichen für den Sinn der 
katholischen Kirche für Universalität. Universalität darf nämlich nicht als 
Uniformität aufgefasst werden, Universalität meint Gemeinschaft, communio von 
Unterschiedlichem unter Achtung der Eigenheiten aller und dem Wohl aller als 
Ziel.

Seit einiger Zeit stellt sich die Kirche dem komplexen Phänomen der 
Migration von Orientalen in die westliche Welt und schafft eigene hierarchische 
Strukturen für sie. Es sei nur daran erinnert, dass zum Zeitpunkt der 
Veröffentlichung des letzten Motu Proprio Pauls VI. Pastorulis Migrcmtum Cura 
im sog. „Okzident“ 17 hierarchische Verwaltungsstrukturen dreier katholischer 
Ostkirchen existierten (zwei Metropolicn, sechs Eparchien und sechs Exarchate 
der Ukrainer, zwei ruthenische Eparchien und schließlich ein armenisches 
Exarchat)." Heute sehen wir, dass die orientalische „Diaspora“ in 46 kirchlichen 

Verwaltungseinheiten organisiert ist (sechs maronitische Eparchien, eine Eparchie 
und ein Exarchat der Syro-Katholiken, zwei Eparchien, zwei Exarchate und zwei 
Ordinariate der Armenier, zwei chaldäischc Eparchien, eine syro-malabarische 
Eparchie, eine syro-malankarische Eparchie, fünf Eparchien und zwei Exarchate 
der gricchisch-melkitischen Kirche, eine rumänische Eparchie, eine slowakische 
Eparchie, eine Metropolie und drei Eparchien der Ruthenen und zwei 
Metropolicn. zehn Eparchien und drei Exarchate der Ukrainer)'1. Im Fall einiger 
Kirchen ist es schwierig von „Diaspora im Okzident“ zu sprechen, weil 
mittlerweile die Mehrheit dieser Gläubigen sich im Okzident befindet, während 
die Präsenz im „Orient" (besonders im sogenannten „Mittleren Osten“) immer 
geringer wird, weil die Christen diese Region verlassen zu Gunsten eines immer 
weiter expandierenden Islam. Diese gänzlich neue Situation stellt eine 
Herausforderung sowohl für die Ekklesiologie und das Kirchenrecht, als auch für 
die Begriffe „Orient“ und „Okzident“ als territoriale und ekklcsiologische 
Kategorien dar. Wie kann der Erhalt dieser bereichernden kirchlichen Vielfalt 
sichergestellt werden in einer Zeit der Vereinheitlichung und der Globalisierung? 
Auf diese Fragen versucht die Instruktion eine Antwort zu geben.

Die schon genannte Instruktion EMCC bestimmt mit Blick auf die 
orientalischen Katholiken einige Grundnormen. Im Abschnitt unter der 
Überschrift „Katholische Migranten“ in den Nr. 49-51 werden die Orientalen 
genannt, so in Nr. 49:

„Hinsichtlich der katholischen Migranten sieht die Kirche eine besondere
Pastoral vor, die durch die Verschiedenheit der Sprache, des Ursprungs, der

“ Siche Annuario Pontificio 1969. 1317-1319. 
' ’ Siehe Annuario Ponlificio 2011



159

Kultur, der Ethnie und der Tradition bedingt wird oder durch die 
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Kirche sui iuris mit eigenem Ritus, was 
oft für eine volle und rasche Eingliederung der Migranten in die örtlichen 
Territorialgemeinden hinderlich ist bzw. was im Blick auf die Errichtung von 
Pfarreien oder einer Hierarchie für die Gläubigen bestimmter Kirchen sui 
iuris berücksichtigt werden muss".

In diesem Abschnitt der Instruktion wird ein wichtiges Prinzip benannt, nach 
dem sich die Herangehensweise unterscheiden muss, mit der die lateinischen 
Bischöfe sich den neuen Einwanderern pustoral widmen müssen. Diese 
Unterschiedlichkeit wird in gewisser Weise schon in der Nr. 38 angekündigt, die 
die vorangehenden lehramtlichen Dokumente zitiert:

„Konkret können die besonderen seelsorglichen Entscheidungen im Hinblick 
auf die Aufnahme der Migranten folgendermaßen Umrissen werden:

- Seelsorge für eine bestimmte ethnische Gruppe oder für eine Gruppe eines 
bestimmten Ritus, die darauf ausgerichtet ist, einen wahrhaft katholischen 
Geist zu fördern (vgl. LG 13);

- Notwendigkeit, die Universalität und Einheit zu bewahren, die zugleich 
nicht in einen Widerspruch zur Sonderseelsorge treten kann, die nach 
Möglichkeit die Migranten Priestern ihrer eigenen Sprache, derselben Kirche 
sui iuris oder Priestern, die ihnen in sprachlich-kultureller Hinsicht nahe 
stehen, anvertraut (vgl. DPMC 11)".

Im Sinne der genannten Nr. 49 der Instruktion ist bei lateinischen Migranten 
Pastorales Ziel „die volle und rasche Eingliederung der Migranten in die örtlichen 
Territorialgemeinden“, für die orientalischen Gläubigen hingegen soll die Pasloral 
organisiert werden „im Blick auf die Errichtung von Pfarreien oder einer 
Hierarchie für die Gläubigen bestimmter Kirchen sui iuris".

So könnte man sagen, dass für einen lateinischen Bischof, dem katholische 
Migranten anvertraut sind, das letzte Ziel seiner Bemühungen um die 
orientalischen Katholiken - paradoxer- aber zugleich logischerweise - sein 
müsste, ihnen zu helfen, „aus seiner Hirtensorge" herauszutreten und ihnen alle 
mögliche Unterstützung angedeihen zu lassen, um sich zunächst in eigenen 
Pfarreien zu organisieren und schließlich aus Gruppen von Pfarreien Exarchate 
oder Eparchicn der jeweiligen orientalischen Kirche sui iuris mit einem eigenen 
Hierachen zu konstituieren.

In Nr. 52-55 heißt es näherhin bezüglich der katholischen Migranten des 
orientalischen Ritus:



160

„52. Die katholischen Migranten ostkirchlichen Ritus’, die heute immer 
zahlreicher werden, verdienen eine besondere Aufmerksamkeit. Was sie 
betrifft, erinnern wir vor allem an die rechtliche Verpflichtung, überall - 
wenn möglich - den eigenen Ritus zu beachten, der als ein liturgisches, 
theologisches, geistliches und disziplinäres Erbe verstanden wird (vgl. 
CCEO can. 28, § I und Rastores Gregis 72)".

Katholische Orientalen werden im Allgemeinen - und auch im kirchlichen - 
Sprachgebrauch häufig mit dem Ritus identifiziert, man nennt sie daher Gläubige 
des orientalischen Ritus’, des ukrainischen Ritus', des rumänischen Ritus’, des 
maronitischen Ritus’ etc. Diese Gleichsetzung bedarf einiger Präzisierungen. Der 
Ritus ist ein äußerer Ausdruck einer komplexeren ckklesiologischen 
Wirklichkeit4".

Nach Jahrhunderten der Identifizierung des Terminus Ecclesia mit ritus. 
neigt man nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil dazu, anstelle von 
„Orientalischen Riten" den Ausdruck „orientalische Kirchen" zu verwenden, und 
es existiert eine starke Bewegung, den zweiten Terminus (ritus) nicht mehr hierfür 
zu gebrauchen, um ihn für den Gebrauch in anderen Bereichen zu reservieren, die 
mehr seinem ursprünglichen lateinischen Sinn entsprechen: mos, consuetudo, 
caeremonia liturgied'1.

Daher bleiben Angehörige einer katholischen Ostkirche, „auch wenn sie der 
Sorge des Hierarchen oder des Plärrers einer anderen eigenberechtigten Kirche 
anvertraut sind, dennoch in die jeweilige eigenberechtigte Kirche aufgenommen“ 
(can. 38 CCEO); selbst der längere Zeit hindurch geübte Brauch, die Sakramente 
nach dem Ritus einer anderen Kirche sui iuris zu empfangen, bringt nicht die 
Aufnahme in diese Kirche mit sich (vgl. CIC can. I 12 § 2). Vielmehr gilt: 
„Niemand kann ohne die Zustimmung des Apostolischen Stuhls gültig in eine 
andere eigenberechtigte Kirche übertreten“ (CCEO can. 32; vgl. CIC 
can. 112 § I).

Der Text der EMCC, den wir angeführt haben, zitiert die Canones der 
Codices nicht in korrekter Weise, wenn auch inhaltlich zutreffend. In der'l at wird 
nirgendwo der Begriff Rituswechsel gebraucht, vielmehr heißt es im CCEO in can. 
32, dass niemand gültig zu einer anderen Kirche sui iuris überwechseln kann ohne 
Zustimmung des Apostolischen Stuhls, während im CIC can. 112 § I von einem 
Wechsel zu einer anderen „Rituskirche sui iuris" die Rede ist. Indem von einer 
„anderen" Rituskirche gesprochen wird, wird deutlich, dass auch die lateinische 
Kirche eine „Rituskirchc sui iuris" ist. Diese Präzisierung ändert aber nichts an 
der Substanz der Vorschrift. Die orientalischen Gläubigen, die regelmäßig an den

40 Siehe den Artikel von 1. ZUZEK. C'hc cosa e tma Chiesa, un ritn orienlale'.1, in: Seminariuin 27 

(1975)2:263-277.
41 Ebda, 273.



161

Sakramenten der lateinischen Kirche teilnehmen, gleich über welche Zeitspanne, 
werden dadurch nicht automatisch zu Mitgliedern der lateinischen Kirche, sondern 
sie behalten ihre Zugehörigkeit zu ihrer eigenen Kirche sui iuris.

Die Kinder von Orientalen oder Kinder, die der Ehe zwischen einem 
katholischen orientalischen Mann und einer lateinischen Frau entstammen, werden 
selbst dann, wenn sie in der lateinischen Kirche getauft werden, dadurch nicht zu 
Mitgliedern der lateinischen Kirche. Sie werden vielmehr grundsätzlich der Kirche 
sui iuris des Vaters zugeschrieben. Einzige Ausnahme ist, und von diesem Fall ist 
in CCEO can. 29 § I die Rede, wenn der Vater Orientale und die Mutter lateinisch 
ist. und die Ellern gemeinsam darum bitten, dass mit der Taufe das Kind der 
Kirche der Mutter zugeschrieben wird, das heißt, der lateinischen.

Die Migranten der katholischen Ostkirchen haben - unbeschadet des Rechts 
und der Pflicht, den eigenen Ritus zu bewahren - aber auch das Recht, tätig an den 
liturgischen Feiern einer anderen Kirche sui iuris, und somit auch der lateinischen 
Kirche, nach den Vorschriften der liturgischen Bücher teilzunehmen (vgl. CCEO 
can. 403 § I).

Die Hierarchie soll außerdem dafür sorgen, dass diejenigen, die häufige 
Beziehungen mit Gläubigen eines anderen Ritus haben, diesen Ritus kennen und 
wertschätzen (vgl. CCEO can. 41), und sie ist gehalten, darauf zu achten, dass 
keiner sich auf Grund der Sprache oder des Ritus in seiner Freiheit eingeschränkt 
fühlt (vgl. CCEO can. 588).

Weitere Normen finden wir in den Artikeln Nr. 53-53 der EMCC:

„53. Das 11. Vatikanische Konzil (CD 23) setzt in der Tat fest: .Der 
Diözesanbischof sorge da, wo Gläubige eines anderen Ritus wohnen, für 
deren geistliche Betreuung. Das kann er tun durch Priester oder Pfarreien 
dieses Ritus oder durch einen bischöflichen Vikar, der mit geeigneten 
Vollmachten ausgestatlet ist und gegebenenfalls auch die Bischofsweihe 
empfangen hat. Er kann aber auch selbst das Amt des Oberhirten für die 
verschiedenen Riten ausüben.’ Außerdem .können vom Bischof ein oder 
mehrere bischöfliche Vikare bestellt werden. Sie besitzen von Rechts wegen 
I-..J für die Gläubigen eines bestimmten Ritus jene Gewalt, die das 
allgemeine Recht dem Generalvikar zuerkennt' (CD 27).

54. Entsprechend der Vorschrift des Konzils bestimmt der CIC (can. 383. 
§ 2) mit Bezug auf den Diözesanbischof: .Wenn er in seiner Diözese 
Gläubige eines anderen Ritus hat, hat er für deren geistliche Erfordernisse 
Vorsorge zu treffen, sei es durch Priester oder durch Pfarreien desselben 
Ritus, sei es durch einen Bischofsvikar.' Letzterer hat gemäß can. 476 des 
CIC .dieselbe ordentliche Gewalt, die nach allgemeinem Recht dem



162

Generalvikar zukommt', auch in Bezug auf die Gläubigen eines bestimmten 
Ritus. Der CIC stellt den Grundsatz auf, dass die Pfarrei in aller Regel 
territorial abgegrenzt zu sein habe, bestimmt dann aber: Wo es jedoch 
angezeigt ist, sind Personalpfarreien zu errichten, die nach (dem) Ritus |...] 
bestimmt werden (can. 518).

55. Wenn so vorgegangen wird, bilden diese Pfarreien juristisch einen 
integrierenden Bestandteil der lateinischen Diözese, und die Pfarrer dieses 
Ritus sind Mitglieder des diözesanen Presbyteriums des lateinischen 
Bischofs. Es ist allerdings festzuhalten, dass - auch wenn die Gläubigen im 
den von den Canones vorgesehen Fall zum Jurisdiktionsbereich des 
lateinischen Bischofs gehören - es angebracht ist, dass dieser, bevor er 
Personalpfarreien errichtet oder einen Priester zum geistlichen Assistenten 
oder zum Pfarrer bestimmt oder gar einen Bischofsvikar einsetzt, das 
Gespräch sowohl mit der Kongregation für die Orientalischen Kirchen als 
auch mit der entsprechenden Hierarchie und im Besonderen mit dem 
Patriarchen aufnimmt.

Es soll hier daran erinnert werden, dass der CCEO (can. 193, S 3) vorsieht, 
dass die Eparchialbischöfe, wenn sie .derartige Priester, Pfarrer oder 
Synkelloi zur Sorge für die Christgläubigen von Patriarchatskirchen 
einsetzen'. sie .mit den betroffenen Patriarchen Kontakt aufnehmen’ müssen 
und, .wenn diese zustimmen, in eigener Autorität handeln, wobei der 
Apostolische Stuhl möglichst bald zu benachrichtigen ist; wenn aber die 
Patriarchen aus irgendeinem Grund nicht zustimmen, muss die 
Angelegenheit dem Apostolischen Stuhl vorgelegt werden.' Obwohl im CIC 
diesbezüglich eine ausdrückliche Anordnung fehlt, sollte sic in Analogie 
aber auch für die lateinischen Diözesanbischöfc gelten".

III. Die ..hierarchisch organisierte" Diaspora

Die Ernennung der katholischen orientalischen Bischöfe außerhalb der 
traditionellen Territorien ist Sache des Römischen Pontifex, gemäß CCEO can. 
181 § 2. Bei den Patriarchatskirchen und den Großerzbischötlichen Kirchen wird 
darüber hinaus der can. 149 angewandt, nach dem die Synoden der Bischöfe der 
Patriarchatskirche, gemäß den Normen der Canones über die Wahl der Bischöfe, 
einige Kandidaten - mindestens drei - wählt und sie über den Patriarchen dem 
Römischen Pontifex zur Ernennung vorschlägl.

Was die Position eines Bischofs außerhalb des Territoriums der 
Patriarchatskirche angeht, hatte das /.weile Vatikanum festgelegt, „meinet 
aggregatus hierarchiae patriarchatus eiusdem ritus ail normam iuris“ (OE 7). 
Nach dem Konzil wurde die „norma iuris" durch die Declaratio der Kongregation 
für die Orientalischen Kirche vom 25. März 1970 lestgelegl und diese sah für 
diese „aggregierten“ Bischöfe vor, dass sie in Synodis patriarchalibus proprii



163

ritus, sive electionum sive negotiorum, cum sujfragio deliberalivo partem Imbere 
possuni l:. Diese Norm wurde festgelegt „ad interim donec disciplina canonica 

orientalis iuxta Decreta et ad meutern Concilii Oecumenici Vaticani II organice 
recognoscatur “* 4I * * *.

Der CCEO can. 102 S 2 hat diese „norma iuris" modifiziert und festgelegt, 
dass für das ins commune die „aggregierten“ Bischöfe das entscheidende 
Wahlrecht haben und überlässt dem Partikularrecht, mit Ausnahme einiger 
präziser Fälle (Wahl des Patriarchen und der Bischöfe für die „Diaspora“), die 
Möglichkeit das entscheidende Wahlrecht dieser Bischöfe zu beschränken. Die 
derzeitige Formulierung ist Ergebnis einer langen Suche nach einer Antwort auf 
die Frage „Utrum Hierarchae aggregati in Syhodo episcoporum votum 
deliberativum habere debeant in negotiis (non legibus tantum) quae exclusive 
territorium Ecclesiae patriarchalis spectant“4*. Die diesbezüglichen Vorschläge 
gingen von der Beibehaltung der Bestimmung der Declaratio aus dem Jahre 1970 
bis zum völligen Ausschluss der „aggregierten“ Bischöfe aus der Synode, wenn 
(nichtliturgische) Angelegenheiten behandelt werden, die das Territorium der 
Patriarchatskirche betreffen. Jedenfalls kam man schließlich zu dem Schluss, dass 
es angemessen ist, an der Anwesenheitspflicht der der Synode „aggregierten“ 
Bischöfe festzuhaltcn und ihnen einen entscheidendes Wahlrecht zuzugeslehen. 
das allerdings vom Partikularrechl beschränkt werden kann (mit Ausnahme der 
Wahl des Patriarchen und der Bischöfe)45. Gegen diese Formulierung haben zwei 
Mitglieder der PCCICOR Bedenken angemeldel, denn die Einheit der 
Patriarchatskirche erfordere es, die Möglichkeit einer solchen Beschränkung 
auszuschließen. Nachdem die ganze Frage dem Papst46 vorgclegt worden war, 
blieb der Text des can. 102 § 2 in der Substanz unverändert.

Gegenüber den Bischöfen, die außerhalb des orientalischen Territoriums 
eingesetzt sind, übt der Apostolische Stuhl, vertreten durch die Kongregation für 
die Ostkirchen, einige vom CCEO vorgesehene Vollmachten aus. Beispielsweise 
ist gemäß CCEO can. 139 die Approbation des Apostolischen Stuhls vorgesehen, 

wenn ein Bischof, der zu keiner Kirchenprovinz gehört, einen Metropoliten 
auswählt, der ihm gegenüber die Rechte eines Metropoliten in seiner Provinz 
'vahrnimmt. Gegenüber einem außerhalb des orientalischen Territoriums

42 AAS 62 (1970) 179.
41 Cbda.
14 t. Zuzek. Canons Conccrning the Authority <>f Patriarchs over ihe l-aithful o( their own Rite 

"ho live outside Ihe t.imits of Patriarchal Territory, in: Nunlia. 6. 29; nachgedruckt in; DF.RS.. 
Understanding the Baslern Code (Kanonika 8). Rom 1997,29-69.

" Siehe Nuntia, 6,31-33.
4I’ Nuntia 28, 37. Diese Frage ist von Seiten des Coetus de expensione observaliomnn als 

außerhalb der Kompetenz dieser Kommission deklariert worden aufgrund des Nexus' zu der
vteldiskutierlen Frage der Ausdehnung der Gewalt der orientalischen Patriarchen und der
Bischofssynoden über die Grenzen des Territoriums der Patriarchatskirchen hinaus. Wie wir Nuntia 28,
6 entnehmen können, sind alle Anmerkungen dieser Art in einem 27seitigen Faszikel mit dem Titel 
"Voti riguardanti l'estensione della giurisdizionc dei Palriarchi fuori dei terrilori delle Chie.se
Patriarcali" aufgenommen worden; sie wurden der Höheren Autorität, zugeleitct. die alleine kompetent
in dieser Materie ist.



164

bestellten Metropoliten kann der Apostolische Stuhl nach CCEO can. 138 
spezielle Normen hinsichtlich seiner Rechte und Pflichten erlassen oder kann 
solche, von der Bischofssynode der Patriarchatskirche vorgeschlagene, 
Spezialnormen approbieren.

Gemäß CCEO can. 206 lassen die außerhalb des orientalischen Territoriums 
ernannten Bischöfe dem Apostolischen Stuhl einen Quinqucnnalbericht 
zukommen und machen alle fünf Jahre einen Besuch in Urbe (CCEO can. 208).

Abschließende Bemerkungen

Das Phänomen der Diaspora in der jüngeren Geschichte der katholischen 
Ostkirchen hat verschiedene Formen angenommen und war Anlass für die 
Ausarbeitung verschiedener Herangehensweisen an die Realität kirchlichen 
Lebens der Orientalen, die sich außerhalb ihrer traditionellen Territorien 
niedergelassen hatten. Der von der Kongregation für die orientalischen Kirchen 
repräsentierte Heilige Stuhl hat in den vergangenen Jahrzehnten versucht, auf die 
neuen Situationen durch mehrere Eingriffe und durch verschiedene rechtliche 
Institute zu reagieren.

Die Idee der Unterwerfung der Orientalen unter die lateinische 
Ortshierarchie - wie man es am Beginn des 20. Jahrhunderts in Amerika 
versuchte - hat sich als schädlich für das kirchliche Leben der orientalischen 
Katholiken erwiesen, und daher ist man in den folgenden Jahrzehnten schrittweise 
dazu übergegangen, eigene Strukturen und kirchliche Verwaltungsbezirke 
orientalischer Katholiken zu schaffen. Die Beziehungen jener Verwaltungsbezirke 
mit der lateinischen Kirche und der eigenen Kirche sui iuris hat die Erarbeitung 
präziser rechtlicher Normen notwendig gemacht, die zugleich offen sind 
gegenüber der Möglichkeit, in konkreten Situationen flexibel zu reagieren.

Wo es derzeit noch nicht möglich war, eine eigene Hierarchie für die 
orientalischen Katholiken zu errichten, hat das Kirchenrecht Instrumente - die 
sich auch in der jüngsten Instruktion Ergu Migrant es Caritas Christi 
wiederfinden - erarbeitet, die die Entfaltung der eigenen Identität der 
orientalischen Katholiken garantieren, nämlich die Bewahrung ihrer eigenen 
rituellen, liturgischen und disziplinären Identität.

Die Aktivität der Kongregation erstreckt sich über alle Angelegenheiten, die 
den orientalischen Kirchen eigen sind und die an den Apostolischen Stuhl 
überwiesen werden müssen, sei es, was die Struktur und die Ordnung der Kirche 
angeht, sei es hinsichtlich der Ausübung der Funktionen des Lehrens, Heiligens 
und Leilens, seien es personenrechtliche Frage (Statusfragen, Rechte und 
Pflichten). Sie wickelt auch alles ab, was bezüglich der Quinquennalberichte und 
der „Ad Limina“-Besuche festgelegt ist. Davon unberührt bleiben gleichwohl die 
spezifische und ausschließliche Kompetenz der Kongregation für die 
Glaubenslehre und für die Selig- und Heiligsprechungsprozesse und des Obersten 
Gerichtshofs der Apostolischen Signatur und der Rota Romana, sowie der 
Kongregation für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung in der Frage der



165

Dispens einer gültigen, aber nicht vollzogenen Ehe. In den Angelegenheiten, die 
auch Gläubige der lateinischen Kirche betreffen, muss die Kongregation, wenn es 
die Bedeutung der Frage erfordert, das zuständige Dikasterium konsultieren, das 
in derselben Angelegenheit für die Gläubigen der lateinischen Kirche zuständig 
ist.

Die Kongregation kümmert sich gleichermaßen und mit großer Sorgfalt um 
die Gemeinschaften orientalischer Gläubigen, die sich in territorialen 
Verwaltungsbezirken der lateinischen Kirche befinden. Sie sorgt durch Visitatoren 
für deren geistliche Bedürfnisse, und wo die Anzahl der Gläubigen und die 
Umstände es erforderlich machen, auch durch eine eigene Hierarchie, nach 
Konsultierung der Kongregation, die für die Errichtung von Partikularkirchen in 
demselben Territorium zuständig ist.

Das apostolische und missionarische Handeln in den Regionen, in denen seit 
alters her die orientalischen Riten vorherrschend sind, hängt ausschließlich von 
dieser Kongregation ab. auch wenn es von Missionaren der lateinischen Kirche 
ausgeübt wird. Die Kongregation muss in Fragen, die die nichtkatholischen 
orientalischen Kirchen betreffen können, im gegenseitigen Einvernehmen mit dem 
Einheilsrat Vorgehen und mit dem Rat für den Interreligiösen Dialog in den 
Materien, die zu seinem Zuständigkeitsbereich gehören17.

-*7 Paslor Bonus 55-61.



LA «DIASPORA»

■E Elie Bechara H a d d a d, Saida

Introduction

A cause de la propension de plus en plus grande des chreliens d'Orient ä 
l’emigration, ceux-ci deviennent nettement plus nombreux hors du territoire 
patriarcal de leur Eglise qu'en son interieur. Certains perdent tout lien avee leur 
Eglise d'origine et souvent s’en desinteressent. L’autorite du Patriarche et de son 
synode s’en trouve pour le moins al'faiblie, et aussi la catholicite de l'Eglise, ä la 
fois une et diverse, n'est plus peryue par les chreliens d’Occident. Or il est 
important pour ces derniers qu’ils puissenl constater qu’ils ont des freres qut 
partagent leur foi et expriment leur relalion au Seigneur dans d’autres formes que 
la leur. Celte connaissance vecue d’Eglises differentes de celle latine, souvent trop 
preponderante dans leur milieu, ne peut que les aider ä depasser le risque qu’ils 
courent souvent de confondre christianisine et cullure occidentale1.

Devant cette realite de plus en plus croissante, la question de la «Diaspora» 
est traitee de fa$on ä mettre en relief l’aspect migratoirc, numerique et 
demographique plutöt que les aspccts ecclesiologiques. Cependant nous 
essayerons d’etre exhaustifs dans cette etude, partant du point de vue des Eglises 
orientales catholiques, notamment dans la derniere lettre des Patriarches 
catholiques adressee au Pape Jean Paul II2, au niveau des aspects juridique, 
thcologique et cecuineniquc, consideres comme aspects principaux. trailant la 
question de la Diaspora. Nous aborderons apres quelques attitudes des Prelats de 
l’Eglise Melkile. Enfin nous citerons quelques questions paralleles clarifiant 
davantage l’etat actuel du sujet.

/. Les aspects principaux sehn la lettre des Patriarches catholiques en 2001 au
Pape Jean Paul II

I. Aspect juridique

Le verset du decret «OE» n. 9 du Valican II, qui rcdonne aux Patriarches 
avec leurs synodcs leurs prerogatives anciennes reste une meilleure ouverture pour 
la reflexion dans cet aspect. Ces prerogatives semblent se reslrcindre aux 
questions des erections des paroisses et des diocöses ainsi que le l'ait d’accepler 
des prelres maries en Occident. L'election des eveques a I’interieur et ä I’exterieur

1 Cf. JÜAN PAUL II, I .eure apostolique «örienlalc Lumen», Vatican 1995.
Lelire des patriarches catholiques orienlaux a Sa Sainlele Pape Jean Paul II. Ic I niars 2001 

inlitule-e: Relalions entre les Eglises orientales catholiques el le Stege Apostolique de Rome. et. E 

HADDAD, in: La eollegialite episeopale dans les Eglises orientales catholiques, notamment dans 

l'Eglise melkile, Liban 2004, pp. 257-272.



167

du territoire est incluse aussi dans cot aspect juridique, mais les Palriarches l’ont 
aborde dans la dimension iccumenique vu son impacte dans les liens avec les 
Orthodoxes. Dans eet aspeet juridique les Palriarches ont fail cel appel:

«II faul renforcer les liens enlre les palriarches el tous leurs fideles orientaux 
emigres hors de leurs pays d’origine. el leurs freres el sirurs demeures dans 
les lerritoires patriarcaux. afin de parer aux urgences suivanles de plus en 
plus cruciales:

a) I'Orient chrctien se vide de ses fideles; ceux qui resienl dans Ic pays se 
senient isoles et ressentenl le besoin de garder des relations etroites, ne 
fussent que morales, avec ceux qui ont emigrc;

b) de meine ceux qui ont quitte le pays, devraicnt continuer. en conscience, 
ä s'interesser de pres au sort de leurs freres et sceurs restes en Orient pour 
lequel tout chretien doit avoir une affection speciale parce que c’est la 
terrc oü a vecu le Verbe de Dieu;

c) sans l'aide des Eglises des pays d'emigration. les Palriarches des Eglises 
d'Orient et leur synode ne pourraienl emplir leur devoir de chefs el de 
peres responsables de l’entente et de l'union fralernelle de tous leurs 
fideles cntre eux. dans le monde entier, et avec leur pays d’origine»'.

Les Palriarches Catholiques d'Orient. en lant que chefs de leurs Eglises. 
souhaitenl leur redonner tous les droits, les Privileges et l’aulorile dont ils 
jouissaicnl du tcmps de la pleine unilc entre l'Orient el l'Occident (Orientalium 
Ecclesiarum. 9). et en consequence la juridiclion qui leur revient de droit sur leurs 
fideles. que ceux-ci habitent ou non ä l'interieur des lerritoires patriarcaux, commc 
c'etait le cas lors du retablissemcnt de la communion de ces Eglises avec Rome.

Les Palriarches demandent de leur reconnaitre avec les synodes de leurs 
i'-glises. le droit et le devoir de se regir selon leurs propres disciplines particuliercs 
sur toute la planete. evidemment «dans les normes du droit et restant sauve la 
primaule du Ponlife romain» (Orientalium Ecclesiarum, 7), et d'eriger des 
Paroisses et des eparchies* 4 dans toutes les parties du monde oü se trouvent des 

groupes suffisamment nombreux de leurs lideles, afin que ceux-ci continucnt a 
conserver leur idenlite el d'appartenir a leur Eglise. Naturellement, cette erection 
ne peut et ne doit se faire qu'en accord avec le .Siege Apostoliquc afin qu'aucun 
prejudice n'en resulte pour l'Eglise dans ces regions, el que le service des 
catholiques d'Orient soit veritablemenl assure.

Ibidem, p. 25V.
4 Cf. ü ee propos les canons 177 § 2; 276 § 2; 311 § 2 du CCliO.



168

Les Palriarches tlnisscnt par revcndiquer la faculte d’ordonncr des hommes 
maries pour le Service des paroisses en pays d’cmigration selon la Iradition 
oricnlale ancienne, loujours en vigueur en Orient'.

La lettre des Palriarches sernble jumeler l’aspect numerique ä eelui juridique. 
Ms Tont de sorte que l'un soit la consequence direete de Pautre. voire le meilleur 
remede ä l’hemorragic migratoire des orientaux.

Les Palriarches ont aussi aborde la question de la Diaspora de point de vue 
theologique. Cest en eilet la clef de toute l'ecelesiologie d'union entre Orient et 
Occident.

2. Aspect theologique

Dans cet aspect nous envisageons la relation des Eglises orientales 
catholiques avec la personne du Pape. Parlant de la meine lettre des Patriarches ci- 
dessus citee, ces prelats y ont recapilule toute la theologie et l’ecelesiologie 
orientales appuyant ainsi leurs revcndications juridiques. On y affirme que 
l’Eveque de Rome, en tant que suceesseur de Pierre, est tete et chcf du College 
episcopal et fondement visible de l'unitc de l’Eglisc (CCEO ean. 42). 11 a pour 
tache essentielle d’affermir ses frercs dans une meine communion de foi et de 
charite, et d’aider les Patriarches et les eveques dans l’aceomplissement de leurs 
charges pastorales, en Orient comme en Occident. En effet, il n'est pas fixe de 
limites geographiques ä cette fonction du Pape. C’est pourquoi, ils retiennent que 
le droit de l'eveque de Rome d’intervenir, surtout en cas de conflits ou de danger 
serieux pour la foi et les meeurs, dans des cas particuliers qui regardent aussi bien 
l’Eglise en son entier que les Eglises particulieres, est inalienable. L’histoire des 
conciles cecumeniques et des synodes en est temoin. Mais ces interventions 
doivent demeurer exceptionnclles afin que les droits des Patriarches et des 
Eveques ne soient pas atteints dans leur essence. En eilet, la plenitude de 
communion trouve son expression la plus visible et la plus universelle lorsqu’clle 
s’accomplit avec LEglise de Rome, dont l’Eveque rcmplil ainsi un röle de 
«centrum uniuitis» au sein du College apostolique. Gelte reference a Rome est loin 
d’etre secondaire. Elle est meine essentielle, parce que voulue par le Christ lui- 
meme et parce qu'elle rend la catholicite de l’Eglise perceptible aux yeux'1.

Cependant, les Patriarches suggerent de trouver des expressions plus 
elegantes pour exprimer la primaule papale que celle de «Suh Petro», surtout dans 
la traduction que nous en faisons dans nos langues modernes. Les autres chretiens 
tout comme la mentalite moderne, y compris celle de nos fldeles, n’arrivent 
aucunement a s’y faire* * 7.

’ Lerirc des palriarches, ihidem, p. 260.
fl Ihidem, p. 263.
7 «Les Patriarches catholiques considercnl que:
a. Le pouvoir du palriarehc sur les croyams de son l’iglise decoule. lout comme eelui de 

l'eveque, des mystcrcs du bapteme et du sainl myron. Ce dcrilicr, consacre par le patriarche, est comme 
le Symbole theologique de l'aulorite ecclcsiale de ce dernier sur tous ses lidclcs dans le monde (CCEO, 
can. 56).



169

De eet aspect theologique surgit un souci oecumenique noloire chez tous les 
preluts catholiques de I'Orienl. La me me lettre des Patriarches ei-dessus 
mentionnee devoile cetle attitude rdcapilulant toul ee qui a ete dit dans I'Orienl 
cathol ique.

3. L’aspeet oecumenique ou l’aspiralion ä la pleine communion avec les Eglises 
Orthodoxes

Tout FOricnt catholique tend ä effecluer l'union chantee par toules les 
Eglises. C'esl un souci commun exprime it plusieurs reprises par les differentes 
autorites ecclesiales. De leur pari les Patriarches catholiques. dans la meme lettre 
adressee au Pape Jean Paul II en 2001, devoilent ce point epineux, completant les 
deux aspects juridique et theologique. mais avec leurs retentissements 
cccumeniques. lls presenten! les propositions suivantes:

«I. Retourner aux traditions les plus anciennes de l’Eglisc d’Orient, selon 
lesquelles Felection et la proelamation des nouveaux eveques etaienl le fait 
des Eglises locales et de leur synode qui en informaient ensuite les autres 
Eglises par lettre afin de manifester et etablir leur communion avec cllcs.

2. Redonner au Patriarche et au synode de son Eglise le droit d'elire ses
eveques a l'interieur comme ä l'exterieur des territoires patriarcaux, d'en
proclamer les noms et de les ordonner sans avoir ä reeourir ä Rome ni avant
ni apres les elections, par respect pour le concept meine d'Eglise, en
continuite avec cette reponse du Pape Leon le Grand aux Eveques de
l’ancienne France: "Nuits ne rechinums /ms pour nous le droit d'ordination
dans vos provinces ... en verite. dans not re soll iei lade nous le revendiquons
pour voits ... qu'on ne dornte ä aueun presomptueux la possibilite de detruire 

. ... ,.xvos Privileges .

h. Aussi, le patriarche est-il Pere et C'hef de tous les fideles de son F.glise oii qu'ils sc irouvent. 
sans prejudice du röle et du droit universel et immcdial du pape sur tous les catholiques du mondc. 
fest pourquoi, en vertu du canon 58 du ende des Canons des Eglises Orientales, le droit de prescance 
e.sl donne aus patriarches sur tous les Eveques de quelquc grade que se soit. partout dans le ntonde. ii 
moins que le Pape n'en decide autremem.

c. Theologiquement parlant. pour l’Lglise d'Oricnt, e'est ä travers leur patriarche et le synode de 

leur Eglise. que les eveques catholiques sonl en communion avec l'F.glisc de Rome. En elTct. la 
communion entre les tSveques sc r&tlise autour du Patriarche; eile est symbolixec par la eonsiScration du 
myron pour tous les diocitses du patriarcat et exprimee par la eommemoralion des noms des patriarches 
et des eveques dans la divine cclchration des mystcrcs saerds (CCEO, 91.92. 161. 162. 200).

d. Une theologie orientale sainc ne peut acceptcr que les dvequcs des Eglises orientales, meme 

dans les pays d'emigralion ne soicnl pas nommtJs direclcmcnt par le synode de leur Eglise. parce que 
pour les Eglises d'Oricnt. I'cvequc ne cessc jamais. oii qu'il soit. d'appartcnir ti son Eglise. et s'il se 
trouve en communion avec l'Eglise de Rome, e'est a Inivers son Patriarelie et son synode». Cf. lat 
lettre des Patriarches, op. cit., p. 264.

s Episl. 10.9: PL54.636.



170

3. Retoumcr aux anciennes traditions selon lesquellcs c'csl 1c Patriarche qui 
communique pour Ic nouvel eveque, el non ce dernier, la pleinc communion 
avec l'Eglise de Rome et son Eveque. C’esl ä travers leur Eglise et leur 
Patriarche que les eveques sonl en communion avec Rome, et ä travers eile 
avec toutes les Egliscs. L’assentiment “assensus" du Pontife Romain serait 
l’acceptation et la reconnaissance de l'aclion canoniquc l'aite par le Synode, 
et par consequent l’admission dans la communion de l’eveque diu»9.

Ces propositions. quoique de nature juridique, redonneraient aux Egliscs 
d'Orient tout Ic respect, les droits et les Privileges qui leur sont dus. Elles 
encourageraient les Orthodoxes ä accepter l'union avec l'Eglise Catholique selon 
leur conception de la communion ecclesiale1". Cependant, les Patriarches n'ont 

pas distingue entre l'eleclion des eveques dans le territoire patriarcal. et celle dans 
la Diaspora. C’est d'un cote, de l’autre cote, beaucoup de reproches se deroulent 
dans les coulisses sur la faqon de completer une enquctc autour des noms 
episcopahles au sein des Egliscs orientales catholiques. L'enquctc faile par Rome 
et ses dicasteres s’avere etre plus scrieuse et devoile plus d’elements necessaires 
pour un meilleur choix que celle l'aite au niveau synodal".

Dans l'eleclion des eveques, et en dehors de la lettre des Patriarches ci haut 
citee, la question d'un eveque nomme par Rome en dehors du territoire patriarcal 
et son transfert dans un diocese ä l'interieur de ce meme territoire, pose une 
reflexion particuliere.

" Lettre des Patriarches, in: HADDAD, op. eit., p. 267.
10 L’hubitudc reccnte remontant aux annces 50 que reprend l'urticle 3 du canon 182 du Code des 

Canons des Eglises Orientales, et qui demandc aux synodes des figliscs Orientales de proposer ä 

Rome, avant toute election de nouveaux dvcques, la composition d'une liste de candidats possil’les ii 
l'episcopat. bt de n'en annoneer les noms qu'apris l’approbation du Siege apostolique, est-elle 
dircctement en eontradiction avec ces «traditions ancestraies» auxquelles Sa Saintete voudrait que le 
Code des Canons des Eglises Orientales ramene les Eglises.

De meme, l'enquetc demandee aux nonces apostoliques par la Congregation pour les Eglises 
Orientales ä propos des «episcopahles» avant leur election ou apres, ne traduit ni la lettre ni l'esprit des 
traditions de l'Oricm chretien. Aucun canon d'aucune Eglise n'y a jamais fait allusion. L'Eglise peut 
donc en disposer el la supprimer ä son gre, stirlout qu'il y a des doutes canoniques serieux quanl d sa 
legalite. Parmi ees doutes:

a) La volonte du Pape que le nouveau Code respeete les traditions ancestraies cotnnie nous 
venons de le rappeier.

b) La Constitution Apostolique «Pastor hontts», n'accordc pas une teile compötcncc ä la 
Congregation p<iur les Egliscs Orientales saut en ce qui eoncerne les dvöques orientaux hors des 

tcrritoircs patriarcaux.
c) Elle eontredit el rend caduques les eontenus des cann. 110 §3 et 182 du Code des Canons des 

Eglises Orientales qui r&erve le droit «de proposer des candidats aptes ü l'episcopat» aux seuls 
membres du synode de l'Eglise palriareale, et Ic canon 183 du meine Code qui considcrc, qu'une fois 
«la convocation l'aite canoniquemeni». est <5lu eelui qui a obtenu la majorile dcmandcc. II en resulte 
logiquement que si personnc n'a le droit de rcclamer l'episcopat Sans avoir ete diu, eelui qui Pa ete par 
le synode, a le droit en toute juslice de le faire.

d) Elle vide le synode de son pouvoir de ddeision, le rdduisant ii un inslrumcnt de proposition et 
d’information concernant l'idoncilc des pcrsonncs «episcopahles».

11 Cf. Notre elude sur «l’eleclion des dvequcs dans les Egliscs orientales catholiques». dans «Iai 
collegialitc episcopale des Eglises orientales, notammcnl dans l'Eglise Mclkite». p. 288.



171

Dernierement, cn 2010, le synodc mclkite a en visage ce gerne de (ransfert 
entre le diocese des Etats-Unis et Beyrouth d'une pari par la personne de S.E. Mgr 
Cyrille Boustross, et le diocöse de l'Australie et de Zahle dans la personne de S.E. 
Mgr Issam Darwich. Le synode a propose par une election legitime le (ransfert en 
faisant une terna pour les deux dioceses cites. La reponse de Rome etait reticente 
sur la fayon d agir du synodc. On insistail sur le fait quc les eveques en dehors du 
tcrritoire doivent presenter leur dcmission devant le Pape. Ainsi le Pape, en 
decidanl autour de leur demission approuve ou non leur transfcrl. Apres. le synode 
propose une nouvelle lenui au diocese vacant en dehors du territoirc1’. Cela 

signific qu'il faut attendre la convocation du prochain synode et prolonger la 
vacance du siege d'un an avec toules les consequences que puisse engloher un tel 
retard.

A vrai dire ce processus est base sur des donnees ecclesiologiques et 
juridiques. Mais il faut surtout prendre en consideration la nature cecumenique. 
Nous proposons que le transfert des eveques situes en dehors du territoire soit 
elfectue rapidement tout en respectant et la volonte du synode et les prerogalives 
du Pape.

Revenant ä la lettre des Palriarches catholiques, et toujours dans la 
dimension cecumenique, le Pape Jean Paul II dit:

«Aussi bien le Decrct Orientalium Ecclesiarum du Concile Vatican II que la 
Constitution apostolique Sacri canones» (p. IX-X) qui a accompagne la 
publication du Code des Canons des Eglises Orientales, ont mis en evidenee 
combien la Situation presente, et les regles qui la regissent. sonl dirigees vers 
la pleine communion tanl souhaitee entre l’Eglise catholique et les Eglises 
orthodoxes.

Votre collaboration avec le Pape et entre vous pourra montrer aux Eglises 
orthodoxes que la tradition de la "synergie" entre Rome et les Patriarcats 
s’est maintenue — bien que limitee et blessee —, qu'elle s'est peut-etre 
meine developpee pour le bien de l'unique Eglise de Dieu, repanduc par 
toule la terre».

Les Patriarches estiment que pratiquemcnt tous les chretiens et toutes les 
Eglises dans le monde cherchenl ä realiser une veritable collegialite. notion tifcs 
chere a l'Orient et aux Eglises Orthodoxes, teile que la veut le Christ et qui realise 
l'equilibre qu'il desire Lui-meme, entre cenlralisation comme garanlie de l'unite 
rcSelle et visible, et autogouvcrnement de chaque Eglise par fidelite ä la diversite 
originelle des apötres. de leurs relations entre eux. et des Tradilions. C'est la le 
Sens de la question de Sa Saintete aux Patriarches et de plus d'une Organisation et 
initiative de consullation crees depuis Vatican II ä Rome, en parliculier 
l'institution du «Synode des eveques». Les Solutions se cherchent au niveau de la

'■ CI". Actes du SyniKle mclkite de l'annee 2011. dans «Arehives du Patriarcat gree catholique 
mclkite» ;i Rabwe, Liban.



172

reflexion theologique, mais elles relevent aussi et de fa^on non negligeable au 
niveau de l’cxercice effectif du pouvoir dans l’ßglise.

II n'y a qu’une seule Hglise du Christ meine si nous parlons aussi d'ßglises 

au pluriel. en particulier patriarcales. Ce singulicr et ce pluriel sont heureux car ils 
indiquent a la fois l’uniie de l'Eglise et sa pluralite. L'unite est vecue par la 
communion de toules les Hglises avcc celle de Rome, centre d’unild et de charite 
entre tous. Lj meilleure expression de celle unite dans la pluralite ou de la 
pluralite dans l'unite est ('Organisation d'une collegialite qui puissc elre 
visiblcment reelle et hierarchiquc. c’cst-ä-dirc ä la fois centralis^e et partagee 
entre le Pape et specialement les autres chefs d'Eglises. les Patriarches.

lei se pose le probleme de la mulliplicite de juridiction sur le meine territoirc 
soil en Orient qu’en Occident. II arrive souvent que dans un me me cadre 
gcographique, six eveques ont un pouvoir identique. ehacun sur scs fideles, bien 
entendu. II en rcsulte parfois des confliLs juridictionnels ce qui fait que 
probablement plusieurs hierarques des pays d'Europe. d'Amerique ou d'ailleurs 
s'en rendent compte et ne voudraient pas avoir ä affronter des dilTicultes de ce 
genre. C’est pourquoi ils hesitent ä admetlre la prescnce d'cveques d'autrcs rites 
ayant pleins droits sur leur territoire1'.

II. Alliludes melkites

Les attitudes des prelats melkites au long de leur histoire etaient semblables ä 
l'esprit de la lettre des Patriarches ci-dessus mentionnee. Remontant meine au 
temps de Vatican I. et les attitudes du Patriarche (ircgorios Youssef11. ainsi qu’aux 
differentes legislations synodales tout au long de I'histoire melkite1', toules ces 

interventions correspondent ä une tendance vers l’autonomie complete.
Sans vouloir s’arreter trop sur 1'histoire loinlaine. la plupart des interventions 

melkites autour de l'autorite en dehors de l’Orient furent reiterees dans la sphere 
de Vatican II. Commengant par le synode des eveques melkites de 1959 qui 
döclara ce qui suit:

«Les synodants se sont mis d’accord sur la necessite de donner aux orientaux 
catholiques emigrants des pouvoirs sur leur rite».

Les synodes de 1956-64 des eveques melkites se conccntrcrent sur les 
critiques des Schemas conciliaires figurant surtout dans les decrets «De Ecclesia»

1' Les Pairiarches rccommanden):
•<a) La crealion de conseils pasloraux de coonlination ct de collahoralion enire lous les eveques 

responsables d'une niemc region;
b) l'admission des öväques des Eglises d'Orient se irouvanl hors du lerritoire palriareal. dans les 

Conferences cpiscopalcs du pays ou de la conlree ou ils se Irouvent. Ixur double appartenanec de plein 
droit a ces conseils el au synode de leurs Hglises particulieres. simplemenl vecue, ne dcvniil pas nuirc. 
non sculcmcnt a une verilahle collahoralion au niveau pasloral cnlre les Hglises ou ä la lidiUile au 
patrimoinc originel de chaque Hglise el ä ses iradilions propres, mais eile devrait favoriscr. comme 
nous l’avons souvenl rcpiSle plus haut, un lemoignage plus visible de la calholicilö de l'figlise. si 

essentielle ä une verilahle communauie chretienne». Cf. La lettre des Pairiarches. p. 272.
1' H. LHCLHRCQ. Hisloire des concilcs, l. XI. 2. p. 830.
" Cf. HADUAU. in: U collegialite. p. 27.



173

el «Orientalium Ecclesiarum». Dans ces preparatifs conciliaires et les 
commentaires sur los decrets avant et aprcs leur publication, les attiludes des 
prelats melkites etaient de penchant orthodoxe. Leurs interventions se divisaient 
eil plusieurs categories: ecclesiologique, juridique et theologique et sont exposees 
dans le livre intitule «L’Eglise Melkite au concile, Discours et notes du Patriarche 
Maximos IV et des Prelats de son Eglise au concile cecumenique Vatican II, 1967, 

Dar al Kalima. Beyrouth».L’intervention de Mgr Elias Zoghby mel entre aulre en 
question le pouvoir du Pape en tant que chef en dehors du College episcopal. 11 
disait dans son commcntaire intitule: «Eglise latine et Eglise universelle» ce qui 
suit:

«Lorsque les catholiques d'Occident parlenl de l'Eglise ou de la discipline 

generale de l'Eglise, c'est a l'Eglise latine et ä la discipline latine qu’ils 
limitent leur vision, comme si l'Eglise orientale et la discipline orientale 
etaient des exceptions ä la regle. Iis doivent, au contraire, se rappeier que 
l'Eglise latine est une Eglise dans l'Eglise catholique, tout comme la plus 
humble des Eglises orientales, et que le droit latin est un droit particulier de 
l'Eglise latine. “Ecclesia universa” ne signifie pas “Ecclesia lalina" et "jus 

universale" ou “jus commune" ne signifie pas “jus lalinum”. Comme de l'ait 
l'Eglise Catholique a ete malheureusement reduite, pendant des siecles, ä 
l’Occident ou presque, les occidentaux ont pris l'habitude de considcrer leur 
Eglise latine comme synonyme d'Eglise catholique universelle. C'est une 

perspective ä corriger aujourd’hui, non seulement dans la terminologie, mais 
aussi dans tout le comportement ecclesial. Cependant - selon nous - d'un 
point de vue recumenique, par rapport a l'Orthodoxie, l’ensemble de ce qui y 
est dit sur la Hierarchie, notamment en ce qui est de la primaute et de 
I'infaillibilite papales, l'era une impression bloquanle: en effet, il pourrait 
paraTtre plus insisler sur le Pape, sa primaute, sa juridiction souveraine, son 
infaillibilite “ex sc sc" surtout, que sur la "collegialite episcopale” elle-meme, 
et cela quand il en est traite ex professo»"’.

Le mente synode melkite en 1996 a lance des initiatives osees en vue d'une 
double allegeance a Rome et aux Orthodoxes. Mgr Zoghby etait aussi le pionnier 
de cet appel. Dans cette initiative les melkites proposerent une nouvelle 
conception de la «Diaspora» orientale compatible ä celle orthodoxe. Cependant, 
tout ce processus d'union lut bloquc soit de la pari de Rome, soit aussi de la pari 
des Eglises orthodoxes17.

Plus recemment, en l'an 2000 le synode melkite preside par S.B. Gregorios 
III, a adresse une lettre au congres de Droit canonique oriental lenu ä Rome le 
25/11/2001 en presencc du Pape Jean Paul II1'.

l.'liglisc Melkite au Concile, op. eit., pp. 124-125.
' CI'. «Discours de S.R. Mgr Georges KHODR», F.veque orthodoxe de Mont Liban. dans le 

joumal AL NAHAR. 5 octobrc 1996, Liban.
IB Cf. HADDAD, in: La colldgialite. pp. 353-256.



174

Uno gründe ressemblance se Irouve enlrc cette lettre et celle de tous les 
Patriarches catholiques adressee au Pape en 2001 ci-dessus etudiee. Quelques 
modifications appartiennent ä la lettre melkite teile le droit de recours des 
orientaux ä Rome. Ainsi que le droit de Rome d’intervenir dans les cas partieuliers 
de ['Orient1'1.

Arrivant ;i ce stade, les Patriarches catholiques dans leur derniere lettre ne 
font que repeler les nuanccs juridiques, theologiques et recumeniques que les 
melkitcs et d'autres prelats des Eglises orientales catholiques ont dejä revendique 
tout au long de leur histoire.

Resten! des questions paralleles importantes ä traiter, et qui peuvent orienter 
le lecteur ä des deductions sur le sort de la Diaspora orientale dans le proche 
avenir. Telle la queslion du Golf, la tendance de restructuration chez certains 
eveques orientaux catholiques de la Diaspora et la nouvcautc par rapport a 
l'erection d’un diocese maronite en Europe.

Quant a l’dlection des eveques, les Melkites ont eux aussi des attitudes 
scmblahles a cclles des Patriarches catholiques reunis et avant mente que la lettre 
ci-dessus mentionnee ne soit ecrite. Dans ce sens feu Mgr Edelby affirme:

«Le synode melkite, prdside par le Patriarche, a toujours procede librement ä 
l’dlection des Eveques, sans etre tenu a aucune autorisation prealable ou 
contirmation du Saint-Siege. Par dcference pour le Souverain Pontile. le 
Patriarche communiquait seulement ä Rome, pour simple information, le 
nom de l'Eveque elu.

C'est avec le Pape Benoil XV qu’on a eommenee ä Rome, lorsqu'on prenait 
connaissance de l'election d'un nouvel fivequc che/ les Maronites ou che/, 

les Melkites, a publier son nom dans les Arm Apostolicae Sedis du fait que le 
Saint Pere raiani habuil cette elcction. C'est ä dire qu'il la reconnaissait 
valide (Coussa A„ Epilome, I. p. 298).

On releve dans le volume XV des Eonli, une liste des intervenlions de Rome 
dans les elections, l’ordination, la contirmation et la convalidation des 
elections des Eveques melkites (Fonti XV p. 172 ss.). On note que ces 
intervenlions ont ete faites ä titre extraordinaire et ä la demande des Melkites 
eux memes adressee a Rome»21’.

1,1 Ibidem, p. 255.
N. EDELBY I. DICK. I.cs Eglises orientales catholiques. Decrel OrienuiUum Ecclesiarum 

(Unam Sanclam). 76. Paris 1962. p. 363.



175

III. Queslions paralleles

1. La question du Golf

C'est une realite amere qu’cnvisagent les orientaux catholiqucs se trouvant 
dans lcs differents pays du Golf. Gelte question fut etudiee d’ailleurs dans le 
synode pour les Eglises orienlales tenu ä Rome en octobre dernier 2011. Ce 
synodc a confie l'approlondissement de ce Ihcme a une Commission mixte pour 
Irouvcr une solution adcquale ä l’extension de la juridiction des Patriarches sur ce 
terriloire considere oriental par excellence et conformemenl au droit canonique 
oriental mais confie ä une Hierarchie latine.

Dans ma dernicre visite ä Dubai en mai 2011. j'ai rencontre une famille 
emigrante dont le pere est de rite melkile, connait bien les chants byzanlins, ses 
enfants, avant vecu leur enfance au Golf ne connaissent que les chants liturgiques 
du rite latin. Ce meme pere fait appel ä son Kglise d'origine: «Envoyez nous des 
pretres melkites, je veux que mes enfants chantent les meines hymnes by/antines 
que je connait moi-memc». En attendant, ce meine pere de famille a decide 
d’envoyerses enfants a l’Eglise orthodoxe a Dubai.

Parlant avec l’Ordinaire du lieu latin de ce phenomene qui se repete partout 
dans le Golf, il disait : «oui c’est un vrai probleme auquel il faul trouver des 
Solutions». Mais oii sont ces Solutions? Nous continuons a les attendre.

2. Tendance a un nouvel «uniatismc» chez certains eveques catholiqucs de la 
Diaspora

Une problematique majeure celle de la tendance chez certains eveques 
orientaux catholiqucs dans la Diaspora, penchant ä creer une ccrtaine aulonomic 
avec les autres eveques appartenant au meme rite mais ä des Eglises differentes. 
On voit ce phenomene s’accroilre dans la famille byzantine: melkitc. slave. 
ukrainienne, roumaine ... ou bien dans la famille syriaque: maronite, syriaque ... 
et chez d’autres familles. II se trouve qu'un ou plusieurs eveques du meine rite 
revendiquent des droits et des pouvoirs incompatibles avec l'esprit d'appartcnance 
traditionnellement vecu entre l'Orient et la Diaspora. Teiles les reserves de ces 
prclats sur I'election des eveques de la Diaspora par le synode de l’Eglise Mere 
etc. Ce phenomene semble se propager dans la Diaspora dans les Eglises 
orthodoxes21.

Vis-ä-vis de ces lendances, le seid garant de l'union entre l’Orient et sa 
Diaspora c’est. ä notre avis, le Pape. Tout changement passe par lui et par 
consequent toute union est consolidee en lui. Repondant ainsi ä la lettre des 
Patriarches ci haut citecs, le fait donner ainsi tous les droits aux Patriarches avec 
leurs synodes en dehors du terriloire serait chose risquee.

Cf. notre etndc sur la collegialite episcopalc, p. 2.W.



3. Erection d’un diocese maronite en Europe

Nc pas eriger des cparchics orientales dans la Diaspora, voila unc qucstion 
que l’Occidcnt envisage sclon l'agrement des eveques latins. Dans des pays on 
accepte volontiers cette juridiclion dans d'auires on esl rclicent voire, objectant. 
Comme si l'affaire depasse les competcnccs romaincs, landis que Rome a tous les 
pouvoirs en ce sujet.

Dans ce domaine les complications commenccnt ä trouvcr solution surtout 
apres la concordance maronite et latine locale palronnce par Rome pour installer 
un eveque maronite en Europe. Chose que les melkites et meine tous les oricnlaux 
revendiquent depuis plus que 50 ans sans succes, a moins le cas des armeniens.

Esperant que le cas des maroniles serait applique chez les melkites et les 
autres oricnlaux catholiques en Europe.

Conclusion

Reprenant la meine question evoquee dans l'introduction celle numerique et 
migratoire des orientaux catholiques en Occident. Ce phenomene est a vrai dire 
risque de miner toute la question de la Diaspora et la transformer en une theologie 
humanitaire d’aide aux pauvres minorites restantes en Orient n'ayant pas les 
moyens d’emigrer en Occident.

II s'est avere qu’a partir de la deuxieme gencration parmi les emigres on 
commence ä couper nos rclations avec l'Eglise Mere, la troisieme generation la 
supprime totalement.

C'est d'une part, d’autre pari l’Occidcnl laicise commence ä s’intlltrer dans 
nos societes orientales catholiques et orthodoxes. On envisage ensemhle un nouvel 
aspect de rupture avec l'Eglise auquel ni Diaspora ni Eglises locales n’ont trouve 
pour I'instant un remede. Brei', le plus urgent n’est plus ni ecclesiologique ni 
juridique ni aussi cecumenique, il esl plutot existentiel.

176



LA SITUATION CANONIQUE DES CATHOLIQUES DE RITE ORIENTAL 
DANS DES PAYS EUROPEENS OU PREDOMINE LA TRADITION

OCCIDENTAL!-:

177

+ Dimitrios S a 1 a c h a s, Athenes

Dans leur messagc final, les Peres du Synode Special pour le Moyen-Orient, 
convoque par le Pape Benoit XVI. en octobre 2010 ä Rome, se sonl adresses a 
ceux leurs fideles qui ont t5ltS contraints d'emigrer dans des dilTerents pays 
d’occident. en les exhortant en ces lermes:

«Porte/, avec vous votre foi. votre cullure et votre patrimoine. pour enrichir 
vos nouvelles patries qui vous procurent paix. liberte et travail. Reste/ 
loujours atlaches a vos valeurs spirituelles, a vos traditions cullurclles et ä 
votre patrimoine national, alin d’offrir aux pays qui vous ont accueillis le 
meilleurde vous-memes et le meilleurde ce que vous ave/. Nous remercions 
les Eglises des pays de la Diaspora qui ont accucilli nos fideles et qui ne 
cessent de collaborer avec nous pour leur assurer le Service pastoral 
necessaire».

Dans leurs 44 Propositions, les 180 Peres synodaux ont meine evoque les 
mesures paslorales et canoniqucs necessaires en t'aveur des fideles orientaux 
catholiques de la Diaspora, pour la sauvegarde de leur identite religieuse et leur 
integration dans le nouveau contexte social et ecclesial. Ces Propositions 
regardent directement les fideles des Eglises orientales catholiques au Moyen- 
Orient emigres en Europe. aux Etats-Unis, au Canada, en Australie et en 
Amerique latine, mais touchent aussi indirectcment la Situation canonique des 
orientaux catholiques partout dans le monde. Les deux Codes de droit canon en 
vigueurdans l'Eglise catholique, ä savoir I'oriental et le latin. etablissent une serie 
de nortnes en cc sens1.

Dans les pays europeens oü la tradition predominante esl occidentale, il 
existc dejä depuis des siecles plusieurs Eglises catholiques orientales de tous les 
rites, suilout byzantin: I) L'Eglise Archiepiscopalc Majeure Ukrainicnne - 6 
millions de fideles; 2) l’Eglise Archiepiscopale Roumaine - 600.000 fideles; 3) 
l'Eglise metropolitaine Slovaque - 200.000 fideles; 4) la province metropolitaine 
ukrainienne en Pologne; 5) l'dparchie de Krizevci (en Croatie), feparchie ruthene 
de Mukachevo (en Ukraine), feparchie de Hajdudorog (en Hongrie): 6) l'Eglise 
ilalo-albanaise (in Italic, avec deux eparchies et le Monastere de Grottafcrrata); 7) 
l'Eglise en Bielorussie; 8) les Exarchats apostoliques en Bulgarie, en Grdce, de 
Miskolc (en llongrie), en Serbie et Montenegro, ä I'ex-Republiquc de 
Yougoslavie de Macedoine, en Republique Tcheque, en Armenie. en Russie; 9) 
des fideles orientaux de divers rites existent aussi en France, en Grande-Bretagne,

L'Osscrvalorc Romano 15 Ociobrc 2010. p. 6.



178

en Allemagne, en Italie, en Albanie, en Autriche, en Armenie 10) en plus les 
«Ordinariats des catholiques des Eglises orientales» residanl en divers pays 
d’Europe (France, Aulriehe, Pologne).

Toules ees Eglises, surloul l'Ukrainienne et la Roumainc, connaissenl aussi 
une emigralion en massc de leurs lidcles vers les Etats-Unis, le Canada. 
l'Australie et l'Amerique laline.

En effel, outre les millions de personnes qui ont ete obligees d'abandonner 
leur terre ä cause de l’instabilite politique et economique, et parce qu'ils se sentent 
en insecurite - bien qu’ ä des degres divers - dans les pays du Moyen-Orient, et 
qui cherchent ailleurs partout dans le monde leur destin, provenant surtout de la 
Syrie, du Liban. de l'Iraq, l'lran, l’Egypte, la Terre Sainte, l’Afrique du Nord, etc., 
le phenomene migratoire est devenu plus intense a la suite de la chute du 
eommunisme en Europe centrale et de l'Est. Les emigres catholiques, qui 
reussissent llnalcment, au hasard de tant d'aventures, ä arriver dans un pays 
etranger, s’adressent tout d'abord ä l'Eglise locale, ä Fev-cque. au eure, aux 
institutions catholiques et ä la CARITAS pour leur venir en aide.

Meine en Grece, pays qui actuellemenl traverse une tres grave crise 
economique, presque un million d’emigres et refugies politiques chcrchent un 
meilleur destin. Parnti ceux-ci, 25().(M)() ä peu pres sont catholiques, orientaux et 
latins (iraquiens chaldeens, egyptiens coptes, Syriens, grec melkites, maronites, 
armeniens, ukrainiens, polonais, albanais, roumains, philippins, latino-americains, 
africains, etc.). Les iraquiens chaldeens, de meine que les autres de rite byzantin, 
ont ete confies par le Saint-Siege, selon les norme du droit, aux soins pastoraux de 
l'Exarque Apostolique Grec-catholique et de ses pretres, aides par des pretres 
venus de leurs pays respectifs.

Le Pape Benoit XVI, des le debut de son pontillcat et ä l'oeeasion de 
l’annuelle Journee mondiale du Migrant et du Refugie, a repete avec insistance 
que

«l’Eglise regarde tout ce monde de souffrance et de violence avec les yeux 
de Jesus, qui s’emouvait devant le speetacle des loules errantes comme des 
brebis sans pasteur |...| Esperancc, courage, amour, et egalement 
imagination de la charitc doivent inspirer l’engagement humain et chretien 
necessaire pour venir ä l’aide de ces freies et sceurs qui souffrent».

A tant de deracinements (de la terre d’origine. de la famille, des parents, du 
travail, de la langue, etc.) auxquels l'expalrie calholique doit Idrcement faire face, 
il ne faudrait en effel pas ajouter aussi celui de son appartenance rituelle au sein 
des pays europeens oü predomine la tradition occidentale de rite latin. Dans eet 
expose nous envisageons la Situation canonique des catholiques de rite oriental 
dans des pays d’occident oü predomine la tradition occidentale en general, selon la 
legislalion calholique etablie par les deux Codes de droit canon, l'oriental et le 
latin (CCEO 1990; CIC 1983).



/. Principes generaux, pastoraux et cunoniques

L'emigration massive de fidölcs orientaux calholiques en Occident, en 
lerriloires de circonseriptions ecclesiastiques lalines. posc le probleme urgent de 
leur suivie pastorale et de leur Statut juridique. Le concilc Vatican II et, ä sa suite, 
le Lcgislateur, dans sa sollicitudc pour l’Eglise catholique entiere, a promulgue 
dcux Codes, un pour l'Eglise latine et l'autre pour les Eglises orientales 
catholiques. Pourtant, les normes disciplinaires appropriees ne sont pas encore 
süffisantes pour affronter la complcxite de ce probleme. On a encore besoin 
d'elaborer un droit canoniquc specifique quc Ton pourrait qualifier commc «droit 
canonique de l'emigration» (ins canonicum emigrationis). Le Conseil Pontifical 
pour la Pastorale des Migrants et des Personnes en dcplacement a publie, le 3 mai 
2004,1'Instruction Ergo migraines caritas Christi (La charite du Christ envers les 
migrants), qui a dedie quatre paragraphes (nn. 52-55) aux Migrants catholiques de 
rite oriental, ä savoir aux migrants appartenant ä differentes Eglises catholiques 
orientales sui iuris (de droit propre).

L'Instruction reprend et explicite les normes du Droit canonique, oriental et 
latin (CCEO 1990; CIC 1983), concemant la sollicitudc pastorale de l’evequc 
diocesain (eparchial) du lieu et des slructures ecclesiales et canoniques, en faveur 
des fideles orientaux, lorsque ccux-ci sont depourvus de leur propre hierarchie ou 
de leur propre eure en raison du domicile ou quasi-domicile, se trouvant dans les 
confins du territoire respectif d’un Ordinaire ou d'un eure latin du lieu, et leur sont 
ainsi confies. Celte meine legislation envisage aussi la possibilite de creer dans la 
Diaspora des circonseriptions ecclesiastiques propres pour les fideles orientaux 
des differentes Eglises sui iuris, et ainsi des juridictions paralleles ä celles des 
latins.

L'Instruction, ä la suite du can. 40 § 3 CCEO. apres avoir souligne que «les 
migrants catholiques de rite oriental, de plus en plus nombreux aujourd'hui. 
meritent une attention pastorale particuliere». ajoute qu' «en ce qui les conceme, 
notons avant tout PObligation juridique d'observer partout - dans la mesure du 
possible - le rite propre» (n. 52). Comme «rite » le CCEO can. 28. on entend

«le patrimoine liturgique, thcologique, spiriluel et disciplinaire qui se 
distingue par la culture et les circonstances historiques des peuples et qui 
s'exprime par la manierc propre ä chaque Eglise sui iuris de vivre la foi. Les 
rites dont il s'agit dans le Code sont, sauf constatation differente, ceux qui 
sont issus des traditions Alexandrine. Antiochienne, Armenienne. 
Chaldeenne et Constantinopolilaine».

Le can. 39 CCEO prescrit que

P«on doit conserver religieusement et promouvoir les rites des Eglises 
orientales qui sont patrimoine de l'Eglise du Christ tout entitre, dans lequel 
rcsplcndit la tradition qui vient des Apotres par les Peres et qui affirme dans 
la variete la divine unite de la foi catholique».

179



180

Pur l'expression «Eglise sui iuris», le CCEO, can. 27, on entcnd

«le groupc des fideles chretiens unis par la hierarchic sclon le droit, que 
I’autorite supreme de l'Eglise reconnalt expressement ou tacilement comme 
de droit propre».

L'clement juridique specifique d'unc Eglisc sui iuris ou de droit propre, 
consiste precisement dans le fait qu'ellc est regic par son propre hierarchie, 
conlbrmement ä la legislation commune aux Egliscs orientales catholiques 
contenue dans le CCEO (can. I), et d'aprcs le droit particulier de chacune. 
promulgue par la respeclive autorite legislative (Synode des eveques pour les 
Egliscs patriarcales ou archiepiscopales majeures). II s’agit d'unc aulonomie 
relative, restant sauve Pautorite supreme du Pontife Romain et les regles speciales 
etablies par lui-meme. En plus,

«les canons du Code n'abrogent pas les conventions avec les Etats ou les 
autres societes politiques, conclues ou approuvees par le Saint-Siege, et n'y 
derogent pas; ces conventions gardent donc toute leur vigueur actuelle 
nonobstant les dispositions contraires du Code» (can. 4). De leur cole. «avec 
le consentement du Synode des Eveques de l'Eglise patriarcale et 
l'assentiment prealable du Pontife Romain, le Patriarche peut conclure avec 
I'autorite civile des conventions qui nc soicnt pas contraires au droit dtabli 
par le Siege Apostolique; mais le Patriarche ne peut rendre effectivcs ces 
conventions ä moins d'avoir obtenu l'approbation du Pontife Romain» 
(can. 98).

II. Fideles catholiques orientaux confies ä un Ordinaire (Eveque) lalin

Le Code oriental, can. 38, enonce formellemcnl un principe ecclesiologique 
et canonique general, sclon lequel

«les fideles chretiens des Egliscs orientales meme s'ils sont confids 
(commissi) au soin d'un Hierarque (Ordinaire) ou d'un eure d’une autre 
Eglisc sui iuris, restcnl cependant inscrits a leur Eglise de droit propre».

Cependanl, restant sauf le droit et le devoir d’observer leur rite propre, les 
laics ont aussi le droit de participcr activement aux celebrations liturgiques de 
toute autre Eglise catholique sui iuris, (meme de l'Eglise latine). conformement 
aux prescriptions des livres liturgiques (CCEO can. 403 {? 1). Quant aux fideles 
latins, le Code lalin. can. 112 § 2, ajoute que l'usagc, meme prolonge, de recevoir 
les sacremenls selon le rite d'une autre Eglise rituelle sui iuris, n'entraine pas 
l’inscription ä cette Eglise. Certains canons disposent explicitemcnt cn pratique 
que lout fidele peut participcr ä VEucharistie et la recevoir dans loul autre rite 
catholique (can. 923), ainsi que la Penitence (can. 991). D'autres canons donnent ä



entcndre celtc possibiIite pour Ics sacrements de l'Onclion des malades (can. 1003 
§ 2). de la Confirmation (cann. 882, 885 § 1,887), du Bapteme (can. 861 § 1, avec 
la permission du eure conformemcnl au canon 530 I), et du Mariane (cann. 1108, 
1109, 1119). Ces memes dispositions s'appliquenl egalement, en vertu du principe 
de la reciprocite, aux fideles catholiques orientaux.

Comme on a dejit note, les migrants catholiques orientaux, de plus en plus 
nombreux aujourd’hui, merilcnl une attention pastorale particuliere. et, en ce qui 
les conccrne, ils ont le droit et le devoir d'observer partout dans le monde - dans 
la mesure du possible - leur propre rite selon le sens du can. 28 § I eite. Les 
«rites» des Hglises catholiques orientales ne sont pas un element juridique, mais 
une tradition sacree que

l’«on doit conserver religieusement et promouvoir, patrimoine de l’Eglise du 
Christ tout entiere. dans lequel resplendit la tradition qui vient des Apötres 
par les Peres et qui affirme dans la variete la divine unite de la toi 
catholique» (can. 39 CCLO).

Les deux Codes interdisent en general de passer ä une autre Eglise sui iuris 
(changement de rite) saus le conscntement du Siöge Apostolique (CCEO can. 32 
et C1C can. 112 §1), car le rite est la connotation de I’identile ecclesiale et 
canonique de chaque fidele catholique.

Les pasteurs locaux latins. dveques et pretres, ont PObligation de veiller avec 
le plus grand soin ä la fidele sauvegarde et ä I’exaclc obscrvance du rite propre de 
leurs fideles orientaux emigres, qui de leur pari sont tenus ä observer fidelement le 
rite propre ainsi que d'en acquerir de jour en jour une connaissance plus gründe et 
une pratique plus accomplie (cf. can. 40 CCEO).

Les migrants orientaux dans la Diaspora, depourvus de leur propre hierarchie 
en raison du domicile ou quasi-domicile, sont conlles ä un Ordinaire latin. Le can. 
916 § 5 CCEO prevoit ce cas et elablit la norme suivantc:

«Dans les lieux oü n'est erige pas mente un exarchat (vicariat) pour les 
fideles d'une Eglise sui iuris, doit etre tenu pour Hierarque propre 
(Ordinaire) de ces fideles le Hierarque du lieu d’une autre l'Eglise sui iuris, 
meine de l’Eglise latinc...; s’il y en a plusieurs, doit etre tenu pour Hierarque 
propre cclui qu'a designe le Siege Apostolique ou, s’il s'agit des fideles 
chrctiens d'une Eglise patriarcale, le Patriarchc avec l'assentiment du Siege 
Apostolique».

La raison de cette norme est theologique, car chaque Eglise locale

«est la portion du peuple de Dieu confiee ä un Eveque pour qu’il en soil, 
avec la Cooperation de son presbyterium, le pasteur, de Sorte que dans 
l’adhesion ä son Pasteur et par lui rassemhlee dans l’Espril Saint grace ä 
l’Evangile et ä fEucharistie, eile constitue une Eglise particuliere, en



laquelle est vraiment presente et agissante l'Eglise du Christ, une, sainte, 
catholique et apostolique» (CCEO can. 177 § I; CIC can. 369).

Eire sous la juridiction de l’Ordinaire latin ne veut pas dire que ces tideles 
changent de rite et passent ä l’Eglise latine; ils restent inscrits ä leur Eglise sui 
iuris. Une norme encore plus explieite, le can. 41 CCEO, base sur le decret 
conciliaire Orientalium Ecclesiarum. n. 6, concerne surtout les pasteurs:

«Les fideles de toute Eglise sui iuris, meine ceux de l’Eglise latine, qui en 
raison de leur Office, de leur ministere ou de leur Charge onl de frequentes 
relations avec les fideles d’une autre Eglise sui iuris, doivent, selon 
l'imporlance de l’office, du ministere ou de la eharge qu’ils remplissent, etre 
formes avec soin a la connaissance et ä I’estime du rite de cette Eglise».

L’eveque diocesain latin doit s’assurer que eeux qui sont frequemment en 
relation avec des fideles d'un autre rite, surtout les eures, connaissent ce rite et le 
respectent, et il veillera ä ce que personne ne se senle limite dans sa liberte pour 
des questions de langue ou de rite. Le can. 192 § I CCEO ainsi que le can. 383 §§ 
1-2 CIC rappellcnt que, dans l'exercice de sa Charge pastorale, l’evequc eparchial 
(diocesain) montrera sa sollicitude ä l'egard de lous les tideles chrctiens confies ä 
ses soins, quels que soient leur äge, leur condition, leur nationalite ou leur Eglise 
sui iuris, qu’ils habitent sur le territoire de l’eparchie (diocese) ou qu’ils s’y 
trouvenl pour un temps; il appliquera son souci apostolique egalement ä ceux qui 
ne peuvent pas bcneficier assez de l’activite pastorale ordinaire ä cause de leur 
condition de vic.

Selon la susditc Instruction du Conseil Pontifieal, la sollicitude pastorale de 
l’eveque local consiste d'un cöte dans la defense de 1 ’identite elhnique, 
linguislique, cullurclle et rituelle des migranls orientaux et, de l’autre cöte, dans la 
promotion de leur Integration, en evitant ä la Ibis I’ecueil du ghetto culturel, mais 
aussi le danger d’une alienation et assimilation pure et simple ä la culture locale 
(n. 78). Sans doute, en general, l’emigre dans un pays etrangcr qui l’accueille, 
pour survivre, operer et progresser, doit savoir s'adapter, parlager la convivialite, 
apprendre la langue, respeeter les lois, les coutumes et la culture du pays, et 
s’inserer dans la societe locale.

La protection de l’identite religieusc et rituelle des catholiques orientaux 
evoque, entre autres, la question de leurs relations avec leurs propres Patriarches et 
leur propre hierarchie d’origine, et celle de la presence des pretres de leur propre 
rite, ainsi que celle des structures pastorales: Constitution de leurs propres 
eparchies ou exarchats, ou d’un Ordinariat. Quant a leur Integration, celle-ci 
impose la collaboration entre les differentes communautes orientales sur place, 
entre les communautes orientales et latines, et la participation aux structures 
diocesaines, comme par exemple, aux assemblees et aux conseils pastoraux, 
paroissiaux et dioccsains.

182



183

///. Structures juridiques selon lex deux Codex CCEO et CIC, pour la suivie 
pastorale des migrants catholiques orientaux dans la Diaspora, et les droits des

Patriarches

La legislation canonique prevoit une pastorale specifique pour les migrants 
catholiques en general, dictee par la diversite de langues, d'origines, de cultures, 
d’ethnies et de traditions, ainsi que par l'appartenance a une Eglise sui iuris 
determinee. Celle legislation - comme on a dejä notc - a besoin d’une elaboralion 
ulterieure pour passer progrcssivement d'un Statut juridique et pastoral provisoire 
d’emergence ä un Statut ordinaire; ce qui rcvient naturellement au Legislateur 
supreme. Tout de meme, la legislation en vigueur prevoit dejä des structures 
ecclesiales et canoniques etablies par les deux Codes (CCEO et CIC).

Le Concile Vatican II. enonce le principe de la territorialit<S dans l’exercice 
du pouvoir des hierarchies orientales:

«Les patriarches avec leurs synodes constituent Linstance superieure pour 
toutes les affaires du patriarcal, sans exclure le droit d'inslitucr de nouvelles 
eparchies et de nommer les evcques de leur rite dans les limilcs du territoire 
du patriarcal. restant sauf le droit inalienable du Pontife romain d’intervcnir 
dans chaque cas» (in singtilis casibus interveniendi, OE 9).

Le CCEO can. 78 § 2 confirme ce principe et declare que

«le pouvoir du Palriarche peut s’exercer validement dans les limites du 
territoire de l’Eglise patriarcale seulemcnt. ä moins qu'il ne s’avere 
autremenl de la naturc de la chose ou du droit commun ou du droit particulier 
approuve par le Pontife Romain».

De meme le can. 38 CCEO, dejä eite, confirme implicilement ce principe, 
car les fideles des Eglises orientales confies au soin d’un Ordinaire du Neu ou d’un 
eure d une autre Eglise sui iuris, restent cependant inscrits ä leur propre Eglise sui 
iuris, ce que suppose la territorialite de l’exercice du pouvoir ecclesiastique.

Toutefois, il faul reconnattre que le phenomene de Immigration et de 
Pinstallalion hors du territoire traditionnel des communautes ecclesiales orientales 
organiquement consliluees, unies par leur propre hierarchie selon le droit, en vient 
dans la pratique ä elargir progressivement la notion du territoire canonique et de la 
territorialite de la juridiction episcopale, de Sorte que l’on puisse oser affirmer que 
le territoire ecclesiastique existe lä oü des communautes ecclesiales sc sonl 
pleinement consliluees. Peut-ctre que, de iure condendo et dans la perspective 
d’un droit particulier bien circonstancie approuve par le Pontife Romain, ce 
Probleme pourrail trouver une solution. La question est liee ä celle plus generale 
de l’application de la loi, ä savoir du principe locus regit actum en relation avec le 
principe du droit personnel, ins personarum ubique terrarum observandum.



184

II cst utile de rappeier ici qu'au lointain 1912, Mgr. Eugenio Pacelli, le futur 
Pie XII.. ecrivait dans une etude intitulee «La personnalite et la territorialite des 
lois, particulierement dans le droit canon»":

«L’idee du lerritoire n’enlre pas comme un element necessaire dans la notion 
de la loi |...] Pour que Ton ail une vraie et propre loi, il suffit qu’elle soit 
donnee ;t une communaulc parfaite. Cela est tellement vrai que quelqucs- 
unes de ces comniunautes parfaites, c'est-ä-dire capablcs de recevoir des 
lois, sont parfaitement personnelies |...] Par consequent. la loi n'est pas de 
soi necessairement liee au lerritoire [...] Meme pour lcs comniunautes ayant 
un lerritoire limite qui leur est propre, la loi reste quand meme. dans sa 
notion generale, principalement la regle et la mesure des actes humains, et 
par consequent eile n'est pas cn ellc-meme necessairement liee a un 
lerritoire. Elle est toules lois toujours territoriale, en laut que le domicilc (ou 
le quasi-domicilc) dans le lerritoire est ce qui constitue la personne sujette ä 
l'autorite locale et pour cela meine soumise aux lois qui emanent de cette 
aulorite [,..| Et la personnalite de la loi, entendue dans ses justes limites, ne 
porte aucune confusion de juridiction (entre ceux qui la exercent) ni aucun 
desordre dans les rapports qui doivenl exister entre les divers dioceses (dans 
un meine territoire), rapports exigeant que toul Prelat, dans l'exercice de son 
pouvoir, n'envahisse pas la spherc d'action appartenant aux autres».

Mgr. Pacelli souhaitail une reforme du droit canonique, en vue de 
l’elaboration alors du Code latin de 1917, et il affirrnait que «les lois de l'Eglise 
dcvront etre non seulcment lucido online digesiae, mais aussi convenablement 
modiliees el ad nostromm temporum conditionem proprius aptatae |...J», ainsi 
«dans un meme territoire on peut y avoir plusieurs lois personnelies».

Dans son Intervention au Synode Special pour le Moyen - Orient en octobre 
dernier, le Cardinal Andre Vingl-Trois, archeveque de Paris, avait nole ä ce propos 
que la «mobilite de la societe acluelle change la comprehension de la notion de 
territoire

Parmi les Propositions des Peres de ce Synode figure aussi cclle de la 
juridiction des Patriarches:

«En dehors du territoire palriarcal, pour maintenir la communion des fideles 
orientaux avec leurs Eglises patriarcales, et leur assurer un Service pastoral 
adapte, il est souhaitable que la question de l'extension de la juridiction des 
Patriarches orientaux aux personnes de leurs Eglises partout dans le monde 
soit eludie en vue des mcsures adaplees» (Proposilion n. 18)'* 1.

’ E. PACEl.t.l. I-i pcrsonnalile cl la Icrrilorialile des lois, parliculiercmenl dans le droil Canon, 
Etude historique-juridique, Notes introduetives ä l'edition franyai.se par Dino Staffn. Rome 1945.

1 La Documenlation catholique n" 2456,21/11 (2010) p. 999.
J Ibidem, p. 1004.



185

Selon Ic droit en vigueur, le CCEO can. 148, reconnait au Palriarche I ejus 
vigilanliae (droit de vigilance) sur les fideles de son Eglise patriarcale partout dans 
le monde:

«S I. Concernant les fideles chretiens qui resident en dehors des limites du 
terriloire de l'Eglise patriarcale ä la tete de laquelle il esl, le Patriarche a le 
droit et ('Obligation de requerir d’opportunes informations, meme par un 
Visiteur envoye par lui avec l'assentiment du Siege Apostolique. |... 1 § 3. La 
visite achevee, le Visiteur enverra un rapport au Patriarche qui, apres avoir 
discute la question au Synode des Eveques de I'Eglise patriarcale, peul 
proposer au Siege Apostolique des mesurcs opportunes afin que soit pourvu 
partout dans le monde ä la protection et ä I’accroissement du bien spiriluel 
des fideles chretiens de l'Eglise a la tete de laquelle il est, mente par 
ferection de paroisses et d'exarchats ou d’eparchics propres».

Ce qui est dit pour les Palriarches est cense valoir aussi pour les Archeveques 
majeurs, qui sont ä la tete de toute une Eglise orientale sui iuris non revctue du 
titre patriarcal (cf. CCEO can. 151 et 152). Nous estimons que la petition reiteree 
des Patriarches catholiques orientaux concernant la question de l’extension de leur 
juridiction sur les fideles de la propre Eglise patriarcale partout dans le monde 
devrait etre ultericuremenl precisee dans le sens plutöl de jus vigilanliae. En eilet, 
mente dans leur propre terriloire les droits et les obligations des Patriarches sont 
bien determines (cann. 78-101), restant saufs les droits et les obligations de chaque 
Eveque eparchial dans son Eglise locale. En plus, le Patriarche dans sa propre 
eparchie a les niemes droits et les niemes obligations que l'Eveque eparchial (can. 
101). Ainsi. le Patriarche ne peul s’ingerer dans les affaires de chaque eparchie 
dans et hors des limites du terriloire patriarcal que dans les cas prescrits par le 
droit. Les Patriarches et leurs synodes n’ont pas le droit de conslituer des 
eparchics ou des paroisses ou de nommer des Eveques et des eures de leur rite 
hors des limites du terriloire de l’Eglise patriarcale. L’expression «exlension de la 
juridiction des Patriarches orientaux aux personnes de leurs Eglises partout dans le 
monde» devrait plutot etre etudiee contme «extension de la vigilance des 
Patriarches orientaux aux personnes de leurs Eglises partout dans le monde».

En oulre, selon le can. 150,

«les Eveques (orientaux) constitues hors des limites du terriloire de l'Eglise 
patriarcale onl tous les droits et obligations synodaux de tous les autres 
Eveques de cette mente Eglise |...| Les lois portees par le Synode des 
Eveques de l'Eglise patriarcale et promulguees par le Patriarche obligent 
partout dans le monde, si dies sont des lois liturgiques; rnais si dies sont des 
lois disciplinaircs ou s'il s'agit des autres dccisions du Synode, eiles onl 
force de droit dans les limites du terriloire de l'Eglise patriarcale».



186

Tout de meine ce canon souhaitc

«que les Evequcs eparchiaux constitues hors des limites du territoire de 
I’Iiglise patriarcale veuillent bien attribuer force de droit dans leurs propres 
eparchies aux lois disciplinaires et ä toutes les aulres dccisions synodales, qui 
n’cxcedent pas leur competence; mais si ces lois ou decisions ont etc 
approuvees par le Siege Aposlolique, elles ont force de droit partout dans le 
monde».

Le Patriarehe, commc pere et chef de son Eglise patriarcale (pater et caput) 
(cf. can. 55), de par son droit de vigilance devient le gardien de l'unite et de la 
catholicite de FEglise patriarcale dans et hors du propre territoire; le Patriarehe, 
dans sa sollicitude envers les personnes de son Eglise emigrees partout dans le 
monde, devient promoteur aupres du Saint-Siege et des Conferences episcopales 
latines locales en vue de pourvoir et prendre des mesures pastorales adaptees. Le 
Patriarehe devient le lien de communion de ses fideles en diaspora avec leur 
Eglise-mcre et FEglise catholique enlicre. Signc spiriluel de cela est FObligation 
de tous les Evequcs et des autres clercs de commemorer partout dans le monde 
leur Patriarehe apres le Pontife Romain dans la Divine Liturgie et dans les 
louanges divines, selon les prescriptions des livres liturgiques (can. 91).

Le Patriarehe, comme pere et chef de son Eglise patriarcale (cf. can. 55), de 
par son droit de vigilance, peut iure proprio, selon le can. 82 §§ I et 2 CCEO, 
s’adresser ä ses fideles dans et hors de son propre territoire, et:

«Porter des decrets dans les limites de sa competence pour determiner de 
fai,;on plus precise les modes d'application de la loi ou pour urger 
Fobservation des lois; adresser des instructions aux fideles chreliens de loute 
FEglise ä la tete de laquelle il est, pour exposer la saine doctrine, favoriser la 
piete, corriger les abus et pour approuver et recommander les exercices qui 
favorisent le bien spirituel des fideles chreliens; donner ä loute FEglise ä la 
tete de laquelle il est des lettres encycliqucs sur les questions concernant 
FEglise propre et le rite. Aux Eveques et ä tous les autres clercs ainsi qu’aux 
membres des instituts de vie consacree de toute FEglise ä la tele de laquelle 
il est. le Patriarehe peut ordonner que ses decrets, instructions et lettres 
encycliques soient publiquement lus et exposes dans leurs propres eglises ou 
maisons».

Au Patriarehe. de par son droit de vigilance. incombe le devoir d’encourager 
et de soutenir ses fideles immigres orientaux ä garder leur tradition specifique, de 
vciller notamment ä ce que des pretres de la langue. de la culture et du rite des 
immigres apportent unc assistance religieuse structuree, choisissant la forme 
juridique la plus conforme parmi celles qui sont prevues par le droit, en 
concertation avec la Congregalion pour les Eglises Orientales, les Conferences



187

Episcopales latines el los Ordinaires lalins locaux. De leur cöte. les Conferences 
Episcopales latines et les Ordinaires latins locaux ont l'ohligation pastorale et 
canonique de reconnaitre. respecter et soutenir ee droit et devoir de vigilance des 
Patriarches.

Le Siege Apostolique, par l'intermediaire de la Congregation pour les 
Eglises Orientales, prend les mesures opportunes afin de pourvoir partout dans le 
monde ä la protection et a l'accroissement du bien spirituel des fideles chretiens en 
dehors de leur propre territoire. La Constitution apostolique Pastor Bonus decrit 
les competcnces de ce dicastere romain. L'art. 59 prescrit que

«la Congregation suit aussi avec attention les communaules de fideles 
orientaux qui se trouvent dans les circonscriptions territoriales de l'Eglise 
latine et pourvoil a leurs besoins spirituels par le moyen de visiteurs et. la oü 
le nombre des lideles et les circonstanees le requierent. dans la inesure du 
possiblc, meme par unc Hierarchie propre, apres consultation de la 
Congregation competente pour la Constitution d'Eglises particulieres sur le 
territoire concerne».

Le droit de vigilance des Patriarches en vient ainsi ä soutenir cette sollicitude 
pastorale du Siege Apostolique pour les fideles orientaux qui se trouvent dans les 
circonscriptions territoriales de l'Eglise latine. Ce droit de vigilance du Patriarche 
n'est pas une juridiction propre au sens strict, mais un droit et une grave Obligation 
pastorale en tant que pater et capul de son Eglisc ubique terra non.

En effet, le Saint-Sicge, depuis Vatican II, a cree plusieurs circonscriptions 
orientales (eparchies ou exarchats) en occident. Le Legislateur, pour encourager 
les immigres orientaux catholiques ä garder leur tradition specilique. devant des 
groupes de fideles particulicrement nombreux et homogenes, veille notamment a 
ce que des prelres de la langue, de la culture et du rite des immigres apportent une 
assistance religieuse structuree, ehoisissant la forme juridique la plus conforme 
parmi celles qui sont prevues par le droit (cf. Instruction, n. 50). Le decret 
conciliairc sur la Charge pastorale des Eveques Christus Dominus, n. 23. prevoit 
que

«la oü sc trouvent des tideles d'un autre rite, feveque diocesain devra 
pourvoir ä leurs besoins spirituels, soit par des prelres. ou des paroisses de 
mente rite, soit par un Vicaire episcopal muni des pouvoirs appropries et, le 
cas echeant, revelu du caractere episcopal, soit par lui-meme en exeri^ant la 
Charge d'Ordinaire des dilferents rites».



188

Par ailleurs,

«l’eveque pcul ctablir un ou plusieurs Vicaires episcopaux, qui, de plein
droit, !__| jouisscnl, par rapporl aux fideles d'un rite determine du pouvoir
que le droit commun accorde au Vieaire General» (CD, n. 27; cf. Instruct­
ion, n. 53).

Quant aux «Ordinariats des catholiques des Eglises orientales» residant en 
divers pays d'occident, qui existent encore en plusieurs pays (France, Autriche, 
Polognc, Argentine...) sous la juridiction d'un eveque latin, Situation dom parle le 
Coneile, eeux-ci ne sont pas prevus par les deux Codes en vigueur. Neanmoins, 
cette institution reste encore convenable, soil pour les territoires oü resident des 
groupes mineurs de fideles de differents rites pour lesquels il n'est pas possible de 
constituer des circonscriptions ecclesiastiques distinctes propres, soit pour des 
raisons et circonstances particulieres d'ordre civil et social dans les divers pays. 
En ces cas, la double juridiction cumulative entre ces Ordinaires et les Eveques 
locaux latins interesses est generalement reglee par un aecord.

Les deux Codes Iraduisent en regles la disposition citee du Coneile Vatican 
II. Ainsi, le can. 280 § I CCEO etablit que:

«La paroisse sera regulierement territoriale, c'est-a-dire qu'elle comprcndra 
tous les fideles chretiens d’un territoire donne; si loutefois au jugement de 
l’eveque eparehial, apres avoir consulte le conseil presbyteral, cela parait 
utile, seront erigees des paroisses personnelies determinees en raison de la 
nationalite, de la langue, de l’inscriplion des fideles chretiens ä une autre 
Eglise sui iuris ou encore par une autre raison precisc».

De meine, conformement au decret du Coneile, le can. 383 CIC, apres avoir 
rappele a l’eveque dioeesain, etablit que, dans l’exercice de sa Charge pastorale, 
eelui-ci doil montrer sa sollicitude a l'egard de tous les fideles confies ä ses soins, 
quels que soienl leur age, leur condition ou leur nationalite, qu'ils habitent sur son 
territoire ou qu'ils s'y trouvent pour un temps; et il ajoute que «s'il a dans son 
diocesc des fideles de rite different, il pourvoira ä leurs besoins spiriluels par des 
pretres ou des paroisses de ce rite, ou bien par un vieaire episcopal». Ce dernier. 
aux termes du can. 476 du CIC, «a le meme pouvoir ordinaire que le droit 
commun accorde au vieaire general (...] aussi en ce qui concerne les fideles d'un 
rite determine».

Pour des groupes particulierement nombreux, l'eveque dioeesain latin a donc 
le droit d'instituer des communautes paroissiales orientales. En effet, le can. 518 
CIC, apres avoir alTirme la regle generale selon laquclle la paroisse est territoriale, 
c’est-ä-dire qu'elle comprend tous les fideles d'un territoire donne, ajoute que «lä 
oü cest utile, seront constituees des paroisses personnelles, determinees par le rite, 
la langue, la nationalite de fideles d'un territoire, et encore pour tout autre motif».



II s'agii des paroisses communautaires, cn vertu du rite, constituees dans un 
territoire determine d'un diocese latin (cf. Instruction, n. 54).

189

La meme norme est prescrite dans lc can. 193 CCEO:

§ 1. «L'eveque eparchial, aux soins duquel sont confies les fideles d'unc 
autre Kglise sui iuris, est tenu par une grave Obligation de vciller en tout a cc 
que ces fideles conservent lc rite de leur propre Eglise. Ic pratiquent et 
l'observent autant qu'ils le pcuvent ct qu'ils favorisent les relations avec 
l’autorite superieure de cetle Eglise».

S 2. «L'eveque eparchial pourvoira aux besoins spirituels de ces fideles 
chretiens, si possible, par des pretres ou des eures de la meme Eglise de droit 
propre que les fideles ou meme par un Syncelle (vicaire episcopal) institue 
pour prendre soin de ces fideles».

§ 3. «Les eveques eparchiaux. qui instituent de cette manierc des pretres, des 
eures ou des Syncclles (vicaires cpiscopaux) pour prendre soin des fideles 
des Egliscs patriarcalcs, prendront contact avec les Patriarches interesses et 
avec leur consentement agiront de leur propre autorite en informant au plus 
tot le .Siege Apostolique; si les Patriarches n'y consentenl pas pour une 
raison quelconque, l'affairc sera deferee au Siege Apostolique».

Comme on l’a dejä dit, selon le droit oriental en vigucur, le Patriarchc ne 
peul pas constitucr des paroisses et nommer des eures en Diaspora, mais son 
consentement est requis. Le Saint-Siege, en taut qu'arbitre supreme des relations 
interecclesiales. pourvoira a resoudre un eventuel desaccord entre l'Ordinaire latin 
et le Patriarchc.

Dans le Code latin une teile disposition pour les eveques diocesains hui ns 
manque, mais. etant mentionnee dans VInstruction du Conseil Pontifical pour les 
Migrants, eile devrait aussi les concerner par analogie et par la nature de la chose. 
L’Instruction du Conseil Pontifical au n. 55 al’firme de maniere plus nuancee:

«Dans le cas donc oü l'on procedera ainsi. ces paroisses feront alors 
juridiquement partie du diocese latin et les eures de ce rite sont membres du 
Presbyterium diocesain de l'eveque latin. II faul toutefois noler que si, dans 
l'hypothese prevue par les canons precites, ces fideles sont bien sous la 
juridiction de l’eveque latin. il convient que les eveques, avant d’eriger des 
paroisses personnellcs ou de designer un pretre comme assistant, eure, voire 
Vicaire episcopal, enlrent en dialogue avec la Congregalion pour les Eglises 
Orientales et la hierarchie correspondante, et plus particulierement avec son 
Patriarchc».



190

IV. Collaboralion pastorule paar les Migranls entre la Hierarchie orientale 
(Vorigine et la Hierarchie latine el'accueil

Les deux Codes conseillent pour les Migrants la collaboralion pasloralc entre 
la Hierarchie orientale d'origine et la Hierarchie latine d'accueil avec des normes 
de contenu idenlique (CCEO, cann. 361,362 et 366; CIC. cann. 271 et 269):

a) Can. 361 «A moins d'un veritable besoin de son eparchie (diocese) ou de 
son liglise sui iuris, on ne refusera pas ä un clerc, soucieux de toute 
l'Eglise surtout en vue de l’evangelisation, le passage ou la migration ä 
une autre eparchie souffrant dune grave penurie de clercs. pourvu qu'il 
soil prepare et apte ä l’cxercice des ministeres en ce lieu».

b) Can. 362 § I «Pour une cause juste, le clerc peut etrc rappele de la 
migration par son propre evcque eparchial (diocesain) ou etre renvoye par 
l’eveque eparchial qui l’a accueilli. en respectant les conventions 
conclues et l’equite».

c) Can. 366 § I. «L’evequc eparchial (diocesain) n’inscrira pas a son 
eparchie (diocese) un clerc etranger:

1. ä moins que les besoins ou l'utilite de l’eparchie ne l'exigent;

2. ä moins qu'il ne soit certain de l'aptitude du clerc ä exercer les
ministeres, surtout si le clerc vient d'une autre Eglise stti iuris;

3. ä moins qu'il ne soit certain, a l'appui d'un document legitime, de
l'envoi legitime du clerc hors de l’eparchie et qu'il n'ait reyu de 
l'eveque eparchial qui laisse parlir, meme au besoin sous le sceau du 
secret, des temoignages opportuns sur le Curriculum vitae et sur les 
mceurs du clerc;

4. ä moins que le clerc n'ait declare par ecril qu'il se devouera au Service
de la nouvelle eparchie selon le droit».



V. Constitution d'eparchies (dioceses) Orient (des en dehors des limites du 
territoire patriarcal

191

Vatican II prcscrit que

«partout oü l’on etablit un hierarque (Ordinaire) de tel ou tel rite en dehors 
des limites du territoire patriarcal. il roste attache a la Hierarchie du patriarcat 
de cc rite selon les normes du droit» (OH, 7).

La volonte du Concile est cxplicitc, ä savoir la Constitution des 
circonscriptions orientales lä oü cela est possible et necessairc pour repondre aux 
besoins spirituels et pastoraux des tideles orientaux partout dans le monde. 
Comme on a dit. la Congregation pour les Eglises Orientales suit aussi avec 
attention les communautes de lideles orientaux qui se trouvent dans les 
circonscriptions territoriales de l'Eglise laline, et pourvoit ä leurs besoins 
spirituels par le moyen aussi d’une Hierarchie propre, apres consultalion de la 
Congregation competente pour la Constitution d'Hglises particulieres sur le 
territoire concerne. C’est ce que le Saint-Siege continue ä laire depuis Vatican II.

Le CIC can. 372, confirme cetlc norme:

«En principe, la portion du peuple de Dicu qui constitue un diocese ou une 
autre Eglise particuliere sera circonscritc en un territoire determine de sorte 
qu'elle comprenne tous les lideles qui habitenl ce territoire. Cependant. la oü 
au jugement de l'autoritc supreme de l'Eglise apres qu'elle ait entendu les 
Conferences des eveques conccrnees, l'ulilite s'en fail sentir, des Eglises 
particulieres dislinctes par le rite des lideles ou pour (oute autre raison 
semblable pourront etre erigees surce territoire».

Parmi les Propositions des Peres du Synode Speciale pour le Moyen-Orient, 
figure egalemenl l’engagement de l'envoi de pretres dans la diaspora et le souhait 
de l’ctablissement d’cparchies propres, la oü les besoins pastoraux le requierent. 
selon les normes canoniques (Proposition, n. 11 )\ II incombe au droit de vigilance 
des Patriarches de soutenir ce processus.

VI. Les pretres maries au Service de leurs Jideles dans la diaspora

Un autre probleme concerne la possibilite pour l’cveque latin d'accueillir 
dans son diocese des pretres catholiques orientaux maries pour le Service des 
fideles orientaux qui, cn raison de leurdomicile ou quasi-domicile, lui sont confies 
(commissi), conformement aux normes de droit. Le probleme est plus general, ä

' La Documenlalion catholique n° 2456. 21/11 (2010) p. 1003.



192

savoir le ministem des pretres orientaux maries dans la Diaspora. Rappeions avant 
tont la legislation orientale elablie dans les canons 373, 374 et 375 du CCEO:

a) C'an. 373 «Le celibat des cleres ehoisi pour le royaume des cieux, et 
tellement eonvenable au sacerdoee, doil partout elre estinie ä un tres haut 
degre, comme le montre la tradilion de l'Eglise toute entiere; il faut de 
meine honorer l’etat des cleres lies par le mariagc, sanclionne par la 
pratique de l'Eglise primitive et des Hglises orientales a travers les 
siecles».

b) Can. 374 «Les cleres celibataires et marids doivent briller par la dignite 
de leur chastete: il appartient au droit particulier d'etablir les moyens 
opportuns ä employer pour atteindre cette fin».

c) Can. 375 «Dans la conduite de la vie familiale et l'education des enfants, 
les cleres maries donneront a tous les autres fideles chretiens un exemple 
lumineux».

Dans son Intervention au Synode Special pour le Moycn - Orient le Cardinal 
Andre Vingt-Trois, archeveque de Paris, a note:

«Dans notre pays. nous observons la regle l'ixee par le Siege apostolique: un 
pretre d'une Eglise catholique orientale, marie, ne peut pas recevoir de 
mission pastorale cn lerritoire latin. Et. sauf exceptions rarissimes, nous nous 
lenons a cette regle |... | et je crois savoir que d’autres pays d’Europe ne sonl 
pas astreints ä la mente regle. Quoi qu'il en soit, certaines Eglises 
patriarcales rencontrcnt des difficultds de plus en plus grandes ä trouver les 
pretres celibataires pour le serviee de leurs communautds en pays ‘latins’»fl.

La Proposition n" 23 du Synode Special pour le Moyen-Orient affirme a ce 
propos:

«Le celibat ccclesiastique esl estirne et apprecie toujours et partout dans 
l'Eglise catholique, en Orient comme en Occidenl. Toutefois, et afin 
d'assurer un serviee pastoral en f'aveur de nos fideles, partout ou ils vont, et 
de respecter les traditions orientales, il scrait souhaitable d'etudier la 
possibilite d'avoir des pretres maries en dehors du lerritoire patriarcal»6 7.

En effet depuis un siede on eludie cette possibilite. A ce propos, il serait 
souhaitable que les Conferences episcopales latines en Occidenl soient plus 
comprehensives et flexibles ä ce sujet et adoptent une orientalion favorable

6 Ibidem, p. 999.
7 Ibidem, p. 1005.



commune, en conceriation prealable avec le Saint-Siege el les hierarchies 
orientales interessees.

193

VII Reflexions conelusives

Le Concile Vatican II (OE 3-5) declare clairement que dans l’Eglise 
calholique,

«les Hglises particulieres. aussi bien d'Orient que d'Occident, different pour 
une part les unes des autres par leurs rites, c'est-ä-dire leur liturgie. leur 
discipline ecclesiastique et leur patrimoine spirituel |...|, mais elles sont 
egales en dignite, de sorte qu'aucune d’entrc elles ne l’emporte sur les autres 
en raison de son rite. Elles jouissenl des memes droits et elles sont tenues aux 
memes obligations, egalement en ce qtii conceme Ie devoir de precher 
l'Evangile dans le monde entier (cf. Mc 16. 15) sous la conduilc du Pontife 
romain. Partout on pourvoira donc au maintien et au devcloppcment de 
toutes les Eglises particulieres, et en consequcnce on instituera des paroisses 
et une Hierarchie propre, lä oü le bien spirituel des fideles le requiert. 
Cepcndant les hierarchies des differentes Eglises particulieres qui ont 
juridiclion dans un meine territoire prendront soin de se conccrter dans des 
rcunions periodiques pour promouvoir Limite dans l'aclion et de reunir leurs 
lorccs pour soutenir les teuvres communcs. afin de faire progresser plus 
aisement le bien de la religion et de proteger avec plus d'eflicacite la 
discipline du clcrge [...] C'est pourquoi le Concile declare solennellement 
que les Eglises d'Orient, tout comme cclles d'Occident. ont le droit et le 
devoir de se gouvemer selon leurs propres disciplines particulieres. Celles-ci, 
en effet. se rccommandent par leur vencrable ancicnnete, s’accordent mieux 
avec les habitudes de leurs fideles et semblent plus adapiees pour assurer le 
bien des ämes».

En vertu de ccs principes, le Legislateur a regle la Situation canoniquc des 
catholiques de rite oriental dans des pays curopeens et dans d'autres continenls oü 
predomine la tradition occidentale. Le Synode Spdcial pour le Moyen-Orient a fait 
appel aux eveques latins et ä tous ceux qui. en raison de leur office, de leur 
ministere ou de leur Charge, ont de frequentes relations avec les fideles d'une aulre 
Eglisc orientale sui iuris. II etablit que, afin d'assurer effectivement le Service 
pastoral necessaire en faveur des catholiques orientaux emigres dans des pays 
curopeens et dans d'autres conlinents oü predomine la tradition occidentale et qui 
sont donc soumis ä leur juridiclion par le domicile et par quasi-domicile. el pour 
sauvegarder leur identite religieuse et promouvoir aussi leur Integration ecdesialc, 
ces pasteurs doivent, selon l’importance de 1'olTice, du ministere ou de la Charge 
qu'ils remplissent, etre suffisamment formes sur le droit canoniquc oriental en 
vigueur et sur les questions inter-rituelles, notamment en ce qui conceme les 
sacrcments de l'initiation chretienne et du mariage, dont la celebration et



194

Fadministration different dans les deux traditions, orientale et latine. restant sauve 
Funde de la foi \

La legislation canonique catholique - orientale et latine traduit en regles 
pratiques d'aclion pastorale les enseignemenls et les cngagements du magistere de 
FEglise en faveur des emigres, pour que les catholiqucs occidentaux eux-memes - 
evcques, eures de paroisse et institutions - prennent eonseience des besoins des 
migrants et des refugies, et ainsi temoignent d’une reelle solidarile ä leur egard; 
pour que les migrants, les refugies. les demandeurs d'asile et tous les hommes ct 
femmes deracines de leur terre soient respectes et reconnus dans leurs droits et 
idenlile ecclesiale et rituelle, richesse diversifiee de la catholicite de FEglise. La 
venerable tradition spirituelle, liturgique. theologique et disciplinaire des Eglises 
catholiques orientales enrichil toujours davantage FEglise catholique tout entiere 
de ce tresor, dont le but supreme est la salus animarum.

8 L'Osservatore Romano 15 Oetobrc 2010. p. 6. Cfr. D. SAI.ACHAS - K. N1TKIEWICZ. 
Rapporti interecclcsiali tra cattolici orientali e latini, Roma 2007, p. 189 (= D. SAI.ACHAS - K. 
NITKIEWICZ. Inler-ecclesial Rdations between Eastern and Latin Catliolics, Lnglish Edition by 
George Gallaro, Washington 2(MW. p. 157).



LA DIASPORA UKRAINIENNE - ORTHODOXE ET CATHOLIQUE 

Mychajlo D y m y d - Taras Hrynchyshyn, Lviv

195

huroduclitm: les Ukrainiens dans le monde

Vu leur durc liisloirc les Ukrainiens sollt devenus un peuple enclin aux 
migrations. Une nomhreusc diaspora ukrainiennc (environ 1/3 de toute l'ethnie) 
est divisee en «orientale» (environ 10 millions de personnes) et «occidcntale» 
(environ 5 millions). L'cmigralion en masse vers les pays de l'ouest sc compose 
conventionnellemcnt de quatre grandes etapes ou «vagues». La premiere 
conditionnee eeonomiquement a constitue un l'lux d’emigrants vers les pays de 
l'Amerique du Nord et celle du Sud ä la fin du XIXILmt- dehnt du XX""K' siücle. 
La deuxieme et la troisieme se sont conFormement produites apres la Premiere 
Guerre mondiale et la guerre civile. et apres la Deuxieme Guerre mondiale ayant 
pour la pluparl des cas des raisons politiques comme la fuile des repressions des 
regimes politiques totalitaircs. La quatrieme et la derniere ctape qui est le depart 
de l'Ukraine apres l'ohtention de son independance (apres l'an 1991) prend raeine 
dans les causes economiques et comprend non seulement des emigres permanents. 
rnais aussi la main-d'reuvre temporaire1.

Comme resultat actuellemenl les Ukrainiens sont presents quasiment dans 
tous les pays de l'Europe et de l'Amerique. dans plusieurs etats de l'Asie et de 
l'Afrique. ainsi qu'en Auslralie et Oceanie et mente en Antarctide. A pari cela il 
est ä noler l'existence de la migration dite «interne» (dans les limites d'une 
Formation elatique) qui etait une deportation des Ukrainiens ä Test, en Siberic 
pour la plupart des cas, a l'epoque de l'Empire russe et, plus tard. dans dil'Fercnlcs 
republiques de l'Union Sovictique. Ces gens et leurs descendants ont Forme la 
diaspora «orientale» qui est a present assimilee d'une maniere considcrable".

Fitant un peuple tres religieux, les Ukrainiens ont toujours eu un grand 
nombre de vocations au sacerdoce et a l etat monaeal, et il n’est donc pas etonnant 
qu'aetuellement Ton peut trouver des ukrainiens d'origine parnti le clcrgd et les 
dirigeants du haut niveau non seulement dans les Eglises qui par definition sont 
ukrainiennes, mais aussi dans beaucoup d'autrcs Eglises - tant catholiques. * •

1 Cf. XmiJii yKpamti.Koi aiacnopii, in Site web: C/ihiüi Yupaiiia: hllp://diaspora.ukririlbrni.ua/ 

news-2l5.html (20.12.2011).
• Fin pnrianl des Ukrainiens il faul rnenlionner les ainsi dites Ruthines (Ronsyny, cunnus 

egaleinent en tant qtie l.emky ou Rousnaky) que l’on considere elre le quatriinne peuple slave d'est 
apres les Russes. les Ukrainiens et les Hielorusses. Poutlant ils sont plutöt une brancltc ethnique des 
Ukrainiens la plus eloignde vers l'ouest. Les Ruthenes habitcnl la partie occidcntale de la rögion de la 
Transcarpatltie en Ukraine, la Slovaquie orientale, le sud-ouest de la Polognc et les /ones adjaeentes de 
la I longrie et de la Roumailic. Suite aux Ilux ntigratoires, ils se sont egaleinent installcs dans le nord et 
de la Serbic. et ä Test de la Croatic. et plus tard - aux Etats-Unis et ailleurs. On connait egaleinent le 
phenomene politique des Rullienes. ear la question de l'appartenance ethnique de cettc populalion a 
souvcnl sersi de carte politique dans les relalions bilaterales de l'Ukraine avec les etats voisins Cf. A. 
BOJIOIUHII. PycniiH uii yspaiHiti?: liöopuiiK: http://litopys.org.ua/volosh/volosh38.luin
(20.12.2011).

http://litopys.org.ua/volosh/volosh38.luin


196

qu'orlhodoxes. De meine chez les protestanls. Ainsi, nous pouvons parier des 
Eglises ukrainiennes dans le monde, ou peut-etre des Ukrainiens dans les Eglises 
du monde. Nous commen^ons par les grcco-eatholiques eil tant que membres de 
l'Eglise la plus groupee ei siructuree, qui, de ce l’ail, forme une image juste de la 
vie religieuse ukrainienne ä l’etranger.

/. L'Eglise Greco-Calholique Ukrainienne

L’Eglise Greco-Calholique Ukrainienne (EGCU) csl la plus grande de 22 
Eglises Catholiques Orientales sui iuris qui constituent ensemble avec l’Eglise 
Calholique Romaine (ECR) l'Eglise Catholique Une'. L’fiGCU compte, selon 

diverses estimations, de 4 a 7,5 millions de personnes et est representee sous 
diverses formes au niveau des eparchies ou, au moins, des communautes 
particulieres dans 44 Etats. Par contre, scs lideles sont presents dans plus de 70 
pays du monde4. Du point de vue eanonique les lideles de cette Eglise sont 
repartis entre differents sujcls avec une reglementation divergente, lls constituent 
trois Eglises Greco-Catholiqucs Ukrainiennes, dont chacune est subordonnee au 
Centre Romain a sa maniere. L’EGCU sur le territoire de l’Ukraine ä l’exception 
de la Transcarpatie est soumise a l'Archeveque Majeur de Kyiv et de Halytch et 
au Synode, l'figlise de la region ukrainienne de la Transcarpatie (Eparchie de 

Moukatchevo) est soumise ä son propre hierarque, la diaspora structuree est 
subordonnee ä la Congregation des Eglises Orientales du Siege Apostolique de 
Rome. II en resle ä ajouter ä cette liste: les communautes qui tont partie de la 
structure des autres Eglises Catholiques Orientales sui iuris, les communautes qui, 
malgre que organisees separement, se trouvent sous la tuteile de l’ECR, les 
communautes qui appartiennent sans intermediaire aux structures locales de 
l'ECR.

Vu qu'au sein de l’Eglise Catholique il existe deux notions de la 
territorialite - plus universelle pour les catholiques romains et plus restreinte pour 
les catholiques de l’est - les structures de l’EGCU hors des frontieres de l’Ukraine 
ont une double Subordination. Leurs chefs participent au Synode des eveques de 
l’EGCU tout en etant soumis directement a la Congregation des Eglises Orientales * 1

' CT. D. BLAZEJOWSKYJ. Schcmatism of (he Ukrainian Calholic Church: A Survey ol' ihe 
Church in Diaspora, Rome 1988: l.es (Irdco-Calholiqucs d'Ukraine: Une liuide Historiquc: 
http://ucu.cdu.ua/rr/hislory/ugcc (20.12.2011).

1 Rn 2010, l’ECiCU comptail (selon los chilfrcs officicls probablcmcnt un peu surcslimes). 
environ 4,3 millions de tidülcs, dont 3,7 millions en Ukraine (soil 7,6% de sa populalion) et environ 
650 000 ailleurs. Potenliellemenl (vu qu'il y a eneore des personnes non embrassdes par la pastoralc). 
le nombre total de lideles de l'Eglise peut atleindre 7,5 millions de personnes (selon les estimations 
non publiees de Taras Hrynehyshyn et Roman Kakaliuk). Aujourd’hui l'ECiCU est plus ou moins 
presente dans le monde entier (plus de la moitic de toulcs ses eparchies et exarchats sont en dehors de 
l'Ukraine), et ses structures officielles sont presentes en Europc, les deux Ameriques et en Australie. 
Cependant. un grand nombre de grcco-eatholiques - citoyens de l'Ukraine sont en pertnancncc ou 
temporairement ä l’etranger.

http://ucu.cdu.ua/rr/hislory/ugcc


197

cl font partie des Conferences cutholiqucs nationales des eveques du pays de 
residente. En outre il existe ccrtaines eparchies et exarchats qui sont d'habitude 
subordonnös (souvent d'une maniere formelle) ä un des metropolites de l’ECR 
dans leur pays. Les exarchats de l'EGCU en Europe Occidentale ont le Statut 
Aposlolique. c.ä.d. les hierarques qui les President sont directement dependants du 
Siege Aposlolique de Rome5. Cela signifie que le Pere et Chef de l'EGCU, depuis 

mars 2011, Sa Beatitude Svialoslav (Shevchuk), Archcveque Majeur de Kyiv et 
Halytch, n’a pas une vraie juridiction sur ses fideles de la diaspora. I-a me me 
ehose pour le Synode: ce ne sont que ses decisions concernant les questions de 
Liturgie qui sont valablcs pour l’Eglise dans la diaspora, pour le reste ce sont des 
recommandations aux eveques sur l'introduclion de celles-la dans leurs eparchies. 
C'est ainsi que les eveques de la diaspora qui constituent la majorite dans le 
Synode votent les lois qui sont adaplees sans etre obliges plus tard eux-memes de 
les exeeuter. II est aussi interessant que les hierarques pour la diaspora sont elus 
non par le Synode lui-meme. mais par le Siege de Rome ä partir de la liste de Irois 
candidats soumise par le Synode. Selon l'avis du canoniste connu Victor Pospishil 
c’est «une marque visible du Statut inlerieur des Rites Catholiques Orientaux»6.

II faut rappeier que les Eglises Catholiques Orientales sont tres eritiques a 
l'cgard de cette double Subordination dans laquelle elles se retrouvent de facto. 
Plusieurs fois cela faisait l'objet de discussion de leurs chefs avec le Siege de 
Rome. Pourlanl pour le moment il n'y a pas de changcmcnts importants dans cette 
question7.

' Voir l’explication de teile double Subordination sur l'exemple de l'Eglise Mclkile. pröche de 

l'EGCU: J. FARAJ. La Situation juridique de l'Eglise Grecque Mclkile Catholique au Canada 1892- 
1992. These de doclorat soulenue ä l'UniversittS Saint Paul d'Oltawa. Montreal 1991, 103-149: 
http://www.ruor uottawa.ca/rr/bilstrcam/handle/l<>393/76()2/NN705(>7.PDF?sequcncc=l (20.12.2011).

" V. POSPISHIL, F.x Occidente lex: From die West - the Law. The Eastem Catholic Churches 
Undcr the Tutclage of the Holy See of Rome, ("arterct. New Jersey 1979. 67.

Dans un interview du patriarche d'Antioche des Maronites, Buchara Rai. donmie ä Davide 
Malacaria pour le joumal «30 Jours» 04,05.2011 sous le tilre «Un messuge de cocxistenec paciliquc 
qui nous vient du Liban»; hllp://www.30giorai.il/articoli. ul 77661_14.htm (20.12.2011) nous lisons 
ses propos: «II avait ete propose. entre autre, que les patriarches orientaux puissent etendre leur 
juridiction sur les fideles de la diaspora. et donc hors du territoire patriarcal lei qu'il est 
traditionnellement dolini. Malheureusenicm. cette proposition n'a pas ete aeccptee. Je me souviens 
qu'on en a parle en 2000, ii l'occasion d'un colloquc pour le dixi&mc anniversaire de la promulgalion 
du Code de droit canonique des Eglises orientales. C'est lü que le Sccrtilaire d'Elat, parlunt au mint du 
Pape, a explique qu'il n'etait pas possible d’elendre la juridiction des palriarcats. pour deux types de 
raisons. lai premiere concernc le principe de territorialite: la tradition veut que le territoire patriarcal ait 
une Irontierc giiographique limilee au monde oriental, et que le principe de territorialite ne puissc pas 
devenir un principe de suhjeclivite. lat deuxieme raison qui nous a ete exposcc est que le patriarcal est 
une Institution ecclesiastiquc et qu'cn laut que tel, il peut cesser d'exister. alors que l'episcopat et la 
papaute sont. il l'invcrse, des instilutions divines et non caduques. Commc le Pape est l'eveque de tous 
les catholiques et qu'il y a des eveques locaux ayant pouvoir pastoral juridictionnel y compris sur les 
fideles de la diaspora orientale, il n'y a pas de raison d'elendre la juridiction du patriarcal. Telle est. 
succinelemcnl, la rdponse qui nous a etc donnec».

http://www.ruor
http://www.30giorai.il/articoli


198

L’attitude de I’EGCU a etc officiellcmcnt exprimee en 1972 par 
l’Archeveque Majeur Joseph (Slipyi) dans le document synodal intitule «La 
Constitution patriarcale de l’Eglise Catholique Pomisna (Particuliere) Ukrainienne 
(Ruthene)»s.

Hvidemment ce document a ete rejete par le siege de Rome9, et la Situation 

ne pourra pas ehanger jusqu’au momenl oü l’Eveque de Rome reste «le seul 
legislateur et dirigeant de l’Eglise» et ne revient pas a la pratique de l'Eglise 
ancienne qui «etait toujours presidee mais non gouvernee par l’evequc de 
Rome»10. C’est la conclusion ä laquelle probablement en soit venu l’Archeveque 

Majeur precedent de I’EGCU Lubomyr (Husar) qui en 2003 disait dans sa lettre ä 
Mgr Erwin Ender, Nonce Aposloliquc en Tehequie: «N’ayant aucune juridiction 
en dehors du terriloire canonique de l’Eglise Greco-Catholique Ukrainienne je ne 
suis pas en droit d’inlervcnir»11.

11 De constitutione patriarchali Parlicularis Ecclesiae Calholicac Uerainorum (Ruthenorum), in 
Castello Gandolphi 1074. lei dans le paragraphe 3 on lil: «L'Eglise Catholique Ukrainienne 
conformcmcnt a la rcalitc historique des lemps les plus ancicns. c’esl-ä-dire ä partir de la ercation des 
Metropolcs de Kyiv c( de Ilalyteh. embrasse «ms les lideles de Rile Ukrainien (Greco-Ruthcnc) sur les 
lerres de l'Ukraine el hors de ses frontiercs ce qui suit: I. Toutcs les e:parehies ei regions des 
Metropolcs de Kyiv et de Ilalyteh. c'est-ä-dire l'Ukraine actuellc, la Transearpalie et la Boukovyna. 2.
Ions les lideles qui ont emigre des temps de l'Union de Bcrcst des regions mcntionnces vers l’Europe 
Centrale Oecidentale et Meridionale, vers les deux Ameriques. l'Alrique, l'Asie el l'Australie et leurs 
descendants. Le pouvoir de l'Eglise Catholique Ukrainienne est territorial, et hors des frontiercs 
personnelle. Les lideles d'autres rites - romain et armenien dans les regions de l'Ukraine comme il 
est dil dans le par. 3.1 sont soumis au pouvoir de leurs propres hierarques avec une juridiction 
personnelle. Toutes les eparehics et les regions. organises pour la tutelle spirituelle des fideles de 
L'Eglise Catholique Ukrainienne, qui vivent hors les frontiercs de leur pays natal obliennent leurs 
eveques».

11 Lettre de l'Archeveque Guido del MESTRE, Pro-Nonce Apostoliquc, aux hierarques 

eatholiques ukrainiens au Canada, 27 seplembrc 1972. No. Prot. 17696; Lettre de l'Archeveque Guido 
del MESTRE, Pro-Nonce Apostoliquc, ä l'areheveque Maxim Hermaniuk. 5 Juin 1974. No. Prot. 
20462. Les deux lettres sc trouvent dans les archives de TArchidiocese de Winnipeg et sont eite dans le 
livre: D. MOTIUK, Easlem Christians in the new World: an historieal and eanonieal study of the 
Ukrainian Catholic Clturch in Canada. Ottawa 2005,91-95.

EARAJ, La Situation juridique de l'Eglise Grecque Melkite. 129.
11 Iel(re du Cardinal l.uhomyr HUSAR, Archeveque majeur de Lviv, ä Mgr. F.rvin Ender. nonce 

apostoliquc en Rcpublique Tchcque, document non date el sans No. Prot. II se trouve dans les Archives 
de la Scction Pastorale el Missionnairc de la Curie Patriarcale de I'EGCU ä Kyiv.



199

I. Les unites hierarchiquement struclurees de l'EGCU dependanlcs directemenl 
de la Congregation des Eglises Orientales

a) La Metropolie de Przemysl et de Varsovie1’ (Eglise/Rite GrtSco- 
Catholique en Pologne1')

Dans la partie sud-est de la Pologne qui borne I'Ukraine, les Ukrainiens 
conslituent la population autochtone. L'ancienne Eparchie de Przemysl et Sambir 
a enierge en 1087. En 1996 une nouvelle slructure de l'EGCU a etc etablie en 
Pologne. et il a etc1 cree la Metropolie de Przemysl et de Varsovie (avee deux 
eparchies), desormais dependante administrativement de Rome et non pas de 
l.viv." L'acquisition ä noter: le lerritoire de la nouvelle Metropolie a embrasse 
tonte la superficie de ractuel Etat polonais et non seulement les domaines 
originellement habiles par les Ukrainiens. En meine temps de tous les pays de 
PEurope Centrale ce n'esl qu’en Pologne que les tideles ukrainiens tont 
exclusivement partie de l'EGCU eile-meine et non pas de l'une des autres Eglises 
sui iuris. Sur le plan negatif il est ä noter, que la Situation conccmant la juridiction 
de l'EGCU en Pologne cerlainemenl n'a pas de precedents dans I"histoire 
moderne de l'Eglise, lorsqu’unc partie d'une region orientale matemelle est 
transformee en territoire de diaspora vu les raisons politiques.1'1 D'autre cöte, en 

outre les tentalives officielles, en 1998. le Siege de Rome n'a pas reussi ä 
introduire une loi speciale sur le celibat du clerge sur ces territoires.

I Cf. Hl .AZEJOWSKYJ. Schentalism of ihc Ukrainiun Calholic Oiurch. 930 985; B. BIJIIIM. 
Hapnc iciopii' IIcpcMHCbKoio cuncKoncrtia cxüvioro oßpuay. in Site web: llcpcMiici.Ko-Bapinaiici.Ka 
apxirnapxix (Cerkiew Grcckokalolicka w Polscc): htlp://www.ccrkiew.net/page.php'.’22 (20.12.20111.

II “L'Üglisc Gr&o-Calholiquc en Pologne a nn element supplemenlaire qui complenienle le rite 

by/anlin-ukrainicn, mais oulre cela eile gardc son appcllation hislorique - hglisc Grcco-Catholique 
Ukrainienne». .1. MAKTYNIAK. Koscuil Grcckokalolicki w Polscc w lalach 1947-1996, in; 
rtepcMHChKi Apxiirnap.xiMjii.ni BiaoMocii 5 (2007) II. Dans unc auire interview relachcc ü Bohdan 
Huk, cc ineme Arclicvcquc loan (MARTYNIAK). Mclropolitc de Przemysl el de Varsovie, alTimic 
que, par conscntemenl mulucl avee le primai de Pologne. ils «ont fixe la eoneeption de l unilc d'une 
Hglisc dans scs riles» ... mC'me s'.<il etait possiblc de crccr une F.glisc Grcco-Calllolique separec..! I>. 
l YK. PaaoM i iiipiniMii, liiepiiciiiism ;io l>oia. PoiMoaa t Ix I IpeociiaiueiicnioM. uepcMllCl.KO- 
Bapuianci.KiiM MiripoiiojimoM yxpaiiichKoV rpeKo-KaTOjiuiu.KoT UepKBH. apxicimcKonoM Kup liiaiiOM 
MapiittiMKOM. in: nepcMiicbKi Apxnniapximihiii BigOMoeii 8 (2009) 14.

M Fn sc qui eoneernc les Statuts de cettc Metropolie. cf.: F. POPOWICZ. Prawo partykulante 

Ukrainskicgo Kosciola Greckokaloliekiego, in: Migdzynarodowa Konlerencja Naukowa «Sacri 
canones - 20 lal doswiadezei'l», Sandonticrz 2010, 127-159.

15 Cf. l YK. Pa tOM i uipuuMii, incpneiniMU ;io Bora. 5-16.
I'’ II faul aussi menlionner le Sanctuairc des uniates de Pcxllyachie dans le village Kostomloty ä 

Pest du pays le .seid rcscapc de la tenlativc d inlroduire dans les annees 1920 cc que Ton appelle la 
«nco-uniya». Receminenl, en depit de Pabsurdilc d'une teile dccision, cette conmuinauti) indepcndanle 
de rite oriental a tite subordonnCe non pas ä PFglise greco-calholique mais au dioccsc catholique 
romain du licu. Cf. P. CKAKyH. .dloiia yiiia» y cxiitnnx ttCKBoactnax llo.ii.ini (1923-1939 pp.) Site 
web: PoMan CKattyit aoc.tijtiKeHiia, uepcKJiajiu: http://inurasz.narod.ru/slatti/neo-unija.pdf
(20.12.2011).

http://www.ccrkiew.net/page.php'.%E2%80%9922
http://inurasz.narod.ru/slatti/neo-unija.pdf


200

b) La Metropolie de Winnipeg17 (l'Eglise Catholique Ukrainienne au 

Canada)

Los donnees du rccensement de 2006 onl confirme lc fail que 1.2 millions de 
personnes d’origine ukrainienne habitent au Canada. Le premier pretre greco- 
catholique est arrive au Canada des Etats-Unis en 1897. les premicres cglises ont 
ete erigees deux ans apres. L'Exarchul Apostolique pOur les Ukrainiens Greco- 
Catholiques au Canada a ete fondc le 15 juin 1912. Apres une suite de 
ehangements d’appellations et de divisions la Metropolie de l’EGCU au Canada a 
vu lc jour le 3 novembre 1956 et se compose aujourd'hui de einq eparehies. La 
Metropolie adopte une loi particuliere en 1962 sous la forme de «Decrets du 
premier Synode provincial de la Metropolie de Winnipeg»18 19. Aujourd'hui la 

tendance generale tend ä la reduction du nombre de fideles et de paroisses dans le 
milieu rural dans les prairies du centre du pays (les communautes sont regroupees 
dans des districts pastoraux, qui sont deservies alternativement par un pretre) et 
raccroissement de ceux-ei dans de grandes villes de l'Est (surtout ä Toronto) et de 
l’Ouest du Canada.

c) La Metropolie de Philadelphia1'' (l’Eglise Catholique Ukrainienne aux 

Etats-Unis)

Selon differentes estimations de 1,5 ä 2 millions de personnes d'origine 
ukrainienne habitent aux Etats-Unis. Lc premier pretre greco-catholique y est 
arrive en 1884. En 1891 une partie de greco-catholiques est passee ä l’orthodoxie 
ce qui etait du au rejet des pratiques traditionnelles des Ukrainiens, en particulier 
celle du mariage des pretres par les hierarques locaux de l'ECR". Le 4 mars 1907 
Soler (Ortynskyi) est devenu le premier eveque ukrainien aux Etats-Unis, 
visitateur oblige d'obtenir de chaquc eveque catholique romain local le pouvoir de 
s’occuper de chacune de ses communautes. Le 28 mai 1913 ee malentendu a ete 
supprime par l’elevation de son Statut, puisqu'il est devenu lixarque saus la tutelle 
du Gelegne Apostolique ä Washington. L'opposilion enlrc le clerge des Eparehies 
de Halytch et de la Transcarpatie qui avait commence des les premicres annees de 
l'immigralion s’est terminee par la division definitive des greco-catholiques des

11 Cf. ÜLAZEJOWSKYJ. Sehematism of ihe Ukrainian Calholie (’hurcli, 3(11-677; Site weh: 
Ukrainian Catholic Areheparchy of Winnipeg: hllp://www.ureheparchy.ea (21). 12.2011).

18 Cf. A. M. KOWCZ-BARAN, Ukrainian Calholie Churches of Winnipeg Areheparchy. 
Saskalonn 1991,7-23; MOTIUK. Baslern Christians in the new world, 311-407.

19 Cf. Site web: Ukrainian Calholie Areheparchy of Philadelphia: http://www.ukrareheparchy.us/ 
index.php?calegoryid=l (20.12.2011).

" Pour cette raison, cerlaines l'amilles se sont meine divisdes. C'cst ainsi, par cxcmplc que 
Paneien Metropolitc Theodosius (l.a/.or) de l'Eglise Orthodoxe en Ameriquc. et Roheit-Michael 
(Moskal), Eveque emerile de l'Eparehic de Panne de l'Eglise Grdco-Calholique Ukrainienne-sollt des 

cousins. I.'un d’eux est orthodoxe, tandis que l'autrc est catholique de rite oriental seulcment ä cause 
des questions du cclibal. (BCFBOJIOA- ApxiinnieKOii ( KOiiejii.ci.Kiiü, Yci mh ßparu, Jlbiiiu 2006. 
99). L’edilion originale de ce livre en anglais est tres interessante: We Are All Brothers. A Collection 
of the writings of Bishop WSF.VOt.OD of Seopelos, Fairlax 1999.

http://www.ureheparchy.ea
http://www.ukrareheparchy.us/


201

Etats-Unis, le 8 mai 1924. en deux Exarchais Apostoliques separes a Pittsburg 
(pour les Ruthenes) ct a Philadelphia (pour les Ukrainiens).21 * * Ensuite ils se sunt 

agrandis ct sollt devenus Metropolies - celle de Philadelphia ct cellc de 
Pillsburg." Cettc dcrnicrc est aujourd'hui mieux connuc sous 1c nom d'Eglise 
Catholique Byzfuume I Rutlienel

d) L’Eparehie de Saint Jean Baptiste ä Curitiba24 (Brcsil)

L'emigration cn massc vers le Bresil a commence dans les annees 90 du 
XIXl0rau siede. Les premiers pretres y sont arrives en 1896. Un trait caracteristique 
y est le röle distinctif joue par les Peres Basiliens. cause par l'interdiclion de 
longue date du sacerdoce aux maries et les congregations feminines, dont deux onl 
etc fondees ici. Le 30 mai 1962 POrdinariat des Eideies Culholiques des Rites 
Orientaux au llresil avcc l’Archeveque de l’ECR de Rio de Janeiro ä sa tete a öle 
Iransforme en Exarchat Apostolique pour les Ukrainiens Greco-Catholiques. Le 
29 novembre 1971 l’Exarehat a etc eleve en Eparchie de Saint Jean baptiste ä 
Curitiba pour les Ukrainiens. Actuellcment, d’aprös le nombre de ftdeles. eile est 
la plus grande des eparchies de l’EGCU en dehors de l’Ukraine. La presencc de 
trois eveques fail apparailre la possibilitc de la division de l'Eparehie en trois avec 
la ereation d'une metropolie. (A ce sujet une demande du Synode des eveques de 
l’UGCU a etc addressee au Siege de Rome en mai 1992)25.

e) L'Eparehie de l'Intercession de la Tres Sainte Mere de Dieu ä Buenos 
Aires:,'(Argentine)

L’emigration des Ukrainiens en Argentine a commence en 1897, mais le 
Premier pretre greco-eatholique a visite le pays seulement en 1908. Cette grave 
penurie de clerge est aujourd'hui encore un probleme crucial dans la vie de

;l Cf. aussi: TilM'iacoui Ruapxixjibiii C raryni «W.iajieaiafiiiichKoro AnociojihCbKoio tiKiapxary 

UiiaiuiHCbKoio 06pn.ny 11 'VIA |Tcmporary ßioccsan Statutes of the Byzantinc Rite Apostolic 
Exarchate of Philadelphia, PA., U.S.A.| Vol. I., Philadelphia 1953.

~ I. SOCHfX’KY. The Ukrainian Catholic Church of the Byzantine-Slavonie Rite in (he U.S.A.. 
in: Ukrainian Catholic Metropolitan See By/anline Rite Ü.S.A November I, 1958. Philadelphia 1959. 
249-286: POSPISHII.. Ex Occidentc lex. 21-60; I, KALffAK, ripcocamiteHHiiii Crct|iaii Coiep 
OpimiChKitii, MCBB, ik- B,. «Ktip Coiep». Ilepuinii rpcKO-KarojuittbKtifi nmcKon y Cnojiyiemix 
liliarax AMepiiKii (1907-1916). <l>ijmaciiMtiM 2007: hltp://w\vw.staniforddio.org/ürtynsky5f20folder/ 
Ortysky%20ukr.pdf (20.12.2011).

Elle sc composc d'une archi^parchic melropolilaine. trois eparchies, 223 paroisses et cornpte 
pres de IIH) niille lideles. Le delaissement frequent de l'appcllation «ruthene» ntontre la differcnce 
enlre ccs deux Eglises (ireco-Calholiques des Etals-Unis - contraircment ä F.glisc Catholique 
Ukruinienne. qui, malgrd une assimilalion graduelle, conservc encore en quelquc Sorte son caracltüc 
ethnique, l'liglise Catholique By/anlinc chcrchc ä devenir une Eglise nationale pour lous les 
catholiqucs americains interesses aux rite byzantin. indepcndanmtenl de leurs origines. Cf. Site web: 
By/untine Catholic Church in America: http://www.byzcath.org (20.12.2011).

Cf. Bl.AZEJOWSK YJ. Schcmutism of the Ukrainian Catholic Church. 720-839.
' Piineinia i uocianonii CnmutiB CmicKoniB YxpamcbKof rpeKO-KaroniinbKoi Uephim 1989- 

1997 poxiB. JIimiB 1998, 20.
26Cf. Bl.AZLJOWSKYJ. .Schcmutism of the Ukrainian Catholic Church. 697-719.

http://www.byzcath.org


202

l'EGCU eil Argentine. En 1959, les Ukrainiens ont ete placcs sous la protection de 
I’Ordinariat pour les Fideles Catholiques des Rites Orientuux en Argentine, dinge 
par I’Archeveque de Buenos Aires de l’ECR (il y avail un Vicaire general pour les 
Ukrainiens). En fevricr 1968 on a etabli l'Exarchat Apostolique pour les Greco- 
Calholiques Ukrainiens en Argentine, cjni a ete eleve en Eparchie le 24 avril 1978. 
Pour le moment ce siege est vacant, et un eveque-administrateur provenant du 
Bresil en prend soin.

0 L'Eparchie des Saints Pierre et Paul a Melbourne27 (Australie et 

Nouvelle Zelande)

A Peneontre des autres Etats, un nombre significatif d’Ukrainiens est arrive 
en Australie dans les annees 1948-1950. lls provenaient des camps de «deporles» 
en Allemagne et en Autriche. En mai 1958 on a etabli VExarchat Apostolique 
Ukrainien de Rite Oriental en Australie, qui a ete eleve en Eparchie le 24 juin 
1982.

g) Les Exarchats Apostoliques pour les Ukrainiens Catholiques de Rite 
Byzantin en Europc Occidentale et d'Europe du Nord

En consequencc de la Deuxieme Guerre mondiale des centaines de milliers 
d’Ukrainiens se sont relrouves en Europe Occidentale. En 1946 il leur a etc 
attribue un Visitateur Apostolique avec le droit d’administrateur. Plus tard cela a 
servi de base pour Retablissement des Ordinariats des greco-catholiques 
(l'ordinaire etait Parcheveque local de l’ECR); et ensuitc de trois Exarchats 
Apostoliques pour les Ukrainiens Catholiques de Rite Byzantin: l'Exarchat 
Apostolique pour les Ukrainiens Catholiques de Rite Byzantin en Grande- 
Bretagne2(1; l’Exarchat Apostolique pour les Ukrainiens Catholiques de Rite 
Byzantin en France, dans les pays du Benelux et en Suisse19 et l'Exarchat 
Apostolique pour les Ukrainiens Catholiques de Rite Byzantin en Allemagne et en 
Scandinavie"'. Ensemble ils embrassent les fideles de l’EGCU dans 12 pays 
d'Europe Occidentale et d'Europe du Nord.

Les statistiques generales sur les unites slruclurales de l’UGCC citees dans 
cette etude se trouvent dans le tableau ci-dessous: * *

" Cf. ibid.. 678-6%; Siic web: Ukrainian Calholic Churcli - Auslralia, New Zealand and 

Oceania: http://www.carholicukes.org.au (20.12.2011).
’’ Cf. BLAZEJOWSKYJ. Schematism of the Ukrainian Calholic Churcli, 900-929.
* Cf. Ibid.. 847-866.
10Cf. Ibid.. 867-899: Site web: Der ukrainischen griechisch katholischen Kirche in Deutschland: 

http://www.ukrainische-kirche.de/index.php7de_exarchie (20.12.2011).

http://www.carholicukes.org.au
http://www.ukrainische-kirche.de/index.php7de_exarchie


203

Les donnees staiisliques de base des eparchies el des exarchals de l'EGCU ei
I 'et ranger”

Melropolies / epanliiex / e.xarrliats l-iile les Pretres
Cnnminnnnles

d'liglise

Arehieparehie de Przemysl et de Varsovie M) (HK) 51 87

F.parchie de Wroclaw et de Gdansk 25 (HX) 32 57

Melm/xdie tle Przemysl el de Varsovie (Pologne) 3.5 am 83 144

Arehieparehie de Winnipeg 29 700 43 136

liparchie de Toronto el du Canada Oriental 36 900 99 65

Liparchie d'lidmonton 2K S(K) 42 86

liparchie de Saskaloon 7 K00 29 84

liparchie de New Westminsler 7 500 19 15

Aletmpolie de Winnipeg 1Canada) / II) 700 232 386

Arehieparehie de Philadelphia 15 (XX) 61 66

liparchie de Slamlord I6 7IX) 82 55

liparchie de Saint Nicolas a Chicago 10 500 61 45*

liparchie de Saint Josaphat a Parma 10 700 42* 42

Melmpolie de Philadelphia (1ihUs-Unis) .52 900 246 208

liparchie de Saint Jean Baplislc a C'uritiba (Bresil) 162 (XX) ICH* 234

liparchie de 1 Inlercession de la Ires Sainte Meie de üieu

a Buenos Aires (Argentine)
160 (XX)* 17 60

liparchie des Saints Pierre et Paul a Melbourne (Australie

el Nouvellc Zelande)
32 5(X> 21 10

lixarchat Aposlolique cn Grande-Bretagne 10 000 13* 37

lixarchat Aposlolique eil France, dans les pays du Benelux

et cn Suisse
25(XX) 16* 18

lixarchat Apostolique eil Allemagne el eil Scandinavie 44 5(X> 32 23

(Annes an lolall 4.U 000 200 382

An lolid h Pelranger 6.52 600 761 1120

11 Selon les demiers chiffres officiels du Valican. dans: Annuario Ponlificio per l'anno 2011. 
Citlä dcl Valicano 2011 (Donnees du 3I deccmbre 2009). les donnees marquees d'un astcrix (•) 
suscilcnt un ccrlain doule. car eiles divergent de celles d'aulres sources.



204

2. Les communautes exclues de la juridiction de l’eparque local el dependants 
directement de l'Archeveque majeurde l’EGCU

A pari les structures mentionnees ci-dessus qui dependent de la juridiction de 
la Congregation des Eglises Orientales ä Rome, il est a rappeier qu’ä l'epoque 
l'Archeveque majeur (le Patriarche) Joseph (Slipyi) a cree aux Etats-Unis et en 
Angleterre des ainsi diles paroisses patriarcales exclues de la juridiction de 
l’eparque local et dependant directement de lui. Par exemple, aux Etats-Unis 
c’etaienl les paroisses des Saints Volodymyr el Olga a Chicago (en Illinois)'2 et de 
la Sainte Trinite a Silver-Spring (en Maryland)". En Angleterre c'elail la 

communaute de Ecicester. Le pretexte direct pour un tel partage etait la question 
«du calendrier», mais en realite c'etail l'absence de la volonte de se soumettre ä 
un hierarque directement dependant du Siege de Rome. II semble qu’aucune de 
ces paroisses n’a garde ce Statut jusqu'aujourd'hui.

* :|: *

Jusqu'ici tous les cas examines montrent une appartenance certaine quoique 
non directe, des unites mentionnees ä l’EGCU. Le Statut des communautes des 
greco-catholiques ukrainiens dans les pays suivants est different et particulier dans 
chacun d'entre eux. Pourtant on peut distinguer quelques modeles essentiels: les 
Ukrainiens greco-catholiques appartiennent aux structures d’autres Eglises 
Calholiques Orientales (3); les communautes ukrainiennes greco-catholiques se 
trouvent sous la juridiction de l’ECR, mais les germes des propres structures 
d’EGC apparaisscnl (4) et les communautes ukrainiennes greco-catholiques 
appartiennent directement aux structures locales de l’ECR (5).

3. Les Ukrainiens greco-catholiques appartiennent aux structures d’autres Eglises 
Catholiques Orientales

Comme on le sait, en Ukraine (Region de Transcarpatie) il existe 
separement, ä part l’EGCU ellc-meme, l'Eparchie Greco-Catholique de 
Makatchevo'"' qui reste encore canoniquement independante de l’EGCU et qui est 

consideree (avec la Metropolic de Pittsburg aux Etats-Unis et l’Exarchat 
Apostolique en Republique Tcheque) comme celle qui se rapporte a /'Eglise dile 
Greco-Catholique Ruthene dont eile constitue la plus grande partie d’apres le 
nombre de fidel es et non pas d'apres sa taille et le titre des hierarques.

12 Cf. BLAZIiJÖWSKYJ, Sclicmalism of (he Ukrainian Catholic Church, 140; Site web: 
Ukrainian Catholic Parish Sts. Volodymyr and ölha: htlp://www.slsvo.org/en/our-parish/hislory 
(20.12.2011).

" Cf. Site web: llolyTrinity Particular Ukrainian Catholic Parish: http://holytrinitypucc.org/ 
id4l.html (20.12.2011).

14 Cf. Site web: Creek Catholic Eparchy of Mukachevo: http://www.mgce.uz.ua/iindcx.php? 

Iang_id=2 (20.12.2011).

http://www.slsvo.org/en/our-parish/hislory
http://holytrinitypucc.org/
http://www.mgce.uz.ua/iindcx.php


205

A part cela, encorc quelques eparchies et Eglises Catholiques Orientales en 
Europe Centrale tirenl leur origine de l’Eparchie de Mukatchevo. Ce sont l’EGC 
Slovaque et Hongroise. dans une certaine mesurc l'Eparchie de Krizevci et 
l’Exarchat Aposlolique en Serhie et au Montenegro, certaines parties de l'EGC 
Roumaine. Graduellement elles sont devenues Eglises autonomes de propre droit, 
meme si les Ukrainiens constituent une grande (parfois majeure) partie de leurs 
tldeles et d'autant plus qu'encore au XX'cmc siecle. leurs eveques on pris part aux 
rencontres de l'episcopat de l'EGCU’5.

De cettc fafon, a l’epoquc, oü les limites de nouvellcs Eglises Partieulieres 
(Autonomes) s’etablissent en conformite avec les frontieres des etats actuels. le 
fait que l’eparchic du meine peuple donl l’histoire, le rite et la foi sont communs 
reste en juridiction separee semble prive de sens’6.

a) Tchequie

La majorite parnti les 10 milles paroissiens et autres (idcles temporaires 
encorc plus nombreux de l'Exarcluil Aposlolique pour les Catholiques de Rite 
Byzcmlin en Re/nt hl i que Tcheque sont les citoyens de l'Ukraine travailleurs 
emigres de la Transcarpalie et de la Galicie. II y a beaucoup d’Ukrainiens parnti 
les pretres dgalement'7.

b) Slovaquie

De 35 ä HM) milles Ukrainiens-Ruthencs partiellement assimiles se sont 
coneentres a Test du pays. En ce qui concerne l'Ealise Greco-Catliolique 
Slovaque, dans l’Archieparchie de Presov il y existait le rang de Vicairc pour les 
Ruthenes. De 94 paroisses de l’Eparchie de Kosice ce ne sont que 5 a avoir eie 
considerees comme rulheno-ukrainiennesw.

" Cf. I’. IIIA<M’AH. Cimoaii Kiicbo-I ajuiubKoi MHiponoaiT (1596-1991): opiaHiiailiiino- 
üyuiuacTHpcbKHH acncKi, JlbBin 200K, 162, 193, 199,207-209.

J ANDK1YISHYN. dans son arliclc (en ukrainicn) intilule «l.'Eparcliie de Mukatchevo el 
l'Eglise Calholiquc Ukrainiennc». publie ä Lviv dans Io joumal: Melron 5-6 (2(M>9) 32-35, apponc des 
preuves liistoriques de l'uppartcnancc de l'Eparchie de Mukatchevo ä la Metropoliede Kyiv.

" Cf. T. I PHHMMUinil. OcoßjiiiBOcri poiiopianus aiuibiiocTt yspaiuci.Kiix Hepkcm y 

Kpalnax hoboV ipyjtonoT MiipaniT yspaiimin, in: YspaVna i BaniKait n KomeKcri KyabTypno- 
umii.ii'ianiHiioio aiaaoiy: icropia i cyiacHicib (Cepin iiayicoiuis aöipnuKiit. 36ipmiK Jf»3. 3a 
laiajibiiOKi pcaakni. io II flPOUbKHti. .'I. <l>HJIHIIOBHll, C. KIIXK). KiiVb 2(KW. 403: Site weh: 
Aposlolic Bxarchalc of Ihc (ireek Calholic Church in the Czech Republic: hup:/Avww.exarchal.c/
(20.12.2011).

“Cf. T. rPHIIMHIIIMII. Maria i cranicniKa UepKoB Khibckkoi Tpa;umii: lleinpa.ikna F.Bpona. 
in: llarpiapxai 2 (405), öepciciik-KMnem, 200S. 15-18; Site web: Greckokatolickc areibiskupstvo 
Presov: http://www.grkatpo.sk (20.12.2011).

http://www.grkatpo.sk


206

c) Hongrie

La plupart des fkleles de l'Eglise Greco-Catholique Hongroise'w sont des 

Ruthenes autochtones, qui ont subi l’assimilation hongroise. Par contre. seulenient 
5 milles personnes se sont reconnues Ukrainiens. La communaute ukrainophone 
existe a Budapest.

d) Croatie. Bosnie-ct-Herzegovine

Les Ukrainiens et ies Ruthenes (environ 8 milles personnes), ainsi que les 
Croales greco-catholiques, appartiennent ä l’Eparcliie de Kryzevci, qui englobe 
aussi le territoirc de la Slovenie. Ln Bosnie fonctionne le Vicariat general qui peut 
se transformier en exarchat4".

c) Serbie

Les Ukrainiens et les Ruthenes (ensemble environ 25 milles personnes) qui 
representent la diaspora ukrainicnnc la plus ancienne du monde, appartiennent a 
I'Exarchat Apostolique en Serbie et au Montenegro", forme en 2003 ä la base de 

l'ancienne Eparchie. II y a 26 paroisses qui y fonctionnent.

f) Roumanie

Le Vicariat Greco-Catholique Ukrainien en tant que partie de l'EGC 
Routnaine* 41 42 43, siege et fonctionne ä Suceava da Bueovine de Sud) avec deux 

protopresbyterats qui se soumettent ä un des eparques locaux. II cst ä nolcr que les 
fideles du pays se considerent en tant que partie de l'LGCU. Ils prient pour le 
Chef de cette Eglise lors des Liturgies et exprimenl la volonte d'avoir leur propre 
hierarque4'.

w Cf. Site web: llajdüdorogi Egyhti/.megye - Magyarorszdgi Ciörög Katolikus Fgyliäz: 
http://www.gorogkatolikus.hu (20.12.2011).

Cf. T. rPHHHHIIIHH, Maua i eiaiiiciHKa UcpKOii KuThci>koT Tpaaimii', 15-18; Site web: 
Kri/.evacka eparhija: hltp://kri/.evci.hbk.hr (20.12.201 I).

41 Cf. Site web: Apostolic Exarchalc of Scrbia and Montenegro (Byzanline):
http://www.cciccm.org/eg7..htnil (20.12.2011).

43 Cf. Site web: Biserica Romanä Unitü cu Roma, Grcco-Catolicä: http://www.bru.ro

(20.12.2011).
41 Cif. T. rPHHMmilHH, Ocobjiunocri pejiiriünoi'0 *uri« yKpaViniin awikhx 

tiocTconiaaiciH'iuux aepvKan Cxiatto'i CBpomi: PyMyuiii ra Bcroiiia, in: «Aiacnopa hk huhhuk 
yTBepa*ciiii(i acp«;mn ViepaYiia y Mi.Kiiapoaiiiii cnijikitori» <flcptna Miaoiapoaita uayKona 
Kontjicpcmtia, 8-10 Gepennt 2006 p., m. ib.itia. yxpaHua, rem .nonoBiaeit), .'li.nin 2CX)6. 105-106; 
yspainchki ipeKO-KaroJiHKit PyMynii na BorocjtyiKiinia iMyuieiti xojttnn ao ripaaoc.iaiiimx i pitMo- 
KaToauubKux xpaMiti: http://risu.org.ua/ua/index/all_news/ukraine_and. world/ukrainians_outside_of_ 
Ukraine/45277/ (20.12.2011).

http://www.gorogkatolikus.hu
http://www.cciccm.org/eg7..htnil
http://www.bru.ro
http://risu.org.ua/ua/index/all_news/ukraine_and


g) Grüce

207

En Grece la communaute ukrainienne comptc de 20 a 80 millcs personnes. 
Dös 1998 la communaute des Ukrainiens greeo-catholiques11 fonclionne pres de la 
calhedrale de l’Exarchat Apostolique pour les Catholiques de Rite Byzantin4' ä 

Athenes.

h) Israel et Palestine

lei les Ukrainiens peuvent cotnpterde 40 a 56 milles personnes. En 2010-1 I 
les communautes ukrainiennes se sont formees a Haifa (pres de la calhedrale de 
l'Archieparchie Greco-Catholiquc d'Akko, de Haifa, de Nazareth et de toute la 
Galileo de l'Eglise Greco-Catholiquc Melkite) et ä Tel-Aviv4'1.

i) Bielorussie. Bulgarie et Maeedoine

Dans ees pays les Ukrainiens sont moins nombreux et apparliennent aux 
Eglises Greeo-Catholiques locales47.

4. Les communautes ukrainiennes greeo-catholiques se trouvent sous la 
juridiction de l’ECR. mais les germes des propres structures d'EGC apparaissent

a) Italie

En Italie les Ukrainiens comptent environ 500 mille personnes. donl 60 % 
sont les greco-calholiques. Des 2001 on a nomme le Coordinateurpastoral pour 
les Ukrainiens en Italie et des 2003 le Visitateur Apostolique. Aujourd'hui il y a 
approximativemenl 140 centres pastoraux aupres des eglises de 1’fiCR, mais la 

seule vraie paroisse cst celle des Saints Serge et Bacchus ä Rome, fondee en 
I63948.

" CI'. Sile web: yxpaiacbKiH ipoMa;ii n A<|>inax - n aib posiii: hup://www.rr.lviv,ua/ 
ncw.s.php?ilem=395 (20.12.2011).

45 Cf. Silc web: Exarchat Cirec Calholiquc: hl(p.7/www.elcaihex.com (20.12.2011).
Cf. tlcpini KpoKii ayumacTHpcTBa y 1 Kl f na Ciiaiüi 3eM.ii. in Silo web: YupaiiiehKa PpcKo- 

ICarojiHUkKa I (epsna: http://iigec.org.u;i/news_singlc.().hlml'.,&lx_itiicw.s%5Btl_ncws%5D=4631 &c 
Hash=79f453645bb4el4314e8deaabdb733% (20.12.2011).

*’ Cf. Sile web: be.iopyecKa« PpcKO-KaTiimmccKaa nepKoa: hllp7/www.hierarchy.religarc.ni/h- 
uniale-bgkc.hlml: Karojni'iecKa AnocToaimecica l'Kiapxn« CoijiHa: hlip://www.kae-bg.org;
AnoeTOJicKii er tapxar ia Karoainiinc on BiriairriicKii ofipca bo MaKcaoimja: hllp7Avww.ccicem.org/ 
skop2.hlml (20.12.2012).

* Cf. Sile web: Chiesa Greco-Calloliea Ucraina in llalia: hllp7/www.ehicsaueraina.il
(20.12.2011); IO. liOllKO, TpyaoBa Mirpauia i craHOBacniia cnijibHor yicpaincuKoi Ppcico- 
Ka'rojiHiibKoi I(epKBii y npaiiiax CBponn. in: I MAPKOB, rpM. IO. BOHKO, O. IBAIIKOBA 
CTF.I4IOK. 1'. CEj'ILII(yK ia mini. Ha powopiwiKi. Aiianini'ini Maiepiami KOMiuieKClioro 
:ioejiU* *-eHHa, 7Ii.bib 2(K)"). 219-231.

http://www.elcaihex.com
http://iigec.org.u;i/news_singlc.().hlml'.,&lx_itiicw.s%5Btl_ncws%5D=4631
http://www.hierarchy.religarc.ni/h-uniale-bgkc.hlml
http://www.hierarchy.religarc.ni/h-uniale-bgkc.hlml
http://www.kae-bg.org
http://www.ehicsaueraina.il


208

b) lispagnc

Aujourd'hui environ 200 mille Ukrainicns vivenl en Espagne. 44 ccntrcs 
pastoraux y fonctionnent. En 2003 on a nomme Ic Visitateur Apostolique commun 
avec 1’Italic. Comme en Italic les prclres sont a la Charge des dioceses de l'ECR. 
on celebrc les Offices dans les eglises latines. En meine ternps les chefs de l'Eglise 
latine ne sont pas contents de la Formation des structures autonomes permanentes. 
Pourtant ces derniers ternps la Formation de l'Exarchat Apostolique pour les 
Greco-Catholiques en Italie et en Espagne sernble possible4M.

c) Irlande

En Irlande l'unique communaute ukrainienne grcco-catholique Fonctionne ä 
Dublin. En 2004 on a nomme un Visitateur Apostolique pour les Greco- 
Catlioliques en IrlandeMl.

d) Kazakhstan

Au Kazakhstan oü il y a peut-etre plus de 40 mille greco-calholiques, 5 
paroisses et 7 missions Fonctionnent actuellement. Elles se soumeltent au Delegue 
Apostolique de la Congregation des Eglises Orientales pour les Greco- 
Catlioliques au Kazakhstan et en Asie Centrale qui a les droits d’administrateur51.

e) Autriche

En Autriche la paroisse de la Sainlc Barbara ä Vienne a ete fondec en 1784. 
I.'Ordinariat pour les Catholiques de Rite Byzantin y Fonctionne, y compris pour 
les Ukrainiens, qui ont leur vicaire general. C'cst l’Archeveque de Vienne qui y 
est ordinaire avec 6 communautes ukrainiennes'".

F) Russie

La diaspora ukrainienne en Russie est la plus grande (de 3 ä 10 millions de 
personnes), pourtant considerablemenl assimilcc. Tin 1917 l'Exarchat Apostolique 
pour les Catholiques de Rite Byzantin en Russie a ete cree, aujourd'hui il ne 
Fonctionne pas. En rcvanchc en 2005 un des eveques catholiques latins a ete * 11

m Cf. Site web: yxpaincbKa rpt'KO-Kaiojini|i,Ka HcpiiHa b IcnaHii: hllp://ugec-e.sp.com
(20.12.2011); IO. ÜOMKO. Tpyaoua Mirpaai». 231-240.

Cf. Site web: yKpai'iici.Ka IfepKBa b Ip.iaieui CBinuciiiiOMyacmtKa I [HKOJiaa 'tyaoTBopua: 
http://www.ugcc.ie (20.12.2011).

11 Cf. Site web: Ojiitmiajibiiuü caüT yspamicKoit rpeKo-Karoitii'tecKOH HepKBii b Kasaxcraue: 
htlp://www.calholic-ka/akh.slan.org/gka/indcx.htm (20.12.2011).

’’ Cf. Site web: Ukrainian Creek Catholic Church in Western Austria: hllp://www.ukrainische- 
kirche.at (20.12.2011).

http://www.ugcc.ie
http://www.calholic-ka/akh.slan.org/gka/indcx.htm
http://www.ukrainische-kirche.at
http://www.ukrainische-kirche.at


209

nomine Ordinaire poiir les Caiholiques de Rite Byzantin en Russie. Ce sonl 25 
communautds qui fonclionnent, mais le poleniiel y esl beaucoup plus puissant, cur 
on estimc que c’esi de 100 a 300 millc personnes issues des familles greco- 
ealholiques qui habilem aujourd'hui la Russie. Puisque le pouvoir russe ne veul 
pas enregislrer les paroisses greco-calholiques eommc composanlcs de l'ECR. la 
necessite de la ereation de la structure autonome s'y presente".

g) Portugal

Au Portugal oii les Ukrainiens complent 75 mille personnes environ. les 
liturgies sont eelebrees dans les dglises latines en 22 localites. dont les aumöniers 
sont reunis en Aumönerie avec un Coordinateur pastoral en tete".

5. l.es comniunautes ukrainiennes greco-eatholiques appartiennent directement 
aux structures locales de l’ECR

En Lemmie un Doyenne Greco-Catliolique Ibnetionne avec trois 
comniunautes". En Lituanie un ancien eouvent des Basiliens a eie renove ä 

Vilnius et eneore 10 comniunautes fonclionnent. En Estonie ce sont deux 
comniunautes qui fonclionnent. y compris ü Tallinn". En Moldavie une 

communaute fonctionne pres de la cathedrale de l'ECR a Chisinäu. et la ereation 
de quelques nouvelles comniunautes est prevue'7. Au Paraguay une communaute 
qui a 7 liliales fonctionne ä Encarnacidn et est en contact permanent avec I' 
Eparchie de I’EGCU en Argentine voisine". Une petite communaute greeo- 

catholique se trouve ä Singapour (ce sont les pretres d’Australie qui y officient).
Les Ukrainiens greco-eatholiques qui ne sont pas reunis en comniunautes 

fixes se trouvent aussi dans d’autres pays de l’Amerique latine. y compris au 
Venezuela'9, au Chili et en Uruguay, peut-etre au Mexique. en Equateur. au Perou

’ Cf. Site wob: KaiojiiiKii BniaHTiiiicKOio oopnau n PoccHit: hllp://www.rkcvo.ru (20.12.20111; 
IO. BOHKO. Tpyaoua Mirpaui«. 251-253.

'J Cf. T. rPHHMHLUHII. Oco6.nmiK.-ii poiropiamm aituiiaiocn yspaincbKiix LtcpKOB. 404: 
Site web: yicpai'iiChKa I peKO-KaroiiHiihKa nepkiia y llopayrajiit: http://www.ugcc.pl (20.12.2011).

Cf. ripaiiiBiiiiKii naciopaiibiio-Micifiiioro Bi.'iai.ay yrKLt Hi.iBiaajiit ripHÖajiTHKy, in Site web: 
yspaiiicbKa I pcKO-Karonimi.h-a HcpKBa: http^/www.ugcc.org.ua/ncws_singlc.().btnil?&L=4&ix
Uncws|tt_ncws|=6292&cHasb=9585ba66459769480327a230l3a8l5d3 (20.12.2011).

* Cf T. I I’IIHHIIIIIIIII. OcobjlllBOcri peniriliHoro * *ima yKpaTiiniH. 108: Site web: 
yxpaTncbKa rpcKO-Karo.nmu.Ka I(cpkhu in: Ltcirrp yspaiticbKoi Kyjibtypii: http://www.ukk.ee/ 
uk/Ora/%D09t.A6%D0%B5%DI %80%DO%BA%DO%B2%D()%BO (20.12.2011).

' Cf 1'peKo-Karoiui'tecKnii llpnxoa rioKpotta ripecunioii Eoropoaiuthi. Kimiitiriy. in Site web: 
fpiscopia Roinano-Catolicä Chisinäu: http://www.calolicinoUI.nul/paroh-ru/greco (20.12.2011).

" Cf Bl-A7ÜJOWSKYJ. Schematism of (he Ukrainern Catholic Church. 840-841; BnaiuiKa 

CuxiocnaB (lllenuyK) ocbkiiih xpaxi lloxpona Boiopo.'iimi Y1KIJ, h UapaiBaio. in Site web: 
yxpaiucbha I pCKO-KaToaimuca RcpKtta: hltp://www.ugcc.org.ua/news_single.0.h(inl?&tx_ttnews 
|tt_news |=2136&cl Iash=ab7482b2afccfl 11 a6cdc(>34c0d4ilb2f&lype=98 (20.12.2011).

'g Dans ce pays est present l'Exarehat Apoxloliquc pour les lideles (irec Melchitcs au 

Venezuela, qui de part le rite esl proclie de l'F.GCU. II coinpte sculement 4 paroisses. mais 25 mille 
Odiles, dont probablemenl des greco-eatholiques ukrainiens. - Cf Annuario PontiOcio per l'anno 
2011, 1040.

http://www.rkcvo.ru
http://www.ugcc.pl
http://www.ugcc.org.ua/ncws_singlc.().btnil?&L=4&ix
http://www.ukk.ee/
http://www.calolicinoUI.nul/paroh-ru/greco
http://www.ugcc.org.ua/news_single.0.h(inl?&tx_ttnews


210

ei ä Cuba. Sur 1c conlinent africain - en Republique Sud-Africaine, au 
Mozambique, en Lybie e(c. Parmi des pays d'Asie - au Japon, en Iran, en Turquie, 
a Chypre, dans les pays de Transcaucasie, de l'Asie Centrale et du Proche-Orient, 
aussi peut-etre en Inde et en Chine. Assurcr les soins pastoraux pour ces pays reste 
le devoir de l’EGCU pour les annecs prochaines, et c'est pour cette raison qu'a ete 
creee la Seclion Pastorale et Missionnaire de la Curie Patriarcale de l'EGCU1'".

6. Resume

Pour eclaircir Petat canonique de 1’ßGCU, il est ä repeterque cette Egiise est 

une selcction de differentes divisions administratives aux ordres legaux differents. 
Dans sa propre region ce sont: 1. L’Archeveche de Kyiv et de Halytch: 
2. PEparehic Grcco-Catholique de Mukatchevo; 3. l'Archicparchie de Przemysl et 
Varsovie. En dehors de la region canonique dans la diaspora sc trouvent: I. Les 
unites structurees hicrarchiquement qui sont sous la juridiction de la Congregation 
des Eglises Orientales; 2. les communautes qui apparlicnnent aux autres structures 
des Eglises Catholiqucs Orientales; 3. les communautes qui. malgre que 
organisees separement, se trouvent sous la juridiction de l'ECR; 4. les 
communautes qui apparlicnnent directement aux structures locales de l’ECR; mais 
aussi quelques fideles de l’EGCU ä part.

Tout cela represente l’etat des choses dans au moins 70 pays du monde hors 
l’Ukraine. Quelques unites structurees qui se soumettent directement ä la 
Congregation des Eglises Orientales ont leurs propres Statuts adoples lors des 
conciles locaux.

La tuteile de tous les lideles dans le monde par les chefs de l'EGCU est 
possible grace ä l’ordination des eveques et ä ce que l'Archeveque majeur visite 
souvent les communautes de diaspora. Les structures conciliaire et synodale, bien 
que pas a la perfection, mais reunissent aussi tous les hierarques et autres fideles 
de cette Egiise. Pourtant l’EGCU senl vivement la restriction de ses droits 
d’organiser les structures destinees ä aider ses fideles dans le monde 
conformement a sa tradition, puisque tous les droits sont reserves au Siege 
Apostolique de Rome. Comme 100 ans auparavant, la question des pretres maries 
est aujourd'hui l'une des manifestalions d'une autre conception de l’Eglise'’1.

II. I.es Eglises orthodoxes ukrainiennes

En Ukraine, ainsi qu’a Petranger les orthodoxes ukrainiens apparlicnnent ä 
quelques juridictions differentes, d’autanl plus que chacunc des Eglises en

''"Cf. Mh xomcmo po'iiiiHpMTH Ilac■opaju.iio-viiciiiiiiiM nia.niji. BjiailMKa Öocm|) (Miami), in 
Silo web: yKpai'nei.Ka rpcKo KiiToanni.Ka HepKHa: hllp://www.ugcc.org.ua/ncws_single.0.htnil?& 
ix ilnew's|u new's|=57l3&cHash=85e837674cc8c594eld8af51699a3cb9 (20.12.2011).

1,1 Le 20 levrier 2008 la Congrdgalion pour la Doctriilc de la l oi a declare i]iic le eelibal esl 
neecssairc pour les pretres des Eglises Calholiques Orientales qui servent «hors du territoire 
canonique».

http://www.ugcc.org.ua/ncws_single.0.htnil?&


Ukraine a son äquivalent ä l'etranger. II s'agit, principalemeni. des Patriarcats de 
Constanlinople et de Moscou, de l'Eglise Orthodoxe Ukrainienne - Patriarcat de 
Kyiv et de l'Eglise Orthodoxe Autocephule Ukrainienne.

I. Sous la juridiction du Patriarcat de Constanlinople

Aujourd'hui la structurc du Patriarcat de Constanlinople inclut plusieurs 
Eglises ukrainiennes. Elles se formaicnt eomme des struclures indepcndantes, 
elles ont passe par toutes les epreuvcs et finalement ont ete accueillies sous 
l'omophorion du Patriarche (Ecumenique eomme des Metropolies d'autonomie 
interne complete. Leurs hierarques appaniennent a la Conference permanente des 
eveques orthodoxes ukrainiens hors I'Ukraine. Ainsi, on a assure les eonditions, 
gräce auxquelles les struclures canoniques de l'Eglise aident la communaute 
ethno-culturelle ä formcr la communaute ecclesiastiquc. Cette approche est bonne 
puisqu'elle aide ä se sauver harmonieusement sclon tous les Elements qui formen! 
l’homme: il n'y a pas de deehirement qui existe parfois entre la foi. la tradition 
d'Eglise, la culture et la langue autocluones, et l’intluencc du milieu de residente.

a) L'Eglise Orthodoxe Ukrainienne du Canada (EOUC)

Cette Eglisc, creee par des immigrants ukrainiens. orthodoxes et grcco- 
calholiques. qui souffraient de Poppression des eveques catholiques romains. est 
aujourd'hui la plus gründe EOU en dehors de l'Ukraine. Fondce en 1918 par des 
laiques et des pretres, eile existait d'abord sous la tutelle des eveques d'autres 
juridictions, et eile a reyu son propre premier hierarque seulement en 1947. Lors 
du Concile de 1951 on a decide d'etablir la Metropolie de trois Eparchies: 
Centrale. Occidentale et Orientale. En 1990 EOUC est enlree dans la juridiction 
du Patriarcat de Constanlinople (en gardant le droit d'autodetermination apres que 
les Eglises Orthodoxes en Ukraine se soieni unifiees62 *). En outre eile a conserve 
ses caracteristiques uniques tolles que la conciliarile et le röle crucial de I'organe 
directeur le Consistoire. qui consiste. outre l'episcopat, des pretres et des laiques 
en parties egales. Le Concile general de l'Eglise elit le Primat de l'Eglise. Depuis 
le 14 juillet 2010 eile est dirigee par l'Archeveque Yurij (Kalistchuk) de Winnipeg 
et de LEparchie Centrale, Metropolite de tout le Canada6'.

b) L’Eglise Orthodoxe Ukrainienne des Etats-Unis

L'Eglise Orthodoxe Ukrainienne des Etats-Unis est la plus gründe des 
juridictions orthodoxes ukrainiennes de ce pays. Entree en 1995 dans la juridiction 
du Patriarcat de Constanlinople. eile s'est unie avec EOU en Amärique. L'Eglise,

62 Selon les lenioignages oraux de membres du Consisloirc de cette Liglise.
1,1 Cf. R. YLRKNIUK, Topies in Ukrainian Orthodox Church llistory of the Ukrainian Canadian 

Diaspora (1891-2010), in: The Ukrainian Orthodox Church. I.viv 2010. 189-375: Site web: Ukrainian 
Orthodox Chureh of Canada: http://www.uocc.ea (20.12.2011).

http://www.uocc.ea


212

qui se compose de trois eparchies, est dirigee par le Metropolite Constantine 
(Buggan) d'Irinoupolis. L'Eparchie Centrale lui cst soumise egalement. II y a 
aussi /’Eparcliie de l'Est ei l'Eparcliie de l’Ouest. Lc Consistoire de l'Eglise se 
irouvent dans le cclcbre centre de l'orthodoxie ukrainienne de South Bound Brook 
(New Jersey/’4.

L'Eparcliie Orthodoxe Ukrainienne de l'Amerique de Sud dirigee par 
l'Archcveque Jeremias (Ferens) d'Aspendos et basee ä Curitiba (Bresil, Etat du 
Parana) appartient aussi ä la juridiction de l'Eglise Orthodoxe Ukrainienne des 
Etats-Unis ii partir de l%2. Parmi environ ses 30 paroisses, pres de la rnoitie se 
irouvent dans les pays voisins - FArgentine et le Paraguay1’5.

c) L'Eglise Autocephale Orthodoxe Ukrainienne dans la Diaspora

Le Metropolite Conslantin est non seulement lc Primat d'EOU des Etats- 
Unis, mais aussi de l'Eglise Autocephale Orthodoxe Ukrainienne dans la 
Diaspora. Au debut. il y avait des Eparchies separees de la Grande Bretagne et de 
l’Europe continentale de l'Ouest. mais en octobre 2005, on les a reunies dans 
l'Eparcliie de l'Europe occidentale cenlrcc a Londres (eile a 18 paroisses et deux 
missions). L'Eparchie d’Australie et de Nouvelle-Zelande (10 paroisses et unc 
mission en Nouvelle-Zelande) est la dcuxiemc dans cctte Eglise. Les deux 
Eparchies sont dirigces par l'Archeveque Ioan (Derewianka) de Pamassos qui 
habite ä Genk (Bclgique/'1'.

d) L'Eparchie Orthodoxe Carpato-Ruthene d'Amerique

L'Eparchie Orthodoxe Carpato-Ruthene d'Amerique du Patriarcat de 
Constantinople (ou ACKOD) s'est formee en 1938 des fideles d’origine 
transcarpathienne. De 1985 ä 2010, eile a ete dirigee par l'Eveque Nicolas 
(Smishko), Metropolite titulaire d’Amissos, originellement ordonne pour I’/iOU. 

Apres sa mort. le Siege est vacant. Elle a plus de 70 paroisses. II existe aussi un 
Doyenne Canadien '1.

e) Communaules ukrainiennes de la peninsule lberique

A la difference des pays de l'Europe Occidentale mentionnes ci-dessus, oü 
les fideles appartiennent a leurs propres structures, les communaules ukrainiennes 
de la peninsule lberique sont dircctement sous la juridiction du Patriarcat * 65

61 Cf. Sire web: The Ukrainian OrthiHlox Churcli of ihe United States of America: 
http://www.uocofusa.org (20.12.2011).

65 Cf. Diretörio Paroquial. in Site web: Igrcja Ortodoxa Ucraniana Santissima Trindade: 
http://ecclcsia.com.bt/igreja_ortodoxa/ucrania/?pagejd=349 (20.12.2011).

''“C'f. Site web: yxpaiHehKa AHroKet|ia;ii,iia IIpanocaaiiiia [(epsaa u/tiaenopi: litlp://www.uaoe- 
diaspora.com (20.12.2011).

Cf. Site weh: The American Carpatho-Russian Ortluxlox Diocese of the U.S.A. Lcumcnical 
Patriarchate of Constantinople: http://www.acrod.org (20.12.2011).

http://www.uocofusa.org
http://ecclcsia.com.bt/igreja_ortodoxa/ucrania/?pagejd=349
http://www.uaoe-diaspora.com
http://www.uaoe-diaspora.com
http://www.acrod.org


213

(Ecumenique, notammcnt sa Melropolie de /' Espagne et du Portugal, ctablie le 
20 janvicr 2003, specialement pour «nourrir» Ics travailleurs migrants de 
confession orthodoxe d'Ukraine et d’autres pays de la nouvelle migration. An 
Portugal, l’Evcque vicaire Ilarion (Rudnyk) s'en occupait, puis on l'a invite a 
l'EOU du Canada68. Actuelleniant le Vicariut de Portugal et de Galice est dirige 

par l'archimandrite Philip (Jagnisz), citoyen americain. En Italie. les orthodoxes 
ukrainiens peuvenl prier dans les paroisses de la Melropolie d'ltalie et d'Europe 
du sud qui sont elablies sur place.

0 Autres

Sous la juridiction du Patriarcat de Conslantinople il y a un certain nombre 
d'autres Eglises Autonomes, oii, parmi le clerge et les fideles. peuvent se trouver 
des Ukrainiens. Ainsi. le prelre ä Tallinn, qui a cree la communaute ukrainienne 
aupres de la calhedralc, appartienl ä Punc d'entre ellcs - /'Egli.se Orthodoxe 
Apostolique d' Estonie''''.

2. Sous la juridiction du Patriarcat de Moscou

Les motils pour l’inclusion dans cette revue de l'Eglise Orthodoxe Russe - 
Patriarcat de Moscou (EQR-PM ou RPC-MP) sont les suivants: premierement, 
cette Eglise tire son origine de l'Eglise de Kyiv, et deuxiemement. meine en 
Ukraine, oii il y a plusieurs Eglises Orthodoxes nationales, un grand nombre de la 
population appartienl a 1'fiOU-PM, qui se trouve sous son omophorion.

En ce qui concerne la diaspora. il s'agit surlout de cellc «orientale», souvent 
russifiee, dans les pays oii oulre les Eparchies et les Eglises de l'EOR il n'y a pas 
d'autres Eglises qui soienl proches aux Ukrainiens dans leur rite et langue 
liturgique. De plus, parmi le clerge de l’EOR sur tous les contincnts il y a un tres 
grand nombre d-Ukrainiens qui ont aide ä construire ses structures.

Pour les structures de l'EOR-PM dans les anciennes republiques de l'URSS 
(maintenant cc sont des etats independants), qui. du point de vue de cette Eglise. 
representent son «lerritoire canoniquc» integral, il existe une gradation de rangs 
qui devrail refleter differents degres de leur autonomie au sein du Patriarcat de 
Moscou.

“ CC. Orthodoxia 2011. Regensburg: Oslkirchlichcs Insliiule 2011. 129; T. rPHIIMHIlIHH. 
OcotiiuiBoeii pouopiaiiiiH aiaiihiiocri YspaTiicbKiix IlcpKoii, 408.

w’ C'f. T. rPHMMHIlIMIl, OcoonmiocTi pe.niiiiim.)io /Kiinn yKpaiimin. 107-108; Sile web: 
Eglise Orthodoxe d'Estonie: htlp://www.orthodoxa.org (20.12.2011).

http://www.orthodoxa.org


214

a) L’Eglise Orthodoxe Ukrainiennc

L’Eglise Orthodoxe Ukrainienne (en unite avec le PM)'1’ est la plus gründe 

parmi les aulres Eglises ukrainiennes et, en vertu du par. VIII. 18 du Statut de 
l’EOR. jouit d’«administration autonome avee le droit de large autonomie»* 71 72 *. 

Depuis 1990, quand eile re$u ee droit, eile exerce «l'independance et la 
souverainete dans l’administration»7’. M£me si en divers aspects I’EOU semble 

etre plus independante, que d'autres Eglises Autonomes, pourtant, jusqu’ä present 
eile est toujours absente dans la liste des Eglises Orthodoxes dans le monde, de 
meme que son Primat n'est pas dans les diptyques de leurs Chefs, ce qui indique 
que I’EOU reste seulement une structure territoriale de l’EOR.

b) Estonie et Lituanie

Les Eglises Orthodoxes Estonienne7' et Lettone74 auto-administrees75 sont 

orientees principalement aux citoyens «russophones» de ces deux pays. auxquels 
appartiennent essentiellemcnt les Ukrainiens.

c) Moldavie

La plupart de la population de Moldavie, y compris les Ukrainiens. sont 
orthodoxes, et vivent sur leurs terres ethniques sur la rive gauche du Dniestr - la 
Transnistrie actuelle et dans le nord de la Bessarabie. 11s appartiennent 
principalement a l'EOR de Moldavie (la Metropolie de Chisinäu), qui comprend 
six eparchies76. Dans l’eglise de Saint Volodymyr ä Kichinev on officie en 

ukrainien, il y a l’ecole ukrainienne du dimanche.

d) Ukrainiens ä l’Eglise Orthodoxe Russe Hors Frontiere (EOR11F ou 
ROCOR)

On a accorde le Statut autonome ä l'Eglise Orthodoxe Russe Hors Frontiere 
(EORHF ou ROCOR), qui s’esl unifiee avec le Patriarcat de Moscou en mai

711 Cf. Silo weh: Ukruinian Orthodox Church: http://ortliodox.org.ua/cng/node (20.12.2011).
71 YcTim PycoKoä ripaBocjiaDiioii Ucpumi. in Silc weh: PycCKan I IpaBocjiaBiia» LlepKOBb: 

oi|)HuiiajibiibiR catir Mockobckoio riaipiiapxaia: hup://www.patriarehia.ru/db/lcxl/l.t3l32.h(nil
(20.12.2011).

72 Craryi irpo ynpaiuiiiiii« yxpainckKoi I IpaBoc.iamio'i Ucpsnn. in Site web: yxpainebKa 
HpaBOCJiaBHa U,epKBa: hUp://onhodox.org.ua/uk/no<le/2485 (20.12.2011).

7i Cf. Sile web: OcioncKaa I IpanocjiaBiiaji HcpKoin, Mockobckoio naTpiiiipxara: 

http://www.orlhodox.ee/epc/index.php/ru (20.12.2011).
J Cf. Site web: JlaiBiiHCKaa flpaBocjtaBHaa HcpKoui.: htlp://www.pareiz(iciba.lv (20.12.2011).
■' yciaB PyeCKoii llpauocjtaBiioii HcpKtin.
76 Cf. Sile web: Biserica Orlodoxä din Moldova: http://www.mitropolia.md (20.12.2011).

http://ortliodox.org.ua/cng/node
http://www.patriarehia.ru/db/lcxl/l.t3l32.h(nil
http://www.orlhodox.ee/epc/index.php/ru
http://www.mitropolia.md


215

2007.77 Lc Premier hierurquc de l'Eglise, le Metropolite de l'Amerique de l'Esi et 

de New York. l'Archevcque de Sydney, de lu Nouvelle-Zclande ct de l'Australie 
est Hilarion (Kapral) - ukrainien ne dans la ville Spirit River dans les prairics 
canadiennes. Son predecesseur, le Metropolite defunt l.aurus (Skurla) ctait aussi 
ruthene de Slovaquie.78 l.es Ukrainiens sont tres nombreux parmi le clcrge et les 

laiques de differentes Eparchies et des communautes de l'EORHF dans le monde 
enticr. particulicrement en Amcrique latine et au Canada.

e) Ukrainiens ä l’Exarchat Belorusse de l'EOR

L'Exarchat Belorusse de l’EOR a ete fonde en octobre 1989. il comprend 11 
eparchies71, oü parmi les fid&lcs il y a beaucoup d'Ukrainiens locaux.

f) Ukrainiens au Kazakhstan et Asie centrale

En mai 2003, on a erde le District Metropolitain de l'Eglise Orthodoxe Russe 
dans la Republique du Kazakhstan. qui a reuni toutes les eparchies de ce pays. 
Beaucoup de fideles de ce district sont les Ukrainiens8". Le District Metropolitain 
de l'EOR d'Asie centrale (couvre quatre etals de la region d’Asie centrale, oü il y 
a beaucoup d’Ukrainiens) a ete cree en juillet 2011. Les Eparchies de Bichkek, de 
Douchanbe et de Tachkent. et aussi le doyenne patriareal avec quelques paroisses 
de l'EOR en Turkmenie81.

g) Liluanie

En Lituanic, les orthodoxes ukrainiens appartiennent principalement aux 
Eparchies de Vilensk et de Lituanic de l'EOR. qui est parue a la place de l'Eglise 
uniale abolie8’.

Cf, Site web: PycCKax I IpaBocjiamiax tfepKom. iai paimiieii: http://www.synoil.eoni 
(20.12.2011).

'Il Orthodoxia 2011. I8K. Cf. JlaBp. MHTpononm (I’IILU) (UlKypjia Baciumti Mnxaii.iomi'i). in 

Site web: l’yccha« I IpaHocjiaBiiax UepKom.: http://wwtv.patriarchia.ru/db/texl/S62S3.hlml
(20.12.2011).

n Cf. BeJiopycCKnn Dtnapxai' Mockobckoio Uaipnapxara, in Site web: PyccKtm Ilpanocjiaitna»
I (cpKOHi.: http://www.patriarehia.ru/db/texl/ 127770.html (20.12.2011).

“’Cf. Minpono iii'iiiii oxpyr PyccKoii IlpaKoe.iamioü LfcpKRii u PcenyoaitKe Kaiaxcian. in Site 

web: PyecKas I Ipanoeaamiaa LtcpKOBb: http://www.palriarchia.ni/db/lext/I23l 147.html (20.12.2011).
' Cf. CpeaHeaniaieKiift Mitrpoiiojut'iiiii Ospyt PyceKoii Ilpaaocjiamioii LtepKBM. in Site web: 

PyeeKaa I IpaBocaaBHa« UepKom,: liltp://www.patriarehia.ru/db/texl/l3X* l)273.htinl (20.12.2011).
Cf. Site web: npaBOC.ianiian UcpKtmt. b jlniBe - Bliitenehaa u JlirrOHCKaa liiiapxMti: 

h11p://www.orthi«ioxy.It/ru (20.12.2011).

http://www.synoil.eoni
http://wwtv.patriarchia.ru/db/texl/S62S3.hlml
http://www.patriarehia.ru/db/texl/
http://www.palriarchia.ni/db/lext/I23l
http://www.patriarehia.ru/db/texl/l3Xl)273.htinl


216

h) A/.erbaidjan

En Azerbaidjan qui csl principalemenl musulmane, l'EOR possöde 
l'Eparchie de Bakou et de la Region Precaspienne"'.

i) Sur le territoire de la Federation de Russie

Sur le territoire de la Föderation de Russie <la le nombre d’eparchies 
s’approchc progressivement d une centaine) la grande majoritö des Ukrainiens 
locaux appartiennent aux paroisses de l'EOR. Traditionnellement. il y a un grand 
nombre d’Ukrainiens ethniques parmi le clergc et les cvcques de l’Eglise (ä 
l'epoque de l’Union sovietique. ce nombre conslituait jusqu'ä 80%). qui ont 
beaucoup conlribue ä son developpement aussi bien ä l’epoque ancienne que dans 
les dernieres decennies. Ainsi le pretre Yaroslav Levko, ne ä Lviv, a-l-il rcnouvcle 
la vie d'öglise en Kamchatka. totalement privee de rcligion pcndant le regime 
sovietique*'1.

Outre le territoire de l’ancienne Union Sovidtique, l'EOR cherche ä prendre 
soin pastoral des pays oü pendant le siede passe se sont formees unc importante 
diaspora russe et ukrainienne. On a cree le Departement special du PM des 
institutions elrangercs, et les structures du niveau d'eparchie et de paroisses (il y 
en a plus de 300), qui sont situees dans differentes parties du monde. Celles 
d'entre dies, qui couvrenl les localites de residence traditionnelles des immigrants 
ukrainiens. principalemenl de la premiere vague de migralion, sont 
traditionnellement presidees par les evequcs du PM de l'Ukraine. Ce qui donne:

j) Les ainsi dites Paroisses patriarcales de l'Eglise Orthodoxe Russe aux 
Etats-Unis

Ce sont environ 50 paroisses, qui au moment de l’attribution de 
Fautocephalie a YEO locale en Amerique en 1970 par le Patriarcat de Moscou. ont 
decide de rester partie du PM. Dans leur juridiction il y a au moins une partie de 
communautes qui provient des greco-catholiques ukrainiens*1’.

k) Canada

Los Paroisses patriarcales de l'Eglise Orthodoxe Russe du Canada reunissent 
les communautes semblables sur le territoire de ce pays. Bien que cette juridiction * 85

si Cf. Silc web: 0<|>imiiajii,m.m cafir Bukhiickoio euapxiia.ibHoro ynpaii.ienmi: 
hllp://baku.epiirhia.ru (20.12.2011).

M Cf. CTpaiuiUbi HcropHH, 1985-1994 r., in Sile web: (><|>h■ (Hajihiibiii catia IleiponaB.ioBCKoti ii 

KaMMaTCKoii tinapxmi l’yccKoii ripaiioc.'iamioü Hepnui: hltp://www.iks.ru/--diaccse/yaroslav.htm
(20.12.2011).

85 Cf. Sile weh: Russian Orthodox C'hurch in ihe United States of America: 

http://www.rus.sianchiirchu.sa.org (20.12.2011),

http://www.iks.ru/--diaccse/yaroslav.htm
http://www.rus.sianchiirchu.sa.org


217

soit plulöt russe (ses hierarques porlcnt lc lilre de «l'Eveque de Kashirsk, vicaire 
de l'Eparchie de Moscou, administrateurs des paroisses du PM au C’anada»), 
pourtant le fait, que le hierarque actuel lov (Smakouz) de meine que son 
predecesseur proviennenl d’Ukraine, oii ils oflieiaient avanl leur nomination, peut 
indiquer quelle est principalemcnt orientee vers les personnes d'origine 
ukrainienne (22 des 24 paroisses sont eparpillees enire l'Alberta el le 
Saskatchewan habites par les Ukrainiens)*6.

l) L’Eparchie d'Argentine et d'Amerique du Sud de PEOR

L’Eparchie d’Argentine et d'Amerique du Sud de l’EOR du Patriarcat de 
Moscou basee ä Buenos Aires a 10 eglises en Argentinc (province de Buenos 
Aires et de Misiones - les zones de residence des Ukrainiens), 6 communautes au 
Bresil, une au Panama, au Chili et en Equateur. A la tele de l'Eparchie se trouve 
l’eveque Platon (Udovenko) - Ukrainien, eomme ses trois de ses predecesseurs 
sur cette chaire*7.

m) Europe Centrale et Occidentale

En Europe Centrale et Occidentale, le Patriarcat de Moscou possede sept 
eparchies - en Hongrie, en Autriche, en Allemagne, en Belgique, en Hollande; 
l’Eparchie de Suro/.h en Grande Bretagne et en Irlande, et aussi l'Eparchie de 
Korsoune, qui couvre la France. la Suisse, l’Espagnc. le Portugal et ITtalie**. Les 

communautes de la derniere formen! le doyenne italien, qui se iransforme en 
Eparchic separee.

n) Autres paroisses de l’EOR

II y a quelques paroisses de l’EOR dans un eertain nombre d’autres pays. En 
Europe, eiles sont ctablies au Dänemark (4 communautes), en Islande, ä Malte, en 
Norvege (7). en Finlande (6), en Republiquc Tcheque et en Suede (9). En Asie. 
l’EOR dispose de ses paroisses en lnde, en Iran, en Chine, ä Chypre, en Coree du 
Nord, au Liban, en Mongolie, au Nepal, aux Emirats Arabes Unis, au Pakistan, en 
Coree du Sud, ä Singapour, en Syrie, en Thailande et au Japon. En Israel en plus 
de quatre monasteres pour femmes et une egli.se. l’EOR dispose de la mission 
russe ä Jerusalem qui sert nombreux pelerins orthodoxes de l’ex-URSS, y compris 
les fideles de l’EOU-PM. En Australie, l’EOR a ses paroisses ä Melbourne et ä 
Sydney, en Afrique - en Egypte, au Maroc, en Afrique du Sud et en Tunisie, en

1,6 Cf. Site web: Patriarchial Parishcs of Russian Orthodox Church in Canada: 
h(lp://www.orthodox-canada.com (20.12.2011).

S; Cf, ApreinimtKaH n IOxchosMep11KaiicKan niapxin. in Site weh: l’yccxan IfpaBOCjiaHiian 
LtepKOBb: hltp://www.palriarehia.ru/db/texi/77118.html (20.12.2011).

“ Cf. Enapxun, in Sile web: Pyccsan ilpaBocjiuBHan U,epKOBb:
http://www.patriarehia.rU/db/organi/.ations/30968 (20.12.2011),

http://www.orthodox-canada.com
http://www.palriarehia.ru/db/texi/77118.html
http://www.patriarehia.rU/db/organi/.ations/30968


218

Amerique latine (hors de PEparchie d’Argentine et d'Amerique du Sud) - au 
Mexique et ä Cuba"'’.

o) Pretres ukrainiens dans les paroisses cn Europe du Sud

En raison de l’apparition au cours des deux dernieres decennies d'un grand 
nombre d'Ukrainiens commc Iravailleurs migrants en Europe du Sud, le besoin de 
les couvrir de soin pasloral a augmenlc considerablement. L'Eglise Orthodoxe 
Ukrainienne du Patriarcat de Moscou (EOU-PM). selon les Statuts propres, 
n'ayanl pas de possibi Iile de creer ses propres structures hors le lerritoirc de 
I'Ukraine, utilise celles de l’Eglise mere pour envoyer les pretres ukrainiens dans 
les paroisses etrangeres aux endroits de concentration des travailleurs (il est 
evident que eela est profitable au Patriarcat de Moscou egalement). D'habitude ces 
nominations sont faites d’apres les decisions du Saint Synode de l'EOR sur la 
proposition (ou au su) du Primat de PEOU-PM, le metropolite Volodymyr 
(Sabodan). Le premier representant du clerge, envoye en avril 2006 en Italie a ete 
le ieromoine Amvrosiy (Mykolay) Makarqui a fonde la communaute ukrainienne 
du PM a Milan. Plus tard. les missions des pretres de PEOU-PM pour les pays 
mediterraneens sont devenues regulieres. En particulier, un pretre a ete dirige ;t 
Cagliari (Sardaigne, Italie) en mars 2009, un aulre a Porto (Portugal) en mai 
2011'"'. Acluellement PEOU-PM sollicitc Pinstauration d'une communaute 
ukrainienne a Murcie (Espagne). En outre, chaque annee, les pretres du 
departement des relations ecclesiastiques exterieures de PEOU-PM vont celebrer 
la Sainte Liturgie a Noel et a Päqucs dans de nombreuses localites de Pltalie, de 
PEspagne et du Portugal, oü il y a des immigrants ukrainiens, y compris les Ties de 
l'ocean Atlantique".

p) Libye

Pour repondre aux besoins spiritucls de milliers de citoyens ukrainiens 
travaillant en Libye pour des contrats ä long leime on a construit la chapelle 
orthodoxe de Papolre Saint Andre dans la capilale i'ripoli avec le permis de l’ex- 
chef du pays Mouammar Kadhafi, sur le territoire de Pambassade de PUkraine. 
D’abord, c’etait PHglise Orthodoxe Ukrainienne du Patriarcat de Kyiv qui s’en

s' Cf. 3apy6eiKHbie yipewaeHiia Mockouckoio riaipHapx<na, in Silc web: PyccKas 

ripanocjiainiaa UcpKOm,: h[lp://www.patriarchia.ni/db/lexl/l324890.html (20.12.2011).
Cf. »Cypiiajii.1 iatejiamia C'BHineimoi o Ciinoaa ot 11 anpejia 2006 roaa; or 31 Mapia 2009 

rosa; ot 30 Man 2011 rosa, in Sile web: Pyccsaa I Ipaiioc.iiiiBiian LtcpKOBb:
hllp://www.palriartliia.rLi/db/lexl/104342.html: http://www.patriarchia.ru/dh/texl/6(M)732.btml;
http://www.palriarchia.rii/db/lext/l498448.html (20.12.20111.

Cf. T. rPHlIHMIllHII, OcoöJiHBOCTi poTiopramia .'tiflSbtiocTi yspaiitcbKiix U,cpKOB, 407; 
CBBUteilHKH yiipai'llCbKOl IlpaBOCJtaBIIOI UcpKBIl TBCpIllMJIII piCIBBtti 60rOCJty,KillllH ,'IJIH 
citibbIt'iH'itiHKib. ino MeuiKaiOTh laKopaoHOM. in Sile web: yxpaincbKa rTpaBOcaaBiia HepKBa : 
http://orthodox.org.ua/uk/node/8590 (20.12.2011).

http://www.patriarchia.ni/db/lexl/l324890.html
http://www.palriartliia.rLi/db/lexl/104342.html
http://www.patriarchia.ru/dh/texl/6(M)732.btml
http://www.palriarchia.rii/db/lext/l498448.html
http://orthodox.org.ua/uk/node/8590


occupait, mais les lilurgies semblaieni etre irregulieres. Bn 2010, apres !c 
changcmcnl du regime en Ukraine, la chapelle a passe ä l'EOU-PM"'.

q) Antarclide

Enfin. en parlant de l’Antarctide: la chapelle du Prince Volodymyr- l'eglise 
la plus meridionale du monde - a surgi ä la Station polaire ukrainienne 
«Academicien Vernadskyi» en mars 2011. Elle a ete consacree par Kyr Avgustin 
(Markevich), Archeveque de l'EOU-PM de Lviv9'.

3. L'Eglise Orthodoxe Ukrainienne - Patriarcat de Kyiv et L'Eglisc Orthodoxe 
Autocephale Ukrainienne

Dans cette etude, il convient aussi de mentionner deux Eglises Orthodoxes 
qui ont un «Statut irregulier», mais jouent un röle important en Ukraine. Vu leur 
«non-canonicitc», eiles ne sont pas completement reconnues comme telles par 
l’Orthodoxie mondiale. Cependant, eiles regroupent des millions de personnes et 
aucun pasteur d'ames ne peut scrieusement eontesler leur gräce et l’action 
salvatrice sur leurs propres membres. Pour cela nous devons parier d’eux d'une 
maniere egalemenl serieuse. Eutin, la voie suivie par l’EOU du Canada et celle de 
l'EOU des Etats-Unis est instructive, car eiles ont prouve leur complete 
ecclesialite qui a etait reconnue par les aulres Eglises.

a) L'Eglise Orthodoxe Ukrainienne - Patriarcat de Kyiv

L'Eglise Orthodoxe Ukrainienne - Patriarcat de Kyiv94 (EOU-PK) declare 

l'exislcnce d'un eertain nombre de ses propres structures ä l'etranger. Ainsi, 
meine si en Russie son activite rencontre une Opposition ferme qui rend presque 
impossible le deploiemcnt de ses structures, l’Eglise affirme qu'elle dispose quand 
meine de deux Eparchies: eelles de llogorod.sk'1' et de Belgorod-Oboyan.s'k'"'. Les 
deux sont minoritaires. * 11

219

CI’. Silc web: rtpaBocjiaBiie b JIiibuii: lmp://cerkva-libya.a(.ua (20.12.2011).
Cf. AinapK-riiaa-yKpaVua. y iiainiiBaeiiiiiniifl tob ui 3eMjii iiami iiojmpiiiiKH-nayKOBui 

MO.iaibcn y Bjiacniü KaiuiHui, in Sile web: ripanocjiaBic b yicpai’iii: http://onhodoxy.org.ua/coruenl/ 
antarktidii-ukraina-u-nuipivdcnnisliii-tochlsi-zcmli-nashi-polyamiki-naukovlsi-niolyatsya-u-vlasnii- 
kaplitsi-21703 (20.12.2011).

M Cf Sile web: Ukrainern Orthodox Chureh - Kyiv Palriarciiale: http://www.eerkva.info/ 
en.html (20.12.2011).

11 Cf Murponojurr KpHBopo*eKiiü n HiiKOiioubCKiiii Aupuaii, in Sile web: yxpaMHCKaa 
llpaBocjiaBHaii HepKOBi, KiieBCKiui ltarpnapxai: hilp://www.ccrkva.info/ru/episkopai/33-myir- 
adrian.hlml (20.12.2011).

Cf. ApxiienneKon Eejiiopo/tCKHii u Ooohhckiiü ttoaeaij). in Sile web: yxpamieKaa 
npaBocjiaBHan UepKoui. KneiiCKiiii 1 larpHapxar: lnip://www.eerkva,info/ru/episkopal/38-arhiep- 
ioasaf.html (20.12.2011).

http://onhodoxy.org.ua/coruenl/
http://www.eerkva.info/
http://www.ccrkva.info/ru/episkopai/33-myir-adrian.hlml
http://www.ccrkva.info/ru/episkopai/33-myir-adrian.hlml


220

En juillct 2005, l'EOU-PK a cree l’Eparchie Moldave Orientale'1 sur le 

territoire de la Republique de Moldova ou operent deja les Metropolies des Eglises 
russe et roumaine.

L'EOU-PK essaie egalcmenl de creer ses propres struetures dans la diaspora 
«occidentale». La plus gründe d'entre eiles esl le Vicariat Orthodoxe Ukrainien de 
l'EOU-PK aux Etats-Unis et au Canada'1* apparu en 2002 apres les visites aux 

Etats-Unis du Patriarche Filaret (Denysenko). Maintenant, selon diverses sources, 
eile eompte de 6 ä 17 paroisses qui sont passees ä l'EOU-PK principalement de 
l'EOU des Etats-Unis (sous la juridietion du Patriarcat de Constantinople), ce qui 
provoque encore aujourd'hui des confusions et des litiges entre elles. Au Canada il 
existe une Communaute ä New Westminster (Colombie-Britannique). En Australie 
il y a la Paroisse de l’archange Saint Michel d Adelaide qui esl aussi passee ä 
l'EOU-PK de l’EOU dans la Diaspora. Actuelleinent un vieariat y serait forme a la 
base de trois paroisses"'.

En outre, cette Eglise declare Pexistence d'un Decanat en Allemagnem et 
d’un Exarchat en Grece"11 *. La Mission Orthodoxe Ukrainienne de St. Judas 
l'onclionne a Tokyo (Japon)1"’ et la Paroisse de St. George le Victorieux a 
Enearnaeiön (Paraguay)1"*. Depuis juillet 2005, la lin de sa eonstruction, jusque 

janvier 2010, l'EOU-PK a pris soin de la chapellc orthodoxe situee dans la 
eapitale de Libye, Tripoli104.

L’EOU-PK developpc aussi son activile pastorale en Italie. Elle y a elabli 
une Mission dirigee par l'Eveque Kleinem (Kushcli)"1*, de Simleropol et de 

Critnee. Cette mission officie deja dans six localites du pays.

Cf. liiMiCKOii (DajiemicKiiii ii BocioHiio-MoaaoBCKHH dhniaper. in Sile web: YxpaiiiiCKaH 
ripaBocjiaRiia« I (cpKoni. Khcbckhh naipiiapxai: hltp://www.cerkva.info/ru/episkopat/59-ep-
filaret.html (20.12.2011).

Cf. Sile web: The Vicariate of The Ukrainian Orthodox Church Kyivan Palriarchale in The 
United Slales and Canada: http://cii.uockp.nel (20.12.2011).

Three Orthodox Parishes in Australia Join Kyivan Patriarchate: http://risu.org.ua/cn/index/ 
all_news/ukraine _and w'orld/ukrainians_outside_of_Ukraine/d9431 (20.12.2011).

Cf. Site web: Ukrainische Orthodoxe Kirche Patriarchat Kiev Deutsches Dekanat: 
hup://www.ukrainian-church.de/dckanat.hlnil (20.12.2011).

"" Cf. Ciimckoii l:iiii|ianiii iii.'iiu.ian l'pcuiio, in Site web: YxpaHiicKaa llpaDocnamiaa HcpKom, 
Khcbckiih rhnpnapxar : http://www.cerkva.info/uk/news/visti/IX68-grecia.html (20.12.201 I).

Cf. Site web: YxpaiiicbKa IlpaBOCJiaBHa HepKiia ii fluoHiV: http://www.stjude.jp/ukr.html

(20.12.2011).
I IpaBocnaBiiufi nepKoniinii Kajienaap Ha 2012 piic, Kh'i'b: lin|iopvianiiine ynpaBjiimni YTU l, 

Kiiinciiiioro llaipiapxaiy 2011. 146-149.
"fl Voir dans le texte: II. 2. p); cf.: Iükct 6i.tn MIC Yxpafim, in Site web: YIILt Khibcbkhü 

llarpiapxaT «Saint news»: http://religion.al.Ua/news/piket_bilja_m/.s_ukrajini/2010-01-14-65
(20.12.201 I).

Cf. Fiihckoii CnM(|)cpoiio:n,CKiiH ii Kpi.iMCKiiii Kjihmcht. in Site web: YspaiiiiCKaa 
llpaBOCJiaBiiaa IfepKOBb KneBcicHir naipiiapxar: http://www.cerkva.info/uk/episkopat/53-ep-
klynient.html (20/12/2011).

http://www.cerkva.info/ru/episkopat/59-ep-
http://cii.uockp.nel
http://risu.org.ua/cn/index/
http://www.ukrainian-church.de/dckanat.hlnil
http://www.cerkva.info/uk/news/visti/IX68-grecia.html
http://www.stjude.jp/ukr.html
http://religion.al.Ua/news/piket_bilja_m/.s_ukrajini/2010-01-14-65
http://www.cerkva.info/uk/episkopat/53-ep-


221

b) L'Eglise Orthodoxe Autocephale Ukrainienne"“’

Los communautes de l'Eglise Orthodoxe Autocephale Ukrainienne (EOAU) 
en Allemagne etaient d'ici peut dirigees par l’ßveque Petro (Patrick Broucke de 
Tralles), Exarque de l’Europe Occidentale, dccede en 20IO1"'. On connait 
egalement les activites des pretres de 1'fiOAU en Pinlande.

La Metropolie de tonte l'Amerique et de la Diaspora de l'EOU (connue it 
l'epoque sous le nom de I’EOUA-Conciliaire) de nos jours reconnail comme son 
diel' le Metropolite de Kyiv et de tonte l’Ukraine Mefodij (Kudriakov), le Primat 
de LEO AU en Ukraine. Mgr. Michael (Javchak Champion), l'Archeveque de New 
York et Metropolite de toule l'Amerique avcc les cathedrales ä New York et 
Cleveland (Ohio) dirige la Metropolie et l'Archieparcliie des ttats-Unis qui 
couvre tout le territoire du pays, mais le nombre des lideles est probablement 
bas1"8.

Quelques autres petites eparchies qui se composent de diverses nations sont 
liees avec cette Metropolie. C'est V Archieparchie de tonte l'Amerique, l'Espagne 
et le Portugal, dirigee par l'Archeveque Odon (Abad Gomes Barbosa) de 
Manizales10", l'Archieparcliie Italienne qui comprend plusieurs paroisses, en 

particuliercelles de Sicile, oü reside l'Archeveque Lorenzo (Casati) de Palermo et 
de loute l'ltalie110.

A pari cela atix Etats-Unis et dans d’autres pays il y a encore quelques petites 
juridictions orthodoxes telles que l'Eglise Orthodoxe Ukrainienne en Ameriqne 
dirigee par le Metropolite loan (Mayles)"1 et certaines paroisses dites 
«independantes».

4. D'autres ßglises

a) Eglise Orthodoxe Autocephale en Pologne (EOAP)

L'une des descendantes directes de la tradition de Kyiv est l'Eglise 
Orthodoxe Autocephale en Pologne (EOAP). Aujourd hui eile compte environ 
250 paroisses et pretres, 570 mille tideles parmi lesquels predominent les 
Ukrainiens (les Lemky en particulier) et les Bielorusses. Deux des six Eparchies 
celle de Lublin et Chelm (37 paroisses) et celle de Pr/emysl et Nowy Sqcz (situee ll 111

ll"’ Cf. Site web: AinoKet|iaain: hup://uaoc.nct (20.12.2011).
B HiMCIMimi nonpoiKOJiKCh i apxnniHCKOitOM 1 le-rpoM. in Site web: An iokc<|>:uiih : 

htlp://uaoc.net/20l l/06/pohnron-petra (20.12.2011).
"" Cf. Site web: Ukrainiun Autoccphalous Orthodox Church of North & South America amt the 

Diaspora: http://uaoc.org (20.12.2011).
Cf. Ilicrarchy, in Site web: Ukrainian Autocephalous Orthodox Church of North & South 

America and the Diaspora: http://uaoc.org/en/hicrarchy.html (20.12.2011).
"" CX Site weh: Ukrainian Orthodox Church. The Archdiocesc of Palermo and All Italy: 

http://www.siciliaortrxlossa.org (20.12.2011).
111 Cf. Site web: Ukrainian Orthodox Church in America: http://www.uaocamerica.org

(20.12.2011).

http://uaoc.org
http://uaoc.org/en/hicrarchy.html
http://www.siciliaortrxlossa.org
http://www.uaocamerica.org


222

dans la ville Syanok, 10 paroisses) sc irouvcnl sur Ics terres ethniques 
ukrainicnncs. Les parties orientales des deux autres - celle de Varsovic et Bielsk 
et celle de Bialystok et Gdansk - sur les terres bielorusses. Le reste. en particulier 
les Eparchies de Wroclaw et Szczecin et celle de Lodz et Poznan, rassemblent les 
Ukrainiens expatries sur les terres du nord et de l'ouest. Le chef de l'EOAP. le 
Metropolite de Varsovie et de toute la Pologne Sabas (Hrycuniak) esl ukrainien. 
Dans la ville d’Alghero sur Eile Sardaigne (Italic) il y a une paroisse de l'EOAP 
oü un pretre ukrainien celebre les liturgies"2.

b) L'Eglise Orthodoxe dans les Pays Tchequcs et en Slovaquie

L'Eglise Orthodoxe dans les Pays Tchequcs et en Slovaquie dispose de deux 
eparchies dans chaque pays. Les representants de ces pays dirigent l'Eglise ä tour 
de röle. L’actuel Metropolite des Pays Tchequcs et de la Slovaquie est Christopher 
(Pulec). Archeveque de Prague. La seconde Eparchie Tcheque - celle de Brno et 
Olomouc. Dans les deux eparchies il y a environ 80 paroisses dont la majeure 
partie des fideles est constituee par les travailleurs migrants ukrainiens. En 
Slovaquie, oü l'Eglise possede les Eparchies de Presov et de Michalovce et 
compte plus de 110 paroisses avec la majorite des habitants locaux, eile a mieux 
conscrvc le visage ukrainien et ruthenien, a la difference des greco-catholiques11!.

c) Le Vicariat General Ukrainien au sein de l'Eglise Orthodoxe Roumaine

Le Vicariat General Ukrainien [Vicariatul Ortodox Ucraincan din Romania] 
avec le siege dans le village Ruskova agit au sein de l’Eglise Orthodoxe Roumaine 
et est soumis, a la difference des greco-catholiques autochtones, directemenl au 
Palriarche. Le Vicariat ne couvre que quelques dizaines de paroisses a Maramatie 
et ä Banal (au total environ 52 millc fideles) qui avant la guerre etaient des greco- 
catholiques. En revanche, les orthodoxes ukrainiens nombreux dans le sud de la 
Bucovine (18 villages) et a Dobrudja restent en dehors de son cadre et sont soumis 
ä la roumanisalion. La seule communaute ukrainophone lonctionne a Suceava tout 
en maintenanl le contact avec l’EOU-PK* 111.

d) L’Eglise Orthodoxe d'Amerique

Du Patriarcat de Moscou vient l'Eglise Orthodoxe d'Amerique (EOd'A ou 
OCA), dirigee par l'Archeveque de Washington, Jonah (Pallhausen), Metropolite 
de toute l’Amerique et du Canada. Elle dispose dans le pays de huit Eparchies 
territoriales (Nouvellc-Angleterre, Pennsylvanie orientale, Pennsylvanie 
occidentale, Washington et New York. Sud, Midwest. Ouest. Alaska) et trois

112 Cf. Site weh: Oficjalna slrona Kosciola Prawoslawncgo w Polsce: http://www.orthoclox.pl

(20.12.2011).
111 Cf. Site web: Prazskä pravoslavna ßparchic: htlp://www.pravoslavnacirkev.e/. (20.12.2011); 

Pravoslavna cirkev na Slovensku: http://www.orthodox.sk (20.12.2011).
114 Cf. PPHHHH11IMH. OcoGjinnoei i pejiii iiiHoro VK-iii m yxpaTimi», 105-106.

http://www.orthoclox.pl
http://www.pravoslavnacirkev.e/
http://www.orthodox.sk


223

Eparchies cthniques (albanaisc, bulgare ot roumaine) et encore de l'Archieparchie 
(tu Canada et de l'lixanhat au Mexique. Dans l'Eglise il y a environ 600 
paroisses et communautds* 1 * 111 Les hierarques de l'EOd'A Michael (Dahulich). 

Eveque de New York et du New Jersey Matthias (Moriak), Eveque de Chicago et 
le Midwest, ainsi que Theodosius (La/.or) et Herman (Swaiko). ancien Chef de 
cette Eglise et Lazar (Puhalo), ancien Archeveque d'Ottawa ont des racines 
ukrainiennes1"’. II y a beaucoup d'Ukrainiens d'origine aussi bien parmi le clerge 

que parmi les laVqucs de l'Eglise Orthodoxe en Amerique.
Considcrant que l'Australie n'appartient ä aucun territoirc des Eglises 

Orthodoxes Autocephales, duranl la periode de 1971 ä 2011, l'EOd'A a pris soin 
de trois paroisses locales, actuellcment eiles sont loules passees aux autres 
jurisdictions. avec deux pretres ukrainiens117.

e) I.c Palriarcat Orthodoxe C ircc d’Alexandrie et de tonte 1'AI'rique

Le Palriarcat Orthodoxe Grec d'Alexandrie et de toute l'Afrique1111 a le droit 

de juridiction sur tous les fideles orthodoxes ä travers lout le territoire du 
continent. y compris sur les Ukrainiens. Parmi ces derniers predominent les 
immigrants de l'Ukraine orientale, qui sont potentiellement orthodoxes. Quelques 
dizaines de personnes sur les 3(X) Ukrainiens sejoumanl en Afrique du Sud 
frequentem reguliere ment l'eglise de Sergei de Radonez dans la banlieue de 
Midland il Johannesburg, construite en 2003 par l'Eglise Orthodoxe Russe qui agil 
sous la juridiction de l'ArchevicM de Johannesburg et Pretoria" '. Acluellement 

en Afrique du Sud le service esl effectue par le pretre Georgiy Zolotenko de 
l'Ukraine. qui etait aussi responsable du sanctuaire de Saint George ä Maputo 
(Mozambique). Un autre pretre. l'Ukrainien Sergiy Yaremtso, moine de I EOU- 
PM. est parti pour le Botswana.

0 Autres

Un certain nombrc de fideles d'origine ukrainienne font partie des 
communautes autocephales des Eglises Orthodoxes de l'Albanie. de la Bulgarie. 
de l'Armenie, de la (ieorgie et de la Serbie (par exemple, on trouvc l'unique 
communaute orthodoxe ukrainienne dans le village de Hrvacani en Bosnie1""). 
ainsi que des Eglises Indcpendantes de la Macedoine et du Montenegro non 
reconnues pour le moment par l'Orthodoxie mondiale.

"'Cf, Silo web: Orthodox Church in America: lmp://oca.org(20.12.2011).
116 Cf. Orthodoxia 2011. 11-14.

1 Cf. Site weh: http://ortho<loxwiki i>rg/Panshcs in_AustraliaJ(K’A) (20.12.20111.
",l Cf. Site web: Grcck Ontnälox Patriarchate of Alexandria and All Africa: 

hH|>://www.palriarchatcolalexandria.coni/indcx.plip.’lang=cn (20.12.2011).
111 Cf. Site web: PyccKiiii npatioc.iainn.in xpaxi npenoiioCnom Ccpma PuaoHCXCCKoio n 

fioxaHitccfiypre, IOAP: http://www.st sergius.info(20.l2.20l 1).
!?l Cf 3 iempiT JlcH'aninii. in Site web: Canadian Association of Ukniinians front Former 

Yugoxlavia: hltp.//koukyu.c.i/ltlnil/dcviatyna.htnil (20.12.20111.

http://ortho%3Cloxwiki
http://www.palriarchatcolalexandria.coni/indcx.plip.%E2%80%99lang=cn
http://www.st


224

5. Res unie

C'est ainsi qu’on peul Irouver les fideles orlhodoxes d’origine ukrainienne 
dans les Eglises de differentes juridictions dans le monde entier. Dans les pays de 
«l'Occident» (y compris l'Australie) la plupart d'entre eux sont sous l'omophorion 
du Patriarcat CF.cumenique, en particulier du Metropolite Constantine (Buggan), 
le Primat de l'EOU aux Etats-Unis et de I’Eglise Orthodoxe Ukrainienne dans la 
Diaspora. En revanche, parmi la diaspora «orientale» presque tous les Ukrainiens 
orthodoxes appartiennent aux communautcs du Patriarcat de Moscott - de 
l'Eglise Orthodoxe Russe et de ses structures locales.

III. Conclusions

C’est justement l’appartenance a leur propre Eglisc (aussi bien ä une 
communaute particuliere, une paroisse. ou une Eglise) de Rite Oriental/Byzantin, 
qui a permis aux Ukrainiens de ne pas se dissoudre dans la mer de la diaspora et, 
meme ayant perdu leur langue maternelle. de garder leur propre visage original 
pamii les autres immigranls. En sc heurtant au manque de comprehension des 
representants superieurs de I’ECR (latine) qui a dominc. ou du moins etail la plus 
repandue dans de nouvclles terres, et en essayant de sauver leur propre culte divin 
apporte du pays natal, ils ont parfois ose passer du greco-catholicisme ä 
l'orthodoxie. Pour ctrc juste, il faut dire que malgre differentes erreurs historiques 
que l'ECR a commises ä l’egard des diasporas des Europeens de Test dans les 
pays occidentaux, eile a aussi contribue de sa mattiere au developpcment des 
structures de l’Eglisc ukrainienne. Cependant. nous pouvons voir comment 
certaines ancienncs erreurs se repetent encore dans de nouvelles condilions. En 
revanche, dans la diaspora «orientale» sous la juridiction du Patriarcat de Moscou 
on peul assister principalcment ä la bifurcation entre les origines culturelles d’une 
personne cl sa pralique rcligieuse cc qui ne contribue pas au developpcment 
spirituel integral de Pindividu et de la communaute avec respccl de leur identite 
primaire.

Dans le cas aussi bien des greco-calholiques que des chretiens orthodoxes 
d'origine ukrainienne dans la diaspora on est liappe par la dispersion des 
juridictions ecclesiastiques auxquelles ils appartiennent. Sans doute, c’est dans 
l’unite et sous une propre direclion ukrainienne qu’ils pourraienl apporter plus 
pour l’Evangelisation du monde postmoderne et pour un meilleur epanouissement 
de leur propre personnalite. Cependant, a present il y a ä peinc quelqu'un qui 
puisse proposer une reponse qui soit satisl'aisante pour toutes les partics ou qui 
contribue largement ä la poursuite de cetle voie de l’unification. Malgre tout cela, 
nous croyons que la connaissance et l’inlerpretation de la Situation reelle et les 
reflexions sur ses consequences canoniques conslituent deja un pas dans cetle 
direetion. C’est pourquoi nous vous remercions tous pour la participation a cct 
effort.



WG: 13;12 ISBN-978-3-86577-055-4


