MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA

KANON XII

JAHRBUCH DER
GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT

DER OSTKIRCHEN

KOVAR



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARLG. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNEK

Gefordert durch das Land Niederdsterreich
und das Bundesministerium
fir Wissenschaft und Forschung



KANON



Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft fiir das Recht der
Ostkirchen.- Miinchen-Eichenau : Kovar.
Friher im Verl. Herder. Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Oslerreichs, Wien

12. Multikonfessionelles Europa. - 1. Aull. - 1994

Multikonfessionelles Europa. - 1. Aull. - Munchen ; Eichenau : Kovar, 1994
(Kanon ; 12)
ISBN 3-925845-65-8

¢ by Roman Kovar Verlag, Eichenau und Minchen
ISBN 3-925845-65-8

1. Auflage 1994

Alle Reehlc Vorbehalten

Auslieferung: Verlag Roman Kovar. Gemstralle 55 a, D-82223 Eichenau
Umschlaggestaltung: Graphik-Studio Manfred Adams

Satz: Instimt fur Kirchenreeht an der rechtswissenschaftliehen Fakultéat der Universitat Wien
Druck: Druck- und Verlagsanstalt Wiener Verlag, Himberg

Printed in Austria



KANON XI|I

Yearbook of the society for the law of the eastern churches
Annuaire de la societe du driot des eglises orientales

MULTICONFESSIONAL
EUROPE

Edition Roman Kovar Miinchen - Eichenau 1994



Empty Page



KANON X]|

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA

Verlag Roman Kovar + Miuinchen - Eichenau 1994



Empty Page



Inhalt

AV /0] 47,70 ] o PET U UPPP R UUPTSPRNt 1

Eva Synek, Wien

Bericht zum XI. Kongrel3 der Gesellschaft fiir das Recht der Ostkirchen "Mulli-
konfcssionelles Europa. Die Ordnung des Zusammenlebens zwischen Ost und
WestVMulticonfessional Europe. The Living Together of East and West" ..... 11

+ Franz Kénig, Wien

Christentum UNd OFIENE ...t e e 1
Viltorio Peri, Rom

Modelti storici della convivenza nell’ Italia mcridionalC...............ocovvvieeeeeeenn. 8
+ Johannes Rinne, Ktiopio

The Orthodox Church in the Prcdominantly Luthcran Finland....................... 18
+ Johannes Rinne, Kuopio

The Orthodox Church in EStONIA...........cceiiiiiiiiiiieecee e 44
Richard Potz, Wien

Die Donaumonarchie als multikonfessioneller Staat .............cccccevvvvvevvviceeieennn. 49

Karl Christian Felmy, Erlangen

Multikonfessionelles Zusammenleben in RuBBland vor 1917........ccccceeeeevvvvnnnnee. 66

Ahmet Mumgii, Ankara

Die rechtliche Lage der nichtmuslimischen Burger im Osmanischen

Reich im 19. JahrhunNdert ...........ooomiiiiiei et 85

Erhard Busek, Wien

"Multikonfessionelles Europa - Die Ordnung des Zusammenlebens

zwischen Ost und West" aus der Sicht eines christlichen Politikers............... 104

Nikolaus Egender, Jerusalem

Mullikonfessionelles Miteinander in Jerusalem und im Nahen Osten .......... 110

LewisJ. Palsavos, Cambridge/MA
The North American Expericnce of Confcssional Coexistcncc:
an OrthodoX PersSpPeCiVE. ........oooi it e 126



VORWORT

Die Tagung der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen 1993 in St. Ga-
briel/M6dling bei Wien stand unter dem aktuellen Thema "Multikonfessionellcs
Europa. Das Zusammenleben zwischen Ost und West". Neben einem Kongrel3-
bericht enthalt dieser KANON-Band vor allem eine Dokumentation jener Ta-
gungsbeitrage, die sich der Fragen multikonfessionellen respektive multireligio-
sen Zusammenlebens in Europa aus rechtshistorischer Sicht angenommen ha-
ben. Dazu kommen Erfahrungsberichte aus dem gegenwartigen nahdostlichen
und nordamerikanischen Kontext, die die dortige multikonfcssionelle Praxis in
Hinblick auf einen méglichen Modellcharakler fiir Europa zu beleuchten versu-
chen.

Weitere Kongrel3beitrage werden im néchsten KANON veroéffentlicht:
Themen werden die zentrale Problematik von Religionsfreiheit sowie Fragen
der Bedeutung des Kirchenrechts fur den 6kumenischen Dialog sein.

Da der Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften Osterreichs seine
Vcrlagstatigkeil Uberraschend cinslclitc, muf3ten wir kurzfristig auf die Suche
nach einem neuen Verleger gehen. Wir haben ihn in Roman Kovar (Munchen-
Salzburg) gefunden und freuen uns auf eine gute Zusammenarbeit. Verbunden
mit dem Vcriagswechsel wird es auch zu kleinen auf3erlichen Verédnderungen
kommen. Der KANON erscheint in einem neuen Kleid, das Kontinuitat verbun-
den mit etwas "frischem Wind" signalisieren will.



BERICHT

DER Xl. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

Von Eva Sy nek, Wien

Der XI. Kongrel3 der Gesellschaft fir das Reeht der Ostkirchen (20. - 2(>.
September 1993), der im Kloster St. Gabriel/M6dling bei Wien stattfand, stand
ganz im Zeichen der Umbruchssituation in Europa. Unter dem Gcneralthema
"Mullikonfessionclles Europa - Die Ordnung des Zusammenlebens zwischen
Ost und West" wurde nicht nur die Auseinandersetzung mit aktuellen Span-
nungsfeldern, vor allem in Ruménien und der Ukraine (aber auch anderen Ge-
bieten der ehemaligen Sowjetunion), gewagt; ein besonderes Anliegen war auch
das Aufzeigen von zumindest ansatzweise gelungenen Modellen einer Organisa-
tion des Zusammenlebens in Geschichte und Gegenwart.

Einen ersten Einblick in die Verwobenheit von Ost und West in der euro-
paischen und insbesondere auch der dsterreichischen Tradition bot bereits der
Abend des Anreisetages: Am Anfang unserer Tagung stand eine orthodoxe
Vesper, der der griechisch-orthodoxe Bischof in Wien, Metropolit Michael von
Austria als Hauptzclcbrant Vorstand; die musikalische Rahmung hatten Sénge-
rinnen des Kirchenchors der russisch-orthodoxen Metropolie unter der Leitung
von Joann Rumpel ibernommen. Auf dieses Symbol inncrorlhodoxer Okumene
erfolgte die feierliche Erdffnung des Kongresses durch den Vorsitzenden der
Gesellschaft fur das Ostkirchenrechl, Prof. Carl-Gerold First und den Dekan
der rechtswissenschafllichen Fakultat der Universitat Wien, Prof. Peter Pieler.
Den Festvortrag hielt der Alterzbischof von Wien, Kardinal Dr. Franz Kénig,
der unserer Gesellschaft von Anfang an eng verbunden ist und auf dessen Einla-
dung hin bereits der erste Kongrefl3 unserer Gesellschaft in Wien slattgefundcn
hatte. In seinem Referat strich er nicht nur die historische Bedeutung des 6stli-
chen Christentums fur Europa heraus, sondern betonte auch die grundséatzlich
Ostlichen Wurzeln des Christentums tberhaupt.

Der erste Arbeitstag war dann ganz historischen Modellen des Zusammen-
lebens gewidmet, wobei ein besonderer Schwerpunkt auf die traditionellen
"Schwellengcbiete” zwischen Ost und West gelegt wurde. Am Vormittag wurde



\V4

zunéchst der weite Bogen von den Erfahrungen in Suditalien (Prof. Vitlorio
Peri) Uber den finnisch-baltischen Raum (Erzbischof Johannes Rinne) gespannt;
hierauf folgte eine intensive Auseinandersetzung mit den Rechtsordnungen der
drei traditionell multikonfcssionellen Grof3reiche, der Habsburger Monarchie
(Prof. Richard Potz), des Zarenreichs (Prof. Karl Fclmy) und des Osmanischen
Reichs. Da Prof. Ahmed Mumtju leider verhindert war, persénlich an unserer
Tagung teilzunehmen, wurde das von ihm zur Verfugung gestellte Manuskript
dankenswerter Weise von Prof. Spyros Troianos verlesen. Den Abschlu3 des Ta-
ges bildete das eindrucksvolle Referat von Vizekanzler Wissenschaftsminister
Dr. Erhard Busek, der zur Verantwortung der Religionsgemeinschaften fur Eu-
ropa aus der Sicht eines christlichen Politikers sprach.

Auf dem Hintergrund der zuvorgegangenen Bestandsaufnahme histori-
scher Erfahrungen wurden am Mittwoch die aktuellen Spannungsfelder Ruma-
nien und Ukraine thematisiert. Nachdem am Vormittag Metropolit Dr. Antonic
Plamadcala, dessen Referat in deutscher Sprache vom rumaénisch-orthodoxen
Pfarrer in Wien, Dr. Nicolac Dura, verlesen wurde, Msgr. DDr. Oclavian Barlea
und Bischof DDr. Christoph Klein sich bemiht hatten, Diskussionbeitrage je-
weils aus einem orthodoxen, einem rumanisch-katholischen und einem evangeli-
schen Blickwinkel zu bieten, traf zu Mittag gltcklicher Weise auch die russische
Delegation ein. Damit stand einer lebhaften Auseinandersetzung mit den aktuel-
len interkonfessionellen Problemen in der Ukraine am Nachmittag nichts mehr
im Wege: Zunachst hielt mit groRem persdnlichen Engagement Erzpricster Vi-
talij Borowoj sein Referat, in dem er nicht nur die ukrainische Situation aus der
Sicht des Moskauer Patriarchats beleuchtete sondern auch einen informativen
Einblick in interkonfessionelle Probleme anderer Nachfolgestaaten der Sowijet-
union, insbesondere seiner eigenen weillrussischen Heimat, gab. In der dem Re-
ferat folgenden Diskussion brachte Bischof Platon Oudovenko, dem als Dolmet-
scher Prof. Wladislav Tsipin zur Seite stand, weitere Aspekte des russisch-
orthodoxen Blickwinkels ein. Bischof Dr. Michael Hrynchychyn, ukrainisch-
katholischer Bischof in Paris und langjéhriges Mitglied unserer Gesellschaft,
stellte in einem differenzierten Referat anknupfend an personliche Erfahrungen
aus der Ukraine unter anderem als bedeutende Option fur eine positive Gestal-
tung des Zusammenlebens in Zukunft eine Hebung der theologischen Bildung
sowohl auf katholischer als auch orthodoxer Seite heraus.

Mdglichkeiten zur Begegnung mit der multikonfessionellen Tradition
Osterreichs bot unser Ausflugstag nach Wien: zunachst besuchten wir zwei
steingewordene Zeugen der "@stlichen" Tradition - die griechisch-orthodoxe Mc-
tropolie am Fleischmarkt und die nur wenige Schritte entfernte griechisch-



\Y

katholische Pfarrkirche St. Barbara, wo wir vom jeweiligen Hausherrn herzlich
empfangen wurden. Sowohl Metropolit Staikos als auch Pfarrer Dr. Dzerowitz-
Ostheim erzéhlten in lebendiger Weise aus der (Jeschichte "ihrer" Kirchenge-
meinden und skizzierten auch deren kanonistische "Spezialitaten”. Wahrend der
Mittagszeit durften wir im Palais Dietrichslein zu (Jast sein, wo vom Auf3enmini-
sterium ein Empfang gegeben wurde. Nach diesem Abstecher in das "politische"
Wien fanden wir uns am Nachmittag vor dem Stephansdom zum Besuch im
"westlichen" Wien zusammen. Frau Dr. Fenzl fuhrte in kompetenter Weise
durch den Dom; anschlieBend empfing uns Kardinal Dr. Hans Hermann Groer
in den R&umen des erzbischdflichen Palais.

Am Freitag muRte das urspriinglich vorgesehene Programm manche Ande-
rungen hinnehmen, da zwei der vorgesehenen Referenten verhindert waren:
Ruckblickend erwies sich die Verminderung der Vortrage durchwegs als Vor-
teil, da so mehr Raum zur Diskussion der Frage nach dem Menschenrecht auf
Religionsfreiheit als Grundlage des Zusammenlebens verblieb. An Stelle von
Prof. Pheidas sprach zunachst aus ostchristlicher Sicht Prof. Troianos uUber Reli-
gionsfreiheit am Beispiel Griechenlands, das westchristliche Konzept von Reli-
gionsfreiheit stellte hierauf Prof. Gerhard Luf zur Diskussion. Das Ausfallen des
Referats von Imam Prof. Ccric, der zur Religionsfreiheit aus muslimischer Sicht
hatte sprechen sollen, wurde wctlgemacht durch das Angebot von Prof. Forst-
ner, am Samstag stellvertretend die muslimische Position vorzutragen. Der
Nachmittag wurde eingelcitct mit einem historischen Nachtrag, in dem Prof. Tsi-
pin die Gesetzgebung zur Religionsfreiheit in Ruf3land und der Donaumonar-
chie gegen Ende des 19. Jahrhunderts verglich. Den Schwerpunkt des Nachmit-
tagsprogramms bildete aber die Auseinandersetzung mit der Frage, ob der
KSZE-Prozel3 auch als Modell interkonfessioneller und interreligiéser Konflikt-
I6sung in Europa dienen kdnnte. Dazu hielt Prof. Alexander Hollerbach das
Grundsalzreferat, das Prof. Heinrich Schneider, selbst langjahriger KSZE-
Delegierter des Heiligen Stuhls durch sein mit vielen, nur dem Insider gel&ufi-
gen, Details angercichertes Koreferat ergénzte. Den Abschlul dieses zu beson-
ders intensiver Diskussion anregenden Tages bildete die Generalversammlung
der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen.

Am Samstag standen schlief3lich aktuelle Fragen der Gestaltung des Zu-
sammenlebens auf dem Programm, so einerseits die Frage nach der Bedeutung
des Kirchenrechts fur den 6kumenischen Dialog in Europa, anderseits auf3ereu-
ropaische Modelle interkonfessioneller Zusammenarbeit. Die Rolle des Kir-
chenrechts wurde zunéchst aus katholischer Sicht von Msgr. Elcuterio Fortino
vom Sekretariat fur die Einheit der Christen beleuchtet; aus evangelischer Sicht



VI

sprach hierauf Dr. Klaus Schwarz von der EKD. Aus orthodoxer Sicht ergénzte
Vater Georgij Sjablizev vom AuRenamt des Moskauer Patriarchats eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit dem Schreiben der Glaubenskongregation
"Communionis notio".

Als positive Herausforderung erwiesen sich die auRereuopéischen Erfah-
rungsberichte von Abt Dr. Nikolaus Egender aus Jerusalem und Prof. Lewis P.
Patsavos aus Cambridge, die bewéhrte, bereits institutionalisierte Initiativen zur
Zusammenarbeit und gemeinsamen Problemlésung im vorderen Orient bzw. im
nordamerikanischen Kontext vorstclltcn. Prof. Forstner bereicherte die Diskus-
sion durch einen Beitrag Uber die muslimische Komponente im europaischen
Zusammenleben.

Zum Abschlu3 unserer Tagung waren alle jene Teilnehmer, die nicht be-
reits friher abreisen muften, am Sonntag nach Stift Heiligenkreuz eingeladen.
Nach dem Konventamt fihrte Abt Gerhard Hradil personlich durch die histori-
schen Raume des Stifts. Nach julianischcin Kalender war gerade der Tag vor
dem Fest Kreuzerhdhung, so besuchten wir auch die Krcuzkapclic, wo Mdglich-
keit zur Verehrung der Kreuzreliquie bestand. Den krénenden Abschluf dieses
Ausflugs und unseres Kongresses insgesamt bol das festliche Mittagessen im
Stiftsgasthof.

Wenn die Veranstalter des ersten Kongresses der Gesellschaft fur das
Recht der Ostkirchen bekannt hatten, daf’ diese Tagung "ein Wagnis und Erleb-
nis zugleich"l war, so darf dies wohl auch uneingeschrankt fur den 11. Kongref3,
der zugleich der zweite "Wiener" Kongreld war, wiederholt werden.

Eva Synek, Wien

1 KANON 1 (1973) 9.



7lcQwxaxe MrixoonoXixa TuqgoXotk xaf EtQCvrCou, vmcQXitie xai
flaQXr ©oan»)«;, iv "Ariv llveunaTi dranxird 46cX<pd xav ouXXeixovord
ttK fln*5v MetQLOtritoc kugic llavxe Xethiov, x<*Q>>< etri xfi 6|hxfqg¢

* lcqbxtixi xaC cioTivT) jxer»gd4 Qcov.

*Avayvwo8dvxoq dv  ouvc6qgf<j xt}£ ncof£ duxat xaf£ ‘lcoa™
Euvodou xov dnd xifc iC Avyovoxov i , 6giQu. llgwt .135, roauua’'o;
xtk vnixdoac; draxTixfi® d|licv ' leq6ttvtos;, atxovuNMvrkK &6ctav xtk

' EkkXtioick; uqb<; owjiiiexox”™v c£<; x06 dv Btivvt) nexafcu =x-k™ xQdxovxoc
Ixtives; EcnxeuRoCou aweqx™Hevov EuvdOQtov xrVi 'ExaiQCtac Aixatou

xtuv  TAvaxoXixwv ExxXnoitSv, yvwQtsoncv 6xt lUuxaoiOTUi; HaQcax~On

Cnxovud vt* 46¢cio.

Euxducvot dmxuxiav xwv doraoi<Sv xou EuvcOQtou, nQoXQexidtic Oa

xfjv ancxdoav drditriv 5nw<;

iiafuURdatl xoi’c avvd6ooi<; xoOv x<*tQCXia»tév
xaf£ xViv euXoriav fjuwv xai xd XQdxiaxa alxolu-cOa auxfi xaod 0OcoO,
O« -l x4qi<; xat x6 dncteov fXco<; ein ixex' auxfy; xat ixexd xuiv

ovvtQj'axwv aitfi;.



Empty Page



KONGRESSBEITRAGE

CHRISTENTUM UND ORIENT

Von Franz Konig, Wien

Die Geschichte des Christentums ist in vielschichtiger Weise verbunden
mit der Geschichte der Beziehungen zwischen Orient und Okzident. Die wech-
selvolle Geschichte von Byzanz und Rom mit ihrer Rivalitat, gegenseitigen kul-
turellen religionsgeschichtlichen Faszination und Aversion ist hineingestellt in
das grof3e Spannungsfeld, den Gegensatz von Morgenland und Abendland. Der
auRere Rahmen einer Reichs- und Staatengeschichte ist zerbrochen, aber deren
geistiger Inhalt in kultureller, kinstlerischer und religionsgeschichtlicher Sicht
wirkt weiter; wirkt hinein in die Diskussion um ein neues Europa, noch verwun-
det durch den einstigen Eisernen Vorhang, aber voll Hoffnung auf ein "Neues
Haus Europa”, in dem Ost und West sich zusammenfinden wollen.

Europa aber ist, wir wissen es wohl, nicht nur 19. und 20. Jahrhundert, vor
allem nicht identisch mit einer europaischen Wirtschaftsgemeinschaft; Europa
ist durch das Christentum zusammengewachsen und geformt worden. Durch
Paulus und die Martyrer von Rom wurde das einstige, noch geeinte Rémische
Reich zur Grundlage des rasch sich ausbreitenden Christentums. Dieses Chri-
stentum hat in der Folgezeit das Antlitz des Abend- und Morgenlandes gepragt.
Es hat so das abendldndische und morgcnlandische Erbe wesentlich mitbe-
stimmt. Das Christentum hat die rémischen, morgenlandischen, slawischen Vol-
kerschaften, bis zum Iran - in der Form des "Nestorianismus" gelangte es bis an
die Grenzen Chinas - zu einer geistigen Staatenfamilie zusammenwachsen las-
sen. - Dabei ist allerdings darauf hinzuweisen, dafl} weder das Christentum noch
eine andere der grol3en Weltreligionen ihren Ausgangspunkt in Europa haben.
In dieser Hinsicht weist alles nach Asien mit dem indischen Subkontinent. Dort
haben nicht nur Buddhismus, Hinduismus, der Islam, das monotheistische Ju-
dentum und damit auch das Christentum den Anfang genommen.

Mit dem Edikt von Mailand hatte Konstantin der Grof3e den Christen die
gleichen Rechte eingerdumt wie anderen Religionen. Zwdlf Jahre spater kommt
es bereits zum Ersten Allgemeinen Konzil der Christen in Nikaia (325), einer
Hafenstadt im Ustromischen Reich, in der heutigen Turkei. An die dreihundert



Bischofe nahmen daran teil und Kaiser Konstantin erdffnete damals das erste
sog. Okumenische Konzil und hielt dabei eine lateinische Eréffnungsansprache.
Latein war damals die Reichssprache. Der Glanz der kaiserlichen Préasenz und
die spéatere Residenz in Konstantinopcl starkten die rasch wachsende Zahl der
Christen im Osten ebenso wie im Westen. 395, also zwei Generationen spéter,
erfolgte die Teilung des Romischen Reiches. Konstantinopel wird die Haupt-
stadt der 6stlichen Reichshélfte, Rom die der westlichen Reichshélftc. Geogra-
phisch, geschichtlich und kulturell driften die beiden Reichshélften langsam aus-
einander und beeinflulten auch den Gang der christlichen Geschichte. Es war
dann die unruhige Zeit der Vandalen in Afrika, der Ostgoten in Italien, der Sla-
wen auf dem Balkan. Im 7. Jahrhundert belagerten Awaren und Araber Byzanz,
ohne es zu erobern.

Aber unabhéngig davon beschéftigte die Frage der Gottheit und Mensch-
heit Christi, also die Christusfrage und spéter der Bilderstreit, - die Frage, wie
weit man Bilder verehren kénne, ohne der Gefahr des Gotzendienstes zu verfal-
len, - die Gemuter und das 6ffentliche Leben in Byzanz. Der Bilderstreit, beson-
ders im 8. und 9. Jahrhundert, erschitterte, so wird uns berichtet, das Byzantini-
sche Reich. Darin sehen wir zugleich einen Hinweis, wie sehr die religidse Frage
die Gesellschaft und auch den Staat damals beschéftigte. Wie weit Konstantino-
pel damals geistiger Mittelpunkt eines 6stlichen und eines westlichen Reiches
war, bezeugt die Tatsache, daR vier Allgemeine, Okumenische Konzilien dort
stattfanden.

Aber das Ende des Byzantinischen Reiches im Jahre 1453 (der Sultan er-
oberte damals die Stadt) war nicht die Bruchlinie zwischen einer dstlichen und
westlichen Christenheit. Dies ereignete sich schon friher durch die gegenseitige
Exkommunikation des Jahres 1054. Damals fiel die christliche Einheit in eine
abendlandische und morgenlandischc Kirche auseinander. Das heif3t, in ein
lateinisch-westliches und ein byzantinisch-dstliches EinfluRgebiet, ohne aber die
berechtigte Eigenart des (jeweils) anderen zur Kenntnis zu nehmen. Die Auffas-
sung einer byzantinischen Reichskirche mit dem Patriarchen von Konstantinopel
und einer petrinischen Papstkirche in Rom schlie3en sich immer mehr vonein-
ander ab. Das gemeinsame christliche Glaubensbekenntnis verliert seine eini-
gende Kraft. Es war ein langer, langsamer Prozel der Entfremdung, der jenen
Bannbullen des Jahres 1054 vorausging. Bereits einige Jahrzehnte vor dem
Schisma hatte zum Beispiel ein Vertreter Kaiser Ottos, mit dem Anspruch auf
die Rechtsnachfolge der Kaiser von Alt-Rom, zur Antwort bekommen: "Weil3
denn”, so die Antwort an den Abgesandten Kaiser Ottos I. wdrtlich, "wei3 denn
der térichte und ungebildete Papst nicht, dal? Konstantin der Grof3e seine ganze



3

Herrschaft, seinen Senat und sein Heer nach Konstantinopel Uibertragen hat und
daR in Rom nur Sklaven, Fischer und Markthdker zurtickgeblieben sind, niede-
res, gemeines Volk? Wie kann sich Uberhaupt jemand Kaiser der Rémer nen-
nen, der eine so barbarische Sprache spricht wie das Lateinische und den Kaiser
der Rhoméaer nun Kaiser der Griechen zu nennen wagt?"!

Die achte allgemeine Okumenische Kirchenversammlung (das vierte Allge-
meine Konzil in Konstantinopel) hatte folgenden Kanon beschlossen: "Jede der
beiden Kirchen hat eine bestimmte Anzahl alter, traditioneller Brauche, man
sollte dartiber weder diskutieren, noch sich streiten. Es ist recht, daf3 die Romi-
sche Kirche ihre Brauche beibehélt, aber auch die Kirche von Konstantinopel
behalt die wenigen Brauche bei, die sie aus der Vergangenheit ererbt hat. Das
Gleiche soll auch fur die tbrigen Bischofssitze des Ostens gelten."1

Aber die in Gang befindliche Trennung war nicht mehr aufzuhalten. Auf
der einen Seite stand das Bewul3tsein des byzantinischen Volkes als "Volk Got-
tes" und die Auffassung von einer byzantinischen Reichskirche. In ihrem Wesen
lag es, die eigene Situation zu verabsolutieren und als conditio sine qua non fur
die Rechtglaubigkeit anzusehen. - Der Vertreter des Papstes in Rom, Kardinal
Humbert, der die Bannbulle in der Hagia Sophia hinterlegte, ging allerdings in
seiner Forderung nach Einheit Giber das hinaus, was kraft géttlichen Rechtes als
Voraussetzung fur den papstlichen Primat notwendig gewesen wére. Das Bestre-
ben, die gesamtkirchliche Leitung in Rom immer mehr zu zentralisieren, fuhrte
zu einer Verabsolutierung des westlichen Aspektes und zur Ablehnung der dstli-
chen Sonderart. Papst Gregor VII. hat Uber das Ereignis von 1054 in treffender
Weise geschrieben: "Utrinque caritas friguit" (Auf beiden Seiten war die Caritas
erkaltet). Die Zeitgenossen hatten damals den Bruch zwar nicht als endguiltig
angesehen. Aber die Eroberung von Byzanz 1204 durch die Lateiner besiegelte
endgultig den Bruch.

Das Auseinanderfallen der durch 1000 Jahre kirchlich geeinten Christen-
heit in eine abendlandische und morgenléandische Kirche, sowie die neuen Kir-
chenspaltungen in der Zeit der Reformation des 16. Jahrhunderts, haben in un-
serem Jahrhundert das Bemiihen immer starker werden lassen, die Kirchenspal-
tungen nicht als unabwendbare Tatsache hinzunehmen, sondern zu versuchen,
die verloren gegangene Einheit der Christenheit als gemeinsames Anliegen wie-
der starker bewuf3t zu machen. Besonders umstritten sind in diesem Zusammen-
hang bekanntlich die sog. "unierten Kirchen".

1 Zit. nach E.v, IVANKA/.1. TYCIAK/P. WiBRTZ, Handbuch der Ostkirchenkunde. DUs-
seldorf 1971,42.

2A.a.0.,46.



Die 6kumenische Bewegung entstand auf3erhalb der katholischen Kirche
und fuhrte 1948 zur Grindung des Weltrates der Kirchen (World Council of
Churches) . Die katholische Kirche ist offiziell nicht Mitglied des Weltrates, ar-
beitet aber auf verschiedenen Ebenen eng mit ihm zusammen. Das Vatikanische
Konzil hat nicht nur ein Dekret tiber den Okumenismus als Aufgabe auch der
katholischen Kirche verabschiedet, sondern au3erdem einen "Pépstlichen Rat
zur Foérderung der Einheit der Christen" mit dieser Aufgabe betraut. Als Nach-
folger Kardinal Willebrands ist heute der aus Australien stammende Kardinal
Cassidy der Prasident dieses Papstlichen Rates.

Ich beschranke mich hier auf Fragen, die die Férderung der christlichen
Einheit zwischen den orthodoxen und der rémisch-katholischen Kirche betref-
fen.

"Die Kirchen des Orients und des Abendlandes", so heilt es im Okumenis-
musdekret, "sind Jahrhunderte hindurch je ihren besonderen Weg gegangen, je-
doch miteinander verbunden in bruderlicher Gemeinschaft des Glaubens und
des sakramentalen Lebens” (Nr. 14). - Die 6kumenischen Konzile von Nikaia,
Ephesos und Chalkedon, jene von Konstantinopel, also im ostrémischen Reich,
waren von grofRer Bedeutung fur den Weg der christlichen Glaubensgemein-
schaft im Orient und im Okzident. Das Il. Vatikanum legte groRen Wert darauf,
das noch vorhandene gemeinsame Erbe aus der Vergangenheit zu betonen:
"Schon von den &ltesten Zeiten her hatte die Kirchen des Orients ihre eigenen
Kirchenordnungen ... eine gewisse Verschiedenheit der Sitten und Gebréuche
steht der Einheit der Kirche nicht im geringsten entgegen, sondern gereicht viel-
mehr zu ihrer Zierde und Schénheit. ... Dieses heilige Konzil erklart, dal3 dieses
ganze geistliche und liturgische, disziplindre und theologische Erbe mit seinen
verschiedenen Traditionen, zur vollen Katholizitat und Apostolizitat der Kirche
gehort” (Nr. 17). Und im Anschluf® daran erklart das Konzil feierlich, dal3 es zur
Wiederherstellung und Erhaltung der Gemeinschaft und Einheit notwendig sei,
'keine Lasten aufzulegen, die Uber das Notwendige hinausgehen’ (Apg 15,28).
und, so fahrt das Konzil (Nr. 18) fort, es hoffe, "dal die Wand, die die abend-
landische und die orientalische Kirche trennt, einmal hinweggenommen werde
und schlieBlich nur eine einzige Wohnung sei, deren fester Eckstein Jesus Chri-
stus ist, der aus beidem eines machen wird." - Dieser schdne Satz ist Ubrigens ei-
nem Text des Unionskonzils von Florenz (1438/39, Sessio V1) enthommen. - Aus
diesen Satzen, die das Vatikanische Konzil in bezug auf die wiederherzustellen-
de Einheit zwischen den Kirchen des Orients und des Okzidents verwendete,



geht klar hervor, dal? man zu unterscheiden habe zwischen kirchlicher Einheit
und kirchlicher Einheitlichkeit. Das heif3t, die Einheit der Kirche verlangt nicht
immer auch eine Einheitlichkeit der Kirche in allen Belangen, z.B. der liturgi-
schen Ordnung.

Im Laufe der Zeiten gab es verschiedene Versuche, die verlorene kirchli-
che Einheit zwischen Morgenland und Abendland wiederherzustellen; diese
fihrten aber nicht zum Ziel. Erinnert sei an das Florenzer Unionskonzil und an
das 2. Konzil von Lyon (1274). Ein letzter Versuch der Wiederherstellung der
Einheit war wohl die sogenannte Brester Union vor rund 400 Jahren.

In bezug auf die Kirchen des Orients sagte Papst Paul VI. vor 25 Jahren3,
sie seien wie "Schwesterkirchen, die zueinander fast in vollendeter Communio
stehen". Und Johannes Paul Il. meinte in einem Gesprache mit dem verstorbe-
nen Patriarchen von Konstantinopel, Dimitrios I., dal3 man in Rom die rechte
Ausubung - nicht die Existenz - des papstlichen Primates noch nicht ganz gefun-
den habe. Er bitte daher alle Katholiken und nichtkatholischen Christen, zu for-
schen und zu beten, dalR sein Dienst auch in dieser Hinsicht hilfreich werde. Der
Versuch, den Unterschied zwischen pé&pstlichem Primat und der Rolle des Bi-
schofs von Rom als Patriarch des Abendlandes starker mitzubedenken, ist be-
kannt.

Bevor ich einiges Uber die Tatigkeit der Wiener und Osterreichischen Stif-
tung "Pro Oriente" berichte, um zu zeigen, wieviel heute im kirchlichen Bereiche
zwischen Ost und West bereits in Bewegung geraten ist, will ich zuvor noch auf
die osterreichische Geschichte verweisen: im 18. und 19. Jahrhundert lebten eine
groRere Anzahl von orthodoxen Christen auf dem Gebiete der damaligen
Osterreichisch-ungarischen Monarchie, soweit diese sich seinerzeit Giber das Ge-
biet der Karpathen hinaus erstreckte. Die Angehdrigen der orthodoxen Kirche
im Karpalhengebiet, in der Bukowina, in Galizien, bis nach Ruménien - wurden
staatlicherscits unterstutzt; so war es moglich, dal® sie Uber die Staatsgrenzen
hinweg, mit ihren orthdoxen Zentren in freundschaftlicher Verbindung bleiben
konnten. Die Schulen, Bildungseinrichtungen, wurden in den orthodoxen Kir-
chengemeinden gefordert. Die orthodoxe Priesterschule, - die spétere theologi-
sche Fakultdt von Czernovitz in der Bukowina, - errang grofRes Ansehen und
wurde so die Grundlage fur die spéatere Universitat. Die Verbindung der orthod-
xen Gemeinden, damals auf 6sterreichischem Boden, mit ihrer eigenen Tradi-
tion, kommt in zahlreichen Werken der Kunst sehr schon zum Ausdruck. Die
kinstlerische Form, nicht der Inhalt der Aussage sei, so meinen die Experten,

3Vgl. AAS 39(1967).



immer mitteleuropaisch gewesen. Und so waren die orthodoxen Christen in
Osterreich Jahrhunderte lang eine Briicke zwischen Orient und Okzident.

Etwas Ahnliches kann man heute auch von den Muslimen in Bosnien sa-
gen. Die bosnischen Muslime sind schon lange eine Briicke zwischen Orient und
Okzident. - Das ist vielleicht auch der Grund, warum die muslimische Weltge-
meinschaft bis heute noch nicht zu einem Kreuzzug fur die Glaubensgenossen in
Bosnien aufgerufen hat.

Wéhrend der letzten Jahre hat die dsterreichische Stiftung "Pro Oriente"
auf dem Boden der 6sterreichischen Tradition die Kontakte zu den orthodoxen
Kirchen des Ostens, im Anschluf3 an das Vatikanische Konzil, neu zu knipfen
versucht. Wenige Tage nach der Annahme des Dekretes iiber den Okumenis-
mus durch das Il. Vatikanum kam es in Wien am 4. November 1964 zur Grin-
dung der genannten Stiftung "Pro Oriente". MaRgebend hiefiir war die Uberle-
gung, einen Dialog zwischen orthodoxen und rémischen Katholiken aus Wiener
Sicht in Angriff zu nehmen. Damit sollte versucht werden, die bereits bestehen-
de Gemeinsamkeit des Glaubens zwischen der rdmisch-katholischen Kirche und
den Orthodoxen zu vertiefen. Die Erfahrungen aus der Geschichte Wiens und
Osterreichs schienen hieflir giinstig zu sein. Man suchte das Gesprach auf
menschlicher und theologischer Ebene. Der Vorteil fir Wien bestand darin, dal3
"Pro Oriente" zwar vom Vatikan rechtlich unabhéngig ist, aber mit dem Papstli-
chen Rat zur Forderung der Einheit der Christen in bestdéndigem Kontakt blieb.

In den vergangenen drei3ig Jahren hat "Pro Oriente", so scheint mir, gute
Beitrage geleistet, um die Verbindungen zu den orthodoxen Kirchen durch VVor-
trdge und gegenseitige Besuche neu zu beleben. Unter den vielen Tagungen und
Symposien, die "Pro Oriente" organisiert, scheint mir die Begegnung von 1974
eine besondere Bedeutung zu haben. Den Vorsitz fuhrte damals der Generalse-
kretar einer vorzubereitenden Pan-Orthodxen Synode, Metropolit Damaskinos
in Genf. Auf Seiten der Katholiken fuhrte den Vorsitz der Sekretér des zustén-
digen Vatikanischen Sekretariates, der heutige Bischof Duprd. Unmittelbar nach
jenem Symposium kam es auf der Weltebene zu einer Begegnung des heute lei-
der heimgegangenen Patriarchen Dimitrios und Papst Johannes Paul U. in Rom.
Beide gaben damals die Einleitung eines offiziellen Dialoges bekannt. In der
weiteren Folge kam es bereits zur Bildung einer gemischten Kommission, das
heil’t, Vertretern der orthodxen und der romisch-katholischen Seite mit der er-
sten Sitzung auf Patmos im Jahr 1980.

Ein weiterer wichtiger Beitrag von "Pro Oriente" sind die sogenannten



Vienna consultations"; das sind Begegnungen mit den funf vorchalkedonensi-
schen Kirchen. In einem Klima wachsender gemeinsamer Verantwortung und
christlicher Verbundenheit kam es in der Folge zu einer immer engeren Form
der Zusammenarbeit. Auf Weltebene folgte dann jene gemeinsame Erklarung,
die von Paul VI. und Mar Ignatius Yacoub Ill. unterzeichnet wurde und die die
Feststellung beinhaltet, - ich zitiere den englischen Originaltext: “therc is no dif-
ferencc in the faith we profess concerning the mystery of the Word of God made
flesh and bccame really man." In der Folge Unterzeichneten das Oberhaupt der
koptisch-orthodoxen Kirche und Papst Paul VI. am 10. Mai 1973 eine gemeinsa-
me Erklarung, in der die in Wien erarbeitete sogenannte "Vienna Christological
Formula" woértlich tbernommen wurde.

Das sind einige Hinweise, wieviele Moglichkeiten 6kumenischer Begegnun-
gen und Na&herkommens auch auf einer so begrenzten Ebene moglich sind.
Schlie3lich noch ein Hinweis auf ein Ereignis, das die Mdglichkeiten einer neu-
en Orientierung zwischen Orient und Okzident in einem hellen Lichte zeigt. Es
war am 8. Dezember 1965, beim Abschlu3gottesdienst des Il. Vatikanischen
Konzils. Papst Paul VI., - zur gleichen Zeit tat Patriarch Athenagoras in Kon-
stantinopel dasselbe, - verkiindete im Beisein eines Vertreters des Patriarchen,
daR im gegenseitigen Einvernehmen die Exkommunikationen von 1054 aufgeho-
ben seien und diese in Zukunft keine Rechtsgiltigkeit mehr besaRen. Ich werde
nie vergessen, welcher Beifall damals in St.Peter losbrach, als Paul VI. seine An-
kiindigung beendet hatte. Das geschichtliche Argernis war damit beseitigt, auf-
grund eines vorausgegangenen ausfuhrlichen dkumenischen Dialoges. Aber die
leidvolle Geschichte einer Trennung von Uber 900 Jahren, der heutige "lIst-
Zustand" konnte damit nicht beseitigt werden. Jene grof3e geschichtliche Stunde
sollte fur die westliche und 6stliche Kirche ein Anlal sein, den Prozel? der Ent-
fremdung soweit als moglich umzukehren.

Damit will ich zum Schliisse meines skizzenhaften Uberblickes nochmals
feststellen, da das Christentum als Weltrciigion seinen Ausgang im Orient ge-
nommen hat. Das Christentum tragt daher nicht ein vorwiegend westliches Ge-
prége, wie man meint, sondern es ist zumindest ebensosehr gepréagt durch die
morgenlandischen Ziuge. Orient und Okzident sind in ihrer Geschichte durch
das Christentum unauslodschlich bis in ihre Wurzeln hinein, miteinander verbun-
den. - Das Gespréch Uber ein "neues Euopa" sollte diese Tatsache nicht unbe-
achtet lassen.



MODELLI STORICI DELLA CONVIVENZA NELL' ITALIA
MERIDIONALE

Vittorio P eri, Rom

I. Una coesistenza legale di 15 secoli

Nel 598 san Gregorio Magno scrissc una lettera a Giovanni, vescovo latino
di Siracusa in Sicilia. Da qucsta lettera due fatti risultano evidenti. Alla fme del
VI secolo, in quella ciltd come anche a Catania, comunita cristiane greche e lati-
ne vivevano una diversa e distinta vita liturgica e disciplinare in diretto contatto
tra loro, tanto da poter eonfrontare e discutere le tradizioni e gli usi delle rispet-
tive Chiese, greca e latina, come anche le differenze, che le distinguevano cd i
cambiamenti intervenuti in esse nel corso del tempo.

In secondo luogo, il papa romano testimonia che 1’ "antico uso della Chiesa
Romana" era stato consapevolmente soggetto all’ influenza della "tradizione dei
Greci", sia della Chiesa di Coslantinopoli che di quella di Gerusalemme: per
esempio nell’ espunzione e poi nell’ introduzione dell’ alleluia nelle messe al di
fuori del tempo di Penlecoste, nella recita del Kyrieleison o nella recita del Pater
noster immcdiatamente dopo la prex eucharislica’. Ancora alla fme del V11 seco-
lo il papa Sergio | volle rendere pil solenni le feste mariane, entrate dall’ Orien-
te nella liturgia della Chiesa romana nei decenni precedcnti al suo pontificato,
come 1" Annunciazione, 1" Assunzione, la Purificazione (gia solennita latina di
san Simeone) c prescrisse 1’ esposizione nella basilica di San Giovanni in Latera-
no della reliquia della vera Croce nella festa dell’ Esaltazione della Croce, cele-
brazione, a sua volta, di importazionc bizantinal

La convivenza (Zusammenleben) nell’ Italia del Sud di Chiese, che osserva-
vano la lingua liturgica greca e seguivano la tradizione canonica della Chiesa
Orientale, accanto a Chiese, che mantenevano nel culto la lingua e !' uso della
Chiesa latina d’ Occidente, risulta un fatto noto. In particolare, esso ¢ storica-
mente documentato dall’ VIII secolo, quando Puglia, Calabria e Sicilia furono

1 GREGOR Il I'apae Registrum epistoiarum, Il, lib. XI, ep. 56a (= MGI-I Epist. 2, Bcrolini
1893,334).

2V. PERI, Lo scambio fratcrno Ira Ic Chiese. Componenti storichc della comunione, Citta del
Vaticano 1993,82.



incluse nella giurisdizione della Chiesa di Costantinopoli3, fino ai giorni nostri,
guando ancora a Lungro in Calabria e a Piana degli Albanesi in Sicilia sussisto-
no due eparchie, i cui vescovi e fedeli mantengono il rito ed il costume propri
della Chiesa greca secondo la tradizione bizantina.

Di questa presenza continua, unica in tutto ' Occidente, della Chiesa gre-
ca, si sono occupati, fino all’ epoca del concilio Vaticano Il, soprattutto canoni-
sti e teologi: della Chiesa cattolica prima e poi della Chiesa orlodossa. E’ questa
la principale ragione per cui si sono finora sottolineati gli elementi astratti ed
ideologici di una concreta convivenza ccclesiale tanto lunga ed insolita rispetto
all’ esperienza di altre regioni d’ Europa.

Piuttosto che illustrare gli aspctti positivi e storici che tale situazione docu-
mentava con la sua realté sociologica ¢ comunitaria, ci si soffermé sui fattori di
polemica, sulle rivalitd e sulle divergcnze - vere o presunte che la coesistcnza
visibile e pubblica di queste comunité cristiane facilmente suscitava con la diver-
sitd dei comportamenli collettivi (feste, digiuni, costumi matrimoniali, pratiche
devote). Negli stessi territori, lc due comunita cristiane avevano infatti di che ap-
parire reciprocamente differenti agli occhi dei fedeli per la lingua cd i costumi
liturgici, compresa qualche formula del simbolo o del rituale professata nelle ce-
rimonie sacramentali. Si diversificavano in molti casi gli usi ed i tempi della di-
sciplina canonica. La dipendenza ccclesiastica e giurisdizionale non comport6
sempre, come in generale aweniva ovunque nel mondo cristiano, !’ idcntita tra il
nto e la tradizione propri della gerarchia episcopale competente per territorio e
quelli dcIP una o dell’ altra comunité ccclesiale ad essa soggetta in virtii doll' an-
tico principio che un solo vescovo dovcva govcrnare una citta ed una diocesi. In-
finc, in certi periodi, Ilc comunita di rito greco e quelle di rito latino, prcsenti
sulla stesso territorio, dipesero ciascuna da una gerarchia episcopale della pro-
pria stessa tradizione ecclesiale. |1 confronti nella vita religiosa quotidiana, e con
esse le polemiche di Campanile, risultavano possibili, anzi inevitabili tra i "Greci"
ed i "Latini" della stessa regione.

Nell’ osservare il fenomeno storico si sono volentieri proiettati sulla realta e
sulla concreta convivenza di cristiani, organizzati nelle stesse zone in due diverse
tradizioni ecclesiali, quei temi invctcrati al punto da essere in seguito considerati
classici, della polemica dottrinale, che era andata crescendo nei secoli tra le due
Chiese. Molto spesso queste realté storiche sono state inlerpretate soprattutto
alla luce di concezioni ecclesiologiche piti moderne e ad esse estrancc. Deriva

3V. von FALKENHAUSEN, Tra Roma c Costantinopoli: la Chiesa Bizantina dcll’ Italia me-
fidionale (sec. VII1-X1), in corso di stampa negli Alti del Congresso Scicntifico Internazionalc pcril
75° Annivcrsario del I’ontificio Istituto Orientale (Roma, 30 maggio-5 giugno 1993).



10

da qui un’ estensione a queste comunité dell’ Italia meridionale, baltezzate gene-
ralmcnte “ilalogreche", della pit recente discussione ccclesiologica sull’ uniati-
smo, e, pill in generale, delle controvcrsie tipicamente postridcntrine tra la Chie-
sa cattolica e la Chiesa ortodossa. Tale estensione, almeno da un punto di vista
strettamente storico appare impropria.

L’ interesse attribuito in passato a queste peculiarita ecclesiastiche non ha
prodotto nel suo complesso risultati soddisfaccnti. Fino agli Ultimi deccnni la
cullura generale ha certamentc conservato la notizia di una coesislenza di due
tradizioni ecclesiali, la quéle persisteva nelle stesse regioni dell’ Italia meridiona-
le da almeno quindici secoli. Tuttavia la stessa cultura si mostra ancora oggi in-
certa e restfa, dovendo precisare in termini documentari la distribuzione geogra-
fica e cronologica, la composizione etnica e culturale, i cambiamenti sociologici
dei protagonisti della vicenda4. Ancora piu imbarazzati appaiono teologi e cano-
nisti delle due Chiese, se vcngono richiesti di precisare storicamentc i diversi re-
gimi canonici che nei vari periodi hanno reso possibile una talc convivenza dopo
la scparazione tra 1c due Chiese, all' intcrno di Stati ufficialmente cattolici e nei
confini della giurisdizione ecclesiastica occidentale. Fra le tante questioni che si
pongono, una emerge come la pil interessante ed attuale.

La presenza continua, in territorio ccclesiastico occidentale e liturgicamen-
te latino, di comunita ecclesiali, organizzate per il culto e la disciplina secondo la
tradizione della Chiesa greca, fu possibile solo perchd delle leggi civili ed eccle-
siastiche vigenti in ciascuna epoca la permisero o la tollerarono. Come mai un
tale inconsucto regimc trovo giustificazione in una cristianitd occidentale, dove
le leggi ecclesiastiche e civili non hanno mai previsto, fino all’ epoca contempo-
ranea, la libera professione di un culto pubblico per delle Chiese, o per dei
gruppi di cristiani, quando essi fossero stati tacciati pubblicamente di scisma o
di ercsia? 11 sistema politico ed ideologico antico si presenta totalitario ed in-
transigente in materia di vera religione e nei confronti di ogni manifcstazione di
culto cd ogni comportamcnto morale considerati eterodossi. Lo stesso principio
illuministico della tolleranza e della libert& di coscicnza pose nella societé seco-
lare le premesse per una convivenza civile e pubblica di piti Chiese ¢ Confessioni
religidse in uno stesso territorio, ma non abolf la subordinazione legale ed ammi-
nistrativa dei riti e dei culti formalmente ammessi a queili della Chiesa in uno
Stato ufficialmente cattolico, per esempio ' impero austriaco degli Asburgo, o
protestante, come ad esempio il regno di Gran Bretagna o di Svezia.

4V. PERI, Chiesa latina c Chiesa greca: protagonisti e rcgimi della cocsistenza canonica, in
eorso di stampa negli Atti dei X° Ineontro di Studi Bizantini ( Reggio Calabria, 4-6 ottobre 1991),



11

Appare quindi owio, ma importante, ricordare che nessuno dei successivi
regimi canonici, applicati per assicurare in uno stesso territorio diocesano la pa-
cifica convivenza di due Chiese diversificate dal rito, dagli usi sacri e talora per-
fino dalla dipendenza giurisdizionale da una gerarchia episcopale non latina, ac-
cettd o si propose mai di legittimare 1’ esistcnza pubblica di una Chiesa che si ri-
tenesse divergere nella professione della fede da quella romana e latina, e, nello
stesso tempo, da quella della sola ed unica Chiesa cattolica.

Anche se qualche autorc negli Ultimi decenni lo ha insinuato, b storicamen-
te infondato ritenerc che una deroga effettiva a tale regime potesse a lungo e
pubblicamente sussistere di fatto (viafacti) nelle remote regioni mcridionali del-
la Penisola italiana per una mancata osservanza delle leggi vigenti, o per la loro
ignoranza materiale o intenzionale, o per una scarsa vigilanza delle autorita ter-
ntoriali competenti. Secondo questa ipotesi dell’ isolamento geografico e della
marginalila culturale, in cui vivevano, intere comunité "italogreche" sarebbero ri-
maste per secoli "ortodosse" e, prima, "cattoliche" senza averne coscienza e sen-
za che ne avessero esatta consapevolezza le gerarchie ecclesiastiche centrali di
Roma e di Costantinopoli, da cui esse, di volta in volla dipesero. Affermazioni di
guesto genere tradiscono facilmente la psicologia romantica ed irenistica che le
suggerisce, ma non trovano riscontro nelP ampia documentazionc storica super-
stite circa le comunita ecclesiali "italogreche". Ci sentiamo di affermarlo dopo
tre decenni di ricerche dedicale a tale documentazione storica, in parte ancora
inedita.

Il. Gli "ltalogreci" e illoro "rito"

In ogni momento della loro lunga coesistenza, le comunita ecclesiali limi-
trofe o coabitanti, che in alcune regioni dell’ Italia meridionalc osservavano ri-
spettivamente i riti, la lingua sacra e le usanze o della Chiesa greca o della Chie-
sa latina, hanno potuto conservarli solo in virti di un preciso e definito regime
canomco, ora pil ora mcno soddisfacente per chi vi era soggetto, ma sempre
tale da autorizzare secondo il diritto I’ esistenza istituzionale c I’ esercizio legale
di un culto pubblico. Tale regime intendeva in ogni caso assicurare la comuni-
one visibile di qucsle Chiese locali nelP unica Chiesa Cattolica, defmita cosf nel

¥ v- PERI, La Congregazionc dei Greci (1573) e i suoi primi documenti, in: Sludia Gratiana
.'*,7?2) 131-256; V. PERI, Chiesa latina e Chiesa greca nell’ Italia postridentina, nc La Chiesa Gre-
cain Italia dall’ V1110 al XVI° secolo, | (= Italia Sacra 20), Padova 1973,271469.



12

simbolo della fede condiviso dalla Chiesa d’ Oriente e da quella d’ Occidente, e
concepita seconda la Tradizione conciliarc comune.

Un simile statuto canonico implicava comunque, sempre per Tradizione, la
dipendenza gerarchica delle comunita locali da un episcopato collegialmentc or-
ganizzato ed ordinato. In alcuni secoli (dall’ V111 all’ X1) gli imperatori greci sta-
bilirono che le Chiese dell’ Italia del Sud soggetta alla loro sovranitd, per quanto
per liturgia ed usi sacri conservassero ciascuna la propria tradizione o greca o
latina, facessero comunque capo ecclesiasticamente al patriarcato di Costantino-
poli. Dopo la conquista hormanna fu invecc la Chiesa di Roma che definf il regi-
me di unione delle Chiese rimaste greche nel meridione d’ Italia e si sforz6 di
applicarlo con successivi adattamenti. I mulamenti piu rilevanti e generali sono
quelli succeduti al concilio di Firenze e al concilio di Trento8.

Contemporaneamente alla precaria unione sottoscritta a Firenze dallc due
Chiese, o nel periodo immediatamente successivo ad essa, ebbero luogo ' emi-
grazione e il pacifico e legittimo inscdiamento in Puglia, Sicilia e Calabria di in-
tere colonie di rifugiati e profughi albanesi, appartenenti alla Chiesa greca. L'
awenimento modificé in misura sensibile la composizione ctnica e sociologica
delle ininoranzc di fedeli, che, in quelle stesse regioni, osservavano ancora la
inedesima liturgia ed i medesimi usi sacri della Chiesa bizantina. Ma la nuova
immigrazione nell’ Italia del Sud di nutriti gruppi di Albanesi, con i loro sacer-
doti e con qualche vescovo, diede soprattutto luogo a quella che potrebbc defi-
nirsi una nuova e precaria cogestione canonica e giurisdizionale, che le due Chie-
se, quella greca orientale e quella latina di Occidente, cercarono di attuarc nei
confronti di tali comunita crisliane.

A difl'erenza di quanto in modo poco informato ed anacronistico si suole in
vari contesti ripeterc, il nuovo contatto non sollevo problemi dogmatici o tcolo-
gici di sorta, bensl conflitti giurisdizionali. Diversi papi, da Leone X a Pio IV
comprcso, si studiarono di risolverli. Ammisero con concessioni nhominative !’
esercizio della giurisdizione episcopale su questi fedeli della Chiesa bizantina
trasferiti in Italia vescovi consacrati ed inviati per la loro cura pastorale nella Pe-
nisola, col titolo di metropoliti di Agrigento ed esarchi d’ Italia, da parte dci pa-
triarchi delle Chiese bizantine di Costantinopoli e di Ohrida Li sottrassero quin-
di alla giurisdizione dcgli Ordinari latini nei cui territori diocesani essi si erano

6 V. PER], L’ unione della Chiesa Orientale con Roma. Il modemo rcgime canonico occidcn-
tale nel suo sviluppo storico, in: Aevum 58 (1984) 439498; E. MORINI, Le due anime dell’ "uniatis-
mo". Due modclli di unité ecclcsialc nella Romania franca del XII° secolo, in: Studi e Ricerchc sull
Oriente cristiano 14 (1991) 367417; I’ERI, Lo scambio fraterno tra le Chiese, 365470.

7 V. PERI, | metropoliti oricntali di Agrigento. La loro giurisdizione in Italia nel XVVFsccolo,
in: Bisanzio ei’ Italia. Raccolta di studi in memoria di Agostino Pertusi, Milano 1982, 244-321.



13

insediati e vivevano, comminando gravi sanzioni canonichc per quei vescovi del-
la Chiesa latina o amministratori civili italiani ehe contrastassero lali disposizio-
ni. Il tentativo apparve in quel periodo possibile nello spirito e nel quadro degli
accordi di unione sottoscritti di recentc a Firenze, e nel dichiarato presupposto
che essi rimanessero validi c rispettati per entrambe le Chiese8.

Appare guesto il principalc motivo, per cui gli storici ecclesiastici posterio-
ri, sia cattolici che ortodossi, furono portati ad ignorare la peculiarita di questa
"parentesi” canonica durata oltre un secolo. Essa permise la sussistenza nell’ Ita-
lia meridionale di un regime d’ unione tra comunité della Chiesa greca e della
Chiesa latina, che a dispetto delle suc caratteristiche scgregazionistiche nella
vita liturgica quotidiana, per il persistente divieto della commixtio rituum, si col-
locava in modo diverso rispetto al regime di tolleranza (o di sopportazione) del
rito e delle cerimonie dei Greci, che cra stato instaurato al momento dell’ occu-
pazionc normanna e nei successivi sccoli del medioevo.

11 regime di unione "fiorentino" si riveleré in seguito diverso anche dallo
staluto che fu sancito per tutti indistintamente i fedeli, che in Italia meridionale
vollero conservare tale rito e tali consuctudini sacre dopo la cclcbrazione del
concilio di Trento. Per gli cllicnofoni di Calabria ¢ di Puglia, non toccati dalle
norme per gli Albanesi d’ Italia, il regime decrctato dai papi postridentini rap-
presentt solo la riconferma del preccdcnte regime "normanno-crociato” di tolle-
ranza del rito greco. Per gli Albanesi esso si configurd invcce come una modifica
molto pil riilevante, poich6, di fatto, tale disposizione abrogava il regime canoni-
co "fiorentino" di coesistenza tra la Chiesa romana e la Chiesa bizantina. Ma le
conseguenze per la soprawivenza ammessa di comunité ccclesiali di rito bizanti-
n° in Italia non fu ugualmcente la stessa9.

Il Breve di Pio IV Romanus Pontifex del 16 febbraio 1564, la Costituzione
apostolica emanata da Pio V con la Bolla Providentia Romani Pontificis del 20
agosto 1566, ed infine la Perbrevis Instrnctio superaliquibus rilibus Graecorum ad
PR. PP. DD. Episcopos Latinos, in quorum civitatibus vel dioecesibus Graeci et
Albancnses Graeco ritu viventes degunt, approvata da demente VIII il 31 agosto

8 V. PERI, La Ictlura del concilio di Firenze nella prospettiva unionistica romana, in: Christi-
an Unily. The Council of Ferrara, cd. by G. ALBERIGO (= liibliothcca Ephcmcridum Thcologica-
rum Lovanicnsium 97), Ixuvcn 1991,593-611.

9 D. COMO, Una dioccsi della Chiesa italoalbancsc. L’ Eparchia di Piana degli Albanes, Pa-
lermo 1981; V. PERI, in: Culto c pieta popolarc degli Albanesi d’ Italia prima della della riforma tri-
dentina, in: Oriente Cristiano 20 (1980) 9-41; V. PERI, Presenza storica cdidcnlité culturale degli
Arbereshe, in: Minoranze etnichc in Calabria e Basilicata, a cura di P. DB LEO, Cava dei Tirreni
1988,107-136; V. PERI, Two Ethnie Groups in the modern ltalian State. 1860-1945, in: Religion, Sta-
e an<l Ethnie Groups. Comparativc Studics on Governments and Non-dominant Ethnie Groups in
Europe. 1850-1940, cd. by D.A. KERR, vol. I, Dortmouth 1992,157-173; 176-178.



14

1595 e pubblicato nel 1596, diedero il nuovo e definitivo regolamento alla sussi-
stenza di comunita ¢ di un clero di rito greco nella giurisdizione ecclesiastica di
un Occidente uniformemente caratterizzato dalla liturgia e dagli usi della Chiesa
latina e, in particolare, della Chiesa romana.

Nello stesso anno 1596, alla fine di agosto e alla fine di dicembre, le nhorme
elaborate dalla "Congregazione per la riforma dei Greci viventi in Italia e dci
monaci e dei monasteri dell’ Ordine di San Basilio Magno", istituita nel 1573 da
Gregorio XIlllI, furono emanate da Clemente VIl per i fedeli della Chiesa Cat-
tolica di rito greco-bizantino dell’ Italia meridionale ed estese a quelli di rito
slavo- bizantino dell’ Ucraina aderenti all’ Unione di Brest. Nel documento di
Clemente V111 sono presenti fin dal titolo due nozioni canoniche destinatc a go-
dere di una lunga ed ambigua fortuna ncll’ ecclesiologia cattolica postridcntina:
1) la nozione di "rito" comc categoria ecclesiologica parallela ed equipollicnte a
quella di Chiesa locale particolare; 2) una classificazione canonica globale e ge-
neralizzata degli "ltalogreci”, che prescindeva dei tutto dall’ appartenenza ctnica
e linguistica di quei fedeli. Tale individuazione apparc infatti fondata in modo
esclusivo sul rito osscrvato e sull’ uso liturgico della Chiesa greca. Essa risulta
tuttavia espressa in funzione dei diritto canonico della Chiesa latina ed intende
raggruppare tutti quei fedeli della Chiesa Cattolica romana, ai quali, nell’ Italia
meridionale, e concesso a certe condizioni di conservare nel culto una liturgia
non latina, degli usi sacri e dei comportamenti disciplinari, che non coincidono
in tutto - a partire dalla lingua liturgica! - con quelli propri della Chiesa di
Roma.

In entrambe le nozioni, la nuova classificazione prescinde di proposito dal-
la sussistenza effettiva di una Chiesa bizantina come realta teologica e pastorale
attuale. Si limita a considerarne il rito liturgico ancora praticato per tradizione,
nella seconda meta dei XVI secolo, da alcune comunita cristianc minoritarie,
presenti sul territorio di una quarantina di diocesi italiane. La categoria canoni-
stica di "ltalogreci" non tiene inoltre conto delle differenze etniclie, culturali e
perfino ecclesiali intcrcorrenti tra i diversi gruppi di fedeli, che conservavano in
Italia I'antica liturgia in greco della Chiesa d’ Oriente. La definizione appare pu-
ramente negativa pcrche si fonda solo sulla differenza, che distingue la liturgia e
la disciplina di tutti questi gruppi da quelle analoghe della Chiesa latina. Gli el-
lenofoni superstiti nelle regioni un tempo polilicamente bizantine di Calabria e
di Puglia vengono cos! accomunati, nel diritto canonico latino, ai discendenti
dell’ immigrazione albanese dei secoli XV e XVI; i monaci basiliani dell’ Italia



15

del Sud, completamente italianizzati, vcngono sottoposti alle medesime disposi-
zioni concernenti i Greci c gli Slavi provenienti dalle sponde orientali del Medi-
terraneo e dalla costa balcanica, e residenti, per ragioni di commercio o di mili-
zia, in alcuni porti italiani come Venezia, Ancona, Napoli, Messina. Idcalmentc,
la Commissione cardinalizia diretta dal card. G. A. Santoro, che prepar® questc
norme per gli Italogreci, le volle in continuitéa con quelle stabilite per i fedeli del-
la Chiesa greca di Cipro o dei Regni crociati gia inclusi, con un proprio statuto
canonico, nella Chiesa latiiia d’ Orientel0.1l

La eategoria astralta e generale di "ltalogreci” risulla cosf elaborata, per
esigenze pratiche di governo pastorale, dalla Curia romana, per poter impartire
direttive generali unitaric ai vescovi italiani, nelle cui diocesi questi cristiani vive-
vano, presentando difficolt& particolari per I' applicazione delle riforme ccclesi-
astiche pensate a Trento solo in funzione della tradizione canonica della Chiesa
occidentale latina. In seguito la eategoria di "ltalogreci” fu recepita dal diritto
canonico e dalP ecclcsiologia postridentina, che lo fecero ammettendo la concc-
zione per cui un rito sacro cd una comunita ecclesiastica possono definirsi in
modo adeguato anchc facendo astrazione da una Chiesa locale che lo pratichi e
trascurando la continuité della sua concreta vicenda ed evoluzione storica.

Cio significa ehe la nozione romana moderna di "Italogreci” e spiegabile, c
quindi comprcnsibile nella sua genesi ideale, ma rcsta del tutto inadeguata per
chi intenda percorrere i molti secoli di storia della presenza della Chiesa greca
in Italiall. Tale storia 6 accompagnata dal filo rosso dell’ osservanza concreta,
viva in varic regioni dell’ Italia mcridionale, di una liturgia e di usi sacri greco-
bizantini, da parte di popolazioni etnicamente c eulturalmente diverse tra loro

secondo Ic epoche. Ma certamente tale storia non si riduce ad un fenomeno di
semplice conservazione rituale o folkloristica, ma implica piuttosto un problcma
spirituale cd ecclesiale piu profondo.

| risvolti di attualité, che simile problema presenta, sono direttamente riehi-
amati dalla singolare sinonimia, che ha fatto il suo ingresso ncl lessico dell’ cc-
clesiologia tra le espressioni "rito" e "Chiesa particolarc". L’ idcntificazione con-

eettualc si e venuta affermando tra i eanonisli ed i teologi oecidentali nel corso

10 V. PERI, Chiesa romana c "rito” greco. G.A. Santoro c la Congrcgazione dei Greci (1566-
1595), Brescia 1975.

11 Cf. Ixt Chiesa greca in Italia dall' VVIII ai XVI sccolo. Atli del Convcgno storico intcrcccle-
sialc (Bari. 30aprile-4 maggio 1969), 1-111 (= Italia Sacra 20-22), Padova 1972-73. Sipu6 farc risalire

aquesto primo Convegno, che riunisul tema bizantinisti ¢ storici curopci di diversa formazionc con-
fessionale cd ideologica, il rinnovato intcrcssc per la presenza ecclesiale bizantina in Italia meridio-

nalc e 1' inlroduzione della nozione storica di Chiesa greca come eategoria storiografica appropriala
per dcfinirla.



16

degli Ultimi sette secoli, in particolare dopo il concilio del Laterano, che ncl
1215 emand la sua IX costituzione de diversis ritibus in eademfide.

Le disposizioni ivi contenute riposano sulla convinzione, in s6 legittima, che
nclP unica Chiesa cattolica sussiste per tradizione una pluralitd di riti e di norme
disciplinari. Una idcntificazione simile non si riscontra tuttavia ncl vocabolario
patristico e resta ancor oggi estranea cd incomprensibile al linguaggio dell’ ec-
clesiologia ortodossa, disponibile invece a formulare lo stesso concelto, che essa
pure condivide, in altra maniera: de eadem fide in diversis Ecclesiarum ritibus.
Per I’ ecclesiologia postridentina le due nozioni di Chiesa particolare (puramen-
te organizzativa) e di rito (puramente cerimoniale) furono sentite per secoli tan-
to prossime che la sinonimia si introdusse pil di una volta come locuzione cor-
rentc in un doeumento del Vaticano Il: "Ecclesiae particulares seit ritus"12.

L’ apostolicitd, che ogni Chiesa locale assicura e trasmette con una conti-
nuité ininterrotta sia personale che temporale, riposa, secondo !’ ecclesiologia
antica, su tre fatlori stimati parimenti indispensabili per il diritto canonico co-
mune: il vescovo, la convivcnza sociale di una popolazione e la sua stabilité fisica
in un territorio diocesano gcograficamcnte determinato. Dal concorso dei tre
fattori deriva una tradizione storica e spirituale propria ad ogni singola Chiesa e
talc da comprcndere il suo rito liturgico e i suoi usi sacri particolari. E’ owio
che un rito non pud nasccre o durare, salvo che nell’ astrazione conccttuale, sen-
za che una Chiesa lo esprima, lo adotti e lo pratichi. Non pu6 ciol in concreto
sussistere senza che sussista una Chiesa, ma neppure pué identificarsi con essa.
E’ questo il motivo perche Ic Chiese caltoliche orientali unite a Roma, con i loro
vescovi, sono rimaste Chiesepleno iure a dispetto dell’ ecclesiologia allora domi-
nante nella Chiesa romana, che le riduceva ed etichettava come semplici "riti"
cerimoniali. Un’ uniforme o un modo di comportarsi stcreotipo sono simbolica-
mente significativi di una funzione sociale e risultano funzionali all’ esercizio di
una professione solo se esisle il soggetto che le indossa e le impersona, nel no-
stro caso la Chiesa locale.

Perche tale Chiesa continui la propria missione nel solco della Tradizione,
in primo luogo assicurando originalmente nel tempo la cclebrazione della litur-
gia eucaristica per una porzione del popolo di Dio, restano fondamcntali i fatto-
ri indicati dall’ antica ecclesiologia esprcssa e sancita dai concili ecumenici. Per
il mutare delle condizioni storiche della vita associata, pué tuttaviavenire meno
la immutabilitd dei confini definiti - etnici, geografxci o culturali -, che caratteriz-

12 Decreio Oricntalium Ecclesiarum 2, in: S. Concilio ecumcnico Vaticano I, Costituzioni,
Dccrcti, Dichiarazioni, a cura di S. Garofalo, Milano 1966,320-323.



17

zano la collocazione di ogni Chiesa locale nella taxis ecumenica dell’ Impcro
cristiano "universale”. Possono mutare i confini della "Terra civilmente abitata”
(I’ Oikoumene) da rendere completamente cristiana. Possono decadere e spari-
re lo stesso Impero cristiano e il suo ordine universale, ritenuti eterni dalla teo-
logia politica antica e dalle sue soprawivenze ideologiche inconscie nelle dottri-
ne sociali delle Chiesc d’ oggi. Tutti i casi di migrazioni dei popoli, tutte le muta-
zioni o fusioni etniche, tutti i mutamenti politici delle Nazioni e degli Stati ne
sono ricorrenti e manifeste riprove storiche.

In queste reali situazioni, non contemplate per quello che sono - ossia "na-
turali'l, e pertanto normali e prevedibili - dalP ecclesiologia antica, la continuil&
della Tradizione di una Chiesa non pud fare affidamcnto assoluto sulle determi-
nazioni conciliari sancite inperpetuum dei confini territoriali e della collocazione
gerarchica di ogni diocesi nell’ ordo canonico universale. Non pud neppure con-
tare su una persistenza immutabile degli elementi etnici, linguistici, associativi di
una popolazione e della sua organizzazione sociale.

Il ruolo personale, che la legittima successione apostolica assegna al vesco-
vo come fulcro ecclesiale, legandolo ad una porzione dei popolo di Dio, che ne
riconosce la guida in un luogo ed in un tempo, si rivela meglio come elemcnto
preponderante della stabilité e della continuitd nel tempo di ogni Chiesa parti-
colare, rispetto agli elementi puramente territoriali, ctnici o culturali. L’ effettivo
legame personale tra il vescovo e la collettivitd storica in mezzo alla quéle egli,
anche da essa, e chiamato ad operare, risulta anello essenziale per la sussistenza
di una Chiesa particolare e la sua comunione con tutte le altre, nello spazio e nel
tempo. | confini geografici o ecclesiastici, la definitiva e stabile residenza di un
popolo in tali confini, la stessa identité etnica e nazionale, la lingua parlata o li-
turgica risentono molto di pit di quei "legami” della carne e dei sangue, che ine-
vitabilmente improntano e connotano ogni realté collettiva e sociale, ma restano
Per ogni cristiano subordinati alla nascita dalP alto, al legame della comunione
nello Spirito, nella fede e nella caritd. Suprema norma evangelica, quest’ ultimo
vincolo resta comunque, nella Chiesa voluta da Cristo, personale e comunitario,
soprannaturale e visibile.

La vicenda storica ed ecclesiale degli "Italogreci” nell’ Italia meridionale, la
persistenza di un "rito" e il recente riconoscimento nelle comunita cristiane che
lo custodiscono di una delle Chiese cattoliche orientali sui iuris, previste dal
nuovo Codice dei canoni delle Chiese Orientali, rappresentano un caso signifi-
cativo ed esemplare per chi si proponga di esplorare, in casi di reale convivenza
storica e territoriale di Chiese diverse, le esigenze e le regole dell’ unita e della
comunione, anche visibile, che il Vangelo propone come necessarie.



18

THE ORTHODOX CHURCII
IN THE PREDOMINANTLY LUTHERAN FINLAND

By Johannes Rinne, Kuopio

When dealing with the historical circurastances of Orthodoxy in Finland,
and thus with the co-existcnce of the Orthodox and the Lutherans, we restrict
ourselves almost cntirely to the legal aspect, i.e., to the attitude and the
measures of the State authorities toward the Orthodox Church, chiefly in the
20th Century, although we first try to describe the historical background of these
matters.

Orthodoxy! spread already in the beginning of the second millennium to
the areas inhabited by the Finnish tribc of Karelians in the neighbourhood of
Lake Ladoga. Later on, the influcnce of the Orthodox Church was extended
northwards until it rcached the shore of the Arctic Ocean, where a monastery
was founded in the 16th Century. Also in the older Orthodox area near Lake
Ladoga, the spiritual life in a very high degree centred around some
monasteries, founded in the 12th Century or later on, the most significant among
them being the great historical monastery of Valarno (Valaam), situated on a
group ofislands in Lake Ladoga. Its founder was the Greek monk St. Sergius. It
should be quite particularly undcrlincd tliat the establishment of Orthodoxy
among the Finnish Karelians esscntially and basically was a result of monastic
missionary activity. Another fact, that should be made clear in this conncction, is
that all these regions, to which we have referred here above, for a long time
remained outside the political area of Finland, i.e., they were politically outside
that easlcrn part of the Kingdom of Sweden which came to be called Finlandl

1The Orthodox Church in Finland is one of the two national Churches in the Rcpublic of Fin-
land, where the vast majority of the population bclongs to the Lutheran Church, which previously for
sevcral centuries was the only established Church in the countiy, at that time one of the provinces of
the Kingdom of Sweden. The rescarch for this chapter is based chiefly on the following sources: Ase-
tus Suomen kreikkalaiskatolisesta kirkkokunnasta [Government Edict on the Greek Catholic Chur-
ch], November 26, 1918; Asetus ortodoksisesta kirkkokunnasta [Government Edict on the Orthodox
Church], May 15, 1953; Laki ortodoksisesta kirkkokunnasta [Law on the Orthodox Church], August
8, 1969; Asetus ortodoksisesta kirkkokunnasta [Governmental Edict on the Orthodox Church],
March 6, 1970; Fr. AMBROSIUS and M. HAAI’IO (cds.), Ortodoksinen kirkko Suomessa [The
Orthodox Church in Finland], Lieto 1979; 11. KOUKKUNEN, Tuiskua ja tyventé [Storni and Calm],
Pieksamaki 1982; U.VJ. SKTALA, Kansallisen ortodoksisen kirkkokunnan perustamiskysymys Suo-
men politikassa 1917-1925 [The Issue of the Foundation of the National Orthodox Church in the
Finnish Politics of 1917-1925], Helsinki 1966; and N. VALMO (ed.), Suomen ortodoksinen arkkipiis-
pakunta fl'hc Orthodox Archdioccse of Finland], Helsinki 1935.



19

and which consisted of the areas inhabitcd by various Finnish tribes west of the
Orthodox Karelians. It was only as late as in the 16th Century that the first scc-
tions of Orthodox Karelia were conquered by Sweden and united with the
Swcdish Kingdom and thus with Finland. Sweden, with her eastern province of
Finland, was originally a Roman Catholic country, but in the early 16th Century
the Lutheran Reformation cxtended its influence to Sweden, which thus, as a
result of those developments, had a Lutheran State Church as the only legal
religion of the country at the time, when the first Orthodox parishes came into
existence in the Kingdom, as the political frontier moved cver more eastwards.
This led to confrontations and complications of various kinds. During the follow-
ing centuries there were several wars between Lutheran Sweden and Orthodox
Russia, but although there were many changes in borders, some Orthodox
parishes and a certain number of Orthodox always remaincd west of the frontier
and thus politically united with the other Finns. In 1809 the whole Situation
changed radically, when Russia conquered the entire Finnish part of the
Swedish Kingdom and Lutheran Finland, with her small Orthodox minority,

came under the czars of Russia, not as an immediate Russian area, but as an

autonomous grand-duchy, governed by the laws of Sweden and with the
Orthodox Russian czar as her grand-duke. The Lutheran Church retained her

Position as the State Church, but in the new Situation it was only natural and un-
derstandable that the Orthodox parishes, at that time part of the diocese of St.
Petersburg, gained more security and new rights. On the other hand it was not
without certain difficulties that the Orthodoxy of the Lutheran grand-duchy now

was the Church of the Russian Empire and of her autocratic ruler, who was also
the constitutional grand-duke of Finland. This is the kind of background that wc

have to keep in mind, when we try to investigate and analyse our theme proper,
Orthodox Christianity and a Lutheran majority Church in Finland.1

1. The Orthodox Church and the aims ofRussia in Finland (1900-1917)

In the beginning of the 20th Century the imperial Russian government in St.
Petersburg showed a keen interest in Orthodoxy in Finland. A few years earlier

the country had received a dioccse of her own and thus the Orthodox parishes in
Finland were now under the Archbishop of Viborg, an historical town in the

eastern part of the country. The interest of the authorities had two very different



20

rcasons and it served, therefore, two very different aims. First, the Russian
authorities no doubt earnestly and sincerely wanted to strenghten the position of
the Orthodox minority Church in the grand-duchy and to improve, in various
ways, the conditions of the Orthodox. Also the new governor general, N.I.
Bobrikov, who came to the country just before the turn of the Century, gave in a
very active way his support to measures promoting the consolidation of
Orthodoxy in Finland, externally and internally. Second, the imperial govern-
ment also wanted to use the Orthodox Church as a means for a gradual rus-
sification of Finland, and the new governor general fully and strongly supported
these endeavours, too. He acted in good co-operation with Archbishop
Nicholas, who had been appointed to Finland in 1899. Thus in the beginning of
the 20th Century, so-called russification schools were founded in the Orthodox
parishes in Order to promote, in principle, both Orthodoxy and Russian, in vil-
lages with a Finnish-speaking Karelian Orthodox population. At the same time
there existed Finnish schools all over Karelia, which meant that the new Russian
schools were not nceded for the elementary education of the peoplc, but that
their main purpose was the russification of the Karelian Orthodox. It should
particularly be borne in mind that Orthodox religious instruction, too, was given
in the regulér public schools maintained by the Finnish authorities: no Russian
schools were necessary for religious reasons, either, in the Karelian areas. In
many cases certain material benefits were offered to those who were willing to
attend the russification schools. Then a couple of words concerning the so-called
Church schools, which previously had been maintained by the authorities of the
Russian Orthodox Church in certain parts of Karelia, c.g., the teaching language
had been Finnish, but in some of these schools Russian had been taught as one
of the subjects. In the beginning of the Century the position of Russian was con-
sidcrably strengthened and instruction in this language was now given in all
Orthodox Church schools. In 1903 it was ordered, in obvious violation of Finnish
laws, that when new teachcrs were appointed for the Church schools, those who
were masters of Russian should bc given the preference. There were special
plans for radical changes at the teachers’ training College, which served the
nceds of the Karelian regular schools, as the College was thought to be an anti-
Russian institution. Before these plans were executed, the governor was mur-
dered in 1904, and his supporter, Archbishop Nicholas, was transferred from
Finland a year later on. At that time the political Situation in Russia became
somewhat freer, for various rcasons.



21

In 1905 ehe Finnish dioccsc received a new leader, when Sergius was ap-
pointcd thc archbishop. In Che beginning he favoured the rights and the use of
Finnish, because he understood the importancc of this for thc consolidation of
Orthodox)' and the knowledge of thc Orthodox faith in the struggle against
Lutheranism, sects and dissidcnce within the Orthodox flock. After some years
Sergius, who later on became thc Metropolitan of St. Petersburg, changed his at-
titude and supportcd the new russification measures of F.A. Seyn, who in 1909
became the governor general. The number of the russification schools, oftcn
called "ministerial schools", increased to 70. These were chiefly maintained with
funds granted by the imperial authorities. For her work in the Russian part of
Karelia, the Church founded in 1907 a religious Organisation called The Karelian
Brotherhood. Contrary to its originally declared aims, it cxtended its activities to
Finnish Karelia and served in various ways the russification policy of the
authorities by means of the important role given to the Russian element and the
Slavonic tradition in its libraries and schools and in the literature published by
the Brotherhood. A corresponding Finnish-Orthodox Organisation, established
*n 1885, was not able to compete with the Karelian Brotherhood and its work

was nearly paralysed until thc cnd of the autonomy of Finland, a fact which in-
directly promoted the activities of the russifiers in Church and State.

The Russian revolution in 1917 created a new Situation for the Orthodox
Church, in Russia proper and in a double sense in the grand-duchy of Finland,

which in December 1917 declared its independence and thus her Separation
from the new Soviel State. The Orthodox Diocese of Finland, with its Russian
leadership and in a high degree with a Russian clergy and also with all memories
of close co-opcration with the imperial authorities as to the russification
endeavours, was suddenly on its own in a predominantly Lutheran, independent
State. Canonically and in principle the diocese still was a pari of the Russian
Church, but in practise the links were almost totally severed. This meant also
'hat the Church missed cvery possibilily to receive economic support from St.
Petersburg. But above all, it was no more necessary to accept that attitudc of the
russifiers, which United and combined Orthodoxy with russianism.



22

Il. The Orthodox Church in the independent Finland (from 1917 onwards)

The political changes in Russia took place gradually, with the so-called
March revolution of 1917 as the first phase, and culminated then in the so-called
October revolution in November of the same year. These events had immediate
consequcnces also in Finland, not least for the Orthodox diocese even before the
dcclaration of the political independence. Already after the March revolution
there were, "in the name of the people”, actions against some Russian members
of the clcrgy and certain russification schools were closed. 1t became quite clear
that the opinion of the Karelian Orthodox population in a surprisingly high
degree differed from the attitude of the Russian or russophile leadership of the
Church. The national elements convened a meeting in April 1917 in Order to dis-
cuss the circumstances of the Orthodox diocese in Finland. At this meeting it
was strongly asserted that there was a conflict between Finnish law and the laws
governing the Orthodox Church. The meeting proposed to the Senate, i.e., the
government of the autonomous grand-duchy, that a special Committee be ap-
pointed to investigate the problems of the Orthodox Church in the country.
(Another committec was to deal with matters concerning schools and education
in Karelia.) When the Senate agreed to this and establishcd the suggested com-
mittee, it appointed only national-minded members and did not accept those
who had been proposed by the leadership of the Church. This indicated what
was to be expected and what was to come, while it was made it fairly clear that
the national-minded elements were ready to make usc ofthe State authorities, in
the new political Situation, at the expense of the canonical Order of the Church,
not only as regards the manner of action but in certain cases undoubtedly even
as to concreto aims. This canonical aspect of the problems must, however,
remain outside the limited scope of the present paper.

When Finland then in December declared her political independence, the
struggle between the Russian leadership and some active groups in the Karelian
Orthodox population continued. The State authorities more clearly than before
were involved and became an important party to the contention. The govern-
ment took an active interest in the affairs of the Orthodox Church, obviously
mainly for political and practical reasons, although it is also true that the na-
tional character of the Karelian Orthodox was both recogniscd and appreciated.
It was the aim of the State authorities to promote a development by means of
which the former "Russian Institution in Finland" - a typical rcference to the
Orthodox Church in some governmental documcnts of those times - would be-



23

comc a national Orthodox Church in the country. It was understood that a posi-
tive and successful solution would again make the Orthodox Karelian population

an integral element in the Finnish nation, hinder its isolation, and through all
this also strengthen the newly independent young Stale. For the government it
was important to assurc that there would not bc in the eastern part of the
country, next to the Soviel State, a large group of people having close, even ad-
ministrative ties, with the Russian Church on the other side of the fronticr. The
government was convinced that a process of nationalisation was possible and
clearly preferable to a continual control of the said population. Thus it is fairly
obvious that the policy ofthe Finnish government towards the Orthodox Church
cssentially was determined by the needs of the internal security of the new State,
as the matlers were understood in the light of the political and geopolitical Situa-
tion of those days. It must also be borne in mind that alongside of the (Finnish)
Karelian Orthodox population, chiefly in the eastern parts of the country, there
existed Russian elements, too, particularly in the Orthodox parishes in the
Southern and western regions of Finland: when the country became indepen-
dent, there were approximatcly 63 000 Orthodox in Finland, out of whom about
15 000 were of Russian nationality. The Russian element thus constituted a sig-
nificant minority, although only aboul 50% of them were Finnish citizens. (The
numbers of Russians were rapidly rcduced, comperatively speaking, mainly as

many of them lefl the country, and the official statistics for 1920 give the figure
0f4806.)

The policy of nationalisation, adopted by the State authorities, meant that
the attitude of the government had changed basically within a fcw months. Still
at the time of the March revolution, the Finnish political leaders, when making
the nccessary preparations for the independence of the country, enumerate the
Orthodox Church among those institutions which could function in Finland
without being Finnish. At that time it was still taken for granted that the
Orthodox Church in the country would remain independent of Finnish law and
Finnish authorities, with the exemption of her so-called social affairs2. Inter-
cstingly enough, the special committce appointed by the government and men-
tioned above went further in its own proposal and in reality prcsented a plan
which meant a kind of practical autonoiny, although the Finnish diocesc would
still have becn canonically dependent on the Church of Russia. This latter plan
which won considcrable support among the clergy and the laity of the diocese,

2SRTALA. 40.



24

was rcmitted to the so-called All-Russian Church Assembly of Moscow, con-
vencd in 1917, but the Assembly had to dissolve owing to the political develop-
ment in the Empire before it could deal with the Finnish proposal3. Instcad, the
Synod of the Russian Church took certain parts of the proposal undcr con-
sideration and authorised them aftcr a considerable rcvision4d. The real power
conccrning the ecclesiastical development in Finland was, howcver, no morc in
reality in the hands of the Russian Synod: the more important dccisions wcre
made in Helsinki.

Although it was possible to say, on the bcginning of the new developmcnts
in Finland in 1917, that the Finnish Senate rcmained in the background while
directing, in its own way, the changes in the affairs of the Orthodox dioccse,
therc was a very obvious new altitude, by and by, in 1918.

In the activity of the Senate, two goals could be discerned. First, the inter-
nal Order and administration of the diocese was to reccive a Finnish national
character. Second, the canonical conditions and Situation of the Orthodox
diocese were to be altcrcd in the manner necessitated by the changed political
circumstances, even if this was not only in the hands of the political leadership of
the country.

The internal Situation, mentioned above, included the difficult question of
the cconomy of the Church, after the loss of the financial help from St.
Petersburg and the Church’s own depositions in Russia, to which we liave
referred previously. In August 1918 the Senate decided to grant economic as-
sistance to the Orthodox Church for the Church schools still in Operation and
also for the salaries of the clergy. The aforementioned Karelian Brotherhood of
russifiers was dissolved by the Senate in July 1918 and its property was some
years later handed over to the Finnish Orthodox Church5. Significantly enough,
it was made fairly clear that the economic Support from the State would
decisivcly depend of the role of the Finnish elements in the affairs of the
diocese. The funds granted in August camc at the very last moment, as the prac-
tical possibilities of the Church to be responsible for the necessary expenses had
been exhausted. (This indicates, among other things, that the Finnish diocese
had depended heavily on economic Support from Russia in the years of the

3 Ibid., 41.
4 Ibid., 38.
5 Ibid., 17; 44.



25

grand-duchy.) The measures taken by the Finnish Senate no doubt prove that
the authorities were ready to pay something for the national Integration of the
Orthodox, seen as an important political goal for the State. On the other hand,
the said attitude also meant that the Orthodox, at least in the then prevailing
Situation, became very dependent of the Finnish authorities. This again
promoted the strivings of the Finnish elements and was a significant counter-
weighl to the canonical strength of the Russian elements under the leadership of
the eanonical head of the Church. That such a Situation was not without serious
Problems from the Church’s own traditional point of view, is clear beyond doubt,
but it seems that those who saw this among the Finnish elements, too, and who
wanted to observe a canonically safer order, were without practical influencc in
a Situation wherc the primary and iinmcdiate goal was to give a nationally accep-
table character to the Orthodox Church6.

Thcre were other important measures taken by the Senate for the benefit of
the Church. As we mentioned above, since the political development had in the

early 1917 led to the expulsion of sevcral members of the Russian clergy and as
t had bccomc impossible to receive new priests from the seminaries in Russia,
there was in 1918 a considerable lack of clergy, which did not help solve the
various practical problems of the Orthodox parishes in the new Situation. Here
the Senate intervened in the difficulty in very positive way: the Senate decided to
establish a seminary for the training and educalion of clergy, to be maintained as
a State Institution, and the important thing was settled at such a pace that the
seminary eould begin ils work already in September 1918. Administrative” it
was directly under the Senate, while the Church was in control of religious
educalion and theological instruction. The role of the State authorities was by no
means formal: they intervened actively, either opcnly or behind the scenes, in or-
der to guarantee the national spirit of the seminary. It was expressly forbidden to
makc any use of Russian in spite of the fact that there were not yct even Finnish
textbooks available in the beginning?7.

Howcver important it was for the Church to get the that seminary, there

was another step by the Senate which was even more significant, in principle, for
the entire Status of Orthodoxy in Finland. After a comparatively short prepara-

don on the matter, the position and the conditions of the Orthodox Church were

6 lbid., Ad.
7 lbid., 45.



26

legally settled by means of a detailed and extensive government edict issued on
the 26th of November 1918. (In the present paper it is not possiblc for us to dis-
cuss the question, why the Senate chosc this solution and did not move a cor-
responding niotion in the Finnish parliament in order to make a regulér law for
the Orthodox Church.) This event was regarded, particularly by the Finnish
national-minded majority in the Church, as the declaration of indepcndcnce and
the foundation day of the Orthodox Church of Finland. It was not the least
rcinarkable thing that when Orthodoxy now won a legal, recogmsed Status along-
sidc of the Lutheran Church, which for ccnturies had bcen the State Church in
Swcden and Finland, this was brought about by the non-Orthodox Senate of the
poiitically independent new State of Finland, although Orthodoxy never had
achieved this kind of formal, legal Status in the days of the grand-duchy, under
the Orthodox czars of Holy Russin.

The main pari of the afore-mentioned edict of 1918 lies outside the scopc
of the present study, but we have reason to pay attention to somc principles and
points pertaining to this edict. First, it was, in principle, an act by the Senate
authoritics for the Church. Second, although the representatives of the Church,
including the archbishop, had had the opportunity to express their opinions on
the preparatory propositions and even to participatc more concretely in the
preparation of the edict, the final, extensive form of the edict was issued and
authorised by the Senate without consultation with Church authorities. Third,
although there have been certain attempts at denying it, every comparison with
the Church law of the Lutheran Church of Finland indicates that there were in
the edict several elements, more or less directly taken from Lutheran Church
law and thus not neccssarily in harmony with the canonical Orthodox tradition
as regards the life and the administration of the Church. Fourth, the edict States
expressly, that the government of the country is the highest administrative
authority of the Church, although the concrete significance of this is not cx-
pounded in any way. (The principle concerned is but one of the direct "borrow-
ings" from the Lutheran Church law.) As regards the real and formal in-
dependcnce of the Church from the State authorities, the things mentioned
above did not in any way mean a greater dependence than that existing for
ccnturies in Orthodox Russia, but there was a very basic differencc, however:
now all this happened in an essentially non-Orthodox State8. It was hardly sur-

8 KOUKKUNEN. 19; 20.and SETALA, 42; 48.



27

prising that thc archbishop of the Orthodox Church, at that time the Most
Reverend Seraphim of Viborg and all Finland, demonstrated a negative attitude
towards the new cdict. He was particularly critical of the sections concerning the
election and the Status of the bishops and the ecclesiastical courls. Even a slight
comparison with the canons of the Church fully explains the dissatisfaction of
the archbishop. The events, however, continucd in harmony with the Church
policy of the Finnish government, supported by a strong opinion among the Fin-
nish Orthodox, for whom the canonical tradition seemed a comparativcly remote
thing and in no case a living reality, wliich sliould be taken into account.

Above we have dealt with the internal circumstances ofthe Church and the
legal Status of Orthodoxy within Finland. This was but one of the two main

Problems concerning the Orthodox Church in the country, from the point of
view of the government. The question regarding the canonical Status of the
Orthodox remainend open. Because of the difficultics connected with this mat-
ter, the whole question was, on purpose, lel't outside thc edict of 1.918. From the
canonical point of view, the Orthodox Church of Finland, in spite of the edict of
1918, was still a diocese of the Russian Church and thus under the canonical
jurisdiction and authority of the Russian Synod, however unrealistic this was
from thc point of view of the prevailing circumstances and however contrary it
Was to that edict and its principles. Archbishop Seraphim made all this very
clear to his entire flock, when he explained in a pastoral letter that the new edict
had a temporary character, because the highest ecclesiastical authority, i.e., the
Patriarch and the Holy Synod of the Russian Church, had not yct approved il9.
He was firmly convinced that in case thc highest authority demanded it, thc edict
had to be revised, altered and completcd, after negotiations with thc Finnish

government. After a strong request from the government he, however, had to
modify his Statement.

The representatives of thc Church were dividcd among themselves regard-
ing the form of the canonical Status of the Church of Finland, although a small

minority pleadcd for autocephaly, i.e., complete independence, an idea definite-
'y rejected by the archbishop and also many others, who thought, in general that

autonomy or self-govcrnment should be the immediate goal for the Finnish
Church. Obviously this lack of unity led to the attitude that the whole matter

°ught to be left to the government. The political leadership, in the prevailing

9SETALA, 57f.



28

conditions, regarded it as its most important goal to promote a development
which would makc the Finnish Orthodox Church fully independent of Moscow.
In the beginning it seems to have been fairly unclear how this goal could be best
achieved or in which concrete way it would be possible at all. The edict of 1918
avoided the whole problem in question, as we have remarked. It simply recog-
nised the right of the Church to settle her spiritual affairs and her canonical
rclationship, which expressly were declared to belong to the authority of the
General Asscmbly of the Church. It did not last long, however, before the
Senate adopted a more active attitude in these matters. In May 1918 the govem-
ment turned to parliament and asked for special powers to settle the religious
circumstances in the country. In the beginning this seems to pertain only to to
conditions of the Roman Catholic Church, which wanted to became free from its
former dependence in Russia. When the matter was discussed and dealt with in
parliament, it became clear that the powers in question were needcd quite
particularly for the affairs of the Orthodox Church. It is characteristic of the
general attitude of parliament, in distinction from the Senate that there was very
little interest in the settling of the affairs of the Orthodox Church. The economic
aspect of the matter was nearly the only aspect, which was discussed, when the
guestion after a considerable delay was put before parliament. During the dis-
cussion the government gave the Information that a special new law was needed,
not for the Roman Catholic Church, but for the Orthodox Church. The concrete
aim was formulated in a very remarkable and interesting way. It was frankly as-
serted that the Orthodox Church had to bc made autocephalous, i.c., indepen-
dent of any authority outside Finland, and that there were a number of matters
which required a prompt settling by State. It is undoubtedly obvious that the
Senate had a very clear line and a very definite policy on the Orthodox Church.
Its is equally clear that the Senate was prepared to intervene in the affairs ofthe
Church in order to fulfil its aims.

The attitude of the Senate became openly clear at the General Asscmbly of
the Church, hcld in June 1919 according to the stipulations in the edict of 1918.
One of the matters on the agenda deserves a special attention from our point of
view: the Asscmbly had to express its opinion on the relation between the
Church in Finland and the Church of Moscow. Already this was remarkable,
because the edict presupposed that the Assembly had powers to make the
needed decisions concerning the canonical position of the Church, but now it
only was required to state its opinion on such a vital question. This simply meant



29

that the government reservcd and took onto itself the right to make the final
decision concerning the canonical position of the Orthodox Church in Finland.
There hardly is any doubl that such an attitude in reality, at least in principle,
meant a fairly direct interference in the lifte and conditions of a Church which
was not the Church of the members of the government. During the work of the
Assembly the attitude of the government was so clearly expressed on various oc-
casions that it was seen by some circles as a strong pressure. Obviously a
majority of the delegates shared the standpoint of the government and wanted to
sever all the ties with Moscow, but the matter was very strange, from the canoni-
cal point of view, regardless of the merits or non-merits of the aim of the govern-
ment: here the national elements of the Church were making use of the political,

non-Orthodox leadership of the country in open and conscious Opposition to the
legal and canonical leadership of the Church. To say this does not mean that the

standpoint of the ruling archbishop should bc seen as a positive thing in itself. It
only implies that in the light of the canonical tradition of the Church, the at-
titude of the government and the activity of the national elements among the
members of the Assembly express an obvious lack of understanding - to use a

neutral expression - as to the requirements of normal canonicity. In perfect
harmony with this manner of dealing with the matter at issue, the Assembly was

given to understand that the Church hardly could expect any economic as-
sistance from the government, in case the leadership of the Church would be
outside the country. The reason given was quite interesting and revealing. It was
asserted in the discussions that in such case it would not bc possible to trust that
the Church would work in a national Spirit for the benefit of "common great
moral principles”. In comparison with thcsc harsh realities it weighed little that
the main representative of the attitude of the government also emphasised that it

was the right of the Church to settle her canonical relations!0.

The General Assembly came to the standpoint that because the limited

resources and circumstances of the Finnish Church implied no realistic basis for
the suggested autoccphaly, it could perhaps be achieved in another way: the

Kareiian Orthodox parishes in Russian Karelia (in the diocese of Archangel)
and the Estonian Orthodox parishes (in the then diocese of Riga) could,
together with the Finnish Orthodox Church, constitute an ecclesiastical unit
‘arge enough to become autocephalous’”. Without going into any details in con-

to Ibid., 64 f.
11 Ibid., 67.



30

nection with the later fatc of the said Suggestion, it is sufficient to say that it
could never have becn made a concrete reality because it was practically im-
possible in the light of the political realities. It is worth mentioning, howevcr that
the original attitude of the Finnish govcrnment was positive: in clear terms it was
declared that the government was of the opinion that the Suggestion was of such
a character that it could be acccpted12

Beforc dealing with the further development of the canonical Status of the
Orthodox Church in Finland, we have to draw attention to another question,
regarding which the government played an active role. The Finnish-national ele-
ments of the Church wanted to diminish the significance and the influence of
Archbishop Seraphim in as concrete a way as possible, as he was seen as the
main obstacle against all the essential endeavours of those whose chicf aim it
was to render the Church openly Finnish and national and to reform its tradi-
tional structure of administration. It was dccidcd that an auxiliary bishop would
be a good solution to this end. The government again openly sided with the na-
tional clements, although this at the same time implied a negative attitude to the
leading hierarch’s opinion concerning various aspects of the matter. With the ac-
tive support of the government this question was put on the agenda of the ex-
traordinary General Assembly of the Church, which was convcned in 1919. It is
characteristic that the representative of the government stated that the govern-
ment was ready to approve of the clection of the auxiliary, provided that the
candidate was a specific person. The person in question received the majority of
votes, but the archbishop, who did not participate in the election process,
declared that the activity of the government implied a strong pressurel3. The
candidate elected declared personally that he would accept the office on the
condition that the election be sanctioned both canonically and by government.
Beforc the canonical consccration could be performed, the canditate died. Also
in the so-callcd calendar question the role of the government indicated an active
involment in favour of the Gregorian calendar or the New Style, as it was
generally called. The Julian calendar had bcen followcd in the Orthodox Church
in the days of the grand-duchy, although the official Finland - and the Lutheran
Church - had the Gregorian calendar. In that Situation there had been a wish,
years before the political independence of Finland, to have a common calendar
for all Finns, and in this case, of course, the Gregorian calendar. As a result of

12Ibid.
13 Ibid., 72-74.



31

thc will of [he government, an extraordinary General Asscmbly was convokced in
1921 in order to deal with ihe caleudar question. The representative of the
government stated at the Asscmbly first that thc decision of thc Asscmbly on the
calendar had to bc submitted to the government for approval and confirmalion,
and second that thc government favoured the introduction of thc Gregorian
calendar and was ready to confirm a decision of this nature. The outcome was
given and even thc archbishop gave his strong support to thc reform, bul thc facl
remains that there was an activc governmental Intervention to bring about a
given decision in the affairs of the Orthodox Church in thc country**.

In various ways and by means of a number of measures thc Finnish govern-
roent promoted steps on the settling of the canonical Status of the Church, in
dose co-operation with the national elements in the ecclesiastical administra-
tion. Thus il was achieved that the Moscow patriarchale approved ol thc govern-
ment edict of 1918, to which we have referred previously, and also granted thc
required autonomy to thc Finnish Church13 The political dcvelopments
rendered then, however, all contacts impossiblc between Finland and thc Rus-
sen Church, and fairly soon it becainc clear that new Solutions had to bc found.
Again, thc government was activc and influcnced the decisions in a rcmarkable
way. When Russia had to bc left out, thc eyes were turned, first to Grcece, and
then, very soon to the Ecumenical Throne of Constantinople. Here the Finnish
government madc in a fruitful way usc of the diplomatic Services ot the
tepresentalives of Sweden in Turkey. Already before this the government had
madc it clear that it was desirablc to clecl a new auxiliary bishop. A new
candidate, a widowed parish priest named Herman Aav, had bcen found in
Estonia. His elcction, facilitatcd by ccrtain governmental measures, took place
at the first reqular General Asscmbly of the Finnish Church in 1922. At this As-
sembly the representative of thc government expressed his satisfaction with the
development of the Church, which according to him now had become Finnish-
national. The Asscmbly itself took a very outspoken stand on the Situation in thc
Sovict Union, when it expressed its disapproval and regret as to thc pcrsecution
of the Russian Church and her leadersl6. The archbishop did not accept thc

result of the election and stated that he would not takc any action to get thc
election canonically confirmed. In this Situation the government found it ever

mere urgent to continuc its attempts and contacts in Constantinoplel’.

14 Ibid., 74-77.

15 Ibid., 82 ff.

16 Ibid., 87-89.

17 Ibid,, 91,100-103.



32

As the things went on, the attitude of ihc governmcent towards Archbishop
Seraphim becamc more openly negative. This could clearly be seen in certain
developments which took place in September 1922. Professor E.N. Setéla, who
already previously had represented the government on various occasions in its
contacts with the Orthodox Church, suggested to the governmcent that the fol-
lowing two Steps be taken to promote the development of the Church: first, ar-
chbishop Seraphim ought to be removed from his office, either with his own con-
sent or without it, and second, the government should turn to the central ad-
ministrative board of the Finnish Orthodox Church in Order to get its proposal
and opinion as to the autoccphaly of the Churchl8. Through various stages these
goals were reached, but by no means immediately and as to the latter, the
original suggestions never led to the originally intendcd goal. From the point of
view of our central theme it is both intercsting and important that the deepest
motives of the governmcnt once more were made clear: according to the stand-
point of the Finnish government, it was important for the State that the
Orthodox Church in the country should achieve complete independence and
thus bccome definitely free from foreign influencesl9. This was thought to be
necessary for both political and national reasons.

Towards the end of September 1922, the government commissioned the
central administrative board of the Church to work out a Suggestion regarding
the form of the highest canonical authority in the Church and a proposal to the
Ecumcnical Patriarch concerning the granting of autoccphaly to the Finnish
Church and another proposal on the confirmation of the clection of Herman
Aav and on his consecration by Constantinople as an auxiliary bishop. This time
the government still gave archbishop Seraphim the possibility to co-operate, at
least formally, but at the same time the Situation was made extremely difficult for
him, particularly with his canonical loyalty to the Russian Church in view. He
unequivocally refused to support any endcavour to turn to Constantinople for
help. This simply mcant that he himsclf was practically set aside and lost every
real possibility to exert influence on the further development of the matters. In
the continuation it was more than ever the administrative board, which was ac-
tive without the consent of the archbishop but in full co-opcration with, and with
the approval and the activc support of, the government of the country20. Thus

18 Ibid., 115 f.
19Ibid., 120.
201bid., 122 f.



33

the documcnts required by the govcrnraent were prepared and handed ovcr to
the governmcnt in October 1922. According to the proposals of the Church a
special delegation ought to be sent to Constantinople to give the documcnts in
guestion to the Ecumenical Patriarchate. The government thought that it would
be sufficient to forward the document concerning the suggested autocephaly
through diplomatic channels, together with the Statement that the government
fully supported it. It was decided, furthermore that Herman Aav, the bishop-
dccl, should travel to Constantinople at the expense of the State, for the canoni-
cal confirmation of his election and for his subsequent consecration. The

government made it clear that it was acceptable for the State that the canonical
Position of the Finnish Church would be scttlcd in accordancc with the
proposals ofthe Church, provided that this would mean achieving autocephaly.2l
It would have been rather surprising if the government had bcen of another
opinion, sincc the proposals in question had bcen formulated in full harmony
with the expressly declared wishes of the Stale.

The first World War had crcatcd new political conditions for many areas
with Orthodox Churches, and the Ecumenical Patriarchate feil its historical
responsibility for the settling of the problems conccrned, whenever possible. The
canonical basis and the historical background lay in the principles expressed in
the 28th canon of the 1VVth ecumenical synod. According to the traditional inter-
Pretation of that canon, the Orthodox parishes and dioceses which were outside
the area of the historical Orthodox Churches would be under the jurisdiction
eutd the responsibility of the Ecumenical Throne22. This explains, among olher
things, why Constantinople was ready to deal with the affairs of the Finnish
Church in the new political Situation, because this Church now was outside the

area ofthe Patriarchate of Moscow. Constantinople planned originally to send a
special delegation to various European countries to discuss the new ecclcsiasti-
cal Situation with the local government with the aim of settling the jurisdictional
questions of the Orthodox in thosc countries in co-operation with the Ecumeni-
cal Throne. There was, later on, a special plan to send a separate delegation to
Estonia and Finland. The Finnish government was informed and looked forward

t0 this possibility. For various reasons the plan did not becomc a reality?23.

21 Ibid,, 124.
22 SETALA. 128 and Ihe 28th
23SETALA, 128-132.



34

In March 1923, something new happened. An unofficial message came to
Finland from the then Ecumenical Patriarch Mcletios. In this message the Fin-
nish Church was asked to join the Ecumenical Patriarchate as an autonomous
Church. The Patriarch was of the opinion that the offcr was favourable to the
Church in Finland and that canonical conditions required were very limited, as
they really were24. This was not, however, in harmony with the attitude of the
Finnish government and did not lead to any measures in Finland. For the
planned discussions in Constantinople, the government wanted somc kind of
positive assurance regarding the possibility of autocephaly. But there was no
great activity. Finally, when inquiries about these matters were made in June
1923, through the Swedish envoy in Constantinople, the Patriarch declared, after
having first been somewhat hesitant that he was willing to receive a Finnish
delegation in order to settlc the matters concerned in the best possiblc way and
according to the demands of the canons of the Orthodox Church. Beyond this,
no particular assurance was given and nothing promised as to the autocephaly25.
Intercstingly enough, and quite correctly from the canonical point of view, he
underlincd that the delegation absolutely should have also the authorization of
Archbishop Seraphim for the intended negotiations. In the then delicate and dif-
ficull Situation regarding the relationship between the Ecumenical Throne and
the government of Turkey, the Swedish envoy had also inquired about the. at-
titude of the latter as to the endeavour of the Finnish government. The
representative of the Turkish foreign minister in Constantinople replied first that
the negotations, which Turkey disfavoured, ought in any case be postponed until
the fortheoming peace treaty between Turkey and the Entente was concludcd
and the futurc Status of the Patriarchate was clarified. Later on Turkey con-
sented, however26. This implies that political factors and powers were directly
and indirectly involved in the attompts at settling the question of the canonical
Status of the Finnish Orthodox Church.

Already before the inquiries made in June certair. developments had taken
place in Finland. The national clements in the Church underlined very strongly
that the plan of the government to send only the documents conccrned and
bishop-elecl Herman Aav to Constantinople would not suffice, and that a
delegation consisting of personal representatives simply was a necessity, if for
the fact that Finland and the conditions of the Finnish Church were only un-

24 Ibitl., 132.
25 Ibid., 133.
26 Ibid.



35

known at the Patriarchate: it would be necessary to send competent pcrsons who
could give correct Information on the affairs and nceds of the Finnish Church
and on the attitude and viewpoints of the Finnish govcrnmcent. A proposal to this
end was made in February 1923 to the government by the central administrative
board of the Church. Anothcr event of intercst took place in the bcginning of
the same year, when the bishop-elect received Finnish citizenship in a way highly
divergent from the normal procedure. The reason given was that his possibility
to enter into Service in Finland was a necessary prccondition for the in-
dependcnce and the nationalization of the Finnish Church27.2& March of the
same year the President of the Rcpublic appointed the Reverend Hcrman Aav
to be auxiliary bishop in the Finnish Orthodox Church. Despite of his appoint-
ment the new bishop rcmaincd in his native Estonia, as the question of his con-
sccration was still an open problcm. The government facilitatcd his futurc Ser-
vice even regarding the legal requirement for knowledge of Finnish: only aftcr a
Pcriod of two years should he present a certificate of perfect knowledge of Fin-
nish«.

The same law concerning knowledge of Finnish was then used by the
government against archbishop Seraphim in a way quite remarkably different
from the understanding and lenient attitude applied to the case of the suffragan
b>shop. The position of the archbishop was discusscd by the government on
various occasions particularly in the spring of 1923, as it was feared that his
remaining in office might create difficulties for the government’s plans for the
affairs of the Church. Already previously therc had been various expressions of a
strong desirc to set the archbishop aside. Professor E.N. Setéld was perhaps the
ieading man amor.g those who simply wanted to remove the hicrarch through an
administrative measure, without any legal procedure. Seraphim had vehement
opponents also among the members of his own central administrative board.
Now it was decided that the requirement for a language certificate could be
used to settle the wholc matter in a "decent way": the government gave the Ar-
chbishop 30 days to bring about the certificate in question, fully aware of his lack
°f knowledge of Finnish. At the close of the said pcriod he stated, as was to be
cxpected that he was not in a position to attempt to takc the language test. This
happened in May 1923, but the government did not dismiss him immediately,
°ne of the reasons being that such a measure would have left the Finnish Church

27 Ibid., 139.
28 Ibid., 14t.



36

without any bishop in a Situation when the consecration of the auxiliary bishop
and the entire canonical Status of the Church were open problems. In these very
circumstances the eontact was made with Constantinople in the beginning of
June, as we have mentioned already previously.

As it became clear that the earlier expected delegation from Con-
stantinople would extend its journey only to Poland, the government decided in
the beginning of May that the previous decision to send only Herman Aav and
the documents concerning the canonical Status of the Church was to bc revoked
as being unsatisfaetory. Instead, a delegation consisting of the auxiliary bishop to
be consecrated, one representative of the government (E.N. Setéld) and one
representative of the central administrative board of the Church (the Rev. Sergei
Solntsev) should be sent to the Ecumenical Patriarchate, but only the two first-
mentioned at the expense of the government, although it was the government
which decided who should represent the Church in the delegation. In this Con-
nection it became quite clear how wcak was the economic Situation of the
Church. To pay for the journey of the Reverend Solntsev it was necessary to get
a loan from the monastcry of Valamo (free of interest) and complemcnted with
a regular bankloan29. These facts indicate in their own cold way how total was
the dependence of the Church on the good-will of the State as to the material
basis of its existence and functioning. To what extent this influenced the course
of matters remains here an open question, but in any case a question which we
have a sufficient reason to note30.31

The Finnish delegation arrived in Constantinople in the beginning of July
1923, at a fatal moinent in the history of the Ecumenical Throne. The Turkish
government has issued an Order, according to which Patriarch Meletios had to
leave the country in two days after the arrival of the delegation. Without the ac-
tive and effective assistance of the Swedish legation in Constantinople, it would
have been impossible for the delegation to carry out its task. Thanks to Swedish
efforts the term to stay was prolonged for the Patriarch by several days, and thus
the Situation was saved for the delegation, although it is obvious that the whole
atmosphere in the Phanar, the patriarchal centre in Constantinople, was greatly
troubled and alarmed during the Patriarch’s last days in office. In this kind of
Situation the Finnish question had to be discussed, solved and settled3'.

29 1bid., 142 f.
30 Ibid., 143.
31 Ibid., 143-145.



37

The various phases of the negotiations in Constantinople between the Fin-
nish delegation and the Patriarchate could be of great interest from the canoni-
cal point of view, e.g., but for our present task it is sufficient to mention somc of
the central facts. The contacl, which had been established with such a difficully,
would havc been broken down practically in the bcginning, if the Finnish delega-
tion had not retired from ils standpoint concerning autocepbaly. The Patriar-
chate was not willing to grant this demand, not only because the essential
preconditions were lacking, although this had not been understood by all circles
in Finland, but also for a very different reason of interest. The representativcs of
the Patriarchate explained in the discussions that thcre was in the Christian
world a clear trend towards unity which would rcunite the different Churchcs,
and that it thus would be out of place to creatc new autocephalous Churches
without any tics between themsclves. The men of the Phanar also pointed out
that autocephaly, a concept unknown to the canons, perhaps could be something
for a Church with millions of members, but that it in the case of small Churches
simply meant division32.

The Patriarchate made it clcar that a very extensive autonomy under Con-
stantinople could be granted to the Finnish Church, in harmony with the
proposal made already earlier by Patriarch Meletios to Archbishop Seraphim,
mentioned above. It is intcrcsling that according to the preserved documcnts it
was in the first place Professor Setéld, the representative of the government, who
argued against the attitude of the Phanar and declared, among other things that
it would not be acceptable for the Finnish government to have a stipulation
which meant that the Ecumenical Throne could refusc to confirm the election of
an archbishop already appointed by the President of the Republic of Finland.
Ukewise he found it impossible to accept the principle which would give the
bishops of the Finnish Church a general right of appeal to Constantinople. He
underlined that from the point of view of the State thcre were, however, lwo re-
guirements, which were not "dangerous”: the commcmoration of the namc of the
Patriarch in ccrtain lilurgical prayers and the Obligation to receive the Holy
Myrrh from the Phanar. It is not known to what extent the ecclesiastical mem-
bers of the delegation fully shared the attitude of the representative of the
government, but they discussed the prevailing Situation between themselves with
the result that the delegation retired from the original demands, as we already
have staled. Certain points were further clarificd and thus an agreement could
be rcached. It seems fairly obvious that the Phanar did its best to facilitate a

32lbid., 147 f.



38

positive outcome of the negotiations. The delegation was willing to accept the
conditions of the autonomy offcred by the Phanar, and Professor Setéla ex-
plained in the official session of the Holy Synod of Constantinople on the 5th of
July 1923 that a decision could be taken with a reservation for later approval by
the Finnish government. It became exceedingly clear that for him - and for his
government - the whoie issue was a matter between the Finnish government and
the Ecumenical Patriarchate, while it for the Phanar basically was a matter of
ecclesiastical character and an agreement as to the canonical Status of the
Orthodox Church in Finland. The text of the agreement was approved by the
Holy Synod on the 6th of July 1923, and communicated to the Finnish delegation
on the next day. The document is known in Finland as the Tomos of 1923 and
regarded as the basic charter of the Status of the Church from the canonical
point of view. It was ratified by the Finnish government on the 31st of August
1923. In the revised governmental edict of 1925 concerning the Orthodox
Church, the Tomos of 1923 is expressly mentioned. It is a commonly accepted
interpretation that this means, not formally but in practice that the Tomos in
reality can be seen as a kind of concordat between the government of the
Republic of Finland and the Ecumenical Throne of Constantinople. In the
beginning there was, however, an obvious weakness here. The said reference to
the Tomos was in an edict, which could be changed by a governmental decision,
not in a law. This Situation, no doubt in principle very problematic for the
Church, continued until 1969, when the main elements in the various govern-
mental edicts regarding the Orthodox Church were includcd in a new law con-
cerning the Church, and thus the tics between the Phanar and the Finnish
Church became more firmly than before a matter confirmed by the State, too,
after the positive decision on these matters in Parliament33. As to the very
character of the Tomos as such, the fact remains that it was not signed by two
parties, but by Patriarch Meletios and the other members of the Holy Synod: it
was their decision, taken at the request of the Finnish Church. In other words,
there is no reference to the Finnish government in the text of the Tomos. It
seems just to conclude that for the Phanar the role of the Finnish government in
these matters was that of an intermediary, although of a very involved and deep-
ly interested one, while the actions of Professor Setéld in Constantinople and the
measures taken by him and other representatives of the Finnish government on
various occasions previously indicate an obvious will to direct the matters
towards a goal approved by the State and representing a particular political pur-
pose, too.

33Law on Ihc Orthodox Church, § 1.



39

The canonical Status of the Finnish Church was not the only matter to be
dealt with in Constantinople. The problem of the consecration of Herman Aav
and the calendar question were still open. As to the formcr, after a canonical
election by the membcrs of the Holy Synod, the bishop-elect was nominated the
bishop of Karelia to serve as the auxiliary bishop of the archbishop of Finland.
The solemn consecration took place in the patriarchal cathedral in the Phanar of
Constantinople, on Sunday the 8th of July 192334. It was the Patriarch’s last
Sunday liturgy in the Phanar before he had to leave the country a couple of days
later on. As to the calendar, the Finns werc asked to follow the decision made
on these matters by the panorthodox congress in Constantinople in June 1923,
before the arrival of the Finnish delcgation. The congress had approved the so-
called Meletian calendar, which differed very little from the Gregorian calendar,
i.e., the official calendar of Finland. Later on it became clcar, however that the
question of the date of Easter remained a problem in such a way that the
Orthodox Churchcs here continued to observe the Julain calendar. In Finland
the matters took a different turn, but that is outside the main scope of our task,
although it seems obvious that this was possible mainly because of the aclive

support by the government to the calendar reform35.36

When the "concordat" was ratified in August 1923, the government on the
same occasion appointed a committec, whose task it was to prepare a proposal
lo the revision of the governmental edict of 1918. One of the reasons was the
need to bring it into harmony with the principle of the Tomos of 1923. The Con-
stitution of the committee again indicated how actively interested the govern-
ment was in the affairs of the Church: two members represented the government
and only one the Church, and the latter, loo, was chosen and appointed by the
government38. The committee was presided over by Professor Setéla, who thus
continued his important role in the Church policy of the government. The com-
mittee worked very diligently and made in November 1923, a significant proposal
to the government: the Church should bc divided into two dioceses and the
government ought to Start preparing the edict relative to this. Besides, the
General Church Assembly should pronounce its opinion and make a cor-
responding proposal to the government. The point of internst is the Order of
things, not so much the matter at issue: the State committee and the government
clearly guided the course of the matters and in reality took the initiative,

34 SETALA, 1S1-153.
35 Ibid., 153 f.
36 Ibid., 160f.



40

although the Assembly was not put aside. Some other proposals, too, were made
by the committee and prepared by the government for the Assembly to be con-
voked. The government also asked for the opinion of the two highest Courts of
the country. All this took place before the Church had taken any action on these
matters37. In the same November the Assembly, which was extraordinary, con-
vened in the town of Sortavala and approved the prepared proposals with some
minor changes. At least one more change was made by the government after the
Assembly until the proposals were authorized and confirmed by the government
in two groups, first in 1923 and then finally in 1925. On certain matters the
government was dividcd and had to vote, as e.g., in the case ofthe new diocese.38

While these developments took place, the fate of archbishop Seraphim was
scaled. Although Professor Setéla wanted the government to take "direct action”
against the archbishop, particularly because he had tried to intervene into the
events in Constantinople in 1923, by means of his letters to the Patriarch,
another line was followed. When the second diocese was established in Dccem-
ber 1923, the offices of the bishop and the auxiliary bishop were merged, and the
auxiliary was transferred to the new diocese of Karelia to be its diocesan bishop.
The edict made no reference to archbishop Seraphim. Now the government
made use of his lack of the required language certificate, mentioned previously,
and he was placed on the Superannuation List from the beginning of 1924. Thus
he in practice was dismissed, but not by the Church nor in a canonical way: tho
whole thing simply was carried out by a government decision. The State even
went further: the dismissed archbishop was ordered to live in a monastery39. At
the second ordinary General Assembly of the Finnish Church in June 1925,
Bishop Herman was elected the archbishop of the Church, and owing to the lack
of competent candidates the diocese of Karelia remained vacant. Thus the new
Estonian archbishop of Finland was the only bishop of the Finnish Orthodox
Church until 1935, when another bishop once more was elected. The Assembly
of 1925 also decided that the seat of the archbishop should be removed from
Viborg (Viipuri) to Sortavala, where the auxiliary had lived previously40. Thus
the first difficult years of the independence of the Orthodox Church in Finland
had come to an end and a more normal phase again.

37 Ibid.

38 Ibid., 164.

39 Ibid.. 168. o

40 KOUKKUNEN. 26; 30 f. and SETALA, 171 f.



41

We havc already referrcd to the fact that the government in 1925 issued
reviscd edict for the Church, in the main on the proposals commg formally trom
the General Assembly and originally from the State comm.ttee wh.ch we have
mentioned above. It contained 264 paragraphs. During the o owing ye
various special cdicts were issued for a number of purposes, o ten o econo
nature or concerning matters pertaining to parish registers. A specia rue o
the monasteries was ratified by the government in 1932, on the bas.s o
proposal from the Extraordinary Church Assembly of 1927. Here we scc "
example of the difficulties connected with the then prevailing System, wer
quired a measure by the government even in this case: the original « ecision
delayed by several years. This has often been the case on other occasions, loo.
As a rcsult of later changcs, the rule for monasteries no more nec s te kovcr"
ment’s confirmation4'. A new, greatly reviscd governmental edict concerning
Church was issued in 1953. Then, as we have mentioned in passing, the ur
reccived its first law in 1969, and in 1970 the government issued a new edict re -
dvc to that law. Concerning the above-menlioned Icgislation it is su »eien °r
our purposes to state a few things. First, it still needs the ratificationo t e ae
to become valid, by parliament and the President in the case of laws, by tne
government and the President in the case of governmental edicts, but t ie egis a
tion largerly and basically takes place after a proposal by the Church Asscmiiy,
allhough the government is not absolutely bound by the proposal. Seeon ,
certain particular decisions by Church authorities need the approva ort e
ratification of the government, which means that there is a certain depen cnce,
in principle. In reccnt years the government has made it clear, however that |
legislation of the two national Churchcs - the Lutheran and the Orthodox-
should be divided into two separate categories: one of them should contarn t e
matters still in need of State confirmation, another one constituting some kind ot
ecclcsiastical rule, which would be the matter of the respcctive Church alone.

The work on this reform has only begun42

As to the history of the Orthodox Church, a couple of more rccent events
may still illustralc our central theme, as they sccm to indicatc that te  tat® »

perhaps not totally rclinquishcd its role of having an active interest int e a
of the Orthodox Church. In May 1945, Patriarch Alexy of the Russian Church in

a letter to archbishop Herman, expressed the opinion that (he Finnis rt ioc

41 VA1.MO (ed.), 383, the Uw of 1969 and the Governmental edict of 1970.
42 Cf. the Report of a State Committee on the rclations between Church and State,



42

Church ought to return lo the jurisdiction of Moscow. To the disappointment of
thc great majority of the Orthodox, the government made it perfectly clear, ob-
viously for political reasons that this request should bc acccpted. The bishops
were cven urged to sign a dcclaration to this end43. The decision was postponed
and as the years passed by, it became cven more certain that the Finnish Church
wanted to remain faithful towards Constantinople. The Phanar encouraged the
Finns in this rcspcct and strengthened their confidence. Although Moscow cven
offered autoccphaly, this did not influcnce the attitudc of thc majority, which in-
dicates an interesting development. After various phases the matter suggested by
Patriarch Alexy finally was put on thc agenda of the General Church Asscmbly
of 1955 and thc rcsult was that the Asscmbly pronounced its strong will and
clear decision to remain an autonomous Church under the Ecumenical Throne.
This time the government made no move in Order to support another kind of
decision44. The Moscow Patriarchate acccpted this in 1957 and restored the in-
terrupted and broken relations. Thus a positive development began betwecn the
Russian Church and the autonomous Finnish Church under Constantinople.

Around 1980, when some circlcs in the Finnish Church again showed an in-
terest in the idea of autocephaly, although without any rcsult, thc government
oncc morc playcd its "traditional” rolc, from the point of view of Finnish history.
As the attempt at a development towards autocephaly presupposed certain addi-
tional factors and structures in the administration of the Church, above all more
bishops, the government actcd in 1978 before thc official Organs of thc Church
had expressed any opinion, and offered to give the Church an auxiliary, and later
on, a new diocese with a third diocesan bishop, while retaining the office of
auxiliary, which now also was given a permanent Status by thc State, although the
Church had not formally requested it45. Wc are too near to these events to bc
able to analysc and cxplain them in an objcctive way, but they are interesting, in
principle, as they indicate that many politically and structurally quite different
governments in Finland have had a policy with a distinct profile on thc Orthodox
Church in Finland. But the canonical Status of the Church has remained stable
ever since 1923.

43 AMBROSIUS and M. HAAPIO (eds.), 143; 146.
44 |bid., 148.
45 KOUKKUNLEtN, 196.



43

When thinking of lhe various phases and developmcnts in the relations
between thc Finnish government and the Orthodox Church in Finland, it sccms
fair to assert that before the national independencc of Finland, thc Czarist
government to a cerlain extcnt tried to usc ihe Church for political purposcs,
particularly as to the planncd russification of the Orthodox population with the
safety of the Empire in mind. In the politically independent Finland, the State
made strong moves in order to nationalize thc Church, for rcasons of national
security, among other things. The attitude of the State in the 1940s obviously
again had its political basis, although clearly misjudged, in a double sense.
Regardless of the unclcar attitudes and developinents around 1980, it must be
strongly underlined that the main interest of thc government, in recent years and
presently, has been and sccms to be to prornote thc cultural values of thc
Orthodox tradition and strenghten its possibilities to survive as a small minority
Church in a predominantly Lutheran republic. Orthodoxy and the values
represented by it are ever morc seen as a positive and enriching element in the
entire national life of Finland and thus deserving the Support of the State. It
remains to be seen whether the newest development, aiming at a greater in-
dependence for thc Church, will also by and by lead to a more traditionally
canonical state of affairs in thc structure and life of the Church. The general As-
sembly of the Church, at its meeting in the autumn of 1992, took certain im-
portant decisions, which clcarly prornote this kind of development. Furthermore,
fhe ties between thc Ecumcnical Throne and the Finnish Church have becn
strengthened in recent years and are, generally speaking, seen as a factor of
positive value and great significance, not only insidc thc Orthodox Church of
finland, but also by the State authorities and even by thc Lutheran majority in
Finland.



44

THE ORTHODOX CHURCH IN ESTONIA

By Johannes Rinne, Kuopio

In the present short study we shall try to describe the Situation of
Orthodoxy in Estonia, mainly in the 20th Century. Since the timcs of the
Lutheran reformation in Germany, Estonia has been a predominantly Lutheran
country. At the same time, during the last 450 years, there has been a certain
Orthodox-Lutheran co-cxistence in the entirc area of the Baltic countries,
although we restrict our obscrvations to Estonia. As regards the character of
these relations and contacts, we have to underlinc that these meetings of the two
traditions were not in the first place betwccn the Churches as institutions, but
rather betwccn different peoples and cultures, between political powers and
leaders of different categories’. It should also bc borne in mind, that particularly
in carlier times, these contacts and thus the possibility to learn to know each
other, existed mainly in a fcw greater citics like Riga, Reval and Dorpat. From
the historical point it is fairly obvious that the contacts were not characteriscd by
friendly or understanding feelings. Thus Ivan the Terrible, e.g., when addressing
a leading Protestant personality, underlincd that he was bound to regard this
man as an heretic, whose entire teaching was wrong, if compared with the doc-
trinc of Christ. Ivan went still further and called the Protestant leader a servant
of the antichrists of the Dcvil, although he was kind enough to remark that
Martin Luther was still worse. The conclusion of the Czar was that the teaching
of such doctrines should not be allowed in his realm2

As the historical circumstances changcd in the Baltic countries and more
and more of this territory came under Russian rule, the official attitude, too, was
allcred, although the proccss took a long time. It is of particular intercst to note
that when a certain section of the Baltic area, i.e., Lithuania, came under Polish
rule in the 16th Century, the Roman Catholic King of Poland granted a special
privilege to the people of the Augsburg confession, namely the Lutherans. When
Estonia then for about a Century was part of the then great Swedish Empire, this
had its influence even in the other Baltic arcas and thus the Lutheran character
of the Baltic provinces was strengthened in Estonia, Lithuania and Latvia3. In

1 W. HELLER (edilor), Tausend Jahre Christentum in Russland, G6ttingen 1988,891 f.
2 Ibid., 895.
3 Ibid., 896.



45

thc East, wherc Ingria had become Swedish in 1617, there werc ccrtain attempls
at Converting the local Orthodox to Lutheranism, but with vcry little success.
The authorities of the Swedish State were generally speaking, however, in favour
of correct behaviour towards the religious minorities in the newly conquercd
areas, in this case specially regarding the Orthodox. This attitudc was bascd on
Political wisdom, not on religious tolerance. The ecclesiastical administrations
were not directly involved in the decisions of the State authorities, and there was

not any dialogue between the two confessions as such4.

The main part of the Baltic territories thcn became Russian in the bcgin-
ning of the 18th Century. Already before the final peace treaty it bccame clcar
that Russia now was ready to respect the rights of the Lutherans. This was espe-
cially an expression of the political wisdom of Peter the Great. Ccrtain historians
underline quitc particularly that the Russian Czar in a certain respect saw the
limits of his powcr over his new subjccts: thcy were not simply a nameless mass,
lo be treatcd at will, but responsiblc human beingsb. In the years to follow, there
was a peaceful co-existence between Orthodoxy and Lutheranism in the Baltic
provinces under Russian rule. During the first half of the 19th Century there
came a change, negative from the Lutheran point of view. In 1832 the ecclesiasti-
cal Situation was rcformcd in such a way that the Lutheran Church of Russia was
cstablished and the Lutheran Churches in thc Baltic area became administravely
Part of this Church and thus lost their former special Status as independent local
Churches6. The Russian Orthodox Church was the predominant Church of thc
Empire and all the other Churches, among them thc Lutheran one, were ranking
bclow her. The Russian and the Orthodox constitutcd an inseparable unity7.

In the mainly Lutheran Estonia, there had been an Estonian Orthodox
Population for several centuries, in the south-eastern part of the country. The
other Orthodox lived mainly in the cities and were mostly Russian. In the middle
of the 19th Century there was a remarkable and interesting ecclesiastical event in
Estonia and also in Latvia, when 70 000 to 90 000 Lutherans, in a mass move-
mcent, joined to Orthodox Church. The picturc of this surprising phenomenon
contains various elements, wliich are not clear in every respect, and even some
Orthodox hierarchs were rather critical of the way in which the things were

4 1bid.
5 lbid., 897
6 Ibid.
7 Ibid., 898.



46

carried out, but the fact remains thal Orthodoxy was strengthened in Estonia
and Latvia in considerable degree. For the Church this implied great problems,
too, as suddenly a number of church buildings werc needed and it becaine
nccessary to train Estonian speaking clergy and to produce liturgical books and
religious literature in Estonian. All this went very slowly and thus the rcligious
education of the massly converted was anything but satisfactory. The unclear
Situation, together with certain other external factors, explains at least in some
measure, why comparatively many of the converted tried to return to their
former Lutheran parishes, although this was legally impossible as the Russian
law regardcd such a step as a criminal act. In 1865 such a reconversion became
possible in the Baltic provinccs, but only twenty years later on the act became
again punishable. Thcrc was even a new wave of massconvcrsion at this time,
although not of the samc dimensions as in the 1840s. The year 1896 put an end
to the outlawing of the conversions. A number of the converted Estonians and
Latvians made use ofthis possibility®.

As the years passed by, the national and even nationalistic factors became
more strongly united with Baltic Lutheranism and Russian Orthodoxy, although
there was also a beginning interest in reciprocal theological understanding.
Later on, common sufferings creatcd ties between pcople of different confes-
sions, immediately aftcr the First World War and the Communist revolution and
then during the dark years of Marxist rule, first in Russia and then also in the
Baltic provinces8

The time between 1918-1940

When Estonia became politically independent in 1917, its Orthodox
population consisted of about 213 000 persons. This implied that the Orthodox
were 18% of the entirc population of Estonia. They had in principle equal rights
with the Luthcrans. One of the most important orthodox political figures of the
country, Mr. Konstantin Pats, even became the President of the Estonian
republic. It seems obvious, however, that the attitude of the governments toward
the Churches was not very positive in an active way. The Churches were, anyway,
free to live according to their own traditions. Between the World Wars, the
Orthodox Church was an autonomous Church under the Ecumenical patriar-

8 1bid., 998 f.
9 Ibid., 900 f.



47

chatc of Constantinople, although she had received her first independence al-
ready in 1920 from thc thcn Patriarch of Moscow. The Church had a monastery
in Petchory, two convents, a branch convent in Reval (Tallinn), an ecclesiastical
seminary in Petchory and a chair of Orthodox theology in the Faculty of

Religion at the University of Dorpat (Tartu).

The time between 1940-1991

The Soviet occupation of Estonia also meant the occupation of the
Orthodox Church of thc country, as she now was degradcd into one of the many
dioceses of the Moscow patriarchate. Some figurcs may here illustrate thc nega-
tive results of the Soviet occupation:

In 1939 therc were 183 clergymcn. Of these 130 scrved Estonian parishes
and 180 knew Estonian. In 1993 there are 55 clergymen. Of them 16 serve
Estonian parishes and 17 know Estonian.

It is cxtrcmely difficult to state the number of Orthodox believers in the
Eee Estonia, after the ycars of persecution, deportation, murdcrs, etc. and on
*he other hand owing to thc vast numbcrs of Russian immigrants, who arc

estimated to be approximately 40% of the total population. The Estoman-
speaking Orthodox are now said to be between 10 000 and 15 000, while the

Russian-spcaking are approximately 35 000 or 40 000. In Reval (Tallinn), e.g.,
there are seven Orthodox churches, out of which one is for the Eslonian-
speaking. The main problcm is said to be thc relation between Moscow and the
Estonian Orthodox and also the relation between the two ethnic groups among
*he Orthodox in Estonia. On the other hand, problcms are not caused by the
State authorities nor by thc Lutheran Churchl0.

The question of the former Church property constitules a great practical
Problem, as the authorities of the State, gencrally speaking, are not Willing to
return it to the Church, as long as she is under thc Moscow patriarchate. The
Estonian-speaking Orthodox, through special declarations, explain, that as the

autonomy under Constantinople was violently destroyed by the Soviet occupa-
tion and thc Moscow patriarchate, it is in reality still valid and in lorce and

°ught to be recogniscd by Moscow. Obviously many Russian-speaking Orthodox
in Estonia hold a different opinion. The tragic fact is that the Orthodox in

10Personal Interviews, unprinted statistics.



48

Estonia cannot act unitcd and jointly. The conlacts with the Orthodox in Finland
have been developed and strengthened during the new Estonian independence.
This has had various positive results, but it cannot solve the more serious
Problems to which we have referred. The national elemcnts in the Orthodox
Church in Estonia have turncd their eyes to the Ecumenical Patriarchate and
are hoping for the return of the autonomy of the pasl. These endeavours are
supported by many State authorities and clearly also by the Lutheran Church in
Estonia, but for the time being at least, the key to the positive solution is not in
the hands of those in Estonia but elsewherell 11l

11Personal observations.



49

DIE DONAUMONARCHIE ALS MULTIKONFESSIONELLER STAAT

Von Richard Potz, Wien*

In seiner "Katholisches Kaisertum und multikonfessionelles Reich (ber-
schriebenen Einleitung zu dem den Konfessionen gewidmeten vierten Band des
Sammelwerkes "Die Habsburgermonarchie 1848 bis 1918" beschreibt Adam
Wandruszka eine Rekrutenvereidigung in einer Wiener Kaserne knapp vor dem
ersten Weltkrieg'. Sie erfolgte in zehn Sprachen und unter der Mitwirkung der
Militargeistlichen von sieben Religionsgemeinschaften: Rdmisch-katholisch,
Oriechisch-katholisch, Griechisch-orthodox, Evangelisch, Armenisch-aposto-
lisch, Islamisch und Israelitisch. In dieser Feier kam recht deutlich zum Aus-
druck, daf’ die Donaumonarchie am Ende ihrer Geschichte zweifellos ein hohes
Mal an grundrechtlich gesicherter Multikonfessionalitat erreicht hatte. Wie es
dazu kam, méchte ich in einem Drama in drei Akten, mit einem Prolog, einem

Zwischenspiel und einem Epilog gegliedert, darstellen.

/. Prolog: Ein La&nderkonglomerat als Staat zwischen den Welten

Der Prolog soll auf die grundsatzlichen Entstehungsbedingungen Oster-
reichs als La&nderkonglomerat zwischen den Welten verweisen. Die Osterreichi-
sche Monarchie entstand als eine Ansammlung dynastischer Erblande mit gerin-
ger territorialer Geschlossenheit und ohne ethnische Gemeinsamkeit. Nirgend-
wo in Europa spielte daher das dynastische Prinzip eine derart entscheidende

* Angesichts einer kurzfristigen Absage hat sich die KongreRleitung in Anbetracht des Di-
temmas, zur Thematik der alten multikonfcssionellen Reiche Europas gerade in Wien kein Referat
“ber die Donaumonarchie anzubieten, nach einigem Z6gern doch dazu entschlossen. Die kurzfristi-
ge Zusammenstellung ist mir umso leichter gefallen, als die Thematik durch wichtige Arbeiten recht
gut erschlossen ist. Ich verweise dazu v.a. auf die 1976 erschienene Monographie "Konfession und
Nation - Zur Frihgeschichte der serbischen und ruméanischen Nationsbildung" sowie andere Beitra-
ge von E. TURCZYNSKZ1, auf einige Abhandlungen von W. M. PLOCHL und E. Chr. SUTTNER.
Nicht zuletzt wird eine Gesamtschau erleichtert durch die Beitrage zu dem den Konfessionen gewid-

meten vierten Band des von der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften herausgegebenen
Sammelwerkes "Die Habsburgermonarchic 1848 bis 1918".1

1 A. WANDRUSZKA in DERS./I*. URBANITSCH (Hrsg), Die Habsburgermonarchie 1848-
1918, Bd. IV, Die Konfessionen, Wien 1985, XI.



50

Rolle, nirgendwo war die Existenz eines politischen Gebildes von der Ausbil-
dung erster absolutistischer Formen bis in das 20. Jahrhundert so sehr damit
verknupft, die Hausmacht einer Familie zu sein.

Dieses in der europaischen Geschichte wohl einmalige dynastische Kon-
zept stand selbstverstandlich nicht in einem politisch-ideologisch luftleeren
Raum, sondern wurde durch ein Legitimationsnetz gestitzt, welches in drei
Knoten verdichtet war: in der im Kaisertum der Habsburger liegenden Reichs-
bezogenheit, in der durch die Abwehr der osmanischen Expansion liegenden Si-
cherheitsgemeinschaft der Volker des Ostalpen- und Karpathenraumes und in
der in der Katholizitdt der Casa d’Austria liegenden Glaubensbezogenheit. Die-
se Ausrichtungen muf3ten immer wieder politisch und rechtlich funktionalisiert
werden und konnten dabei durchaus zu widersprichlichen Ergebnissen fiihren.
Die Durchsetzung eines einheitlichen rcligionsrechtlichen Systems war nahezu
unmdglich, und es ergab sich die Notwendigkeit vielschichtiger religionsrechtli-
cher MalRnahmen, die die heterogene Struktur Osterreichs widerspiegelten. An
dieser Realitat scheiterten letztlich alle Versuche etwa ein Konzept wie das der
Gegenreformation im ganzen Herrschaftsbereich durchzusetzen.

Auch im direkten Vergleich mit dem russischen Zaren- bzw. Kaisertum
und dem osmanischen Sultanat-Kalifat werden noch einige weitere Besonderhei-
ten der habsburgischcn Herrschaft deutlich. Wahrend in Konstantinopel und
Moskau das Gebiet des Imperiums mit dem realen Herrschaftsbereich grund-
satzlich deckungsgleich war, wurde die reale Herrschaft des westlichen Kaisers
Uber das Imperium durch die Ausbildung der Landeshoheit in den deutschen
Territorien immer starker ausgedinnt.

Ich méchte noch einen weiteren Vergleich hier anschlieBen. Das russische
Imperium steht in einer ununterbrochenen Tradition, deren byzantinischer Ur-
sprung auf das Konzept der 6. Novelle Justinians zurlickgeht, wonach die Aufga-
ben des Imperiums in der Ausbreitung des Evangeliums, in der Bekehrung der
Heiden und der Verteidigung und Bewahrung der Einheit des Glaubens beste-
hen2.

Dal der Sultan als Kalif noch akzentuierter an der Spitze eines "Missions-
imperiums" steht, ist evident. Er ist der Fuhrer der Umma - also der Gemein-

2Nos igiturmaximam habemus sollicitudincm circa vera deidogmata, ct circa sacerdotum ho-
ncstatem, quam Ulis obstinentibus crcdimus, quia per cam maxima nobis dona dabunlur a Deo, ct
ca, quae sunt, firma habebimus, ct quac nondum hactcmus venerunt, adquirimus Bcnc autem uni-
versageruntur et compctenter, sireiprincipium fiat decens etamabilc deo. Hoc autem futurum esse
crcdimus, sisacrarum rcgularum observatio custodiatur, quam iuste laudati et adorandiinspcctorcs
ct ministri dei verl>i tradiderunt apostoli, et sancti Patres et custodicrunt ct explanavcrunt (praef,
cd. Schdll, 36, Zurich 1972).



51

schaft der Glaubigen - , die nach islamischer Staatstheorie als beste Gemein-
schaft im gottlichen Heilsplan vorgesehen ist und durch die es zur Ausbreitung
des Islam Uber die ganze Welt kommen soll3.

Das mittelalterliche westliche Kaisertum war zwar ebenfalls als "Missions-
imperium" entstanden, wurde im Konflikt mit dem Papsttum jedoch seiner sa-
kralen Dimension weitgehend entkleidet und hat damit seinen Charakter recht
dramatisch verandert. Durch den mit der rcichsrechtlichen Anerkennung der
Reformation verbundenen Verlust der religiosen Einheit des Reiches wird dei
Unterschied zu der religids-ideologischen Basis Moskaus oder Konstantinopels
noch offenkundiger.

Man kénnte geradezu von einer Verschiebung des Schwerpunktes der Sa-
kralbezogenheit von der imperialen Funktion zur Dynastie sprechen. Nicht mehr
das Reich war katholisch, wie das Zarentum orthodox war oder das Sulta-
nat/Kalifat islamisch, sondern die Dynastie, die Casa d’Austria. Die von den
Reichsjuristen gerne erorterte Frage, ob der Kaiser katholisch sein misse oder
ob auch ein Protestant Kaiser werden koénne, wirft ein bezeichnendes Schlaglicht
auf die imperiale Legitimationsproblematik4.

Die Uberlagerung der Funktion des Kaisertums mit der Sakralbezogenheit
der Casa d’Austria brachte es mit sich, daR die weitere Entwicklung Osterreichs
ohne Einbeziehung der religionsrechtlichen Verfassung des Sacrum Imperium
Romanum nicht zu verstehen ist. Hier kann eine Verbindungslinie bis zum Ende
des Heiligen Romischen Reiches 1806 gezogen werden. Letztlich stellt die Er-
richtung des Kaisertums Osterreich 1804 sich auch als Versuch dar, dem dyna-
stischen Prinzip durch die Einrichtung einer katholischen GroRmacht im euro-
paischen Machtekonzert eine zeitgeméale Grundlage zu geben.

1. ErsterAkt: Gegenreformation und Multikonfessionalitét

Die Gegenreformation gehdrt zu den bestimmendsten Faktoren der Oster-
reichischen Geistes- und Rechtsgeschichte. Sie war ein Produkt der konfessio-

nellen Auseinandersetzung mit dem Protestantismus im Reich und in den 6ster-

3 Vgl Zur Entfaltung des Umma-Begriffcs siche bcs. R. PAKET. Art. Emma, in: Enzyklopa-
d«s des Islam, Bd 1V, Leipzig 1934,1099 f.

4 Vgl. R. HOHE, Die Konfession des Kaisers - Eine Frage zum Staatskirchcnrcchl.desTI
g'n Rémischen Reiches deutscher Nation, in: OAKR 24 (1973), 281-302. insb. mit r Siehe auch
B M. KREMER, Der Westfilische Friede in der Deutung der Aufklarung - Zur Entwcklung de
Verfassungsverstandnisses im HI. Rom. Reich Deutscher Nation vom Konfessionellen Zeitalter Di
ins spéate 18. Jahrhundert (Jus Ecelesiasticum 37), Tubingen 1989, 60.



52

reichischen Erblandern, die MalRhahmen wurden aber auch auf die ungarischen
Lander ausgedehnt, wo sie nicht nur die Protestanten erfal3ten, sondern auch
auf andere Konfessionen Ubergriffen.

Die erste Szene des ersten Aktes spielt daher im Westen der Monarchie
und hat den Titel: Das "unbegrenzte Reformationsrecht” des Landesfursten. Das
1555 eingefuhrte "lus reformandi" des Landesherrn, aufgrund dessen er die kon-
fessionelle Einheitlichkeit seines Territoriums gewaltsam durchsetzen konnte,
wurde im Westfalischen Frieden 1648 zu einem "lus reformandi limitatum" ein-
geschrankt. Landesbewohner, die in einem Stichjahr, dem "Normaljahr" 1624,
ihre Religion 6ffentlich oder privat legal ausgetbt hatten, konnten dieses Recht
weiterbehalten, auch wenn der Landesherr einer anderen Konfession ange-
horte5. Fur seine Erblande wurde diese Beschrankung vom Kaiser mit wenigen
Ausnahmen zurickgewiesen6, und so behielten die Habsburger in ihren zum
Reich gehérenden Landern das "lus reformandi illimitatum®.

In dieser Regelung verschmolz noch einmal kaiserliches Amtsverstandnis
als Schirmherr der Kirche mit der dynastischen "pietas Austriaca"7. Mit der sol-
cherart reichsrechtlich abgesegneten Gegenreformation wurde den habsburgi-
schen L&ndern eine anachronistische Verzégerung der politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Entwicklung verordnet, die auch in den ungarischen Gebieten
Wirkung zu zeigen begann.

Die zweite Szene spielt im Osten: Zu den Religionskonzessionen Kaiser
Rudolph Il. gehérten nicht nur der Majestétsbriefvon 1609 fur B6hmen sondern
auch die entsprechenden Bestimmungen fir Ungarn im Wiener Frieden von
1606. Die béhmischen Konzessionen wurden zurickgenommen, die Auseinan-
dersetzung mit den Stédnden endete hier mit der brutalen Unterdriickung der
Reformation. Der dadurch ausgeldste religios vermittelte Konflikt strebte
scheinbar unaufhaltsam seinem H6hepunkt zu und mindete in das apokalypti-
sche Szenarium des 30-jahrigen Krieges. Die ungarische Religionskonzession
schuf hingegen eine Rechtsgrundlage, die sich langfristig durchaus auswirkte.

Nachdem 1645 und 1657 den Ungarn nochmals Religionsfreiheit garantiert
wurde, versuchte man v.a. im Jahrzehnt von 1671 bis 1681 die Gegenreformation
vollends auch nach Ungarn zu tragen - in der der Zeit eigenen Bildersprache
sollten den Ungarn "die béhmischen Hosen” angezogen werden. Aber es blieb

5Vgl. Art. V § 31 und 32 Instrumentum Paris Osnabrugense.

6 Vgl. Art. V 88§ 39 und 40 des Instrumentum Paris Osnabrugense.
7 Siehe dazu CORETH, Pietas Austriaca - Osterreichische Frommigkeit im Barock, Wien

21982.



53

letztlich nur bei Teilerfolgen in den damals habsburgischcn Gebieten West- und
Nordungams.

Fur unseren Zusammenhang ist jedoch wichtig, dal3 das Ziel der gegenre-
formatorischen MafRRnahmen grundsétzlich der Protestantismus war. Er war un-
ter der staatstragenden ungarisch- und deutschsprachigen Bevolkerung verbrei-
tet und schien dadurch staatsgefahrdend, weil der Grundsatz "Ein Koénig - ein
Gesetz - ein Glaube" immer noch als tragendes Prinzip angesehen wurde.

Die Position gegenuber der Orthodoxie war grundsétzlich nicht in dem
MaRe gegcnreformatorisch fixiert®, wenn cs auch immer wieder zur Ubertra-
gung gcgenrcformatorischcr MaRnahmen kam. Uberdies war die Religionspoli-
tik gegentber den einzelnen Kirchen nicht einheitlich. Im Norden, also bei den
Ukrainern und den Ruménen im Norden Siebenblrgens, dominierten die Be-
strebungen zur Kirchenunion, die zwar manchmal auch der Gegenreformation
vergleichbare Ziige aufwiesen, aber kaum gewaltsame Mallhahmen umfaliten.
Das gegenrcformatorische Schema paf3t schon deshalb nicht, weil sich aus natio-
nalen und sozialen Griinden auch die "unierten Kirchen" oft genug in einer,
kaum von den orthodoxen Gemeinschaften zu unterscheidenden, diskriminier-
ten Situation befanden.

Die 1646 abgeschlossene Union von Uzhorod mit den ungarischen Ukrai-
nern verlief erfolgreich. Mit ein wesentlicher Grund war die Abwehr der fur die
Aufrechterhaltung der Identitéat als geféhrlicher empfundenen Calvinisierung®.
Die Union fuhrte jedenfalls dazu, daR fast alle Ruthenen griechisch-katholisch
wurden und die kirchliche Organisation der Orthodoxen ndérdlich von Sieben-
blrgen 1753 erlosch.

Bei den Rumé&nen Siebenbirgens kam cs erst nach zéhen Verhandlungen,
zuriickgehend auf den Widerstand der Sicbcnbirger Sténde und die Unsicher-
heit der Wiener Behorden, zwischen 1697 und 1701 eine Union zustande. Die
vielschichtige Struktur Siebenbuirgens, wo bereits seit der Mitte des 16. Jahrhun-
derts der Landtag aus den konfessionell mitbestimmten stédndischen Nationen
der Magyaren, Szekler und Sachsen bestand - wobei allerdings die Ruménen als
Mehrheitsbevélkerung kein rechtlich autonomes Territorium und damit keine8 9

8 Siehe dazu SUTTNER, Die orthodoxe Kirche in Osterreich. Ein Uberblick vom 16. Jahr-
hundert bis in unsere Gegenwart, in: IKZ 94 (1986), 275-292.

9 Siehe dazu SUTTNER, ebda., 280: ‘Anders als die Calvinisten verlangten namlich dle Ka-
tholiken nicht den Verzicht auf das gesamte Erommigkcitserbc und auf die herkdbmmliche Sprache;
Uic 6stlichen Christen durften ihre geistliche und volksmagigc Identitét behalten, wenn sie sich unter
d'n Schutz der Katholiken begaben, um beim Aufstieg zu einer besseren sozialen Lage von katholi-
scher Seite unterstitzt zu werden.”



54

standische Nation bildeten, wird noch Gegenstand der Diskussion auf unserem
KongreR sein. Ich méchte sie hier nicht weiter thematisieren.

Von allgemeiner Bedeutung und daher in meinem Zusammenhang erwéah-
nenswert erscheint mir, dafR diese ruméanische Union sich v.a. deshalb nicht voll
durchsetzen konnte, weil sie die Erwartungen der Ruméanen auf Besserstellung
in allen Lebensbereichen nicht erfullte. Die vergeblichen Versuche rumanischer
unierter Bischofe als vierte Nation anerkannt zu werden, sprechen hier eine be-
redte Sprache. Ab 1758 kam es daher konsequenterweise zur stufenweisen Re-
organisation der orthodoxen Hierarchie in Siebenburgen.

In einer gunstigeren Position befanden sich die Orthodoxen entlang der
Grenze zum Osmanischcn Reich, das waren v.a. Serben, aber auch Ruméanen
des Banats und einiger Gebiete Siidsiebenbirgens, also jenem Gebiet, das bis in
die Mitte des 19. Jahrhunderts als "Militdrgrenze" eigene Verwaltungsstrukturen
aufwies.

Am Anfang der Geschichte stehen - vielleicht nach dem Vorbild bis in die
Antike zurickreichender Wchrbauernmodclle - Privilegien des ungarischen Ko-
nigs Matthias Corvinus. Dieses Modell war den Habsburgern bereits im 16.
Jahrhundert bekannt und konnte nach in dem beriihmten Ubertritt einer groRen
Zahl von Serben, Bulgarenl0 iihd Albanern - es wird von etwa 150.000 Personen
gesprochen - auf den Boden der Donaumonarchie 1690 weitcrentwickelt wer-
den. Patriarch Arsenije Ill. von Pec gelang es in Vorverhandlungen zu der als
Einladung verfal3ten kaiserlichen Proklamation von 1690 weitgehende Garantien
fir diesen Ubertritt zu erhalten. Der Inhalt der Proklamation und der folgenden
kaiserlichen Diplome entspricht grundséatzlich den Rechten, die kirchlichen Ge-
meinschaften im Rahmen des osmanischcn "Millet-System™ zukommen, in dem
der serbische Metropolit-Patriarch sich auch weiterhin als Ethnarch verstehen
konnte". Damit erhielten die den Grof3teil der Immigranten darstellenden Ser-
ben aufgrund ihrer wehrpolitischen Bedeutung eine religioés umschriebene
staatspolitische Sonderstellung und das religionsrechtliche System der Monar-
chie wurde um ein aus dem Osten rezipiertes Modell erweitert. Die Donaumon-
archie wurde damit durch einen vom Osmanischen Millet-System bestimmten
konfessionellen Nationalitatsbcgriff bereichert, der in West- und Mitteleuropa
sonst unbekannt war.

10 Unter den Bulgaren gab cs eine grofRe Zahl von Katholiken, vgl R. JANIN, Bulgaric, in:
DHEGX, 1188.

. 11 Das kirchliche Nationalkonzil, das mit dem Patriarchat verknupft war, gab den Serben in
Osterreich die Mdoglichkeit, sich als Volksgruppe zu Wort zu melden und ihre Anliegen vorzubrin-

gen (SUTTNER, ebda., 277).



55

Unbeschadet dieser rechtlichen Absicherung brachen verschiedene Proble-
me auf. Wahrend der serbische Patriarch seine Jurisdiktion auf alle Ostchristen
der Monarchie auszudehnen versuchte, wollte man von ungarischer Seite - be-
sonders aktiv war der 1707 verstorbene ungarische Primas Kardinal Leopold
Kollonics - nicht nur die alteingesessenen Unierten schiitzen, sondern auch Uni-
onsdruck gegenuber den zugewanderten Orthodoxen auszuiiben. Dies brachte
die Orthodoxen immer 6fter dazu, sich an RufRland um Unterstitzung und In-
tervention zu wenden.

Erst mit der Durchsetzung des aufgeklarten Absolutismus begannen Uni-
onsdruck und Diskriminierung nachzulassen und es setzte eine Transformation
der Rechtsstellung der orthodoxen Gemeinschaften ein.

Die Rechtsstellung der Juden in Osterreich vor der joscphinischen Tole-
ranz war durch ein prinzipielles Aufenthaltsverbot bestimmt, das in einer Folge
von "Judenausschaffungen” seit 1544 immer wieder erneuert wurde und 1670 un-
ter Leopold I. einen H6hepunkt fand. Nur in Ausnahmeféllcn fand es aufgrund
von Privilegien fur einzelne Familien keine Anwendung. In Ungarn war die
Rechtslage ginstiger, die tolerante Atmosphare der Stadte in den sidungari-
schen Militdrgrenzgebieten, wie Temesvar oder Novisad im 18. Jahrhundert wird
immer wieder geriihmt.

Als Abschluf3 zu diesem Punkt sei auch noch kurz auf die Situation von
Muslimen auf dem Boden der Monarchie im 18. Jahrhundert verwiesen. In den
Erlauternden Bemerkungen zum spéter noch zu besprechenden Islamgesetz
1912 finden sich dazu einige interessante historische Bemerkungen'2; hier heil3t
es: "Die geographische Lage der Monarchie hat seit jeher rege Beziehungen mit
dem Orient, insbesondere mit der européaischen Turkei veranlalt, in deren Fol-
ge sich nicht wenige Untertanen des ottomanischen Reiches und unter diesen
auch Bekenner des Islams hierzulande stdndig oder voribergehend niedergelas-
sen haben. Schon der Passarowitzer Friede vom 16. August 1718 hat allen tur-
kischen Untertanen in den habsburgischen L&ndern die volle Handelsfreiheit
und das Recht, Niederlassungen und Faktoreien zu begriinden, eingcrdumt.,,”) 12

12 Siehe dazu R. POTZ, Die Anerkennung der islamischen Glaubensgemeinschaft in Oster-
reich, in: J. SCHWARTIL.ANDER (Hrsg.), Freiheit der Religion - Christentum und Islam unter dem
Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993,135 ff.

13 Nr. 1 der Beilagen zu den Stenographischen Protokollen des Herrenhauses, aa. Sessmn,
1909.

13



56

In der Folge weisen die Erlauterungen darauf hin, da solche Bekenner
des Islam seit altersher faktisch auf religiossem Gebiet die volle Glaubens- und
Gewissensfreiheit genossen.

Diese Freiheiten bezogen sich aber nur auf auslandische, insbesondere ot-
tomanische Staatsangehdérige, fur Untertanen der habsburgischen Herrschaft ka-
men sie grundséatzlich nicht in Frage. Dies zeigte sich etwa in einem Aufruf Kai-
ser Karls VI. aus 1737 an die Bevdlkerung Bosniens, worin er auch dem islami-
schen Bevoélkerungsteil fur den Fall der Eroberung Schutz und Garantie des Be-
sitzes zusicherte, allerdings unter der Bedingung, daf3 sie zum Christentum Utber-
traten; andernfalls mifR3ten sie das Land verlassen.

Die unerwartete Niederlage gegen die reorganisierte osmanische Armee
enthob Osterreich nicht nur der Verlegenheit, diese Plane fir ein erobertes Bos-
nien durchzufihren, sondern bedeutete fur rund weitere 140 Jahre, daR keine
nennenswerte islamische Minderheit in den Staatsverband integriert werden
muf3te.

I11. Zweiter Akt: Toleranzgesetzgebungund aufgeklart-absolutistischer Staatszweck

Die Diskussion um die geistesgeschichtlichen/rechtsphilosophischen Wur-
zeln der josephinischen Toleranz gehért zu den groRen Themen der dsterreichi-
schen Geschichts- und Rcchtsgeschichtsforschung.

Die beriihmten Eingangsworte des Toleranzpatentes Josephs Il. "Uberzeu-
get von der Schéadlichkeit jeglichen Gewissenszwanges" durfen jedenfalls nicht so
verstanden werden, als hatte man die Toleranz rechtlich-systematisch lediglich
von der Gewissensfreiheit abgeleitet. Es ist vielmehr eine vielschichtige Mi-
schung rcichsrechtlicher Traditionen mit Ideen der Aufklarung, strategischen
Argumenten der Staatsrason und scholastischer lus-divinum-Lehrel4.

Wie auch immer man hier die Schwerpunkte setzt, die josephinische Tole-
ranz stammte aus dem Westen, war ein Produkt westlicher bzw. reichsrechtli-
cher Elemente. Die Einbeziehung der Orthodoxen durch das josephinische To-
leranzpatent wurde daher von Reichsjuristen als eine bemerkenswerte - reichs-
rechtlich nicht gedeckte - Erweiterung angesehen.

14 Siche dazu: P. LANDAU, Zu den geistigen Grundlagen des Toleranz-Patents Kaiser Jo-
sephsll., in: OAKR 32 (1981), 187 ff.



57

zu Recht’s, dal3 dort, "wo die pragende Kraft
der Peripherie zwischen dem Osmanischen

_«mein in ucr naiiuiiauuug uiumu.v>» .
Sich grundsétzlich die Schwierigkeit, zu einem Typenschema zu gelangen, zeigt.

Doch die Einbindung in das aufgeklarte Toleranzsystem leitete einen | ranstor-
mationsprozel3 v.a. der serbischen und ruménischen Konfessions- ationeni
der Donaumonarchie ein, der fur einige Zeit keine Parallelen in RuR3land oder

dem Qsmanisghen Reich hatie. . . C
Die anléaRlich des Osterreichischen Erbfolgekrieges von Maria Theresia de

ungarischen Sténden gemachten Zugestandnisse stellten fiir die ort o oxen
meinschaflen an der Grenzesine Gefahrdung.dar. .

1744 aulRerte der serbische Nationalkongre3 daher gegentber ien c
Wunsch, daR "ein oder zwei Minister mit der Beschiitzung und Vorstellung ces
serbischen Volkes" betraut werden sollten. Daraufhin wurde 1745 eine o om
mission fur "illyrische Angelegenheiten" eingerichtet, die v.a. unter der Leitung
von Bartensleins die Glaubensfreiheit der Orthodoxen gegen den ungarischen
bzw. katholisch-kirchlichen Druck zu schitzen suchte.

Ab 1770 kam es zur generellen Neuordnung durch geistliche Regimen s
fur die illyrischc Nation, die eine Einschrankung der alten Privilegien mit sic
brachte. Die darauffolgenden Bemiihungen kulminierten 1790 in einem gro cn
Serbischen Nationalkongrel3, der in vieler Hinsicht eine Wende markierte. Ein-
gebunden in ein Geflecht von militarischen Biindnissen und Bedrohungen alte
sich die Donaumonarchie als zu schwach erwiesen, um die durch die ostcrreic i
sehe Befreiungspropaganda geweckten Hoffnungen zu erfullen. In er oge
fiihrte ein komplexer historischer ProzeR zum Ubergang von der polyethmschcn
illyrischen Konfessions-Nation zur monoethnischen serbischen Nation.

Auch fur die ruméanische Bevolkerung stellt Turczinski heraus's, daB in den
Denkschriften und Petitionen fir eine nationale Gleichberechtigung zwisc cn
1790 und 1848 der Ubergang zur bikonfessionellcn, aber monoethnischen Nation
deutlich wird. Das heif3t, die Unterschiede zwischen Orthodoxen und Umerlcn
zugunsten der gemeinsamen rumanischen Nationalitat immer mehr zuriic tre



58

Die Nationalbewegungen der orthodoxen Vo6lker wurzeln zu einem grofR3en
Teil in den Aktivitdten des Klerus im Rahmen der Konfessions-Nationen. Die
Kleriker wurden damit auch zu den Tragern der seit der Mitte des 18. Jahrhun-
derts erfolgenden nationalen Pré&formation, welche die polyethnischen Konfes-
sionsgemeinschaften zu monoethnischen Konfessionsnationen transformierte.
"Die tiefgreifenden Auswirkungen auf die Bildungsbestrebungen der griechisch-
orthodoxen ebenso wie der griechisch-katholischen Fuhrungskrafte”, die der Jo-
sephinismus ausgeldst hatte, kdnnen nicht hoch genug cingeschéatzt werden.

Mit dem Toleranzsystem des aufgeklarten Absolutismus war also nicht nur
die "Unionsgefahr" fur orthodoxe Gemeinschaften grundsétzlich gebannt, son-
dern es begann eine Periode des kulturellen und sozialen Aufstiegs, erst fur die
orthodoxen Serben, dann fir die unierten Rumanen und Ruthenen, und zuletzt
fur die orthodoxen Ruménen und Ruthenen. Charakteristisch war die "Entwick-
lung eines neuen Klerikertyps, eines geistlichen Offiziers" des aufgeklart-
absolutistischen Staates, wie er auch als Ziel der katholischen Klerikerausbil-
dung vor Augen stand. "Nicht nur von den staatlichen Aufgaben her, sondern
auch durch die Ausbildung, die ihm nun ermdglicht wurde, unterschied er sich
von dem gebildeten Theologen RufRlands wie vom Klerus im Osmanischen
Reich."17

Ein wesentlicher Unterschied zu den im Osmanischen Reich bestehenden
kirchlich-jurisdiktionellen und kulturellen Verhéltnissen ist v.a. in der recht weit-
gehenden "Grazisierung" der dortigen orthodoxen Hierarchie zu sehen. Demge-
genuber kann man in Sudungarn eher von einer "Serbisierung" der Hierarchie
sprechen, da haufig auch dort serbische Bischofe eingesetzt wurden, wo die
Mehrheit der orthodoxen Bevolkerung ruménischer Nationalitdt war. Nicht-
serbische orthodoxe Gemeinschaften haben sich immer wieder gegen eine juris-
diktioncllc Unterstellung unter die Karlowitzer Metropolie gewehrt, der sie
theoretisch bis zur Neuordnung der Hierarchie im konstitutionellen System im
19. Jahrhundert unterstellt waren.

Doch diese Entwicklung liel3 fir die Donaumonarchie ein klassisches neu-
zeitliches Dilemma aufbrcchen. In formaler Hinsicht war die Rechtsstellung der
"illyrischen Nation" urspringlich durch ein Bindel von fortgeschriebenen "Privi-
legien" - die phasenweise auch von den Wiener Zentralbehdrden sogar als Kon-
vention verstanden wurden! - umschrieben.

Diese Privilegien waren fur die orthodoxe Bevélkerung Studungarns das
Aquivalent der sonst im Herrschaftsgebiet verbreiteten standischen Verfassung.

17 TURCZYNSKI, ebda., 20.



59

Die Transformation des Landerkonglomerates in einen einheitlichen Unterta-
nenverband unter Verstdrkung aufgeklart-staatlicher Aufsicht war regelmafig
mit der Zurickdrdngung sténdischer Rechte verbunden. Fur die "lllyrische Na-
tion" wirkte sich diese politische Transformation daher als Zurickdrdngung der
alten Privilegien aus. Die Neuordnung des Staates fand daher in den konfessio
nell-konservativen orthodoxen Gemeinschaften entschiedene Gegnerschaft,
wenn durch die Einebnung der auf dem Weg zum Staatshirgersein befindlichen
Untertanen alte Privilegien der Gemeinschaft verlorengingen. Dabei konnte m
der Dynamik der deutsch und katholisch gepragten Religions- und Kulturpolitik
vom Josephinismus bis zum frithen Konstitutionalismus sehr leicht eine Fortset-
zung gegenreformatorischer Bedrohung gesehen werden.

In das Toleranzsystem wurden schlieBlich auch noch die gregorianischen
Armenier eingebundenerfuhren eine regionale Toleranz in der Bukowina. Zu-
néchst steht fest, dal? die Armenisch-apostolische Kirche in Osterreich ausriick-
lich weder nach den Bestimmungen des Anerkennungsgesetzes durch Hoheits-
akt anerkannt wurde, noch unter das Toleranzpatent fiel. Auf Grund des Hof-
kriegsratherlasses vom 7. Juli 1781 und des Allerhdéchsten Handschreibens vom
19. Juni 1783 war den Armeniern in der Bukowina jedoch die odffentliche Reli-
gionsauslibung garantiert: Sie konnten in den mit Glockentiirmen bestehenden
Kirchen offentlich den Gottesdienst feiern, konnten weiterhin ihre Schule betrei-
ben, und sie konnten Uber die Bestimmungen des Toleranzpatentes hinaus in
geistlicher Hinsicht den Verkehr mit dem Patriarchen in Konstantinopel pfle-
gen. Der Anordnung des Monarchen kam Gesetzesrang zu“18.

18 Vortrag des Bundesministers fur Unterricht und Kunst betreffend die Anerkennung der
Anhanger der Armenisch Apostolischen Kirche als Religionsgcscllschaft im Jahre 1973 (abgedruckt
In OAKR 24 [1973] SO ff).

Diese gesetzliche Anerkennung bezog sich zunéchst zweifellos auf die Bukowina, nach den ge-
nehmigten Statuten der Suczawaer Kirchengemcindc dariiber hinaus auch ausdrtcklich auf Galizien.
Die staatliche Kultusverwaltung des ausgehenden 19. Jahrhunderts bezog diese Anerkennungjedoch
zumindest auf alle im Reichsrat vertretenen Konigreiche und Lander, da fir die Errichtung einer
Wiendcr armenischen Kultusgemeinde sowohl 1878 als auch 1898 keine (neuerliche) staatliche An-
erkennung, sondern nur ein analoges Vorgehen nach den Bestimmungen des Anerkennungsgesetzes
hinsichtlich der Errichtung einer weiteren Kultusgcmcinde oder einer Filialkirhe (Expositur) gefor-
dertwurde.

Es muR also davon ausgegangen werden, dal3 die armenisch-apostolische (gregoriansiche)
Kirche jedenfalls bis zum Jahre 1918 auch auf dem Gebiet der Republik Osterreich als eine gesetz-
lich anerkannte Religionsgcsellschaft behandelt wurde, woflr - wie eingangs dargclcgt - auch die Zu-
rechung zur orthodoxen Kirche in diesem Jahrhundert beigetragen haben mag.

. Siehe dazu auch PLOCHL, W.M., Die Anerkennung der Armenisch Apostolischen Kirche in
Osterreich, in: Anzeiger der Osterr. Akademie d. Wiss., Phil. hist. Klasse 112 (1975), 23 ff.



60

Auch der mit dem aufgeklarten Absolutismus anhebende Prozel3 der Ein-
gliederung des Judentums in den einheitlichen Untertanenverband ist ein be-
kanntes und nicht nur hinsichtlich Osterreich vielfach untersuchtes Phanomen.
Die durch die josephinische Toleranzgesetzgebung fur die Juden gegebenen
Standards waren inhaltlich dem Toleranzpatent fur Protestanten und Orthodoxe
nicht ganz entsprechend und der damit in Gang gesetzte emanzipatorische Pro-
zel3 war gesellschaftspolitisch und religionsrechtlich auch viel komplizierter als
bei den tolerierten christlichen Kirchen. Der Weg von einer bestenfalls durch
formale Privilegien bzw. diskriminierende Sonderrechte bestimmten, gesell-
schaftlich isolierenden, standischen Einordnung zum Staatsbirger mit israeliti-
schem Religionsbekenntnis war also von Anfang an dornenvoll.

IV. Das Zwischenspiel: Der verzgerte Konstitutionalismus

Obwohl bereits seit dem vierten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts ein deutli-
cher Wandel in der Religionspolitik der Monarchie zu vermerken war, war die
rechtliche Mindcrstellung der tolerierten Gemeinschaften - Protestantismus,
Orthodoxie und Judentum - gegenliber der dominanten katholischen Staatsreli-
gion grundsétzlich bis 1867 gegeben.

Die Donaumonarchie war von der européischen Revolution des Jahres
1848 massiv erfal3t worden. Die komplexen politischen Vorgédnge kdnnen hier
nicht einmal in den allergrobsten Ziigen nachgezeichnet werden, daher muf3 ich
mich auf einige Bemerkungen zur Situation der Ostkirchen beschranken.

Fur die Kirchen verband sich mit dem Revolutionsjahr das Ende der jose-
phinischen Bevormundung und die Notwendigkeit, ihren Ort in einer konstitu-
tionellen politischen Ordnung neu zu bestimmen. Auf den in Folge der Revolu-
tion auch in den orthodoxen Gebieten zusammentretenden Nationalversamm-
lungen (Karlowitz, Blasendorf und Hermannstadt) standen die kirchlichen The-
men, und hier die Gleichstellung aller Kirchen Ungarns, im Vordergrund. Auch
eine Wiener Bischofskonferenz 1850/51 war Ausdruck dieses Selbstgestaltungs-
willens, der v.a. die hierarchische Verfassung und das Bildungswesen umfafite.
Zwei wesentliche Prozesse wurden nun in Gang gesetzt:

Erstens trat Ubergang von der Konfessions-Nation zur sprachlich-ethni-
schen Nation in eine entscheidende Phase, was mittelfristig dazu fiuhrte, daf3 die
Kirche ihre Fuhrungsposition verlor. Die kirchliche Hierarchie war als konserva-
tives Element zunehmend offener Kritik national orientierter Gruppen ausge-
setzt. Damit verbunden war zweitens eine Verscharfung der nationalen Gegen-



61

Séatze innerhalb der Orthodoxie, v.a. zwischen Rumanen und Serben, die zum
Waunsch nach einer kirchenrechllich klaren Differenzierung national bestimmter
kirchlicher hierarchischer Ordnung fuhrte.

Durch die oktroyierte Verfassung vom 4. Marz 1849 kam es zu einer grund-
rechtlichen Gleichstellung der anerkannten Kirchen und Religionsgesellschat-
ten. Diese grundrechtliche Garantie wurde auch aufrechtcrhalten, als nach einer
kurzen frihkonstitutionellen Phase eine Ruckkehr zum Absolutismus erfolgte.
Aber mangels einer die grundrechtlichen Garantien konkretisierenden staatskir
chenrechtlichen Gesetzgebung kam es nur recht langsam zum Abbau des jose-
phinischcn Systems. Erst die Verfassung 18677, die dem sogenannten Ausgleich
mit Ungarn folgte, fuhrte zur entscheidenden Wende des 9dsterreichisch-
ungarischen Staatskirchenrechts, womit wir zum dritten Akt unserer Geschichte
kommen:

V- Der dritte Akt: Religionsfreiheit im konstitutionellen Vielkonfessionenstaat

Mit der Verfassung von 1867 tat die Donaumonarchie den entscheidenden
Schritt zu einem System der Kirchenfreiheit im konstitutionellen Vielkonfcssio-
nenstaat. Bereits 5 Monate nach dem Inkrafttreten der Verfassung 1867 erfolgte
in einer Gesetzgebungswelle der entscheidende Schritt. Ein Gesetz Uber inter-
konfessionelle Verhaltnisse aus 186820 beseitigte alle noch vorhandenen forma-
len Diskrimierungen unter den anerkannten Kirchen und Rcligionsgesellschaf-
ten, wie z.B. einseitige Beschrankungen beim Religionswechsel und bei der reli-
gidsen Kindererziehung oder das Verbot des Proselytismus.

Fir alle bereits anerkannten bzw. tolerierten Kirchen und das Judentum
erfolgte in der Folge eine gesetzliche Neuregelung ihres Verhaltnisses zum
Staat. Bereits 1861 war es durch ein Protestantenpatent zur prinzipiellen Gleich-
stellung der Evangelischen gekommen. Auch fur die Katholische Kirche, die we-
gen des Konkordates 1855 mit dem Neoabsolutismus verbunden schien, wurde
»ach einseitiger Kiindigung des Konkordates seitens Osterreichs ein eigenes Ge-
setz erlassen, das eine starke staatliche Aufsicht Gber die Kirche normierte.

Fur die orthodoxen Kirchen der Donaumonarchie erfolgte eine Neuord-
nung der Jurisdiktionsverhaltnisse. In der ungarischen Reichshalfte befanden

19 Siehe dazu insbes. RGBI. Nr. 142/1867.
20 Gesetz vom 25. Mai 1868, wodurch die interkonfessionellen Verhéltnisse der Staatsburger
m darin angegebenen Beziehungen geregelt werden, RGBI. Nr. 49/1868.



62

sich zwei selbstandige Kirchen: die griechisch-orientalische serbische Kirche in
Ungarn mit dem Patriarchen von Karlowitz an der Spitze; daneben enstand als
zweite Einheit eine ruméanische Kirche. Nachdem bereits 1864 die Zusammen-
fassung der ruménischen griechisch-orientalischen Kirche von Siebenbiirgen und
dem Banat in einer Metropolie erfolgte, wurde 1868 fur diese ein eigenes Or-
ganisationsstatut erlassen2l.

1873 wurde fur die Orthodoxie der Osterreichischen Reichshélfte die Me-
tropolie Bukowina und Dalmatien errichtet und dem Metropoliten von Czerno-
witz unterstellt22. Mit der kurz darauf (1875) errichteten orthodoxen theologi-
schen Fakultat in Czernowitz erhielt die Monarchie ein Klerikerausbildungszen-
trum, das in der Folge weit Uber ihre Grenzen wirkte.

Durch den Berliner Kongrefl3 1878 war Osterreich-Ungarn erméchtigt wor-
den, Bosnien und Hercegovina zu okkupieren. Dadurch kam eine weitere ortho-
doxe Kirche zum Verband der Donaumonarchie, deren geistliche Jurisdiktion
durch einen konkordatsartigen Vertrag mit dem Okumenischen Patriarchat aus
dem Jahre 1880 geregelt wurde23. Der dsterreichische Staat unternahm keinen
Versuch, in die gewachsene Selbstbestimmungsstruktur der Kirche durch An-
schlufl an bestehende Kirchen cinzugreifen.

1890 wurden schlie3lich auch noch durch ein eigenes Gesetz, welches heu-
te noch in Geltung ist, die dul3eren Rechtsverhéltnisse der Israeliten geregelt,
sodald zu diesem Zeitpunkt eine weitgehend homogene Rechtslage fur Katholi-
ken, Protestanten, Orthodoxe und Israeliten geschaffen war, die bei einer der
Zeit entsprechenden staatlichen Kultusaufsicht gleichméRige Garantien fur die
Regelung der sogenannten "inneren Angelegenheiten" der Kirchen umfafite.

Die Regelungsdichte fiur die einzelnen Kirchen und Religionsgesellschaften
sei anhand einer kommentierten Sammlung der Gesetze und Verordnungen in
Cultussachen, die in dritter Auflage 1895 erschien, dokumentiert. Die beiden
Bénde enthielten auf 162 Seiten gemeinsame Bestimmungen fur alle Kirchen
und Religionsgesellschaften, darunter Ehe- und Schulrecht, auf 555 Seiten das
besondere Staatskirchenrecht der katholischen Kirche, auf 226 Seiten das beson-
dere Staatskirchenrecht der griechisch-orthodoxen Kirche, 113 Seiten betrafen

21 Zu Entstehung und Inhalt desselben siehe E. Chr. SUTTNER, Beitrage zur Kirchcngc-
schichte der Ruméanen, Wien-Munchen 1978,13.

22 Siehe dazu E. TURCZYNSKI, Orthodoxe und Unierte, in: A. WANDRUSZKA/P. UR-
BAN1TSCH (Hrsg), Die Habsburgermonarchie 1848-1918, Bd. 1V, Die Konfessionen, 437 ff.

23 Text siehe |. SILBERNAGL, Verfassung und gegenwartiger Bestand samtlicher Kirchen
desw Ostens, Regensburg 1904,73 f.



63

die Evangelische Kirche beider Bekenntnisse und 27 Seiten die Israelitische

Glaubensgemeinschaft.

VI. Epilog: Die Anerkennung derislamischen Glaubensgemeinschaft

in Osterreich 191224 25 *

Vor eine vollig neue Situation wurde die dsterreichische Kultusverwaltung

nach der Okkupation Bosnhiens und der Herzegowina angesichts des musum -
schen Bevdlkerungstciles gestellt. Die beiden Provinzen bheben zunachst unt
Militdrverwaltung, welche zumindestens versuchte, fur die Mus ¢, ur

die Eingliederung in ein nichtislamischcs Staatswesen teilweise einen Schocx Be-
deutete, ertrdgliche Bedingungen zu schaffen. Religiése Einrichtungen wur en
erhalten bzw. verbessert, aber was als Férderung gedacht war, konnte von
Muslimen genausogut als Okzidentalisierung verstanden werden.

Nach der Annexion Bosniens 1908, d.h. der staatsrechtlichen Eingliederung
Bosniens und der Hcrcegovina in den Verband der Donaumonarchie, \er ang
ten nicht zuletzt auch au3enpolitische Rucksichten, den Status des Ls am nionar
chieweit zu verbessern. So kam es zum Gesetz vom 15. Juli 1912, betre cn
Anerkennung der Anhanger des Islams nach hanefitischem Ritus als Religions-
gcsclischaft - kurz Islamgesetz* - in "Zislcithanien", also der dsterreichischen
Reichshélfte. .

Dieses Gesetz war, so der Bericht der Spezialkommission zur Vorberatung
der Gesetzesvorlage aus 1910*, eine Folge der "definitiven untrennbaren An-
glicdcrung der Lander Bosnien und Hcrcegovina” an die Habsburgermonarc le
bzw. der damit verbundenen Aussicht, daB sich die "Zahl der in Osterreic au
haltenden oder niedergelassenen Mohammedaner steigern werde, wozu noc
kommt, dal? gegenwaértig auch Truppen aus Bosnien und Hcrcegovina, m
Mohammedaner vertreten sind, ihrerseits disloziert sind .

Der normale Weg, diese Anerkennung durch die Regierung zu er angen,
ware in einem Anerkennungsgesetz aus dem Jahre 1874 vorgezeichnet gewesen.
Es zeigte sich jedoch anlédBlich des Anerkennungsverfahrens des Islams Klar,

24 Siehe dazu ausfuhrlich POTZ, Die Anerkennung der islamischen Glaubensgemeinschaft in
Osterreich, in: J. SCHWARTLANDER (Hrsg.), Freiheit der Religion - Christentum und Islam un-
«er dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993,135 ff., insb. mit 137 ff.

, Eg gg%lit'\gérlg%gg%ﬁ{ommission zur Vorberatung der Gesetzvorlage betreuend die Aner-
kennung der Anhanger des Islams nach hanefitischem Ritus als Rcligionsgcsclischaft (Nr. I dcrtici-
lagen), 56 der Beilagen zu den stenographischen Protokollen des Herrenhauses, XX. Session



64

daR dieses Gesetz fur christlich-kirchliche Organisationsstrukturen konzipiert
war.

Der oben zitierte Bericht fuhrte dazu folgendes aus: "Auf diesem Wege
(d.h. bei Anwendung des Anerkennungsgesetzes) wirde allerdings eine vollstan-
dige Unterordnung der neugebildeten Religionsgesellschaft unter das gemeine
Recht herbeigefuhrt werden, insofern jedoch in Ansehung derselben besondere
Ausnahmsbestimmungen Platz greifen sollen, ist allerdings ein Spezialgesetz er-
forderlich.”

Begriindet wurde dies folgendermaf3en: "Der Koran und seine Erganzun-
gen umfassen Vorschriften fur alle Lebensbeziehungen der Moslemin, sie ent-
halten die Religions-, die privaten und kriminalistischen Rechtsgesetze, dann
auch politische, administrative und staatswirtschaftliche Regeln, sowie Uber-
haupt die private und 6ffentliche Lebensfiihrung, somit alles, was auf die Regie-
rung eines Volkes und auf dessen Privatleben Bezug haben kann." Und weiters:
"Es laRt sich allerdings nicht verkennen, daf? in der Sitten- und Rechtslehre Be-
standteile Vorkommen, die der christlich-européischen Zivilisation widerstreiten,
zum Beispiel die Anerkennung der Sklaverei als Rechtsinstitution, die Polyga-
mie, das Talionsrecht, die Steinigung wegen Ehebruchs, die Verstimmelung we-
gen Diebstahls, die Unfahigkeit eines Unglaubigen, gegen einen Mohammeda-
ner ein rechtsgultiges Zeugnis abzulegen.*

Die sich daraus ergebenden Bedenken wurden jedoch mit Hinweis auf das
staatskirchenhoheitliche System zerstreut, denn "die erwéhnten Beispiele sind
wesentlich Rechtsbestimmungen, die durch die Unterstellung der Mohammeda-
ner unter das staatliche Recht belanglos werden, da nach § 6 des Regierungsent-
wurfes nur die mit den Staatsgesetzen nicht in Widerspruch stehenden Lehren,
Einrichtungen und Gebrauche Schutz genieRen sollen.27" Génnerhaft stellt der
Kommissionsbericht aber auch die Vorzige des Islams heraus: "Andererseits ist
zu erwdhnen, daf der Islam eine monotheistische Religion ist; nach den Lehren
desselben ist Gott einig, geistig und ewig, Weisheit, Allmacht und Barmherzig-
keit sind die Eigenschaften Gottes. Der Islam lehrt die Unsterblichkeit der See-
le, kiinftige Belohnung und Bestrafung und auch sonst finden sich im Koran
Stellen von hohem ethischen Werte."

Auch in den Erlauterungen28 finden sich diese Gedanken. Hier heif3t es:
"Ohne Zweifel enthalten die Schriften, aus welchen die Lehren des Islams zu
entnehmen sind, Gedanken, denen auf vielen Gebieten Grof3artigkeit und Tiefe,

27 Siche die vorige Anm.
28 Nr. 1 der Beilagen zu den Stenographischen Protokollen des Herrenhauses, XX. Session,
1909.



65

Weisheit und Poesie nicht abgesprochen werden kann. Diesen Tatsachen gegen-
Uber kann im Zusammenhang der beantragten gesetzgeberischen Aktion wohl
iber manches Beiwerk, das sich nicht harmonisch zur Uberzeugung unseres sitt-
lichen Kulturbewu3tsein fugen will, hinweggegangen werden.

Zweifel an der Anerkennungsfahigkeit des Islams werden dann unter Hin-
weis auf die Situation in Bosnien und Herccgovina ausgerdumt. Und da sich im
Leben der Bekenner des Islams ein tiefinnerlicher Gottesglaube zugleich mit ho-
hem ethischen Pflichtbewuftsein offenbart, sei auch kein Zweifel, "dalR weder
die Kultusiibung, noch die sonst auftretenden AuRerungen der religiosen Uber-
zeugung Anstol3 erregen, oder sich in Widerspruch mit den Postulaten unseres
Kulturlebens gegenwartig setzen oder in Zukunft setzen kénnten.

Mit dieser kurzen abschlieRenden Erdrterung des bislang vielleicht bemer-
kenswertesten Versuchs der Integration des europaischen Islams in einen multi-

konfessionellen Rechtsstaat mit einem staatskirchenrechtlichen System mochte
ich mein Referat abschlieRen. Nicht konfessionsdistanzierter Laizismus - wie im
tirkischen Kemalismus - pragte diesen Versuch, sondern ein Konzept, in dem
den Kirchen und Religionsgemeinschaften eine 6ffentlich-rechtliche Stellung mit
einem paritatischen Férderungsstatus eingeraumt wird.



66

MULTIKONFESSIONELLES ZUSAMMENLEBEN
IN RUSSLAND VOR 1917

Von Karl Christian Fclmy, Erlangen

Wer zu Anfang unseres Jahrhunderts in St. Petersburg, der Hauptstadt
RuRlands von 1703 bis 1918, den Nevskij Prospekt entlangschlenderte, dem wur-
de an z.T. groRartigen Baudenkmaélern deutlich vor Augen gefiihrt, da Ruf3land
ein Land war, in dem verschiedene Voélker, Religionen und Konfessionen Hei-
matrecht hatten. Von der Admiralitat in Richtung Alcksandro-Ncvskaja-Lavra
gehend, stie3 man gleich hinter der Mojka links auf die 1834 vollendete hollan-
dische Kirche, wenig spater, schrdg gegeniuber dem Kazanskij Sobor auf die
1838 mit zwei niedrigen Turmen erbaute lutherische Peter-Paul-Kirche, deren
Altarbild der russische Kunstler Karl Pavlovic Brjulov (1799-1852) gemalt hatte.
Noch einige Meter spéater stie3 man links auf die 1763 erbaute rémisch-
katholische Katharinenkirchel und wieder bald darauf auf der linken Seite auf
die 1779 errichtete armenische Katharinenkirche

Auch andere nicht-orthodoxe Kirchen waren sehr zentral gelegen und z.T.
prachtvoll ausgestattet. In der Nahe der Isaakskathcdrale lag die 1863-1865 er-
baute deutsche reformierte Kirche3, unweit davon in Richtung Neva die eng-
lische4 und in der Nahe des Russischen Museums die franzésisch-reformierte
Kircheb.

Dies sind nur die hervorragendsten Beispiele, solche, die in Baedekers Rei-
sefuhrer erwdhnt werden, der Ubrigens auch noch einige weitere nicht-
orthodoxe Kirchen in anderen Teilen der Stadt nennt. Kaum weniger auffallig
war die 1883-1893 im maurischen Stil erbaute Synagoge6 in der Officerskaja und,
noch heute beeindruckend, die 1912 mit zwei Minaretten errichtete und mit Ka-
cheln im Buchara-Stil geschmickte Moschee auf der Petersburger Seite7. Im
Jahre 1910 war schlieBlich auch noch ein buddhistischer Tempel fertiggestclit
wordensg.

1 Abb.: Vor der Revolution. Das alte St. Petersburgvon M. P. 1IROSCI1NIKOW, J.B. SCHE-
LAJEW und L.A. PROTSALI, KdIn-Ncw York-Leningrad 1991,42.

2 K. BAEDEKER, RuBlland nebst Teheran, Port Arthur, Peking. Handbuch fur Reisende mit
40 Karten, 67 Planen und 11 Grundrissen, Leipzig 19127,101 f.

3 Abb.: Vor der Revolution, 9.

4 BAEDEKER, 108.

5 BAEDEKER, 114.

6 BAEDEKER, 121; Abb.: Vor der Revolution, 198.

7 BAEDEKER, 170; Abb.: Vor der Revolution, 198.

8 Vorder Revolution, 199.



67
1. Die gesetzliche Basis

Vor allem in St. Petersburg, aber auch in Moskau und anderen Teilen des
Russischen Reiches gehdrte das Zusammenleben verschiedener Religionen und

christlicher Konfessionen zum bis ins Stadtbild hinein sichtbaren Alltag.

Dies war auch gesetzlich so festgclegt. In der Sammlung der grundlegenden
Staatsgesetze von 1832 hiel3 es:

"44. Alle nicht der herrschenden Kirche angehérenden Untertanen des
Russischen Staates, Einheimische und in die BotmaRigkeit ibernommene, auch
Auslander, die im russischen Dienst stehen oder sich zeitweilig in Ruf3land auf-
halten, stehen jeder allenthalben im Genuf3 der freien Austibung ihres Glaubens

und Gottesdienstes nach ihren Riten8.
45. Glaubensfreiheit wird nicht nur Christen auslandischer Bekenntnisse
‘zuerkannt, sondern auch Juden, Mohammedanern und Heiden, damit alle in

RuBland wohnenden Vdélker den Allméchtigen Gott mit verschiedenen Zungen
preisen nach dem Gesetz und Bekenntnis ihrer Vater, indem sie die Herrschaft

der russischen Monarchen segnen und den Schépfer des Alls um die Vermeh-
rung des Wohlstandes und die Starkung der Macht des Reiches bitten 80.*

Der Wortlaut der zitierten beiden Artikel 1&R3t gleichzeitig erkennen, daf
den dem russischen Grundgesetz entsprechend tolerierten auslandischen Reli-
gionen und den, wie im Svod Zakonov formuliert wird, "zu beschiitzenden (po-
krovitel’stvuemyc)ll anderen christlichen Konfessionen die Orthodoxie als der
"herrschende" (gospodstvujuscaja) Glaube gegeniberstand.

So formulierte Art. 40 des Grundgesetzes: "Der erstrangige und im Russi-

schen Reich herrschende Glaube ist der Christliche Orthodox-Katholische des
Ostlichen Bekenntnisses". Art. 41 bis 43 prazisierten die Rolle, die dem Kaiser in

9 Ahnlich wie Art. 40 formuliert es auch die Einfilhrung zur Sammlung der Bestimmungen

und Statuten der "fremdlandischen" Konfessionen und Religionen: "Der erste und herrschende
Glaube im Russischen Staat ist der Christliche Orthodoxe Katholische des Ostlichen Bekenntnisses.

Aber auch alle dieser Kirche nicht angchércndcn Staatsuntertanen und Auslander, die sich m ihm
ajlfhalten, genieBen jeder allenthalben freie Austibung ihres Glaubens und Gottesdienstes (svod
ucrezdenij i ustavov upravlenija duchovnych dcl inostrannych ispovedanij christianskich i inoytyjjych.
polnyj Svod 7-akonov Rossijskoj Impcrii. Izdanic neofficial’noc, zaklucajuscee v sebc dcjstvujuscie 16
j~mov Svoda Zakonov s Prodolzcnijami k nim i dopolnitcl’nymi uzakonenijamt. Sostavleno pod red.
G.G. SAVICA, S. I’ctcrburg 1903, t. 11-j, c. 1,7).

10 Polnyj Svod Zakonov, T.I, c. 2,6. - Ahnlich formulierte die Einfiihrung zu Svod ucrmdenu

UI. SMOI.tTSCH, Geschichte der russischen Kirche, Bd. Il. Hg. G.L. FREEZE, (FOEG 45),
Berlin 1991, 361. - Fiir unseren Beitrag konnten wir aus dieser und aus der unten genannten Arbeit
von G. SIMON (Anm. 30) die meisten Hinweise entnehmen. Noch materialrcichcrist die Arbeit von
V-1 JASEVIC-BORODAEVSKAJA, Borba za veru. Istoiko-bytovye oeerki i obzorzakonoda-
‘el’stva po staroobrjadcestvu i sektanstvu v ego poslcdovatcl’nom razvitii. S prilozcniem statcj zako-
"a i vysocajsich ukazov, S. Peterburg 1912. - Diese Arbeit wurde mir leider erst nach Abschluf3 des
vorliegenden Beitrags zugénglich.



68

diesem Zusammenhang zukam. So hiel3 es in Art. 41: "Der Kaiser, der den All-
russischen Thron innehal, darf keinen anderen Glauben bekennen als den Or-
thodoxen". Und Art. 42 bestimmte: "Der Kaiser, als christlicher Herrscher, ist
der oberste Verteidiger und Wahrer der Dogmen des herrschenden Glaubens
und der Huter des rechten Glaubens und jeder heiligen Ordnung in der Kirche".

So stand die russische Religionsgesetzgebung in einer grof3en Spannung
zwischen dem gesetzlich verankerten Toleranzprinzip und der Bestimmung, dafld
die Russische Orthodoxe Kirchel? die herrschende sei. Die Konfliktfallc, die
sich daraus ergaben, wurden je nach den Umstanden unterschiedlich gel6st. So-
weit cs die "fremdl&ndischen” Konfessionen und Religionen betraf, schlugen sich
die rechtlichen Lésungen in Bd. 11 der Gesetzessammlung unter dem Titel
"Sammlung der Anordnungen und Statuten der Leitung der geistlichen Angele-
genheiten der fremdlandischen christlichen und andersglaubigen Bekenntnisse"
nieder mit Bestimmungen fur die romisch-katholische, protestantischen, armeni-
sche, karéische, judische, muslimischen, Lama- und die heidischen Konfessionen
und Religionenl3.

Es ist wichtig festzuhalten, dal3 Art. 44 den Genul3 der freien Ausiibung ih-
res Glaubens und Gottesdienstes nicht nur Ausléndern und in die russische Bot-
maRigkeit ibernommenen Untertanen, sondern auch einheimischen Vertretern
nicht-orthodoxer Konfessionen zubilligte. Davon wird noch die Rede sein. Tole-
ranz in dem genannten Sinne galt, wie die Statuten im "Svod Zakonov" zeigen,
aber auch Juden, Moslems, Buddhisten und "Heiden", vor allem Schamanen, de
facto den letzteren sogar in besonderem Maf3e. Beginnen wir mit ihnen.

Il. Multikonfessionelles Ruf3land und begrenzte Toleranz (bis 1905)

In der Zeit vom 16. bis 19. Jahrhundert hatte sich das Russische Reich wei-
te, hauptséchlich von Moslems, Buddhisten und Schamanen bewohnte Gebiete
in Mittelasien und Sibirien einverleibt. Der russische Staat unterstitzte zwar von
Anfang an, z.T. mit verlockenden wirtschaftlichen Angeboten, die Christianisie-
rung und, damit meist verbunden, die Russifizierung dieser nicht-christlichen
Untertanenl4, stellte deren Religionsfreiheit grundsétzlich aber nicht in Frage.

12 Wir nennen die Kirche so bei ihrem heute gebrauchlichen Namen, den sie freilich erst seit
dem Konzil von 1917/18 tragt. Im 19. Jahrhundert war in der Regel von der Russischen Orthodox-
Katholischen Kirche des Morgenlandes gesprochen worden.

13 Polnyj Svod Zakonov, Bd. 11, c. 1.

14 J. GLAZIK, Die russisch-orthodoxe Heidenmission seit Peter d. Grof3en. Ein missionsge-
schichtlichcr Versuch nach russischen Quellen und Darstellungen (MWAT19), Miunster 1954 .



69

Selbst der Bau von Gotteshdusern war ihnen grundsatzlich gestattetlb. IBer geist-
liche Stand fast aller "fremdlandischen" Religionsgemeinschaften, so auch der
nomadisierenden "Heiden" genol} sogar weitgehende Privilegien18.19er orthodo-
xen Mission waren ihrerseits durchaus rechtliche Grenzen gesetzt. Kinder unter
13 Jahren konnten nur mit schriftlicher Genehmigung der Eltern getauft wer-
den, was sich haufig an dem Wunsch der Kinder, die eine christliche Schule be-
suchten, und nicht minder haufig an dem Analphabetismus der Eltern stiel3,
die eine solche Unterschrift beim besten Willen nicht leisten konntenl?. Die
"Verordnung fur die Fremdstammigen"18 garantierte den nomadisierenden
Stdmmen zudem eine Selbstverwaltung, die von ihren Stammeséltesten ausgelbt
wurdels. Da Ubertritte zum Christentum "auf das soziale Gefiige der Stamme
aufiockernd wirkten" - Getaufte neigten dazu, das Nomadenleben aufzugeben -
widersprachen sie den Interessen der Selbstverwaltungsorgane, damit aber auch
denen der russischen Verwaltung, die sich ihrerseits auf die Selbstverwaltungs-
organe der Nomaden stiitzte. "Aus einer solchen Interesscngemeinschalt ergab
sich als notwendige Folge, dal3 die Mission von den Ortlichen Staatsorganen auf
keine oder nur gelegentliche, geringe Unterstitzung gegenuber den Stammesal-
testen rechnen konnte. Im ganzen 19. Jahrhundert rissen die Beschwerden der
Missionare und Eparchialbischéfc Uber die lokalen Behdrden nicht ab 20.*A2ch
der Schutz, den das Grundgesetz der Geistlichkeit der "fremdstdmmigen Reli-
gionen angedeihen liel3, wirkte fiir sie stabilisierend und damit missionsfeindlich.
"Bei den Nomaden war die anti-christliche Propaganda zudem kaum kontrollier-
bar"«. Positiv bedeutet das aber auch eine wie auch immer begriindete taktische
Koexistenzbereitschaft des russischen Staates und eine gewisse Tendenz zur reli-
gidsen Toleranz, auch wenn der Wusch nach Christianisierung und unverhohlen
damit verbundener Russifizierung davon unberiihrt blieb.

Die Russische Orthodoxe Kirche hat sich in Verbindung mit dem russi-
schen Staat seit der Eroberung der Khanate Kazan’ und Astrachan’ - insgesamt
mit geringem Erfolg - um die Missionierung der muslimischen Untertanen ge-
muht». Die rechtliche Stellung des Islam gestattete immerhin die Herausbildung

15 Vgl. z.B. Svod Zakonov 11, razd. I1, kn. \V 11156, Art. 1686.
11,952 16 Svod Zakonov 9 I, gl. 3 (r.k.), gl. 4 (Protestanten), gl. 5 (Armenier); vgl. a. SMOLT1SCH
17 SMOLITSCH I, 252.
18 1'olozcnie ob inorodcach. . 5y on ff Ae ff r-i ffu.am.
19 Svod Zakonov, T. 2; Polozenie ob inorodcach, razd 1 st. 9 ff, 20 ff, 4
20 SMOL.ITSCH 11,251.

21SMOTITSCHII, 252. , Kirche Fine missionsgcschichtli-
22 1. GI.AZ1K, l)ic Islammission der RaSSISt]h or hodoxen Kuch.bnl8 skarlc™ (MWAT
che Untersuchung nach russischen Quellen und Darstellungen Russian Orthodox Church,

23), Munster 1959; S. BOLSHAKOFF, The Fore.gn M.ss.ons of .he Russum Urtnoo
London 1943.



70

eines tatarischen Grundbesitzertunis, "das in seiner Stellung der Position der
Moskauer Dienstleutc im 17. Jahrhundert und des Adels im 18. Jahrhundert fast
gleichkam'123. Das verhinderte gelegentliche Willkiirmaf3nahmen jedoch keines-
wegs. Unter Kaiserin Elisabeth war zeitweilig der Bau neuer Moscheen verbo-
ten23

Am schwierigsten unter allen "Frcmdreligionen” gestaltete sich fraglos die
Lage der Juden. Das Ulozenie von 1649 hatte die Mission von Juden unter Chri-
sten mit der Todesstrafe bedroht25. Und unter der fur ihre Brutalitdt auch sonst
bekannten Kaiserin Anna loannovna (1730-1740) wurden ein judischer Missio-
nar und ein von ihm bekehrter friherer orthodoxer Christ 6ffentlich verbrannt26.
Der Ukaz Kaiserin Annas, der die Ausweisung der Juden aus der Ukraine ver-
fugte, fuhrte immerhin zur Vertreibung von 75.000 Juden bis 175327. Unter Kai-
serin Katharina Il. &nderte sich die Lage der Juden allerdings grundlegend,
nachdem die erste polnische Teilung dem Reich eine groRe Zahl neuer judi-
scher Untertanen beschert hatte. Und unter Nikolaj I. wurde schlielich "das
Fundament fur einen rechtlich gesicherten Status der Juden gelegt“28. Die Ju-
denpogrome zu Anfang unseres Jahrhunderts bezeugen freilich auch, wie
schnell alle rechtlichen Garantien zu reiner Theorie verkiimmern konnten.

In Bd. 11 des Svod Zakonov wurde gleich zu Anfang des dem judischen
Glaubensbekenntnis gewidmeten Teils bestimmt: "Juden kdnnen offentliche
(obscestvennyja) Gebete und Gottesdienste an den Orten ihres gemeinsamen
Wohnsitzes verrichten. Niemand hat das Recht, sie darin mit Wort oder Tat zu
behindern"29. Art. 1302 dieser Sammlung bestimmte in durchaus zumutbarer Be-
schréankung, wieviel judische Hauser an einem Ort notwendig waren, damit Ge-
betsschulen, bzw. Synagogen eroffnet werden konnten.

Nicht nur als tolerierte, sondern auch als "zu beschiutzende" galten rémi-
sche Katholiken, Lutheraner, Reformierte und seit 1879 auch Baptisten30.
Mischehen mit orthodoxen Untertanen waren gestattet, und das Eherecht der
Untertanen "fremdlandischer" Konfessionen fand seinen Niederschlag in der

23 SMOLITSCIIII, 257.

24 SMOLITSCII 1, 262.

25 SMOLITSCII I, 312: Ulozenie von 1649 in Polnoe Sobranic Zakonov Rossijskoj Impcrii
(PSz) (1) 1:1, Kap. 22, Arl. 24; 2: 662, 730, 1186; Art. 18.

26 SMOLITSCII 11, 313.

27 SMOLITSCII 11, 313, bes. Anm. 1029.

28 SMOLITSCII 1l 314.

29 Svod Zakonov, T. 11, kn. 5: O upravicnii duchovnych del evrccev, gl. 1-ja, st. 1299.

30 G. SIMON, Konstantin PctroviC Pobcdonoscev und die Kirchenpolitik des Heiligen Sinod
1880-1905 (KO.M 7), Géttingen 1969,190.



71

russischen Gesetzessammlung.3' Fur Auslander galt Religionsfreiheit ohnejede
Einschrankung" bereits seit 170232. Christen westlicher Konfessionen durften
sich sogar ohne Geistliche zu Gottesdiensten versammeln33, was ihre Kontrol-
lierbarkeit ja erheblich einschrénkte.

Von besonderem Interesse ist die den Jesuitenorden betreffende Gesetzge-
bung. Der anlijcsuitischen Stimmung, wie sie sich z.B. in der Gestalt des Jesui-
ten Rangoni in Modest Mussorgskijs Oper "Boris Godunov" spiegelt, entspricht
die Ausweisung der Jesuiten aus Moskau im Jahre 168934 mehr als die spéatere
Wiederzulassung. Als Papst Clemens XIV. durch das Breve "Dominus ac Re-
demptor" 1773 die Aufhebung des Jesuitenordens verfugte, lie3 die russische
Regierung die Aufldsung in ihrem Bereich nicht durchfihren. Die Jesuiten durf-
ten zunachst weiter in Ruf3land verbleiben, wenn sie dann auch 1829 Moskau
verlassen muf3ten3’.36

Die geltenden Gesetze gestanden im 19. Jahrhundert den rémisch-
katholischen Untertanen (zu denen ja auch die Katholiken Kongref3-Polens ge-
horten) Kultusfreiheit einschliel3lich von Prozessionen im Freien, Religionsun-
terricht in Staats- und Privatschulen und Ausbildungsstattcn fiir den theologi-
schen Nachwuchs, z.B. auch in St. Petersburg, zu38. Dennoch kam es in Polen
gelegentlich auch zu willkurlichen Beschrankungen des katholischen Schulwe-
sens3’. Aufjeden Fall versuchte der Staat, die Katholiken unter seine Kontrolle
Zu bekommen. Selbst der als Hochmeister des Malteserordens eigentlich durch-
aus katholikenfreundliche Paul I. verfugte mit ausdricklichem Bezug auf die
romisch-katholischen Untertanen: "Die dem Monarchen von Gott gegebene
hochste Gewalt erstreckt sich auch auf die Geistlichen, und diese sind daher
verpflichtet, ihrem Monarchen als der von Gott gesetzten Gewalt nach der Vor-
schrift des Apostels Paulus treu und gehorsam zu sein. Die Geistlichen sind da-
her gehalten, den kaiserlichen Befehlen nachzukommen, im birgerlichen wie im
geistlichen Bereich, indem sie den héchsten Willen erfullen, der von ihnen ver-
langt, die Gesetze und Dogmen ihrer Religion zu beachten"38. Art. 17 des Status
Uiber die auslandischen Bekenntnisse verbot dementsprechend Kontakte mit der

== == == i == STRICKER(Hgg.), Die Onh«l«e KM* i* I << —

mente ihrer Geschichte (860-1980), Gottingen 1988. Nr. 110.
33 HAUPTMANN/STRICKBR, 1792.
34 HAUPTMANN/STRICKBR, Nr. 141.
35 11AUPTMANN/STR1CKI!R, Nr. 141.
36 Svod Zakonov.T. 11. razd., 1, 18.
37 SIMON, 211.
38 Zit. SMOLITSCH II, 361: PSZ (1) 25: 18734.



72

romischen Kurie "anders als Uber das Innenministerium”. "Keinerlei Bullen,
Sendschreiben und Instruktionen und Uberhaupt keinerlei von der Pé&pstlichen
Leitung ausgehende Akte kbnnen" - diesem Artikel zufolge - "im Reich und im
GrolRRherzogtum Finnland ohne lhrer Hochsten Kaiserlichen Majestéat Erlaubnis
in die Tal umgesetzt werden". Voraussetzung einer solchen Erlaubnis war die
Feststellung, "dal? diese Erlasse nichts gegen die staatlichen Bestimmungen und
heiligen Rechte und Vorrechte der Obersten Autokratischen Gewalt enthiel-
ten”39.

Dennoch - ungeachtet der Zerstérung der Union durch Nikolaj I., die nach
russischem Verstandnis freilich streng vom lateinisch geprégten, allein in den er-
wahnten Statuten behandelten romischen Katholizismus zu unterscheiden war -
schloR Pius 1X. 1847 ein Konkordat mit dem russischen Kaiserreich ab, das die
grundsatzlichen Freiheiten der rémisch-katholischen Untertanen (nicht der Un-
ierten!) festschrieb40, wenn auch tatsachlich nicht in allen Fallen zu garantieren
vermochte4l,

Mit dem Baltikum42 hatte Ru3land vornehmlich evangelisch-lutherisch ge-
préagte Gebiete ibernommen, deren lutherischer Charakter in Art. 9 und 10 des
Nystadter Friedensvertrages vom 30. Juni 1721 bestétigt worden war43. Erst das
von Nikolaj I. im Zusammenhang mit der Gesetzeskodil3zierung am 28. Dezem-
ber 1832 Unterzeichnete "Statut fur die evangelisch-lutherische Kirche in Ruf3-
land" stellte die Sonderstellung der baltischen Lutheraner in Frage44.

Zu Problemen kam cs, als sich in den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts
etwa 75.000 Bauern in Livland - z.T. mit vagen Hoffnungen auf soziale Besser-
stellung - der Russischen Orthodoxen Kirche angeschlossen hatten und sich z.T.
nach kurzer Zeit zur lutherischen Kirche zuriickwenden wollten. Hier zeigte sich
die bisher von uns noch nicht erwéhnte Grenze der relativen Religionsfreiheit:
Allerlei Religionen und Konfessionen in Ruf3land waren geduldet und wurden in
Grenzen sogar staatlich geférdert. Doch der Abfall von der Orthodoxie als der
"herrschenden” Religion, erst recht die Abwerbung von ihr, waren mit den Ge-
setzen unvereinbar. Art. 4 in Bd. 1/ | des Svod Zakonov bestimmte: "In den
Grenzen des Staates hat allein die herrschende Orthodoxe Kirche das Recht, die
Nachfolger anderer christlicher Bekenntnisse und Andersglaubige zur Annahme.

39 Svod Zakonov, T. 11, kn. 1 razd, 1,9.

40 Vgl. A. AMMANN, Abrif3 der ostslawischen Kirchengeschichte, Wien 1950,513.

41 AMMANN, 516.

42 Vgl. P. HAUPTMANN, Arl. Baltikum II, in: TRES5,145-159, bes. 152 ff.; SMOL.ITSCH II.
421449; SIMON, 218-234.

43 SMOUTSCH |1, 434.

44 SMOLITSCH 11.435.



73

ihrer Glaubenslehre zu bewegen. Die geistlichen und weltlichen Vertreter der
anderen christlichen Bekenntnisse und Andersglaubige sind aufs strengste ver-
pflichtet, nicht die Gewissensiiberzeugung derer, die ihrer Religion nicht ange-
hdéren, anzutasten. Widrigenfalls unterliegen sie den in den Strafgesetzen festge-
setzten Strafen"«. Art. 5 regelte den Ubertritt zur Orthodoxen Kirche, die Art.
6-11 regelten die Konversion zu anderen geduldeten Konfessionen, wobei der
Ubertritt von christlichen zu nichtchristlichen aber insgesamt ausgeschlossen
blieb. Andererseits konnte selbst der Ubertritt zu den in ihren Rechten einge-
schrankten Altglaubigen die Stellung von Juden verbessern und ihnen den Zu-
zug in sonst fur Juden verschlossene Gebiete ermdglichend® 46 47

Lutherische Konvertiten zur Orthodoxie, die ihren Schritt bedauerten, wa-
ren als Orthodoxe nun vom Gesetz her daran gehindert, sich ihrem angestamm-
ten Bekenntnis wieder zuzuwenden. Da die lutherischen Pastoren den zuriick-
kehrenden Glaubigen geistliche Betreuung nicht versagen wollten, kam es zu ei-
ner Reihe von Prozessen, die in den 70er Jahren Kaiser Alexander Il. zwar ein-
stellen liel3, die der Oberprokuror Konstantin PetroviS Pobedonoscev in den
hOer und 90er Jahren aber forcierte, der Senat jedoch teilweise niederschlug,
falls er nicht wenigstens das Strafmal3 der von den Gerichten ausgesprochenen
Urteile verminderte. Erst Kaiser Nikolaj Il. l6ste die anstehenden Probleme im
wesentlichen durch das anlaBlich seiner Kronung erlassene Gnadenmanifest47.
In der Zwischenzeit hatten die russischen Zwangsmafl3nahmen das interkonfes-
sionelle Klima jedoch bereits nachhaltig vergiftet. Adolf v. Harnacks Attacken
gegen die Orthodoxie in seinem "Wesen des Christentums"48 sind wohl auch von
diesem Hintergrund her mit zu verstehen.

Die Unierten und die Union mit Rom genossen im Unterschied zu den la-
teinischen Katholiken, zu Lutheranern und Reformierten niemals den relativen
Schutz "fremdstammiger" Bekenntnisse. Das l&f3t sich weitgehend mit der Vor-
geschichte der Union begrinden. Die Union von Brest insbesondere war der
Bevdlkerung in Wei3ru3land und der heutigen Ukraine gegen ihren Willen mit
Oewalt aufgezwungen worden, weil die orthodoxen Bischdéfe in Polen-Litauen
sich durch die Vereinigung mit Rom die Gleichstellung mit den polnischen latei-
nischen Bischéfen erhofft hatten49. Der Kampf des Firsten Konstantin Konstan-

45 Svod Zakonov, T. 11, razd. | 7.

46 SMOLITSCH 11, 313.

47 SIMON, 220-226.

48 Vgl. A. HARNACK, Das Wesen des Christentums. Sechzehn Vorlesungen vor Studieren-
den aller Fakultaten im Wintersemester 1899/1900 an der Universitat Berlin, | «ipzig 19134.

49 Vgl. dazu K. Ch. FELMY, Der Aufbruch der orthodoxen Laien in Polen-Litauen im 16.
Ilnd 17. Jahrhundert, in: ZKG 98 (1987) 370-385.



74

tinovic von Ostrog und der orthodoxen Bruderschaften lind Kléster gegen die
Union erwies die orthodoxe Kirche als vitaler, denn vorher angenommen. Zu-
nachst wurde die Union auch im Volk als etwas Fremdes angesehen. Die Russi-
sche Orthodoxe Kirche und der russische Staat betrachteten sie deshalb als Irre-
denta, die es grundsétzlich zu befreien und riickzugewinnen galt. Insofern nimmt
es nicht wunder, daf3, nachdem nach der Annexion der ehemals polnisch-
litauischen ostslawischen Gebiete schon Alexander I. in die Freiheiten der Un-
ierten eingegriffen hatte50, ein Herrscher wie Kaiser Nikolaj 1., dem der Tole-
ranzgedanke ohnehin nichts bedeutete, konsequent die Auflésung der Union be-
trieb. Fur weite Gebiete erfolgte sie im Jahre 1837, ohne daR sich nennenswerter
Widerstand dagegen im Volk erhob. Erst im spéateren 19. Jahrhundert haben
sich viele Unierle so weit mit der Union identifiziert, dal3 ihre Aufldsung im Bis-
tum Cholm im Jahre 1875 nicht mehr widerstandslos gelang5'; sie stiel3 aber da-
mals immer noch auf geringeren inneren Widerstand als die Auflésung der seit
170052 bestehenden Lemberger Union im Jahre 1946.

Der Umgang mit der Union ist aus den genannten Griinden am wenigsten
dazu geeignet, das Verhéltnis des russischen Reiches zum Toleranzgedanken zu
ermessen. Dal3 die Regierung in St. Petersburg bei allen Verginstigungen ge-
genuber "fremdlandischen” Religionen und Konfessionen mit Toleranz gegen-
uber Abweichlern in den eigenen Reihen wenig im Sinn hatte, dokumentiert
m.E. am deutlichsten das Verhéltnis zu Altglaubigen und Stundeten, von dem
im folgenden die Rede sein soll.

Bei den Altglaubigen handelt es sich um die Gegner der der Russischen
Orthodoxen Kirche unter Patriarch Nikon (1652-1667) aufgenétigten Uberstirz-
ten Anpassung der Riten an den Brauch der griechischen Kirche. Es ist aulRer-
halb Ruf3lands ublich, den Anlaf3 zum Altglaubigen-Schisma als geringfligig ab-
zutun53. Immerhin ging es bei der Frage des Kreuzzeichens, um das die Ausein-
andersetzung am heftigsten gefuhrt wurde, um den wichtigsten Gebetsgestus der
russischen Kirche, den gerade 100 Jahre zuvor ein Moskauer Konzil verbindlich
festgelegt hatte. Was Jahrhunderte lang praktiziert worden war, wurde nun un-

50 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 158.

51 SIMON, 212.

52 AMMANN, 321-326."

53 Vgl. zum Ganzen svjasc. A. SINAJSK1J, Otnoscnie russkoj ccrkovnoj vlasli k raskolu staro-
obrajdcestva v pervyc gody sinodalnago upravlenijaj>ri Petre Vclikom (1721-1725 g.), S. Pctcrburg
1895; V.S. MARKOV, K istorii raskola-slaroobrjadcestva vtoroj poloviny XIX stoletija. Percpiska
prof. N.I. Subbotina, preimusiestvenno ncizudannaja, kak material dlja istorii raskola i otnoscnij k
nernu pravitel'stva (1865-1904 gg.), Moskva 1914; 1. HAUPTMANN, Altrussischer Glaube. Der
Kampf des Protopopen Avuakum gegen die Kirchenreformen des 17. Jh.s. Mit einem Anhang: Das
russische Altglaubigentum der Gegenwart (KO.M 4), Géttingen 1963.



75

ler Nikon nicht nur abgeédndert, sondern auch als verderblich verworfen. Das
Ganze geschah ausgerechnet in einer Zeit gespannter apokalyptischer Erwar-
tungenb4. Viele Tausende russischer Glaubiger - unter ihnen die eifrigsten Glie-
der der Kirche - gingen freiwillig in den Tod durch Selbstverbrennung, um dem
Abfall vom rechten Glauben unter der Last der Folter zuvorzukommen. Zu-
nachst waren die Verfolgungen der Altglaubigen unter Peter d. Gr. besonders
hart. Neben direkten Verfolgungen gab es "Streitgesprache", zu denen Altglaubi-
ge gezerrt werden konnten55 und die unangenehm an "individuelle Aufklarungs-
gesprache" in sowjetischer Zeit erinnern. Dann aber wandte der Reformkaiser
liberalere Prinzipien auch auf das Verhéltnis zu den russischen Altglaubigen an,
lieR sich das freilich durch doppelte Besteuerung bezahlen. Am 16. Juli 1722
wurde unter Ruckgriff auf einen Erlaf von 1716 verflgt, "in den Gouvernements,
in denen es Altglaubige gibt, (...] sowohl M&nner als auch Frauen schriftlich zu
erfassen (ausgenommen die, die nahe der Grenze wohnen) und sie im Vergleich
zur gegenwartigen Steuer zur Steuer zu veranlagen. Die Kaufleute sollen ent-
sprechend ihrem Handel und die Bauern entsprechend ihrem Landanteil den
doppelten Betrag zahlen"56. Dal3 die Priester Beichtlistcn fuhren mufiten, aus
denen hervorging, wer der Staatspflicht zu jahrlicher Beichte und Kommunion
uicht nachkam und darum als potentieller Altglaubiger doppelt steuerpflichtig
war, gehért zu den schweren Belastungen, die der russische Staat dem geistli-
chen Stand aufnétigte, auch wenn die Bestechlichkeit vieler Priester den Alt-
glaubigen das Leben oft einigermalien ertraglich machte.

Den gleichen Rechtsstatus wie die fremdlandischen Bekenntnisse haben
die russischen Altglaubigen vor 1905 nicht erreicht. Es durfte allgemein bekannt
Se'n, daB sie sich in eine Gruppe, die entlaufene Priester der Staatskirche an-
stellte, und andere Gruppen ohne Priester aufteilten. Zu beiden Haupttypen
fand der Staat einen gewissen modus vivendi. In einem Erlal3 vom 14. Dezember
1762 wies Kaiserin Katharina Il. den Allglaubigen Wohngebiete in Sibirien, der
Steppe von Barubin und den Gouvernements Voronez, Belgorod und Kazan’ an.
Freilich war ihnen zunachst noch verwehrt, vor Gericht als Zeugen aufzutrelen
(es sei denn, in Prozessen untereinander) oder geistliche oder zivile Amter,
selbst in den untersten Réngen der Verwaltungen", zu Ubernehmen. Immerhin
r>ef die Kaiserin geflohene Altglaubige zur Ruckkehr nach Ruf3land auf und ver-

547 Auf solche apokalyptischen Erwartungen verweist der Leiter (nastavnik) der Rigaer
Circbenscikov-Gemcindc, Vater loann Miroliubov, als ein fuir das Schisma besondere wichtiges Ele-
ment.

55 SIMON, 175.

56 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 121; PSZ6, Nr. 4052,738 [vom 16.7.1722).



76

sprach den Heimkehrern fur sechs Jahre Verzicht auf die Doppelbesteuerungs7.
Im Jahre 1769 wurden Altglaubige auch wieder zur Eidesleistung und zum Zeu-
genstand zugelassen8® Wahrend der Pest von 1771 gelang den Priesterlosen die
Grundung eines Spitals und eines religiosen Zentrums auf dem Verklarungs-
(Preobrazenskoe-) Friedhof, den Priesterlichcn die Grindung eines entspre-
chenden Zentrums auf dem Rogozskoe-Friedhof, beides mit Wissen und Billi-
gung der Kaiserin59.

Insgesamt wai die Stellung der Altglaubigen bis 1883 ungewil3. Peter Ill.
hatte ein spezielles Altglaubigen-Statut geplant60.6d&Rarina 11. Ubte, wie er-
wahnt, ein Stick weit Toleranz. Unter Nikolaj I. galten die Gemeinden der Alt-
glaubigen im Prinzip als ungesetzlich8l. Geplant wurde sogar die gewaltsame
Einfligung altglaubiger Kinder in die Staatskirchc. In Ukazy von 1827 und 1834
wurde den Priesterlichcn die Anstellung flichtiger Priester verboten. Zwischen
1842 und 1846 wurden 102 Beth&user versiegelt, 147 zerstort, und 12 der ortho-
doxen Kirche Ubergeben02. Auf der anderen Seite wurde 1870 und 1873 den Mit-
gliedern der "wenig schadlichen" Gruppen des Raskol das Recht zur Bekleidung
einiger offentlicher Amter zuerkannt. Altglaubige Kaufleute, die es vielfach zu
erheblichem Reichtum brachten, durften in die Kaufmannsgilden aufgenommen
werden63. Wahrend fruher die Ehen der Altglaubigen als ungesetzlich galten,
konnten seit 1874 die Altglaubigen die bei ihnen geschlossenen Ehené4 im Stan-
desregister eintragen und damit legalisieren lassen65.@ereilich war dies nur Alt-
glaubigen mdglich, die schon in den Steuerlisten von 1857 verzeichnet waren60.
Schon vorher, 1858, war die Verfolgung der altglaubigen Geistlichkeit eingestellt
worden67.

Besonders erbittert reagierte der russische Staat darauf, dal3 den priesterli-
chen Altglaubigen durch die Ubernahme eines Bischofs aus dem Okumenischen
Patriarchat Konstantinopel im Bukovina-Kloster Belaja Krinica (Fontanea Alba)

57 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 134; PSZ 16, Nr. 11725,129-131 vom 14.12.1762.

58 PSZ 18, Nr. 13255,840 vom 17.2.1769.

59 AMMANN, 407 f.

60 SMOL1TSCH II, 181.

61 SMOLITSCH 11, 182.

62 SMOLITSCH II, 183.

63 SMOLITSCH II, 184.

84 Vgl. ua. HAUFI'MANN, Symbolik der orthodoxen und orientalischen Sekten, in E.
HAMMHRSCHMIDT u.a., Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums, Stuttgart
1962 (SyRX) 90-119,101

65 Svod Zakonov, 1'. 10, ¢ 1, ra/.d. |, Art.78.

66 Simon, 169.

67 Simon 169.



7

die Grundung einer eigenen Hierarchie gelungen war88. Durch Verhaftungen
und andere TerrormalRnahmen versuchte der Staat die Weitergabe der apostoli-
schen Sukzession an die priestcrlichen Altglaubigen zu verhindern. Als dies
nicht gelungen war, wurden 1854 die Altarraume der Altgldubigen-Kirchen auf
dem Rogozskoe-Friedhof unter dem Vorwand versiegelt, dal3 die Altglaubigen
ja uber keine gultig geweihten Priester verfiigtenéB Hier zeigte sich freilich auch,
wie die List der Altglaubigen und die Gunst staatlicher Beamter restriktive Be-
stimmungen zu umgehen verstanden. Der Moskauer General-Gouverneur Furst
V.A. Dolgorukov duldete stillschweigend, dal die priesterlichen Altglaubigen
nach SchlieBung der Altarrdume vor allem in den Kirchen auf dem Rogozskoe-
Friedhof Tragaltare vor den Ikonostasen aufstellten und so die Feier der Gottli-
chen Liturgie wieder ermdglichten, bis der First deswegen nach St. Petersburg
zitiert wurde70.71

Je nach den ortlichen Gegebenheiten genossen die Altglaubigen durchaus
ertragliche Bedingungen. In einigen Eparchien z.B. konnten Altglaubige ortho-
dox getraut werden, ohne daf} damit eine Zugehdrigkeit zur Orthodoxen Kirche
verbunden war7'. Unter Kaiser Alexander Ill., einem unter dem Einfluf® Pobc-
donoscevs kaum zu Ubertriebener Toleranz neigenden Herrscher, sind Altglau-
bige aber doch in Grenzen legalisiert worden. Am 3. Mai 1883 erhielten sie eine
Reihe von wichtigen Rechten, insbesondere Passe zu Reisen innerhalb des Rei-
ches. Das Recht, Handel zu treiben und Industrieunternehmungen zu griinden,
wird ihnen ebenso bestétigt wie das Recht, in Gilden einzutreten. Sie konnten
nun auch - wie erneut bestéatigt wurde - dffentliche Amter bekleiden, insbeson-
dere das eines Volost’-Altesten. AuRerdem wurde ihnen die ungehinderte Aus-
Uibung ihrer Riten sowohl in Privathdusern als auch in besonderen Kapellen zu-
gesichert. Bei einer Reparatur von Kapellen durfte das auR3ere Aussehen den
orthodoxen Kirchen jedoch nicht ahnlich gestaltet werden. AuRerdem war das
Einverstdndnis des Gouverneurs, bei einer Neueinrichtung sogar das des Innen-
ministeriums, erforderlich. Die Wiedererdffnung versiegelter Gotteshauser
konnte der Innenminister nur nach Absprache mit dem Oberprokuror des HlI.
Sinod gestatten. Die Entsiegelung altglaubiger Kldster und Siedlungen blieb je-
doch untersagt. Die Geistlichen und Altesten der Schismatiker - speziell der
Altglaubigen - werden wie schon bisher nicht wegen Austbung ihrer Funktionen
verfolgt, wenn sie dabei keine Propaganda unter Orthodoxen treiben; aber der

68 Vgl. HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 167.
69 MARKOV, 144,

70 SIMON, 170.

71 SIMON, 169.



78

Staat erkennt sie nicht als Geistliche an, und sie verbleiben in dem Stand, in den
sie hineingeboren sind72. In einer stéandisch gegliederten Gesellschaft wie der
des zaristischen Ruf3land war das schon eine erhebliche Einschrdnkung. So wa-
ren z.B. orthodoxe Geistliche von der Rekrutierung ausgeschlossen, altglaubige
Priester nicht unbedingt. Die Geistlichen fremdlandischer Religionen, auch
wenn sie russische Staatsbirger waren - Protestanten und Katholiken, aber auch
Rabbiner und Muftis - waren hierin durchaus besser gestellt. Eine 6ffentliche
Zurschaustellung des Allglaubigentums wie z.B. das Tragen geistlicher Gewan-
dung und das Singen von geistlichen Geséngen in der Offentlichkeit war nicht
gestattet. Anders als die fremdstdmmigen Religionen, durften russische Altglau-
bige auch keine Blcher und Zeitschriften drucken. Die nétigen liturgischen Bu-
cher erhielten sie aus dem Bestand der von der Staatskirchc fur das "Edinovcric"
gedruckten liturgischen Bucher73. Trotz des MifRtrauens zu den "Edinovcrcy”
nutzten die Altglaubigen nun also deren gottesdienstliche Bicher; es fehlte ih-
nen aber jede sonstige Literatur, die sie freilich unter groR3en Risiken aus der
Bukovina einschmuggeltentl.

So hatten die Altglaubigen nun zwar verbriefte Rechte. Aber etwa mit dem
Verbot, das Altglaubigentum zur Schau zu stellen, hatten die Behdrden auch die
Mdéglichkeiten zu oft ganz willkirlichen Eingriffen. Der Instanzenweg beim Bau
einer Altglaubigen-Kirche war nach den Regelungen von 1883 so schwierig, dalR
in der ganzen Zeit von 1883 bis 1905 nur 283 Altglaubigen-Gebetshéuser bzw.
Kirchen gebaut werden konnten75. Auf der anderen Seite wul3ten die vielfach
sehr reichen altglaubigen Kaufleute sich durch Bestechung der zustandigen Be-
amten das Leben oft zu erleichtern. Und es gab auch untergeordnete Regie-
rungsstellen bis hin zu Gouverneuren, die den Altgldubigen mehr Rechte zuzu-
stehen bereit waren und in St. Petersburg auch mehr fur sie zu erreichen sich
muhten. So hatte der Generalbevollmachtigte fur den Kaukasus gern glnstigere
Bedingungen, wenigstens fur die in seinem Bereich lebenden Altglaubigen er-
reicht, die "beinahe der beste und nutzlichste Teil der drtlichen Bevdlkerung
sind", - die allglaubigen Kaufleute, die "wegen ihrer bemerkenswerten Arbeits-
liebe, Ehrbarkeit und ihres streng enthaltsamen Lebens" sehr zum 6konomi-

72 Hierzu und zum Folgenden: PSZ I1l, Nr. 1545 vom 3-5.1883: Vysocajse utverzdennoe nwc-
nie Gosudarslvcnnago Soveta "O darovanii raskol’nikam nekotorych prav grazdanskich i po otprav-
leniju duchovnycli treb".

73 Das "Edinovcric" bildeten seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts Altglaubige, denen der
Gebrauch der alten Riten bei Riuckkehr in die Slaatskirche gestattet wurde. Wére diese Mdéglichkeit
frihergeschaffen worden, ware es vermutlich nie zur Kirchenspaltung gekommen.

74 SIMON, 176 f.

75 SIMON, 175.



79

sehen Wachsen der Kaukasusregion beitragen, und die altglaubigen Kosaken
wegen ihres erprobten Muts und ihrer Ergebenheiten gegeniiber dem Thron
und dem Vaterland"76.

Die neue Regelung entsprach auch nicht den Winschen der Altglaubigen
selbst, die z.T. in der merkwurdigen Zwitterstellung &uf3eren Ansehens und
Wohlstandes?7 T8d religidser Zurlicksetzung lebten. Altglaubig war ja z.B. der
groRe Sammler Aleksej lvanovic Chludov (1818-1882), in dessen Besitz die be-
rihmte nach ihm benannte byzantinische Psalterhandschrift aus der Zeit des
Rilderstreites geriet.

Moskauer priestcrlichc Altglaubige hatten zu Anfang des Jahres 1883 unter
Hinweis darauf, daf? man sie ja doch standig der Unbildung zieh, Schulen gefor-
dert76. Die Aufrechterhaltung des Verbots der Zurschaustellung der alten Riten
machten sic in diesem Schreiben lacherlich, indem sie darauf verwiesen, daR
manche dieser Riten, z.B. die Mitfuhrung von lkonen bei Bcgrébnisprozessio-
n(m, genau den Riten der Staatskirche entsprachen, altglaubige Beerdigungen
auBerdem auf eigenen umfriedeten Kirchenhéfen stattfanden. Sie protestierten
gegen das Verbot, priesterliche Gewander sogar auf dem den Altglaubigen eige-

nen Friedhof zu tragen, gegen die Beschrankungen beim Kirchbau, u.a. das Ver-
bot, altglaubige Kirchen durch Kuppeln und Kreuze als gottesdienstliche Ge-

baude erkennbar werden zu lassen. Insgesamt liefen alle Bitten und Proteste auf
RBie Forderung nach Gleichstellung mit den anderen "“fremdl&andischen" Konfes-

sionen hinaus, noch nicht auf die Forderung nach voélliger Religionsfreiheit.
Héatte nicht der langjéhrige Oberprokuror des HI. Sinod Konstantin Petro-
v,c Pobedonoscev personlich, standig auch noch aufgepeitscht durch den
Altglaubigen-Spezialisten N.I. Subbotin,79 alle weitreichenderen Zugestandnisse
an die Altglaubigen verhindert, hatte sich deren Stellung vermutlich schon vor
dem endgultigen Sieg der Toleranz im Jahre 1905 erheblich verbessert. In dem
groRen Schriftsteller Nikolaj Leskov, in Furst S.P. Gagarin und in dem Publizi-
sten A.S. Prugavin80 fanden die Altglaubigen machtvolle Firsprecher. Nikolaj
b'eodorovic Kapterev (gest. 1917) hat zudem in umfangreichen historischen Ar-
beiten das zu einfache Bild von der Entstehung des Altglaubigentums erschut-

tert, u.a. indem er nachweisen konnte, daf} das altglaubige Zweifingerkreuz alter
Und urspriinglicher war als das der russischen Kirche durch Patriarch Nikon

76 MARKOV, 701.

77 SMOL1TSCH I, 185. Anm. 633 daselbst spricht von Millionaren.

78 MARKOV, Dokument Nr. 6,710-714.

79 MARKOV passim.

80A.S. PRUGAVIN, Staroobrjadcestvo vo vtoroj polovine XX veka. Ocerki iz novejsej isto-
r“ raskola, Moskva 1904.



80

aufgezwungene Dreifingerkreuz. Auch die beiden letzten Zaren, insbesondere
Nikolaj Il., nahmen, wie Sergej Jur’eviC Graf Vitte (russischer Ministerprasident
von 1905-1906)8! 82zeugt, persodnlich eine wohlwollende Haltung gegeniiber dem
Altglaubigentum ein, das seiner Lehre nach mit der orthodoxen Kirche ja vollig
Ubereinstimmt. Insofern ist die Gewahrung im wesentlichen uneingeschrénkter
Freiheit im Jahre 1904/05 dem Kaiser wohl kaum an einer Stelle so leicht gefal-
len wie gegentuber den Altglaubigen8s.

Ob sich das Altglaubigentum im Laufe der Zeit zahlenmafig auf Kosten
der Orthodoxie ausbreitete und insofern eine Gefahr fir die Staatskirche dar-
stellte, mag dahingestellt bleiben. Denn genaue Zahlen hat es nie gegeben. Auf
Kosten der Staatskirche dagegen wuchs in jedem Fall der Stundismus, der des-
wegen auch am deutlichsten die Grenzen der Toleranz in Ruf3land von 1905
zeigte.

Ausgerechnet im Jahre 1879 wurde der Baptismus gesetzlich als geduldete
Religion in Ruf3land anerkannt83. Obgleich der Wortlaut der entsprechenden
gesetzlichen Bestimmung keine Aussagen dartber machte, wurde er so interpre-
tiert, als bezdge sie sich ausschlieB3lich auf die "Fremdstammigen". So wurde
1881 auch gerichtlich entschieden84. Als vom deutschen Pietismus gepragte Be-
wegung zunéchst auch innerhalb der orthodoxen Kirche85 8&r der "Stundismus"
den Behdrden von Anfang an suspekt. Das Verbot, sich zur "Stunde", zur Bibel-
lekttre zu versammeln, hat die Bewegung nicht ausgeldscht, sondern erst in eine
urspringlich gar nicht vorhandene antiorthodoxe Richtung gebracht, die sich
dann auch rasch baptistischen Tendenzen 6ffnete8s.

Die Reaktion des Staates liel3 nicht lange auf sich warten. 1894 wurden den
Stundisten alle Rechte entzogen, die 1883 den Altglaubigen und anderen Schis-
matikern gewahrt worden waren. Entsprechend einer inzwischen geschaffenen
Einteilung in mehr und weniger gefahrliche Sekten wurden sie der Gruppe be-
sonders gefahrlicher Sekten zugerechnet. Als staatsgefahrdend beurteilte Kaiser
Alexander 111. persodnlich sozial-rationalistische und kommunistische Tenden-
zen, insbesondere die Betonung des Gleichheitsprinzips.

Den Polizeimeistern und Kreisrichtern wurde daraufhin aufgetragen, "un-

81 Vitte selbst befurwortete Toleranz fur die Altglaubigen ([S.Ju.] Graf WITTE, Erinnerun-
gen. Mit einer Einleitung von O. Hoetzsch, Berlin 1923,192,195).

82 Vgl. SMOLITSCH II, 184.

83 SIMON, 190.

84 SIMON, 190.

85 H.-Chr. DIEDRICH, Urspriinge und Anfange des russischen Frcikirchentums (Oikonimia
21), Erlangen 1985,343.

86 DIEDRICH, 361.



81

vorzuglich in méglichst kurzer Zeit Auskunfte dartiber zu sammeln und bereit-
zustellen,

- in welchen Ortschaften der ihnen unterstellten Kreise Stundisten wohnen;

- wieviele ihrer gegenwartig gezahlt werden;

- wer als ihr Fuhrer gilt und wie die Tatigkeit eines jeden der letzteren cha-
rakterisiert wird und

- ob nicht Gedanken des Sozialismus in den Stundismus eindringen - und
wenn ja - worin sie sich speziell ausdriicken”.

Unabh&ngig davon sollen strengste MaRnahmen ergriffen werden zur Ein-
dammung einer weiteren Ausbreitung der Sekte der Stundisten8’. Die gegen
Stundisten in der Folgezeit verhangten Strafen reichten von hohen Geldbul3en
bis zu lebenslanglicher Verbannung. Es kam zu pogromartigen Ausschreitungen
mit Plinderungen, Vergewaltigungen, Folterungen, Brandschatzung und Ver-
treibungen. Erst 1898 wurde dem gesetzlich Einhalt geboten8s.

Das letzte Beispiel zeigt aber auch deutlich, daf? es bei der Frage religibéser
Toleranz keinesfalls allein um ein religidses Problem ging, sondern hier auch an-
dere Angste eine Rolle spielten. Deswegen fehlen gegeniiber den Stundisten
auch die Zeichen zum staatlichen Einlenkcn, die sich im Verhaltnis zu den Alt-
glaubigen - Pobedonosccv und Subbotin zum Trotz - doch ankindigten.

Fassen wir zusammen:

Insgesamt war - wie man sieht - die Lage der Nichtorthodoxen im zaristi-
schen Ruf3land von 1904/05 unterschiedlich. Die insgesamt zuweilen sogar wohl-
wollende Haltung gegentber "fremdlandischen" Religionen und Konfessionen
mit ihrem friedlichen Nebeneinander, das sich noch heute im St. Petersburger
Stadtbild spiegelt, endete in der Regel erst da, wo die Gefahr einer Abwerbung
von Orthodoxen bestand. Die Altglaubigen wurden einerseits dagegen zwar be-
dréngt, konnten andererseits personlich jedoch durchaus Ehren und Rcichtimcr
erringen. Genossen sie einerseits selbst nur bedingte Toleranz, so traten ande-
rerseits bei reichen altglaubigen Unternehmern Beschéftigte - offenbar oft auch
m der Erwartung materieller Vergunstigungen, allen anderslautenden gesetzli-
chen Bestimmungen zum Trotz - zum Altglaubigentum Uber89. Wenn sich indes-
sen politischer Argwohn zum religidsen addierte, wie es bei den Stundisten der
Fall war, gingen die staatlichen Organe mit &uRRerster Harte vor. Insbesondere
die Lutheraner im Baltikum litten unter dem Verbot, die orthodoxe Kirche, in
die sie aus Unkenntnis oder der Suche nach Vorteilen geraten waren, verlassen

87 DIF.DRICH, 497 f.
88 SIMON, 195.
89 P. HAUPTMANN, Arl. Allglaubige-Raskol, in: LThK3 1,466.



82

zu durfen. Die Union schlieflich galt als orthodoxe Irredenta, auf die man keine
Rucksicht nehmen zu missen meinte.

Unter den nichtchristlichen Religionen begegnete man dem Judentum mit
besonderem Argwohn, wahrend es in fernen Provinzen durchaus zu Koalitionen
zwischen den staatlichen Interessen und denen des Schamanentums kommen
konnte.

I1l. Im Zeichen des Toleranzgesetzes von 1905

Noch vor Ausbruch der Unruhen, die die Revolution von 1905 einleiteten,
erliel? Kaiser Nikolaj Il. am 12. Dezember 1904 einen als "Entwurf zur Vervoll-
kommnung der staatlichen Ordnung" bezeichneten Ukaz, der u.a. zur Festigung
des schon fruher vom Kaiser beschworenen Toleranzprinzips ankindigte, die
"Gesetzesbestimmungen zu den Rechten der Schismatiker90 8h®@ gleicher Wei-
se von Personen, die heterodoxen und andersglaubigen Bekenntnissen angeho-
ren”, zu revidieren und "entsprechende MalRBhahmen zur Aufhebung jeder Be-
schréankung, die nicht direkt vom Gesetz bestimmt sind, zu unternehmen."9’ Das
Toleranzgesetz vom 17. April 19059? anderte die Lage vollstéandig. Es bestimmte
u.a. folgendes:

Der Abfall von der Orthodoxie zieht keine nachteiligen Folgen in bezug auf
die burgerlichen Rechte mehr nach sich. Das gilt insbesondere fur Personen, die
"in Wirklichkeit" gar nicht den orthodoxen Glauben, sondern den Glauben be-
kennen, "dem sie selbst oder ihre Vorfahren friiher angehdért hatten”. Sie kénnen
aufihren Wunsch aus der orthodoxen Kirche austreten93.

Christen, die "die grundlegenden Dogmen der Orthodoxen Kirche anneh-
men, jedoch einige von dieser angenommenen Riten nicht anerkennen und ihren
Gottesdienst nach den alten Blichern verrichten", sind nicht mehr diskriminie-
rend Schismatiker, sondern "Altritualisten" zu nennen94.

Altglaubige und Anhé&nger von .Sekten kénnen Kirchen, Kldster und Einsie-
deleien errichten; ihre Geistlichen werden offiziell zwar nicht als Priester oder
Bischofe bezeichnet, erhalten aber die Rechte geistlicher Personen wie z.B. die

90 Raskorniki. - Gemeint sind hier dem Zusammenhangnach allein die Altglaubigen.

91 Imennoj VysofajS>ij Ukaz, dannyj Senatu ... O prednacertanijach k usoveisenstvovaniju por-
jadka (in: PSZ_3,24, Nr._25.49Svom 12.12.1904,1196-1198) 1197.

92 Vysocajc utverzdennoe polozenie Komiteta Ministrov (Sobr. Uzak. 1905 g. Aprelja 17, otd.
1, st. 526) - Ob ukreplcnii nacal veroterpimosti, in: I’'SZ 3, Bd. 25, Nr. 26.126 vom 17.4.1905,258-262.

93 A.a.0., 259.

94 Ebd.



83

Befreiung vom Militdrdienst und das Recht zum Tragen priesterlicher Gewan-
der auch in der Offentlichkeit8s.

Sie haben das Recht zur Errichtung eigener Schulen und Ausbildungsstét-
ten und zur Erteilung eigenen Religionsunterrichtes an staatlichen Schulen. Und
ihre rechtliche Stellung wird der der fremdstammigen Bekenntnisse angeglichen.
Ihre versiegelten Gotteshauser werden wiedererdffnet. Desgleichen werden alle
den Stundisten auferlegten Beschrankungen ebenso aufgehoben wie die dem
nun erlassenen Toleranzgesetz in den bisherigen Gesetzen entgegenstehenden
Bestimmungen9s.

Altglaubige und Sektenangehdrige werden zum Staatsdienst zugelassen97.

Den polnischen Katholiken auferlegte Einschrankungen in bezug auf KI6-
ster und Ausbildungsstatten werden aufgehoben. Der Religionsunterricht kann -
fur Polen bis dahin nicht unbedingt selbstverstandlich - in der jeweiligen Mutter-
sprache erteilt werden.98 Auch fur Nichtchristen bisher geltende Einschrankun-
gen werden aufgehoben. Deren Selbstverstandnis entgegenstehende, als beleidi-
gend empfundene Bezeichnungen in offiziellen Akten werden entfernt.89

Ungeachtet der Einschrankungen etwa in bezug auf aktiven Proselytismus
kann man nun von fast volliger Religionsfreiheit sprechen. Das Proselytismus-
verbot spielte ja da keine Rolle mehr, wo der Abfall von der Orthodoxie nicht
Mehr verfolgt wurde. Ubrigens war vollige Religionslosigkeit in dem Gesetz
nicht vorgesehen, doch hatte es faktischen Atheismus schon vorher einigerma-
Ben unbehelligt in RuB3land gegeben. Die Altglaubigen insbesondere konnten
erstmals in ihrer Geschichte ein umfangreiches Verlagswesen aufbauen und
Uberall im Lande ungehindert Kirchen errichten. So entstand z.B. in Moskau un-
weit des Weildrussischen Bahnhofs die erste 1921 vollendete Kirche des HI. Ni-
kolaus des Wundertéters, die ein Musterbeispiel fur den Kirchenbau in unserem
Jahrhundert istt00. Und die Pokrov-Kathedrale auf dem Rogozskoe-Friedhof er-
hielt ihren noch heute sichtbaren Glockenturm10L.

95 Ebd.
96 A.a.G., 260.
97A.a.0., 261.
98 Ebd.
99A.a.0., 262.

100 Sorok sorokov. Al'bom-ukazatel’ vsech Moskovskich cerkvej v cctyrech tomach. T. IV.
Ukralny Moskvy. Inoslavnye i inoverceskic chramy. Sostavil Semen Zonarcv, Moskva 1985, 1V, 269-

101 Abb.: a.a.0., 250,257 ff.



84

In gewisser Weise hatte sich die Situation 1905 sogar umgekehrt. Alle Reli-
gionen und Konfessionen waren frei; die orthodoxe, als nach wie vor "herrschen-
de" blieb dagegen vom Staat beherrscht.

Die geschehene Veranderung kann man vor allem daran ablesen, daf3 etwa
300.000 Zwangsorthodoxe die Staatskirche verlieRen. Da die Unionen nicht wie-
derhergestellt wurden, traten allein im Cholmer Land etwa 120.000 Glaubige
zum lateinischen Ritus Uber. 36.000 Angehdrige von Turkvdélkern kehrten zum
Islam zurtick, mehrere 10.000 Menschen wandten sich den Altglaubigen oder
protestantischen Freikirchen zu, Im Baltikum rekonvertierten 8.000 lettische und
estnische Bauern zur lutherischen Kirchel02. Die Russische Orthodoxe Kirche
selbst erhielt volle Freiheit erst im Jahre 1917, um sie ein Jahr spéter schon wie-
der zu verlieren.

Die noch weiter fortgesetzte Gangelung der orthodoxen Kirche durch den
Staat ist m.E. aber das einzig wirklich Problematische an der Gesetzgebung von
1905 geblieben. Die nun wirklich garantierte und im wesentlichen auch geibte
Toleranz laRdt es nicht als bedauerlich erscheinen, daf? der Staat eine Glaubens-
gemeinschaft besonders forderte. Denn der religids gebundene, aber tolerante
Staat ist vielleicht doch nicht problematischer als der weltanschaulich neutrale
mit seiner Tendenz zu Orientierungslosigkeit und Beliebigkeit.

102 HAUPTMANN/STRICKER, 587.



85

DIE RECHTLICHE LAGE DER NICHTMUSLIMISCHEN BURGER
IM OSMANISCHEN REICH IM 19. JAHRHUNDERT*

Von Ahmet Mum&®& u, Ankara

Im 19. Jhdt. begann das Osmanische Reich mit wichtigen, wenn auch grof3-
teils erfolglos gebliebenen Reformen zur Verbesserung der Lage der nichtmusli-
mischen Birger. Diese Reformbcstrebungen, die zum Teil der inneren Dynamik
des Staates und zum Teil dem politischen Druck der interessierten Grol3méachte
entsprangen, haben die kiinftige Ordnung des turkischen Staates stark verandert
und politisch-soziale Einflisse hintcrlassen, die noch heute - von Bosnien bis in
den Libanon - spurbar sind.

I. Die Lage dernichimuslimischen Birgerim Osmanischen Reich
bis zum 19. Jahrhundert

1. Die fur mittelalterliche Verhéltnisse hohe Toleranz des Islam gegeniiber
Angehorigen anderer Glaubensgemeinschaften ist allgemein bekannt; fur diese
gibt es aber strenge Voraussetzungen. Nur diejenigen, die diese Voraussetzun-

gen erkannt und erfullt haben, hatten das Recht, im islamischen Staat unter der
Anwendung der Schutzregel zu leben. Diese bekannten Voraussetzungen waren

* und sind noch immer - folgende:
* Dcr/dic Nichtmuslim(in) muf3 in einer Religionsgemeinschaft leben, die
eine Heilige Schrift hat, die vom Koran anerkannt wird.

* Der/dic Nichtmuslim(in) sollte sofort, nachdem man ihm/ihr begegnet ist,
die Rechtsordnung des islamischen Staates ohne irgendeinen Vorwand akzeptie-
ren.

“In diesem kurzen Aufsalz, wurde auf Anmerkungen verzichtet. liinen umfassenden Uberblick
Uber tirkische und europaische Literatur bietet: Gulnihal Bozkurt, Alman-Ingiliz Bclgclcrinin vc
*>jyasi (iclismclcrin Isigi Alhnda, Gayrimislim Osmanli Vatandaslarinin llokuki Duruma (1839-
ly14), Ankara 1989 (Die rechtliche 1uge der nichtmuslimischen osmanischen Burger unter besonde-
rer Berucksichtigung auf deutschen und englischen Dokumenten und unter dem Licht der politi-
schen Geschehnisse 1839-1914). Bur die Bibliographie vgl, 221-231.



86

* Nichtmuslime, die volljahrig und koérperlich in der Lage sind, Waffen zu
tragen, sind verpflichtet, jedes Jahr eine Steuer (Cizya - Kopfsteuer) zu zahlen.
Dabei ist anzumerken, daf3 Priester und Monche von dieser Steuer befreit wa-
ren.

* Der/die Nichtmusiim(in) sollte die religiésen Sitten und Gebrauche der
Muslime respektieren.

* Wenn diese Voraussetzungen angenommen und praktiziert wurden, muf3-
te auch der islamische Staat seine Verpflichtungen einhalten. Privatrechtliche
Angelegenheiten, die sich besonders auf Personen-, Familien- und Erbrecht be-
ziehen, konnten die Burger in ihren eigenen Gemeinden regeln und diesbeziigli-
che Fragen nach den Regeln ihrer Konfession von Geistlichen I6sen lassen. Ihr
Leben und ihre Handlungsfreiheiten wurden vom Staat garantiert. Diese Garan-
tie kannte keine Ausnahmen, solange sie im Rahmen der islamischen Vorschrif-
ten verankert war.

Die Gesamtheit dieser Voraussetzungen bildeten den beriihmten Dhimmi-
Vertrag. Beide Seiten waren verpflichtet, sich an diese Vertragsregeln genau zu
halten. Der Staat war bei der Bestrafung fast gnadenlos, wenn seitens seiner
Diener ein(e) nichtmuslimische(r) Burger(in) belastigt wurde. Andererseits war
die Nichteinhaltung der Treuepflicht gegeniber dem islamischen Staat ein
schweres Delikt. Damit war die Lage der osmanischcn Nichtmuslime im 19.
Jahrhundert sehr erschwert, wenn sie sich gegen den Staat erhoben hatten.

2. Diese Toleranzauffassung wurde wéhrend des ganzen Mittelalters und
der Neuzeit grundsétzlich in allen islamischen Landern praktiziert. Aber die Os-
manen haben dieser Auffassung eine Praxis verliehen, die in der islamischen
Welt einmalig war.

Als westlicher Teilstaat in Anatolien, der nach der Auflésung des seldschu-
kischen Reiches zustande kam, war das osmanische Furstentum ein sehr enger
Nachbar des byzantinischen Staates. Deswegen hat der kleine osmanische Staat
gute Beziehungen zu seinen neuen Burgern, den alten byzantinischen Unterta-
nen, gepflegt. Die Osmanen zeigten Toleranz, da sie "alte" Byzantiner fiir ihren
Staat gewinnen wollten.

Nachdem Istanbul im Jahre 1453 vom Mehmet Il. erobert worden war,
wurde die Lage der Nichtmuslime nochmals verbessert. Der Eroberer fand das
religiose Haupt der orthodoxen Kirche, also das Haupt der Staatskirche von By-
zanz, vor, auRerdem den armenischen Patriarchen und andere Fihrer von sehr
kleinen christlichen Gruppen (darunter auch eine kleine katholische Gemeinde).
Als nichtchristliche Gruppe waren die Juden nicht zu Ubersehen.



87

Die Orthodoxen bildeten ca. 1/5 der Gesamtbevoilkerung des Staates. Es
gab eine sehr starke armenische Gemeinde. Juden waren bis zur Vertreibung
aus Spanien nur in einer sehr kleinen Zahl vertreten. Viele kleinere christliche
Gemeinden mit ihren Oberh&uptern waren im ganzen Reich verteilt.

Mehmet II. hat einen sehr geschickten Weg gewéhlt. Als alle Fuhrer dieser
Gemeinden vor ihm zitterten, lobte er sie und gab ihnen umfassende Kontroll-
rechte Uber ihre Kirchen (bzw uber die Jidischen Gemeinden). Besonders der
griechiseh-orlhodoxe Patriarch war mit vielfaltigen Befugnissen ausgestatlet, so
daf? er seine Gemeinde nach den Regeln, die sich aus der alten byzantinischen
Tradition ergaben, regieren konnte. Er war nur gegentber dem Herrscher ver-
antwortlich. Das Gleiche galt fur den armenischen Patriarchen und fur denjudi-
schen Oberrabbiner.

Da die Kirchenfuhrer, besonders der orthodoxe Patriarch, von einer sol-
chen Position im byzantinischen Staat nur hatten trdumen kénnen, war ihre Er-
gebenheit dem osmanischen Herrscher gegeniiber entsprechend hoch. Die Pa-
triarchen waren sehr hohe Wirdentrager des Staates. Sie waren frei beim religi-
6sen Handeln. Aber wenn sie in Ungnade fielen, war das Ende schrecklich.

Diese streng kontrolierte Toleranz hat jahrhundertelang unter den nicht-
muslimischen Birgern des Reiches ein gutes Leben geschaffen. Die "Pax Otto-
mana" war berihmt. Diese Toleranz hat zum Beispiel dazu beigetragen, daR, als
die Juden im Jahre 1492 aus Spanien vertrieben wurden, sie als neue Heimat das
osmanische Reich wahlten. Der Herrscher Beyezit 1l., Sohn von Mehmet Il., hat
sie selber in sein Land eingeladen.

Trotz dieses vom Staat begrindeten Friedens konnte man nicht sagen, daf3
unter den Mitgliedern der Ostkirchen immer gegenseitiges Verstandnis herrsch-

te. Die westlichen Reisenden kamen zwar mit groRen Vorurteilen ins Land, daR
ihre Glaubensgenossen unter "heidnischen Turken” viel zu leiden hatten. Dieses

Vorurteil &nderte sich aber sofort, nachdem sie das friedliche Leben ihrer Glau-
bensgenossen gesehen hatten. Was sic in besonderes Erstaunen versetzte, war
die unverstandliche Konkurrenz zwischen Orthodoxen und Armeniern. Viele
Armenier zogen die "heidnischen Turken" den Griechen vor. Andererseits gab
““ einen gnadenlosen Kampf unter allen Kirchenoberhauptern, um in noch hé-
here Positionen zu gelangen. Wahrend in den ersten Zeiten die zum Patriarchen
gewahlten hohen Persénlichkeiten vom Herrscher reichlich beschenkt wurden,
War die Lage hundert Jahre spéater anders geworden.

Auch zeigen uns die Archivinaterialien, daR viele Christen die osmanischen
~brigkeitsvertreter vorziehen, um ihre Streitigkeiten I6sen zu lassen, obwohl

hire Gemeindefuhrer dafur zustandig gewesen wéaren. Abgesehen von manchen



88

politisch-wirtschaftlichen Krisenzeiten war die Situation der osmanisehen "Bur-
ger" nicht schlecht. Nattrlich tat vielen Européern die Tatsache, daf3 die Stamm-
gebiete der Christenheit und viele andere alte christliche Gebiete in den Han-
den der Turken waren, weh. Aber die Lage war konsolidiert. Die damaligen eu-
ropéischen Groliméchte haben sogar versucht, vom osmanisehen Reich Privile-
gien zu bekommen, um fur die Verwaltung von Jerusalem und einigen heiligen
Statten und Orten zustandig zu sein. So wurde im Jahre 1535 das erste Privilegi-
um den Franzosen zuerkannt.

Il. Das Zusammenleben von Nichtmuslimen und Muslimen und die
Reformen im 19. Jahrhundert

1. Allgemeines

Das oben besonders fur das 16. Jahrhundert gezeichnete Bild hat sich am
Ende des 17. Jahrhundert stark zu andern begonnen. Die lange Zeit der "Pa*
Ottomana" ging allméhlich ihrem Ende zu. Das Zusammenleben der Muslime
und Nichtmuslime wurde von Tag zu Tag schwieriger. Auch das gute Zusam-
menleben innerhalb der Orthodoxie wurde immer schlechter. Man wollte die
Muslime aus Sud- und Osteuropa vertreiben. Trotz konfessioneller Unterschie-
de, die im Mittelalter so grof3e Konflikte unter den Christen verursacht haben,
war sich der Westen nun mindestens ideologisch einig, da? die heidnischen Tr-
ken endlich aus den von ihnen "besetzten" Gebieten vertrieben werden sollten.

Wahrend die Mitglieder der allgemeinen européaischen Offentlichkeit von
der oben geschilderten Idee stark beeinfluf3t wurden, waren die Pl&ne der (euro-
paischen) GroRméchte beziglich des osmanisehen Reiches verschieden.

* RuBlland wollte, nachdem es eine GroBmacht geworden war, ab dem 18-
Jahrhundert eine orthodox-slavische Einheit bilden: ein Reich, naturlich unter
der Herrschaft von Ruf3land.

* Als ein Staat, in dem viele bedeutende slavische Volksgruppen lebten,
sah Osterreich diese Gefahr. In vielen Jahren des 18. Jahrhunderts wollte Oster-
reich mindestens die Bewegungsfreiheit der Russen am Balkan begrenzen. Am
Ende sah jedoch Osterreich die wahre Gefahr in der russischen Politik. Seit dem

Ende des 18. Jahrhunderts gab es keine bewaffneten Auseinandersetzungen zwi-
schen Osterreich und den Osmanen.



89

Gegen die Expansionspolitik der Russen unterstitzte Schweden die Os-
manen sehr konkret im 18. Jahrhundert.
PreuRen war nur fur seine rein nationalen Probleme téatig. Es ist aber eine
atsache, dal3 die Preuen die ungewdhnlichen Expansionen der Russen nicht
sehr ruhig hinnahmen.
h nh FUr ™ Franzoscn war urspriinglich die Herrschaft (iber den Mittelmeer-
~an el und spéter die Erhaltung ihres Kolonialreiches sehr wichtig. Frankreich
besonders was unser Thema betrifft - die Osmanen ab und zu politisch und
~ jen finanziell unterstutzt, um seine Privilegien weiter zu erhalten und die Ver-
a tungsvorrechle an heiligen Orten nicht aus der Hand gleiten zu lassen,
ko FUr Rn8'and war e'n RuRend, das das ganze Ostmittelmecr beherrschen
~onnte, ein Alptraum. Ein schwaches, aber lebendes osmanisches Reich im Na-
ljfn ~S,cn war fur England viel ginstiger als ein Ruf3land, das alles vom Balkan
elah2!"1" Indiscbcn Ozean unter seiner Kontrolle hatte. So war am Anfang des 19.

r uinderts England dafur, das osmanische Reich intensiver zu schiitzen.
sisch”aS an®ean8ene *9- Jahrhundert hat neue Probleme gebracht. Die franz6-

sc e Revolution hatte die Unabhangikeitsbewegung der unterdriickten Volker
j~.'Undet. Im osmanischen Reich haben zuerst die Serben nach dem Ende des
— 1806-1812 mit dem Vertrag von Bukarest eine teilweise Unabhén-

Wat erre*cht- Nach dem Verschwinden Napoleons von der politischen Bihne
ni \USSCn Remiht, die osmanischen - und Osterreichischen - Slaven und
Zen'l5 <IV'SC*len Orthodoxen in ihren Unabhé&ngigkeitsbewegungen zu unterstuit-

gigk ~<IC™ dcr iutonom*e von Serbien hat die berihmte griechische Unabhéan-
gen C™ewclRunB> die am Anfang nur auf und um Morca begrenzt war, angefan-
prc-, Ic 8anzc europiische Offentlichkeit und die Regierungen haben diesen
Meu Cltskampf unterstutzt. Nur Osterreich war auf der Seite der Osmanen.
liehet™ ™ beflUrchtete, die Erfolge der Griechen wirden in naher Zukunft &hn-
n>sch a'e *n Se‘nem f'ande verursachen. Er hatte in diesem Konflikt das osma-
enitt T b*s zum Ende unterstiitzt. Ruf3land sah eine Mdglichkeit, im Ost-
see C l}eer. zu fassen> falls Griechenland unabhangig wirde. Trotz politi-
aus a nWillCnS V°n En8land brach der turkisch - russische Krieg von 1828-1829
das ‘m Ende dcs f'T'c8es gewann Griechenland die Unabhéngigkeit. Das war
tarli"kC*lI'"Ste Ecsu‘tal des Krieges- Die griechische Unabh&ngigkeit war das na-
Palu C ™Gcbt d'eses Volkes. Da aber RufR3land nunmehr gréReren Einfluf3 am

‘nani n ZU 8cw*nnen Regann, war besonders England unruhig geworden. Das os-
die 'SCfle Reich so,lte weciterleben. Auch Frankreich und Osterreich vertraten

SC dee> wenn auch vielleicht nicht so offen wie England.



90

2. Die Geburt des Reformgedankens im osmanischen Reich

Einige wenige osmanische Staatsménner haben schon ab der Mitte des 17.
Jahrhunderts bemerkt, dafl} das Land wirtschaftlich, wissenschaftlich und poli-
tisch hinter dem restlichen Europa zuruickzubleiben begann. Die grof3e wirt-
schaftliche Krise im ganzen Mittelmeerraum hat ihre Wirkung besonders im os-
manischen Reich gezeigt. Dazu kam die Isolation von der sich sehr rasch entwik-
kelnden westlichen Wissenschaft. Als sich Anfange des Zerfalls zu zeigen began-
nen, wurden im 18. Jahrhundert erste kleine Versuche unternommen, den Staat
zu reformieren. Die gro3e Reformwelle kam aber erst im 19. Jahrhundert.

3. Reformzeit (das 19. Jahrhundert)
3.1. Mahmut II. (1808-1839)

Dal’ das Reich richtige und grundliche Reformen brauchte, begriff man
erst nach den gro3en Landverlusten, die die auf Landwirtschaft beruhende
Wirtschaft und die damit verbundene militdrische Macht auf3erst negativ zu be-
einflussen begannen. Das Bediirfnis nach einer umfassenden, groRen Reform,
die vor allem eine Anderung der Rechtsstellung der nichtmuslimischen Biirger
bringen sollte, zeigte sich am Anfang des 19. Jahrhunderts.

Mahmut 1I. ist der gréR3te Reformator des osmanischen Reiches. Obwohl
sein Sohn Abdulmecit (1839-1861) mehr getan hat als er, hat sein Vater diesen
Reformweg geebnet; sein Einflu3 auf Abdulmecit war malRgebend. Mahmut I1.
hat seinen umfangreichen Reformgedanken aus zwei Hauptgrinden verwirkli-
chen wollen:

Das allgemeine Reformbediirfnis des Reiches war auf allen Ebenen spur-
bar. Besonders das Funktionieren des Staates sollte modernisiert werden. In sei-
ner Regierungszeit kam es zur Autonomie der Serben und zur Unabhangigkeit
der Griechen. Mahmut II. wollte - wie alle guten Herrscher - sein Reich Zusam-
menhalten. Die Realisierung aufgeklarter Menschlichkeitsideale sollte helfen,
den Einflul? der westlichen Machte, insbesondere aber auch Ruf3lands, zu unter-
binden.

Der Kern dieser Reformidee war modernen Vorstellungen entsprechend
vollige Gleichstellung aller osmanischer Burgcr(innen) vor dem Gesetz. Wie be-
reits oben ausgefiihrt, standen bislang nur die "schriftbesitzenden™ nichtmuslimi-
schen Burger unter dem Schutz des islamischen Staates. Und rechtlich gesehen



91

gab es keine Gleichheit unter den Muslimen und (schriftbesitzenden) Nichtmus-
limen. Mahmut Il. wollte die Rechtsordnung grundlegend &ndern. Er glaubte,
wenn alle nichtmuslimischen Burger gleiche Rechte wie Muslime haben, gébe es
keinen Grund, die Autonomie oder die Unabhangigkeit anzustreben. Obwohl
diese Erwartung von Grund auf falsch war, war sie doch ungeheuer wichtig, um
einen Teil des islamischen Rechts zu reformieren.

Zunéchst sollten die Voraussetzungen fur die Durchfuhrung der grundle-
genden Reformen geschaffen werden: vollstandige Erneuerung des Staatsappa-
rates; die Schaffung einer modernen und nach Fachrichtungen funktionierenden
Burokratie; die ersten nach westlichem Standard aufgebauten Hochschulen (erst
eine Militarakademie, dann eine medizinische Fakultat usw.) wurden errichtet.

Mahmut Il. wollte keine freiheitlich demokratische Ordnung schaffen, da-
von war er sehr weit entfernt. Wir kénnten ihn vielleicht mit Friedrich dem
Grof3en vergleichen.

Wahrend dieser Reformen, die den klassischen Aufbau des Staates, der
seit dem 16. Jahrhundert fast unberthrt geblieben war, drastisch veranderten,
wollte Mahmut Il. die oben beschriebene Rechtsreform realisieren. Seine be-
rihmte Rede wahrend einer Balkanreise macht seine ldeen deutlich. Er sagte:
"Es gibt nur einen Unterschied unter meinen Burgern, die verschiedenen Reli-
gionsgemeinschaften angehéren. Der Muslim geht zur Moschee; der Christ zur
Kirche und der Jude geht zur Synagoge."

Die Quellen beweisen, daf? dieses Konzept am Anfang besonders von den
Orthodoxen akzeptiert wurde. Infolge nationaler Bewegungen wollten die Ort-
hodoxen nicht mehr den diktatorischen Befugnissen eines griechischen Okume-
nischen Patriarchen unterstehen. Die Haltung des Herrschers hat sich auf die
Grundungsbewegungen der nationalen Kirchen am Balkan positiv ausgewirkt.
Somit begann aber das "friedliche Zusammenleben" unter den Orthodoxen zu
Ende zu gehen. Sie haben nur vorlaufig, wenn nétig, mit den Osmanen zusam-
mengearbeitet, besonders in den kriegerisch-politischen Krisenzeiten. Nach der
Beendigung dieser Grunde zur Zusammenarbeit ist die Konkurrenz in vollen
Zugen wieder weitergegangen.

3.2. Die Zeit von Abdulmecit (1839-1861)

Der neue junge Herrscher Abdulmecit, der wie ein westlicher Prinz erzo-

gen wurde, wollte die Reformschritte weiterfuhren. Er war ein positives Produkt
der Erziehungsreformen von Mahmut Il. Abdilmecit stand unter dem Einflu

des grof3en Staatsmannes Mustafa Reschit Pascha (1799-1857), der bereits wah-



92

rend der Regierungszeit von Mahmut Il. eine bedeutende Rolle gespielt hatte.
Reschit Pascha war ein angesehener Diplomat. Besonders das Rechtsempfinden
und die rechtliche Gleichheit im Westen (insbesondere in Frankreich und Eng-
land) hatten ihn fasziniert. Seine englischen Freunde aus der Zeit, als er in Eng-
land diplomatisch tatig gewesen war - vor allem Canning -, haben ihm gesagt,
daR die Grundlage einer Rechtsreform die Anerkennung der Unverletzlichkeit
der Person, also des ersten Menschenrechts, sein misse. Mustafa Reschit war
vom Gedanken erflllt, dal3 eine Reform in diese Richtung den Weg fur andere
wichtige Veranderungen ebnen kénne, m.a.W., den Grundstein des neu organi-
sierten Staates bedeuten wurde.

3.2.1. Der Tanzimat-Erlal3

Am 3. November 1839, funf Monate nach dem Tod des grof3en Sultans
Mahmut Il., verlas Mustafa Reschit Pascha den bekannten Tanzimat-ErlaR. Er
hat damit die letzte Phase in der Geschichte des osmanischen Reiches, die den
Namen "Tanzimat-Zeit" tragt, ertffnet.

"Tanzimat" bedeutet "die neu geordnete Ordnung". Jedoch zeigt eine kurze
Analyse, dal3 dieser ErlalR die alten, problematisch gewordenen Grundséatze des
islamischen Justizkonzepts in manchen Teilen erneuerte und nur einige Neue-
rungen brachte. Besonders wichtig ist, dal3 die "Erneuerung” der alten Justizpra-
xis an die Prinzipien eines modernen, westlichen Rechtsstaats angelehnt war.

Der wichtigste Punkt im Tanzimat-Erlal3, der wirklich eine Reform dar-
stcllt, ist, dal der Herrscher seine Kompetenzen zur Bestrafung seiner Unterta-
nen freiwillig aufgibt. Obwohl mit den Grundsatzen des Islam eigentlich nicht
vereinbar, war die Kompetenz des Herrschers zur freien Bestrafung der Blrger
im osmanischen Reich besonders stark entwickelt. Zwar waren die religidsen
Gerichte, namlich die Kadi-Gerichte, nach klaren Sharia-Regeln zustandig. Die
Herrscher und die von ihnen bestellten Vertreter konnten aber die Sharia tber-
schreiten. Diese Korruption der Justitz war besonders seit dem 18. Jahrhundert
sehr verbreitet. Mit dem Tanzimat-Erlal3 hat der Herrscher sehr klar ausge-
drickt, daB die Bestrafungskompetenz nur die Sache der unabhéngigen Gerich-
te ist.

Wenn die Sharia fur die Regelung einer Angelegenheit ungentigend war,
konnten die Herrscher und ihre Vertreter, unter Einholung eines Fetwas vom
Mufti, die entsprechenden Regeln erlassen. Es fehlte bei dieser Praxis an koor-
dinierter Zusammenarbeit. Mahmut Il. hat sich bemiht, eine Gruppe von Sach-



93

versténdigen zu bilden, um von dieser Rechtsregeln verfassen zu lassen. Der
Tanzimat-Erlal3 hat damit ein Fachgremium geschaffen. Alle Gesetze sollten
von ihm vorbereitet werden. Es bedurfte dann nur mehr der Bestatigung des
Sultans.

Schlielich wurden alle Burger strafrechtlich ausnahmslos gleichgestellt.
Weil die vorhandenen Vorschriften ungeniigend waren, wurde bereits nach ei-

nem Jahr ein neues Strafgesetzbuch erlassen.

Diese Reform wurde von den Fuhrern der Unabhangigkeitsbewegungen
der verschiedenen nichtmuslimischen Konfessionsgruppen nicht positiv beur-
teilt. Man flurchtete eine Schwachung des Nationalbewul3tseins, wenn auf diese
Weise der Staat wieder in Ordnung gebracht wirde und viele tagliche Be-
schwerdegriundc wedfielen.

Wéhrend England und Frankreich die Tanzimat-Reform begruf3ten, blieb
RuBland ziemlich skeptisch.

3.2.2. Die Zeit des Krimkriegs und der Islahat-Erlal3 (1854-1856)

Es ist wohl bekannt, warum in den Jahren 1854-1856 dieser Krieg ausge-
brochen ist. Manche Erfolge der osmanischen Reformbewegungen hatten Ruf3-

land beunruhigt. Andererseits gab es zwischen den christlichen Staaten immer
eine Konkurrenz hinsichtlich der Aufsicht Uber die heiligen Statten in Jerusa-
lem. Nach der Schwéchung des osmanischen Reiches bedeutete diese ein politi-
sches Druckmittel. Mitte des 19. Jahrhunderts erreichten die Rivalitdten zwi-
schen Frankreich und Ruf3land ihren H6hepunkt. Ruf3land spitzte diesen Streit
noch zu und benutzte ihn als ein Instrument, um seine alten ldeen, das 6stliche
Mittelmeer zu erreichen, zu verwirklichen. Als der Osmanischen Regierung die
russische Forderung nach Anerkennung als offizielle "Schutzmacht" aller Ortho-
doxen im Osmanischen Reich als ein Ultimatum zugeschickt wurde, war der An-
la fur einen Krieg gegeben: Die Osmanen haben das Ultimatum mit politischer
Unterstiitzung von Frankreich und dann von England abgelehnt. Die Einzelhei-
ten lasse ich beiseite. Das Resultat war eine grof3e Niederlage fur Ruf3land.

Die Allierten, die das osmanische Reich jetzt als européisches Land ansa-
hen, drangten auf eine umfassende Gleichstellung von muslimischen und nicht-

muslimischen Birgern. Um fur die Zukunft die Einmischung fremder Méachte in
die inneren Angelegenheiten des osmanischen Reiches unter dem Vorwand der

rechtlichen Lage von Nichtmuslimen zu verhindern, gab man dem Dréngen



94

schlieBlich nach. So hat man mit Hilfe englischer und franzésischer Diplomaten
den beriihmten Islahat(Reform)-Erlal vorbereitet und am 18. Februar 1856 vor
auserlesenen Gasten, Staatsméannern, Geistlichen und Diplomaten, verlesen.

Dieser Erlaf3, dessen geistlicher Vater sicher Mahmut Il. war, ist die erste
wirklich revolutionare Veranderung mancher islamischer Vorschriften. Gegen
Koran und Hadith wurde die absolute Gleichheit aller Blrger vor dem Gesetz
verankert. Die oben erklarten Unterschiede wurden véllig abgeschafft. Das ge-
schah zum ersten Mal in der islamischen Geschichte. Zu einigen Anderungen
far die nichtmuslimischen Burger kam es auch hinsichtlich der osmanischen
Verwaltung. Die Kompetenzen der lokalen kirchlichen Behérden wurden umfas-
send erweitert. Den Nichtmuslimen wurde in ihren Wohngebieten beschrankte
innere Autonomie gewahrt.

Nach Kundmachung dieses Erlasses hat man am 30. Marz 1856 den be-
ruhmten Pariser-Vertrag unterschrieben. Er war an sich ein diplomatischer Sieg
der Osmanen. Nach dem Vertrag wurde das Reich ins européaische Konzert auf-
genommen. Seine Grenzen wurden garantiert. Kein Staat durfte sich in die inne-
ren Angelegenheiten des osmanischen Reiches einmischen. Problematisch war
aber, daf’ der Islahat-Erla3 als Art. 9 Eingang in den Vertrag gefunden hat. Da-
durch wurde indirekt das Recht geschaffen nachzuforschen, ob die Bestimmun-
gen des Islahat-Erlasses, als ein Teil des Vertrages, praktiziert und durchgefiihrt
wurden. Dieser diplomatische Fehler bestimmte den weiteren Weg der nicht-
muslimischen Burger im osmanischen Reich bis zum Ende des 19. Jahrhunderts.
Obwohl Art. 9 die direkte Einmischung verbietet, konnte man durch Auslegung
und mit Hilfe anderer Kontrollbestimmungen die Praktizierung des Islahat-
Erlasses sehr gut Uberwachen. Die GroBméachte konnten nun der osmanischen
Regierung so oder so Instruktionen geben, weil diese oder jene Bestimmung des
Erlasses nicht genau durchgefuhrt oder fehlerhaft praktiziert wurde, oder die
versprochenen Reformen nicht oder nur ungenugend durchgefuhrt wurden.

3.3. Die Reaktionen gegen die Reformen

3.3.1. Reaktionen von muslimischer Seite

Dem Grof3teil der Muslime konnte man nur schwer klarmachen, daR die
fast tausendjahrige Ungleichheit verschwunden sein sollte. Viele Muslime be-

griffen den Sinn dieser Reform nicht. Die nichtmuslimischen Burger hatten ja
jahrhundertelang in Frieden gelebt und waren zum Teil viel wohlhabender als



95

die Muslime. Jetzt aber hatte man ein sehr klares Wort Allahs ignoriert. Das war
eine der gro3ten Beleidigungen der Religion. Die Gott- und Religionslosigkeit
des Staates, der ein islamischer war, war undenkbar. Kurz gesagt: Diese grof3e
Reform wurde von groR3en Teilen des muslimischen Volkes nicht akzeptiert, nur
von einer Kkleinen intellektuellen Minderheit.

3.3.2. Reaktionen der Nichtmuslime

Die Nichtmuslime reagierten noch starker als die Muslime.
* Die Gemeindefiihrer, vom Istanbuler Patriarchen bis zu lokalen Geistli-
chen, sahen ihre Kompetenzen schwinden, da die Lokalorganisationen mit Ver-

starkung der neuen Krafte (Volksvertreter) aufgewertet wurden.

* Durch Griundung der gemischten Gerichte wurden viele Befugnisse aus
den Handen der Kirchenbehdrden genommen.

* Die grofRen Volksgruppen der Nichtmuslime warteten auf eine umfang-
reiche Autonomie und auf Unabhangigkeit. Diese Erwartungen wurden durch
die Reformen gefahrdet. Deswegen horten die Unruhen nicht auf.

* Nur eine kleine Gruppe nichtmuslimischer Burger, vor allem in der
Hauptstadt und in einigen anderen GroRRstédten, zeigten sich zufrieden, da sie

jetzt als Folge der Gleichheit zum Staatsdienst herangezogen werden konnten.
Her Staatsdienst hatte gro3es Ansehen und war gut bezahlt. So sehen wir ab

1857 immer ofter intellektuelle Nichtmuslime als Beamte im Staatsdienst. Unter
diesen Staatsbeamten bekleideten viele nichtmuslimische Birger sehr hohe Po-
sten: Unter ihnen waren Botschafter, Richter, Staatssekretare und auch Mini-
ster. Diese nichtmuslimischen Birger haben dem Staat wirklich grof3e Dienste
erwiesen.

3.4. Die Durchfuhrung der Reformen wéhrend und nach der Zeit von Ab-
dilmecit

3.4.1. Die Provinzverordnung

Die schon im Jahre 1864 erlassene Provinzverordnung ist ein sehr wichtiges
Dokument. Zum ersten Mal in der turkischen Geschichte konnte das Volk

durch Wahlen lokale Vertreter bestimmen, die zusammen mit den hohen 6rtli-
chen Behorden ein Verwaltungsgremium bildeten. Die Mitglieder sollten das
Verhaltnis der Konfessionen im jeweiligen Ort widerspiegeln. ZB waren in vie-
len kleinen Balkan-Provinz-Kreisen die gewéhlten Mitglieder ausschlief3lich

nichtmuslimische Burger.



96

Die Provinzverordnung wurde, trotz vieler mangelhafter Bestimmungen,
mit gutem Willen durchgefiuhrt. Dieser Schritt ist auch fur die allgemeine demo-
kratische Entwicklung in der Turkei sehr wichtig.

3.4.2. Die Steuerordnung

Unter Anwendung des Gleichheitsprinzips wurde die Kopfsteuer zunachst
aufgehoben. Nach einer Weile wurde die Kopfsteuer aber in veranderter Form
(nicht mehr als Kopfsteuer sondern als Besteuerung nach Gemeindegruppen)
wieder eingefihrt.

3.4.3. Das Problem des Militardienstes

Da nach islamischem Recht die Nichtmuslime nicht zum Staatsdienst zuge-
lassen werden durften, waren sie auch vom Militdrdienst ausgeschlossen. Das
hatte fur die nichtmuslimischen Gruppen zahlreiche Vorteile, besonders wirt-
schaftliche. Nach Einfuhrung des Gleichheitsprinzips sollten aber auch die
Nichtmuslime den Wehrdienst leisten, was von beiden Seiten nicht akzeptiert
wurde.

Die Nichtmuslime wollten nicht mit den Muslimen zusammen kampfen.
Das war das Ergebnis jahrhundertalter Tradition. Sie wollten auch ihr Blut nicht
far einen muslimischen Staat vergieBen. Aber auch die muslimischen Burger
machten Probleme. Es war sehr schwer, mit den Mitgliedern anderer Glaubens-
richtungen fur eine muslimische Sache zu kampfen. (Das alles zeigt, dal3 es eine
"osmanische” Nation nie gegeben hat).

Die Losung wurde so gefunden: Gegen ein Entgeld wurden die nichtmusli-
mischen Burger vom Militdrdienst befreit. Dieses Entgeld wurde als eine Erneu-
erung von Cizye gedacht. Das entsprach aber nicht dem Geist des Gleichheits-
prinzips. In wiederholt erlassenen Verordnungen versuchte man das Problem
durch eine "Gemeindewesensteuer” zu Idsen. Die Nichtmuslime durften in den
ersten Reformjahren auch an die Heeresakademien aufgenommen werden. Im
ersten Weltkrieg durfte niemand vom Soldatendienst befreit werden. In diesem
Krieg haben die nichtmuslimischen Burger mit den Turken zusammen gekampft.

3.4.4. Die Besonderheiten im Erziehungswesen

Vor den Reformen durften die nichtmuslimischen Burger in die osmanisch-
islamischen Schulen nicht aufgenommen werden, da es im turkischen Reich -



97

abgesehen von sehr einfachen Madchen- und Knabenschulen, in die auch nur
turkische Kinder aufgenommen wurden - nur ein Schulsystem gab: die Medre-
sen (die einzige Ausnahme stellte die Palastschule dar). Medresen waren nur fir
Muslime. Das hatte nattrlich einen Sinn, da in den Medresen im Prinzip nur Is-
lamwissenschaften gelehrt wurden.

Die wéhrend der Reformzeit getffneten neuen Schulen waren am Anfang
auch nur fur Muslime bestimmt. Diese Einschrénkung wurde aber bald aufgege-
ben. Bald hat man auch nichtmuslimische Burger als Schiler oder Studenten
aufgenommen. (Die ersten modernen Schulen waren hauptsachlich Hochschu-
len.) Besonders die Hochschulen waren bei den Nichtmuslimen beliebt. Fast alle
Studenten der ersten medizinischen Hochschule waren am Anfang (in der Zeit
von Mahmut I1.) Nichtmuslime. Mit dem Islahat-Erla3 wurde das Inskribieren
an den neuen Hochschulen fur die Nichtmuslime noch verlockender. Wie be-
reits erwahnt, durften sic in den ersten Reformjahren auch an die Militdrakade-
mien aufgenommen werden, wovon man aber aus den oben geschilderten Griin-
den bald wieder abging. Die anderen Hochschulen aber haben viele nichtmusli-
mische Jungen als Studenten angenommen. Die Absolventen haben im Staats-
dienst eine wesentliche Rollen gespielt.

Dagegen waren die nichtmuslimischen Kinder in den neu erdffneten Volks-
Und Mittelschulen nicht sehr beliebt. Aber manche Gymnasien, besonders das
am Jahre 1868 ertffnete "Galatasaray" - Gymnasium in Istanbul, in dem Franz6-
sisch Unterrichtssprache war (und ist), haben grof3es Interesse bei Nichtmusli-
men gefunden. Nach dem Autonomwerden der Balkanstaaten nach dem Berli-
ner Vertrag im Jahre 1878 schickten viele christliche Familien der Balkanstaaten
*hre Kinder in dieses Gymnasium.

Die Regierung hat gegen Ende des 19. Jahrhunderts den nichtmuslimi-
schen Gemeinden das Recht zuerkannt, Volks- und Mittelschulen zu grinden.
Dieses Recht hatten sie schon seit Jahrhunderten. Diesmal aber standen diese
Schulen unter der Kontrolle der Regierung, was es vorher nicht gegeben hatte.

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts haben viele GroRméchte aus vier Haupt-
grunden viele Primé&r- und Gymnasialschulen eréffnet, die das osmanische Reich
erlauben muf3te. Mit Hilfe der von den Regierungen der Gro3méachte unter-
stitzten Schulen wurden folgende Zwecke verfolgt:

1) Erfullung von Bedurfnissen von Kindern aus nichtmuslimischen Ober-
schichtfamilien;

2) Propaganda fur jene Staaten, die die Schule gegriindet hatten sowie eine
Art Missionstétigkeit;

3) Verbreitung der Sprache des Griindungsstaates in Elitekreisen und

4) Erziehung der turkischen Kinder in diesem Sinne.



98

Diese Schulen haben unter der turkischen Bevdlkerung grol3es Interesse
und Beliebtheit gefunden. Auch bedeutende tirkische Nationalisten sind in die-
sen Schulen herangewachsen.

Bis zum Lausanner Vertrag von 1923 gab es fast in jeder wichtigen Stadt
Anatoliens solche Schulen. Der genannte Vertrag hat die Zahl dieser Schulen
sehr begrenzt und unter eine starke Kontrolle gebracht.

3.4.5 Die Probleme im Zusammenhang mit der Religionsfreiheit

Bekanntlich ist Apostasie der einzige Tatbestand, fur den der Islam unbe-
dingt die Todesstrafe vorsieht. In einem islamischen Land war es fast unméglich,
daf ein Muslim seine Religion &ndert. Andererseits kann auch kein schriftbesit-
zender Nichtmuslim zur Annahme des Islam gezwungen werden. Wir sehen je-
doch ab und zu einzelne Nichtmuslime oder sogar gro3e nichtmuslimische
Gruppen, die aus eigenem Wunsch den Islam angenommen haben.

Gelegentlich beobachtete man "Neumuslime”, die mit ihrer "neuen" Reli-
gion nicht mehr zufrieden waren, und wieder ihre alte Religion - oder eine ande-
re Religion - annehmen wollten. Wenn dieser Wunsch erfullt wurde, konnte nie-
mand mehr die Hinrichtung verhindern.

In der Zeit der Reformen bildete dieses Thema ein groRes Problem. Ob-
wohl das Gleichheilsprinzip von islamischen Gelehrten stillschweigend - unter
Zwang - akzeptiert wurde, konnten die nach den Reformen geschehenen Apo-
stasiefélle nicht straflos bleiben. Die islamischen Richter konnten nicht soweit
gehen. Diese Praxis hat die sehr gute und positive Stimmung der Reformen
schnell zunichte gemacht. Aus diesem AnlalR gab es eine sehr rege diplomati-
sche Tatigkeit. Am Ende jedoch wurde die Vollstreckung der Todesstrafe auf
Befehl des Sultans "stillschweigend" gestoppt; seit 1859 wurde kein Abtriinniger
mehr hingerichtet. Das Problem blieb - und bleibt in manchen heutigen islami-
schen Landern, wo das islamische Recht in Geltung ist - aber theoretisch und
theologisch ungeldst. So sehen wir, dal3 in dieser Reformzeit ein weiterer Schritt
gemacht wurde.

4. Zusammenfassung der Reformen bis zum Berliner Vertrag (1878)
4.1. Positive Aspekte

Trotz vieler unklarer Fragen und Reaktionen kann man sagen, daf3 die alte,
traditionelle Toleranz zwischen Muslimen und Nicblmuslimen nach modernen



99

traditionelle Toleranz zwischen Muslimen und Nichtmuslimcn nach modernen
politischen Konzepten erneuert wurde.

Die Zulassung von Nichtmuslimen zum Staatsdienst hat auch zum Funktio-
nieren des Staatsapparates beigetragen. Nicht nur die Reformen hinsichtlich der
religivsen Gleichheit, sondern auch andere Reformen stehen im Zusammenhang
mit dem Ringen um politische Freiheiten. Viele Intellektuelle wollten eine nach
englischem Muster gebildete Monarchie. Nach vielen dramatischen Kampfen
hat man im Jahre 1876 die erste praktizierte Verfassung der islamischen Welt
bekommen.

Zum ersten Mal gab es im osmanischen Reich ein Parlament, das aus zwei
Kammern bestand. Die erste Kammer war die Kammer der Volksvertreter. Man
sah nach den ersten Wahlen, daRR Uber 1/3 dieser Volksvertreter nichtmuslimi-
sche Burger waren. Sie haben sowohl das allgemeine Wohl als auch die Proble-
me ihrer Wahlgebiete meisterhaft beobachtet und sehr nitzliche Diskussionen
gefuhrt. Das war der Hohepunkt der Gleichheit im 19. Jahrhundert.

In der Verfassung wurden die Intentionen des Islahat-Erlasses genau ver-
ankert. Die Nichtmuslime hatten vollstdndige Religionsfreiheit. Ihre Rechte und
Gemeindeordnungen wurden sehr klar unter staatlichen Schutz gestellt. Nur die
Muslime hatten keine Religionsfreiheit! Das ist eine bemerkenswerte Besonder-
heit der Verfassung.

Nach Auflésung des Parlaments vom Sultan wahrend des turkisch-
russischen Krieges von 1877-1878 sind das parlamentarische Leben und die mit
ihm verbundenen politischen Rechte im osmanischen Reich bis 1908 nicht mehr
praktiziert worden. Man muf3 aber betonen, dal? die Rechte der nichtmuslimi-
schen Burger unberuhrt blieben und vollkommen praktiziert wurden.

Ab 1908 neu gewahlte Parlamente hatten Vertreter der nichtmuslimischen
Burger, die aber diesmal zahlenméaRig weniger waren, da durch den Berliner
Frieden viele osmanische Lander mit einer grof3teils christlichen Bevdlkerung
bereits die Unabhangigkeit erlangt hatten.

4.2. Negative Aspekte

Die Reformen haben ihr Hauptziel nicht erreicht. Die nichtmuslimischen
Volker konnten - trotz aller Gleichheitsprinzipien - das Zusammenleben mit
Muslimen in einem islamischen Land nicht hinnehmen. Die Unabhé&ngigkeitsbe-

strebungen - besonders der Bulgaren - haben grof3e politische Probleme ge-
bracht. Die GroBmachte, die den Pariser Frieden unterzeichnet haben, waren

nun richtige Schutzméchte der Nichtmuslime geworden. Jede kleinste Beschwer-



100

de dieser Burger ging Uber Konsulate zu den Regierungen, damit der Ubertrie-
bene Druck auf die Osmancn weitergefuihrt werden konnte.

Die Unruhen am Balkan, besonders die Unabhangigkeitsbewegungen der
Bulgaren, sowie die fast erfolglosen Resultate der Reformen haben den Russen
eine neue Mdglichkeit zu Interventionen gegeben. Aus Angst vor der neu ge-
schaffenen deutschen Einheit lieBen die Englander Ruf3land in der Sache des
osmanischen Reiches freie Hand. So wurde der vierte und letzte turkisch-
russische Krieg im 19. Jahrhundert begonnen (1877-1878). Die Russen kamen
bis zur Grenze von Istanbul im Westen und bis vor Erzurum im Osten. Da die
Englander und andere GroBmachte aber noch weitere Erfolge der Russen aus
verstandlichen Griinden nicht dulden konnten, wurde der Krieg zunachst durch
das eilig geschlossene Friedensabkommen von San-Stefano gestoppt. Die
Osterreich-ungarischen, und englisch-franzdsischen Interessen am Balkan wur-
den dadurch stark beeintrachtigt. Die Russen blieben allein, so dal3 durch die
Vermittlung von Bismarck der berihmte Friede von Berlin unterzeichnet wurde
(1878).

Mit diesem Frieden wurde die Zahl der nichtmuslimischen Birger im os-
manischen Reich stark reduziert. Serbien und Ruménien wurden vdllig unab-
héangig. Die Bulgaren bekamen eine Autonomie, die einer Unabhé&ngigkeit gleich
kam. Den Turken blieben nur Albanien, ein gro3er Teil von Mazedonien und
West-Ost-Thrazien. In vielen dieser Gebiete waren Muslime in der Mehrheit.
Jedoch lebten auch nichtmuslimische Burger in diesen Gebieten. Es blieben in
Anatolien Griechen und Armenier als gréf3te Volksgruppe nach den Muslimen.

So hat eine neue Phase im Zusammenleben der Nichtmuslime und Musli-
me im osmanischen Reich angefangen, die abschlieRend noch kurz behandelt
werden soll.lIl.

111. Die Entwicklung von 1878 bis zum Ende des 19. Jahrhunderts

Abdulhamit II., der von 1876 bis 1909 regierte, hat nach folgenden Prinzi-
pien geherrscht.

* Obwohl er - wegen des groRen Druckes der Intellektuellen - die Verfas-
sung proklamierte, glaubte er nicht an die demokratische Grundordnung. Wah-
rend der Kriegszeit lie3 er das Parlament auflésen und 30 Jahre lang nicht mehr
wieder cinbcrufen.

* Dagegen hat er eine umfassende Er/ichungsreform durchgefihrt, die bis
zur Republik-Zeit die grof3te in der ganzen turkischen Geschichte bleibt. Er hat



101

besonders die Mittelschulerziehung und die Berufsausbildung gefordert. Viele
Hochschulen breiteten sich auf dem Lande aus. Die erste moderne Universitét
wurde von ihm gegrindet (1900). Mit dieser Bildungsreform hat er insofern ei-
nen Fehler begangen, als tausende von Intellektuellen, die die modernen Schu-
len absolviert hatten, die diktatorische Verwaltung ablehnten. Es begann ein
grof3er Untergrundkampf um die politische Freiheit, der mit dem Sieg der
"Jungtirken" endete.

* Abdulhamit Il. wollte die Einheit der letzten ihm am Balkan verbliebenen
Gebiete bewahren. Er wuf3te, da3 Bulgaren, Griechen und Serben ihre Augen
auf Mazedonien gerichtet hatten. Sie wollten dieses letzte Stick der osmani-
schen Turkei in Europa mit Thrazien in der Hand haben. Abdulhamit Il. hat ge-
schickterweise die Balkanstaaten gegeneinander ausgespielt. Fiir unser Thema
ist es besonders interessant, dal® er diese orthodoxen Vo6lker gespalten hat, in-
dem er den Wunsch nach "nationalen Kirchen" férderte und so in Mazedonien
die Rivalitat unter den orthodoxen Volkskirchen weckte. So hat er auch den
Einflul3 des griechisch-orthodoxen Patriarchen in Istanbul verringert. Diese Ri-
valitat fihrte dazu, daf? Mazedonien zu seiner Zeit in tirkischer Hand blieb.

* Wegen der deutschen Einheit wurde das européische Gleichgewicht vél-
lig verdndert. Das osmanische Reich brauchte Hilfe, was fur Deutschland eine
gute Mdglichkeit schuf, Uber die Turken Einfluf3 zu gewinnen, da die anderen
Méchte in der Zeit des Krimkriegs ihre Haltung geéndert hatten und das osma-
nische Reich als "hoffnungslos" betrachteten.

* Ein neues Problem in der Zeit von Abdulhamit Il. war das Aufffammen
des armenischen Nationalgcfuhls. Das armenische Volk war geteilt zwischen der
Turkei, Ru3land und dem Iran. Viele Provinzen, in denen mehrheitlich Arme-
nier lebten, kamen nach dem Vertrag von Berlin zu Ru3land. Um ihren Einflul3
auf den Osten von Anatolien auszuweiten, hatten die Russen dem Vertrag von
Berlin eine Bestimmung beigefligt, nach der die Osmanen in den Gebieten, in
denen Armenier leben, Reformen durchfiihren sollten. Diese Reformen sollten
von RuB3land Uberwacht werden. Da die Englander und andere Signatarméchte
die Russen in dieser Hinsicht nicht allein lassen wollten, haben sie auch Kon-
trollbefugnisse bekommen. Dieselben (oder ahnliche) Befugnisse hatten sie auch
In Mazedonien. So sehen wir, dal3 das osmanische Reich gegen Ende des 19.
Jahrhunderts auf dem Wege war, viele Elemente der Souveranitat zu verlieren.

* Das Spiel in Mazedonien konnte Abdilhamit Il. in den anatolischen Ge-
bieten, wo auch Armenier lebten, nicht praktizieren, da Ru3land direkter Nach-
bar war und alle Bewegungen der Osmanen streng kontrolliert wurden.



102

So endete das 19. Jahrhundert. Die Entwicklungen am Anfang des 20.
Jahrhunderts sind auch bekannt. Nach dem politischen Sieg der Jungttirken im
Jahre 1908 wollten sie in Mazedonien einer "Bruderlichkeitspolitik" folgen, die
sofort eine Einigung der Balkanstaaten - unter dem Einflu der Russen - her-
vorrief. Das kluge Taktieren von Abdulhamit Il. war weggefallen, und damit be-
gannen die Balkankriege 1912-1913. Am Ende dieser Kriege verlor das osmani-
sche Reich - abgesehen von Osttrazicn - seine ganzen Gebiete in Europa. Es gab
nun das Problem muslimischer Minderheiten zu l6sen, das schon in die Zeiten
des Berliner Vertrages zuriickreichte und jetzt noch groRere Dimensionen ange-
nommen hatte. Obwohl seither hundert Jahre vergangen sind, ist dieses Problem
immernoch aktuell. Man denke an Bosnien, Mazedonien und Westthrazien.

AbschlieRende Bewertung

1. Die Osmanen wollten die Einheit des Reiches bewahren. Daflr waren
sie bereit, hinsichtlich der rechtlichen Lage der nichtmuslimischen Birger alle
mdoglichen Reformen durchzufuhren. Die Reformen dienten spater auch ande-
ren islamischen Staaten als VVorbild.

2. Trotz dieser Reformen konnte man die Aulldsung des Reiches nicht ver-
hindern. Die Ursache lag in der Natur der Sache. Ein multireligiéser Vielvolker-
staat, der auch den wirtschaftlichen Aufschwung, das wissenschaftliche Niveau
und die politisch-juristische Struktur des Westens nicht erreicht hatte, war zur
Aufldsung verurteilt.

3. Obwohl die Reformen Zeichen des guten Willens der Regierung waren,
konnte man unter den Volksgruppen das alte friedliche Zusammenleben nicht
wiederherstellen, da die Zeit des Nationalismus gekommen war.

Die Orthodoxen, die damals den gréf3ten christlichen Vélkerteil im osma-
nischen Reich bildeten, lebten wahrend der Zeit der "Pax Ottomana" in Frieden.
Die Reformen im 19. Jahrhundert haben die Angehdrigen dieser Konfession ge-
spalten, Durch die politischen Machtmittel der Russen wurde diese Spaltung
vorlaufig zugedeckt, aber nicht aus der Welt geschafft. Ahnliches kann man fiir
die armenische Volksgruppe sagen.

Nur fur eine Religionsgemeinschaft ist die Situation eine andere. Wie be-
reits erwahnt, wurden mit der Erlaubnis von Bayezit 11. im Jahr 1492 in verschie-
denen Stadten aus Spanien vertriebene Juden angesiedelt. Die Juden gehérten
naturlich zu den schriftbesitzenden nichtmuslimischcn Birgern und genossen



103

damit alle Vorteile und litten fast alle Nachteile dieses Rechtsstatus. Die osma-
nischen Regierungen aber haben fast Uberhaupt keine Probleme mit den Juden
gehabt. Nur in der letzten Phase der Regierungszeit von Abdulhamit Il. verlang-
ten sie ein vergroRertes Siedlungsrecht in Palastina. Dieses Verlangen wurde in
einer sehr friedlichen Form vorgetragen. Als Abdulhamit Il. auf diesen Wunsch
nicht einging, haben sie sofort davon Abstand genommen. Da es keine judische
Unabhéangigkeitsbewegung gab, waren die Juden sehr beliebte niclitmuslimische
Burger und konnten ihre Position bis zur letzten Mdéglichkeit zu ihren Gunsten
nutzen.

Sogar wéhrend des Unabhé&ngigkeitskampfes von 1919 bis 1922 mit den
Griechen, Armeniern und Franzosen sind die tiirkischen Juden in keine antitiir-
kische Bewegung geraten. Sie waren, kurz gesagt, sehr zufrieden mit den Tur-
ken. Deswegen haben sie auch ihr 500jahriges Jubilaum 1992 mit grol3en Feier-
lichkeiten begangen, besonders in den USA.

4. Trotz der (sieht man von den Juden ab) schwierigen Situation kam es zu
keinen grofRen Konfessions- oder Religionskonflikten. Nach starken Unruhen er-
langten die christlichen Gemeinschaften im européischen Reichsteil mit Hilfe
der westlichen GroBméchte ihre Unabhangigkeit.

5. Die Reformen - im allgemeinen Sinne - haben den "Turken" die moder-
nen Rechtsstaatsideen gebracht. Die Geburt des Nationalismus in den christli-
chen Volkerschaften im osmanischen Reich hat am Ende den tirkischen Natio-
nalismus geweckt. Abgesehen von den eigentlichen Zielen der Reformen, haben
sie selbst den Turken den Weg zur Grindung eines modernen nationalen, nach
westlichen Malstédben geordneten Staates geebnet. Dieser wurde erst nach der
grolRen Niederlage nach dem ersten Weltkrieg verwirklicht. Trotz aller Mangel-
haftigkeiten ist die heutige Turkei die einzige Demokratie unter den islamischen
Landern, deren Wurzeln man auf Reformen des 19. Jahrhunderts zuriickfiihren
kann.



104

"MULTIKONFESSIONELLES EUROPA -
DIE ORDNUNG DES ZUSAMMENLEBENS ZWISCHEN OST UND
WEST” AUS DER SICHT EINES CHRISTLICHEN POLITIKERS

Von Erhard Busek, Wien

Ich danke Ihnen sehr herzlich fur die Einladung zu Ihrem Kongrel3, die fur
mich sehr ehrenvoll ist, da ich ja zu Ihren Beratungen nichts als Forscher und
Wissenschaftler beitragen kann, sondern nur als interessierter Zeitgenosse und
Politiker, der von Osterreich aus immer wieder auf Reisen gegangen ist, um die
Vielfalt und Verschiedenartigkeit Europas zu ergrinden, die sich ja im Spek-
trum der Geschichte und Kultur Osterreichs in so vielféltigen Lichtbrechungen
widerspiegelt. Und naturlich gilt dieses Interesse nicht nur der blof3en Feststel-
lung der Vielfalt und Verschiedenartigkeit Europas, sondern immer auch der
Frage, wie auf diesem kleinen und grofRartigen Kontinent Europa ein friedliches
Zusammenleben und eine fruchtbare Gemeinsamkeit mdglich ist. Auch Sie spre-
chen ja von einer "Ordnung des Zusammenlebens” in der "Multikonfessionalitat".

Meine Damen und Herren!

Sie haben heute Uber die Gesetzgebung in den multireligiésen Vielvolker-
staaten des Russischen Reiches, der Donaumonarchie und des Osmanischen
Reiches gesprochen. Wie immer sie in den Einzelheiten zu beurteilen ist, und da
und dort vielleicht bis heute noch Vorbildlichkeit haben kdnnte, - ein bestimm-
ter Rahmen ist seit Jahrzehnten weggefallen:

die Reichs-ldee und ihr universalistischer Anspruch, vielen Vélkern, Reli-
gionen und Kulturen ein Gehause des Friedens und des geordneten Zusammen-
lebens zu bieten. Der Kaiser, der Zar, der Sultan - wie sehr er sich auch zu sei-
ner Religion bekannte und sich selbst als von Gott ausersehener Herrscher sei-
ner Volker betrachtet, so war er doch der erste und oberste Schutzherr der Mi-
noritaten, der kleineren Volksgruppen und Religionsgemeinschaften. Noch mit-
ten im ersten Weltkrieg, so habe ich mir von Manes Sperber sagen lassen, wurde
in den Synagogen von New York fur Kaiser Franz Josef gebetet; er nannte sich
"Apostolische Majestat" und war bestimmt kein Philosemit, aber der universale
Anspruch der alten Reichs-ldee verlangte von ihm diese Schutzherren-Rolle.
Nach innen, in seinem Reich, hatte der Kaiser ein Friedensfiirst zu sein; es wa-
ren "seine" Volker, die ihm da anvertraut waren, welcher Sprache, Religion oder
Sitte sie immer auch waren.



105

Analogien dazu lassen sich bestimmt auch beim Osmanischen Reich fest-
stellen. So war zum Beispiel die Hohe Pforte immer darum bemiht, dal3 der Pa-
triarch von Konstantinopel, dessen direktes Jurisdiktionsgebiet ja sehr klein ge-
worden war, in der Gesamt-Orthodoxie weiterhin den Ehrenrang des Ersten un-
ter allen Hierarchen einnahm.

Sie kennen sicher noch viel mehr solcher Beispiele. Es sind allesamt Bei-
spiele aus der Geschichte, Tatsachen und Relikte aus dem Alten Europa, das
mit dem Ersten Weltkrieg endgultig ausgeléscht wurde.

Die gro3e Wende von 1989/90 hat uns in manchen Aspekten der europé-
ischen Entwicklung an den Ausgangspunkt des Ersten Weltkriegs zurtickgeholt -
besonders in Osteuropa und Sudosteuropa, wo nun die gewaltsame Zusammen-
fassung in ein ideologisches GroRimperium zerfallen ist und die gesamte Vielfalt
der verschiedenen Nationen, Ethnien, Religionen und Konfessionen in einem
mehr oder weniger aggressiven Gegeneinander aufbricht.

Der groRere Uberbau eines geeinten Gesamt-Europas, in dem diese Viel-
falt in friedlicher Gemeinsamkeit leben kénnte, fehlt. Die bisherige westeuropa-
ische Integration ist offenbar weder institutionell, noch geistig, noch emotional
in der Lage, auf die Situation in Ostmitteleuropa und Studosteuropa angemessen
zu reagieren - namlich 6ffnend, einbeziehend und entgegenkommend.

Um aber naher auf das Thema Multikonfessionalitat einzugehen:

Die nationalpolitischcn Konflikte in diesem Raum werden zweifellos noch
dadurch verscharft, weil sich die einzelnen Ethnien und Nationalitaten mit be-
stimmten Konfessionen und Religionen identifizieren. Die Religion ist sozusa-
gen ein erstrangiges Kriterium fur die nationale Zugehdrigkeit - ja, manche
Volksgruppen konstituieren sich geradezu aus ihrer Religion. So spricht ganz
Europa seit zwei Jahren im bosnischen Konflikt von "Serben, Kroaten und Mos-
lems", und unter den muslimischen Bosniern gibt es neuerdings Bestrebungen,
sich als eigene historische Ethnie zu erklaren, die schon im Hochmittelalter von
den Serben und Kroaten véllig verschieden gewesen sei; und seltsamerweise
greift diese Bemuhung wieder auf eine religiés-konfessionelle Bezeichnung zu-
rick, nédmlich auf die "Bogumilcn”, eine religiose Bewegung, die sich von der
Orthodoxie abgespallcn hat - und aus diesem Grund seien die Bosnier schon im
Mittelalter keine Serben mehr gewesen, sondern ein eigenes Volk.

Ich will diese Beweisfuhrung, die vor einem Jahr von einem prominenten

muslimischen Bosnier (Smail Balte) hier in Wien vorgetragen wurde, nicht ndher
beurteilen, denn mir fehlen die speziellen historischen Kenntnisse. Interessant



106

daran ist die ldentifizierung von nationaler und religidser Zugehérigkeit. Und
nach dieser Formel werden die Gleichungen hergestellt: Serbe ist gleich ortho-
dox, Kroate ist gleich katholisch, Bosnier ist gleich muslimisch.

Das hat die fatale Folge, dal3 die nationalpolitischen Konflikte zu Reli-
gionskriegen werden. Und im rein religidsen Bereich ist die Folge davon, dal3
monotheistische und universalistische Weltreligionen zu Stammesreligionen her-
absinken. Der eine und einzige Gott aller Menschen wird vielfach geteilt und
zurn jeweiligen Stammesgott eines VVolks degradiert, er zieht mit in den Krieg und
erweist seine Macht durch militarische Erfolge. Ein besonderes Kampfziel ist
daher das Gotteshaus, die Kirche oder die Moschee - dem Gegner die katholi-
sche oder orthodoxe Kirche zusammenzuschieen oder die Moschee zu zerst6-
ren, gilt als besondere Heldentat. Alle diese religidsen Atavismen feiern jetzt
ihre traurige und erschreckende Wiederkehr.

Jeder glaubige Christ, ob orthodox oder katholisch, sowie jeder glaubige
Muslim muf} sich zutiefst schamen Uber diese Instrumentalisierung der Religion
fur nationalpolitische Zwecke.

Auch in der internationalen Politik wird nun die Religion als Instrument
eingesetzt; die islamische Well wird aufgerufen, den bosnischen Bridern zu Hil-
fe zu kommen, und ebenso appelliert Serbien an eine orthodoxe Allianz gegen
den Ansturm des Islam und auch gegen die finsteren Absichten der vatikani-
schen Weltpolitik, fur die sich angeblich auch die USA und Deutschland ein-
spannen lassen. Alle diese Stimmen sind zwar nicht hochoffiziell, aber sie wer-
den laut und werden von den bedréngten Kriegsparteien immer gerne gehort.

Nicht gehort werden im Kanonenldrm die Stimmen jener, die zum Frieden
und zur Verséhnung mahnen - ich erwahne nur, daf} auf Veranlassung von "Pro
Oriente" zweimal hdchste Vertreter des Serbischen Patriarchats und des Erzbi-
schofs von Zagreb hier in Wien zusammengekommen sind, den Krieg verurteilt
haben und sich verpflichtet haben, auf die Kriegsparteien einzuwirken und sie
zum Frieden zu mahnen. Sie haben das auch tatsachlich getan, aber sie wurden
weder von der Weltdffentlichkeit noch von ihren eigenen Landsleuten und Glau-
bensbridern gehort, und leider auch von den Kriegshetzern in ihren eigenen
Kirchen ubertont.

Der Krieg im ehemaligen Jugoslawien halt uns verstandlicherweise gebannt
und zieht unsere ganze Aufmerksamkeit auf sich. Auch wenn es anderswo in
Ostmittelteuropa und Sudosteuropa keine blutigen Auseinandersetzungen gibt,
so ist doch Uberall die konfessionspolitische Lage zumindest konflikttrachtig. Das



107

hangt zum Teil auch mit der nationalkirchlichen Tradition der Orthodoxie, vor
der ich groRen Respekt habe, zusammen. In allen diesen Landern war Kirche
wahrend der langen Turkenherrschaft (oder auch der Habsburger-Herrschaft)
der Hort der Nation und die Bewahrerin der eigenen Kultur - der griechischen,
bulgarischen, rumanischen, serbischen Kultur. Diese nationalkirchliche Tradi-
tion erleichtert aber auf der anderen Seite zumindest die Moglichkeit, da die
Kirche fur rein nationalistische Ziele mil3braucht wird, wogegen sie sich kaum
wehren kann. Eine solche nationalistische Gleichung lautet etwa: ein wahrer Ru-
mane ist ruméanisch-orthodox; wenn er andersglaubig ist, ist er kein wahrer Ru-
mane; ist er evangelisch, so ist er ein Ungar oder ein Deutscher, und ist er
rémisch-katholisch oder gar uniert, dann ist er Uberhaupt ein verdachtiges Sub-
jekt und ein Verrater an der Nation. Das ist naturlich Uberspitzt ausgedriickt,
aber solche Maximen haben ihren festen Platz in den ideologischen Auseinan-
dersetzungen dieser Volker. Eine ahnliche Meinung gibt es ja auch in Polen be-
ziglich des Katholizismus, eine analoge Haltung in Ruf3land und in der Ukraine.

Was wir sehen miissen, ist folgendes:

Die grofRe Auseinandersetzung zwischen Papst und Kaiser, zwischen Kir-
che und Staat um die Trennung oder Vereinigung der "zwei Schwerter", die fur
das abendlandische Mittelalter so konstitutiv war und fur die Entwicklung der
Trennung von Kirche und Staat im Westen bestimmend war - diese Auseinan-
dersetzung hat in den Landern der byzantinischen Tradition nicht (oder zumin-
dest nicht in dieser Grundsatzlichkeit) stattgefunden; und dem Islam ist die Un-
terscheidung von Politik und Religion, von weltlich und geistlich, von Sacerdoti-
um und Imperium uberhaupt wesensfremd. In den Landern der byzantinischen
Tradition wirkte sehr lange, oft bis heute noch, das spatantike Konzept des Ca-
saropapismus nach. Peter der GroRe konnte es dann sehr leicht durch die Uber-
nahme des preufRischen Landeskirchcntums ersetzen. Und der Kommunismus
war im Grunde wiederum eine sékularisierte Form des Casaropapismus - die
Religion wurde durch die Ideologie des wissenschaftlichen Marxismus-
Leninismus ersetzt; die Ideologie legitimierte die Machthaber, und die Machtha-
ber verwalteten das Heiligtum der Ideologie und setzten den Kult fest. Die alten
Bilder vom Lenin-Mausoleum an der Kreml-Mauer und die langen Wartesch-
langen davor bleiben als eindrucksvolles Bild dieser Staatsliturgie wohl noch lan-
ge im Gedachtnis.

Die kommunistische Staatsreligion verblaf3te in den 70er- und 8()er-Jahren
immer mehr, sie wurde nicht mehr geglaubt, auch von den eigenen Hierarchen
nicht mehr. Dadurch wurde offenbar, dal3 das Allerheiligste leer und nichtig
war, und die Machthaber dadurch ohne sakrale Legitimation waren. Es ist nicht



108

abwegig, den Zusammenbruch des Sowjet-Imperiums als Verfall einer sékulari-
sierten Staatskirchc, einer Glcichsetzung von Thron und Altar zu sehen. Der Al-
tar des Heiligen war leer, und so erwies sich die Macht als pure Macht, die
durch nichts mehr legitimiert war, weder von unten durch das Volk, noch von
oben durch die pseudoreligiése Ideologie.

In dieses Vakuum treten nun wieder die traditionellen Religionsgemein-
sehaften dieser Lander, aber mit schwerwiegenden Hypotheken. Ich will gar
nicht vom Problem der Korrumpierung der Kollaboration mit dem alten Regime
reden.

Ein religiés wichtigeres Problem ist, dal3 die Kirchen unter der kommuni-
stischen Herrschaft unter keinerlei Legitimationsdruck gegeniiber der Offent-
lichkeit standen. Es wurde weder in der Kirche, noch tber die Kirche diskutiert,
und die Kirche standen auch unter keinem Modernisierungsdruck. Sie durften
so bleiben, so denken, so handeln und auftreten, wie man es von frilher gewohnt
war; sowohl die Glaubigen als auch die Nichtglaubigen samt dem Regime legten
Wert darauf, daR die Kirchen ihre traditionelle Gestalt behielten. Es war allen
nur recht, daf? die Kirchen mdglichst "altmodisch" blieben. Die Kirchen waren in
gewisser Weise auch vor geistlich-religioser Konkurrenz geschutzt: die alten Kir-
chen waren geduldet, neue Sekten und religidse Bewegungen wurden vom Regi-
me im Keim erstickt.

In diesen Landern stehen die Kirchen jetzt vor einer Reihe von Irritatio-
nen: Ihre frihere Rolle als Auffangbecken fur Dissidenten ist obsolet geworden;
sie haben mit dem Problem der Kollaboration zu k&dmpfen;

lhre Anspriiche auf Wiedergutmachung und Eigentumsriickgabe spielen
sich da und dort in sehr feudalen Dimensionen ab, die Kirche gilt dann als reich
und besitzgierig. Die Kirchen haben Schwierigkeiten mit der angemessenen Ein-
ordnung in die neue mediale Offentlichkeit und in die politische Willensbildung;
sie stellen oft Autoritatsansprtiche, die in einer pluralistischen Gesellschaft nicht
akzeptiert werden. Sie haben erstmals mit dem Phéanomen des konfessionellen
und religiésen Pluralismus zu k&dmpfen: Die verschiedenen Kirchen machen sich
untereinander Konkurrenz, und au3erdem zieht jetzt der ganze westliche Super-
markt von Sekten, Psycho-Bewegungen und sonstigen "Sinnangeboten” in diese
Lander ein und hat einigen Zulauf, wie alles, was vom Westen kommt. Man sieht
jetzt also auch in Kiew oder Bukarest Hallclujah-Sanger, "Jesus-People” und al-
les mdgliche andere.



109

Alle Kirchen stehen jetzt unter einem starken Modemisienmgsdruck in der
Pastoral, denn die Verhaltnisse sind in diesen Landern ja jahrelang stehcnge-
blieben. Das fuhrt auch zu jeweiligen innerkirchlichen Auseinandersetzungen, die
diesen Kirchen bisher fremd waren. In allen Kirchen gibt es starke Fraktionen,
die zu einem Ruckgriff auf vorkommunistische nationalkirchliche Traditionen
neigen, weil ihnen die vordergriindige ldentifizierung mit der leidenden Nation
einige innere Probleme verdeckt. Und es gibt natirlich tberall auch die andere
Fraktion, die zu geistlicher und innerer Erneuerung dréngt, die nicht auf die gro-
be alte "Volkskirche" setzt, sondern auf eine personliche, intrinsische Religiositét
des miundigen Glaubigen, der sich gerade als einzelner glaubiger Mensch seiner
Weltverantwortung bewuf3t ist und in der Kirche nicht nur voriibergehende
Weltflucht und anheimelnden Kerzenschimmer sucht - oder aber die ldentitéats-
stutze fur nationalpolitische Zugehérigkeit und Geborgenheit.

Die Frage eines friedlichen Zusammenlebens in der multikonfessionellen
Landschaft Europas ist daher vor allem die Frage, ob die Christen wirklich

christlich sein wollen, oder in erster Linie an ihre Nationalitat glauben.



110

MULTIKONFESSIONELLES MITEINANDER IN JERUSALEM
UND IM NAHEN OSTEN

Von Nikolaus Egender, Jerusalem

"Wir, Patriarch Ignatios IVV. Hazim, Patriarch von Antiochien und dem
ganzen Orient fur die Griechisch-Orthodoxen und Patriarch Maximos V. Ha-
kim, Patriarch von Antiochien und dem ganzen Orient, von Alexandrien und Je-
rusalem fir die Griechisch-Katholischen Christen senden Euch im Namen unse-
rer Kirchen, der orthodoxen und der katholischen, unsere bruderlichen Win-
sche und bitten den Herrn, Er mége Euch in seiner Liebe und in seinem Frie-
den erhalten. Mit groRem Schmerz traf uns die Kunde von den leidvollen Ereig-
nissen, die sich zwischen christlichen Brudern abspielcn in der West-Ukraine
und in anderen Gegenden Osteuropas. Wir bedauern die Spaltungen, die Feind-
lichkeiten und die Gewalttaten, die von Bridern begangen werden, die dieselbe
Taufe cmfangen haben und Glieder des einen Leibes Christi sind."

Mil diesen Worten wenden sich diese zwei Patriarchen in einer Botschaft
vom 12. August 1991 "an unsere Bruder in Christus, in der Einheit des orientali-
schen Erbes, die So6hne des Patriarchates von Moskau und Christen der West-
Ukraine". Manche wirden eine solche Intervention als ungelegen bezeichnen,
die Absicht war aber, ein Zeugnis zu geben, von dem, was sie bezeichneten als
"die Erfahrung des Miteinander (convivialitd), der gegenseitigen Achtung, die
wir zwischen den Glaubigen der orthodoxen und katholischen Kirchen in unse-
rem arabischen Orient erleben, die uns dazu fuhrt, zu bezeugen, daf’ der christli-
che Glaube zur Einheit, nicht zur Spaltung fuhren soll"2 Mit dieser Botschaft
stehen wir bei der Frage, die sich unser Kongrel3 stellt: Das Miteinander der
Kirchen des Nahen Ostens - kann es ein Beispiel sein und eine Hilfe fur die
Umstrukturierung der Kirchen Osteuropas?

Die Vielheit der christlichen Konfessionen in einer muslimischen - und fur
Israel auch judischen - Umwelt hat die Kirchen des Nahen und Mittleren Ostens
dazu gebracht, Strukturen des Dialoges, des gemeinsamen Zeugnisses und
Handelns zu finden, besonders gefoérdert durch das 6kumenische Klima der
letzten dreiBig Jahre. Denn, wie der maronitische Patriarch S.S. Nasrallah Bou-
tros Sfeir bei dem ersten Treffen der katholischen Patriarchen im August 1991

1 Prochc-Oricnt Chrélicn (POQ41 (1991)423.
2 Ebd.



111

gesagt hat: "Fur einige mag das (gemeinsame) Zeugnis zweitrangig sein, fur uns
ist es unsere Existenzgrundlage, unsere Verantwortung und unser Kreuz."3

Am Ende dieses so reichhaltigen Kongresses mdchte ich einige Versuche
und Verwirklichungen des Miteinander darlegen, die in unserer Region zutage
getreten sind. Damit wir ihre Bedeutung besser verstehen, erlauben Sie mir zu-
erst, die besondere Situation der Christen des Nahen und Mittleren Ostens kurz
zu skizzieren.

Der Prozentsatz der Christen ist je nach Land verschieden. Wahrend im
Libanon die Christen noch an die Halfte der Bevolkerung ausmachen, erreichen
sie im Heiligen Land (Staat Israel und West Bank) nur 2% (in Galilaa 8%; 12%
der arabischen Bevélkerung), in Jordanien 6% und 8% in Agypten. Seit Jahr-
hunderten haben sie die Tendenz, ihr Land zu verlassen, ein Exodus, der sich in
Krisenzeiten steigert, so in Palastina 1948 und 1967 und wéahrend der Intifadah4.

Drei Faktoren charakterisieren ihre Situation:

1. Das osmanische Erbe

2. Die Grundung von westlichen Kirchen

3. Das 6kumenische Anliegen in einem Kontext grof3er politischer
Spannungen.

1. Im osmanischen Reich wurden die Christen durch das Millet-System re-
giert, "eine religidse und soziale Grundlage, mit einer gewissen internen Autono-
mie und juridischer Personlichkeit unter einem Amtstrager"s. So waren die
christlichen Minoritaten nicht nur Einzelpersonen, sondern hatten das Recht ei-
ner juridischen Person, anerkannt von der osmanischen Regierung, mit Eigen-
status fur jede Gemeinschaft. Diese juridische Autonomie und relative Freiheit,

3POC41 (1991) 112.

4 B. SABELL.A, Palestinian Christian Emigration front the lloly Land, in: POC41 (1991) 74-
kS. Der Krieg von 1948 hatte einen Exodus von 714.000 Palastinensern zufolge, davon 50.000 Chri-
s,en (7% der Fluchtlinge und 35% der Christen Paldstinas und seit 1967 300.000 Auswander; der
Prozentsatz der Christen ist doppelt so hoch wie der der Muslime, an die 18.000). Vgl. P. DU
RRULS, The Crisis of Palestinian Christians, in: Voices from Jerusalem, D. Bureil and Y. Landau,
New York 1992,118-158. The Emigration Problem, Ed. by Center for Rcligions and Heritagc in the
[loly Gmd, Jerusalem 1990. Patriarchc Michel SABBAH, The Position of the Church, in: Regard To
Emigration In Our Palestinian Society, in: Al-Liga Journal 2 (Dec.) 1992, 9-15. (Das ganze Heft ist
dem Problem der paléstinensischen Auswanderung gewidmet).

5 P. DUVIGNAU, S.B. MgrJoseph Valerga, Jerusalem 1972, 96.



112

wenn auch immer gefahrdet, verlieh den Kirchen des Nahen Ostens das Bewul(3t-
sein ihrer ldentitdt, Gecwandheit und die Mdoglichkeit, ihrem Recht Geltung zu
bringen, eine Handlungsfahigkeit, die man noch heute gut bei den Verantwortli-
chen beobachten kann.

2. Seit Uber 150 Jahren kennt der Vordere Orient eine gewaltige Umwal-
zung. Der Aufstand von Mohammed Ali (1831) und Ibrahim Pascha gegen die
osmanische Herrschaft einerseits und andererseits die Einmischung der abend-
landischen Groiméachte hatten eine doppelte Folge: zum einen das Zusammen-
wirken der verschiedenen Glaubensgemeinschaften - man denke an das Mani-
fest von Antelias (1840) zwischen Christen, Drusen, Sunniten und Schiiten, eine
Bewegung, die zur Idee der Arabitat fuhren sollte, und bei den Christen zum
Verlangen nach einer "Kirche der Araber"6; zum andern die Grindung abend-
landischer Kirchen, deren primares Ziel die Bekehrung der Juden und der Mus-
lime war, die sich aber bald den Ortschristen zuwandten, die sie in ihre Gemein-
schaften aufnahmen, eine Entwicklung, bei der die Schulen und die Sozialein-
richtungen eine gro3e Rolle gespielt haben. Palastina und Jerusalem sind dafur
ein typisches Beispiel.

Mit Ausnahme der kleinen griechisch-katholischen Ditzese von Akko
(1752, mit residierendem Bischof seit 1804), dem griechisch-katholischen Patri-
archalvikariat von Jerusalem (1838) und der wenigen lateinischen Pfarreien (in
Handen der Franziskaner, in Haifa [1831] der Karmeliter), welche vom Kustos
der Franziskaner als Ordinarius ohne Bischofsweihe abhingen, gehorten die
Christen des HI. Landes zum griechich-orthodoxen Patriarchat von Jerusalem,
Mutter aller Kirchen, das funfte Patriarchat seit Chalkedon.

Das erste abendléndische Bistum wurde 1841 auf Initiative des preufBischen
Konigs Friedrich-Wilhelm 1V. und der Kdnigin Viktoria von England gegrindet.
Der erste Bischof, nach anglikanischem Ritus geweiht, war ein konvertierter
Rabbiner, Michael Salomo Alexander?. Dieses Bistum bildet den Ursprung ei-
ner anglikanischen und einer lutherischen Gemeinschaft, beide heute mit pala-
stinensischem Bischof: die "Episcopal Church of Jerusalem and the Middle-
East" und die "Evangelical-Lutheran Church in Jordan" mit Sitz in Jerusalem.

6 J. CORBON, L' Egli.se des Arabcs, Paris 1977.

7 Die evangelischen Missionen des Nahen Oslcns reichen ins 19. Jahrhundert zurtick. Siehe J.-
M. HORNUS, Le Protcstantisme au Proche-Orient, in: POC 7/8 (1957-1964); N. EGENDER. Die
innerchristlichc Okumene in Jerusalem, in: Festschrift Laurentius Klein, 1993.



113

1847 "restaurierte” Papst Pius IX. das lateinische Patriarchat in Jerusalem
als Gegengewicht zur protestantischen Missionierung. Ekklcsiologisch gesehen
bedeutete diese "Restaurierung" eher die Grindung eines neuen Patriarchats
neben dem orthodoxen, denn der lateinische Patriarch zur Kreuzfahrerzeit war
damals der einzige Patriarch (1099-1187). Trotz der Unterstitzung des Moskau-
er Patriarchats, das 1847 die "Geistliche russische Mission" (Duchoraaja russka-
ja Missija) in Jerusalem griindete, verlor die orthodoxe Kirche an die 70% ihrer
Glaubigen zugunsten der zwei katholischen Kirchen, der lateinischen und der
melkitischcn (jede heute mit 30% der Ortschristen) und der zwei Kirchen der
Reformation, der anglikanischen und der lutherischen (jede mit 5%), alle funf
mit Episkopalstruktur. Bei dieser Entwicklung war die Orthodoxie durch innere
Grunde benachteiligt, davon der wichtigste: Seit 1543 liegt das Patriarchat in
Handen der Griechen (bis heute nur ein arabischer Bischof, 1992 geweiht), in
Form einer "Bruderschaft des HI. Grabes" (Agiotaphitikc Adelphotes), obwohl
doch die Glaubigen Palastinas und Jordaniens zu 99% arabischer Kultur sind.

3. Wir haben in Jerusalem und im Vorderen Orient eine in funf Kirchen
aufgesplitterte Ortskirche. Die Wiedervereinigung dieser Kirchen bildet unser
O6kumenisches Hauptanliegen. Umso schmerzhafter empfinden wir es, dal’ sich
das Aufsplitterungsphanomen - trotz der 6kumenischen Bewegung, die es im 19.
Jahrhundert noch nicht gab8 - unter unseren Augen in Ruf3land in der Ukraine
erneuert.

Diese neueren Kirchen stehen neben den seit langem im Nahen Osten exi-
stierenden altorientalischen und orthodoxen Kirchen. Um das Panorama zu ver-
vollstdndigen, mufdten wir die zahlreichen abendlandischen Gemeinschaften und
Institutionen aufzahlen, welche durch ihre Schulen und Sozialeinrichtungen un-
serer Region geholfen haben, ihr heutiges kulturelles und soziales Niveau zu er-
reichen - allerdings mit der Gefahr, die Besten von ihrer Kultur zu entfremden
und sie zur Auswanderung zu bewegen.

Zu erwéhnen sind noch die Christen hebraischer Sprache in Israel, deren
Katholiken im "Werk des HI. Jakobus" (mit eigenem Palriarchalvikar) organi-
siert sind, und dariber hinaus die "messianischen Juden” (einige Tausend), die
Jesus von Nazareth als den wahren Messias anerkennen.

8 Die Teilnehmer der Oxford-Bewegung in England bejahten die Judenmission. Als aber das
anglo-preuBische Bistum Orthodoxe konvertierte, schrieb Pusey: "Unser Bischof kann nicht zugleich
die Einheit férdern und das Schisma, (...) die griechische Kirche zugleich als orthodox und heterodox
betrachten.” Fur Ncwnian war es ein Schock, und fir Manning eines der Motive, zur katholischen
Kirche Uberzutreten. Siehe N. EGENDER, I.c.



114

Jerusalem hat tUber 400.000 Juden, 100.000 Muslime und nur 14.000 Chri-
sten, in drei3ig Denominationen aufgeteilt.

Wie gestaltet sich eine solche multikonfessionellc und multikulturelle Ge-
sellschaft? Was fur Strukturen haben sich im Laufe der Jahrzehnte herausgebil-
del?

In dieser durch Kriege, Eroberungen, Burgerkrieg erschitterten Welt ha-
ben die immer mehr minorisierten Christen versucht, einander zu begegnen, sich
Zu gruppieren, ubernationale und interkonfessionelle Strukturen zu schaffen,
trotz Rivalitdten, trotz oder wegen der politischen Situation: Grindung des
Staates Israel, Teilung von Zypern, Burgerkrieg im Libanon, paldstinensisches
Problem, islamischer Fundamentalismus. Mul und Ausdauer haben die Christen
gezeigt, aber auch neue Angst um die Zukunft ist da, so in Agypten und im Su-
dan.

Was diesen Christen gemeinsam ist, ist die arabische Sprache. So war cs
z.B. moglich, daR im Januar 1993 am Fest des HI. Antonius und wéhrend der
Gebetswoche fiir die Einheit der Christen, der koptische, der syrische, der ar-
menische und der athiopische Bischof in der koptischen Kathedrale in Gegen-
wart eines orthodoxen und eines mclkitisch-katholischen Bischofs konzelebrier-
ten8.

Der bedeutendste und alteste Organismus des Nahen Ostens ist bekannt-
lich der "Middle East Council of Churches" (MECC), der Rat der Kirchen des
Mittleren Ostens. Er fuhrt seine Wurzeln auf den 1925 gegriindeten "Near East
Christian Council for Missionary Cooperation" zurtck, den Rat der Christen des
Mittleren Ostens fir missionarische Zusammenarbeit, "der sich nach und nach
zu einem Lokalorganismus entwickelte, der sich immer mehr an die eigentlichen
'Kirchen’ wandte. Dieser erste, aus protestantischen Missionsgesellschaften aus
dem Ausland gebildete, Rat hat zuerst die durch ihr Wirken entstandenen neu-
en evangelischen Gemeinschaften des Mittleren Orients cingegliedert" (Near
East Christian Council 1932). In der folgenden Etappe (1962) haben sich die
Missionsgesellschaften aus dem Rat zuriickgezogen, und zu den evangelischen
und episkopalen Gemeinschaften hat sich die syrisch-orthodoxe Kirche zuge-
sellt. 1974 wurde der MECC in seiner jetzigen Form mit drei Kirchenfamilien9

9lrcnikon 66 (1993) 117.



115

gegrundet: der griechisch-orthodoxen, der Familie der altorientalischen Kirchen
und der Familie der episkopalen und evangelischen Kirchen. Jede dieser Fami-
lien hat die gleiche Anzahl von Vertretern in den verschiedenen Entscheidungs-
und Leitungsgremien™10.11

Die sieben katholischen Kirchen baten 1988 um Eintritt in den Rat und
wurden 1989 Mitglieder, ein Ereignis, dal3 die V. Vollversammlung 1990 gefeiert
hat. Sie bilden die vierte Familiell.

Zur V. Vollversammlungl2 (1985 in Nikosia) waren die Leiter der katholi-
schen Kirchen eingeladen - eine Premiere - und Papst Johannes Paul Il. war
durch Kardinal J. Willebrands, P. P. Duprey und P. G. Daucourt vertreten. Jetzt
fehlt nur noch die assyrische Kirche, aber nur aus organisatorischen Griinden.

Der MECC hat folgende Abteilungen: Erziehung und Erneuerung, Leben
und Dienst, Glaube und Einheit, Medien, Finanzen und Administration, Ge-
rechtigkeit und Friede. Der Beitritt der katholischen Kirchen wird dem Rat ei-
nen neuen Impuls geben, soweit ihre eigenen Strukturen, die Synoden, die Kon-
ferenz der lateinischen Bischofe der arabischen Regionen (CELRA) und auch
der 1991 gegrundete Rat der katholischen Patriarchen, sich innerlich erneuern
und sich 6kumenisch 6ffnen.

Der Metropolit Ignatius Hazim, der jetzige orthodoxe Patriarch von Antio-
chien Ignatius 1V. hat bei der "Pro Oriente" Konferenz 1978 gesagt: "Antiochien
ware nicht in fuUnf Patriarchate zerrissen, wenn bei Krisen ein antiochenisches
Konzil gehalten worden waére, frei von &ufRerem politischem und kirchlichem
Druck. Heute sind die Vorbereitung und das Abhalten eines solchen Konzils
nicht mehr unméglich. (...) Der Ausgangspunkt der neuen antiochenischen Enti-
tat muld synodal sein, denn der Grund jeder Aufspaltung war die Verdunkelung
der Synodalitat"13.

Diese Bemerkung des Patriarchen verdient volle Aufmerksamkeit. Gleich
dem Okumenischen Rat der Kirchen (ORK) in Genf ist auch der MECC keine
Superkirche, er ist aber fahig, den existierenden Strukturen der Lokalkirchen
zur Erneuerung zu verhelfen und sie aus ihrer Isolation zu ziehen. Dies ge-
schieht in einer fruchtbaren Interferenz. Der Weg, der zum MECC gefihrt hat,
entsprang einem missionarischen Anliegen, das nicht von Proselytismus und Ri-

10 F. BOUWEN, L’ "Unitd de !" Rsprit par le lien de la Paix". Vcmc Assemblee gdndralc du
Conseil d’ Egliscs du Moyen-Oricnt, in: POC40 (1990) 93-119, hier: 95.

11 J. CORBON, L’ engagement des catholiqucs dans le Conseil d’ figliscs du Moyen-Oricnt
in: POC41 (1991)86-102.

12 Text in BOUWEN, Pour unc vivante Espc'rance. IVeme Assemhicc Gdnerale du CFMO
in: POC 35 (1985) 59-86, hier: 61.

13 Une Vision antiochicnne de 1’ unite' de 1" Eglisc, in: POC 28 (1978) 204.



116

valitdten frei war. Die Grindung des Near-East Christian Council for Missiona-
ry Cooperation war das Werk auslandischer Missionsgesellschaften, die neue
Ortskirchen geschaffen haben. Aber schon 1962 wurden Struktur und Name ge-
andert auf "Christlicher Rat des Nahen Ostens” (NECC). Der Zusatz "fur mis-
sionarische Zusammenarbeit" wurde weggelassen. 1962 wurde das Wort "Christi-
an" zu "of Churches": die Missionsgesellschaften zogen sich zuriick, und die erste
orientalische Kirche wurde als Mitglied aufgenommen, die syrisch-orthodoxe
Kirche. Wir stellen hier eine typische Entwicklung fest, vom Prosclytismus zum
Okumenismus, eine Ermutigung fiir Osteuropa.

Eine zweite Feststellung: Diese Entwicklung hat dem ORK viel zu verdan-
ken. Der Schritt von 1962 ist eine Folge der Vollversammlung von New Dehli
(1961). Die Grundlage fur die Mitgliedschaft des MECC ist der des ORK nahe:
"Der MECC ist eine Gemeinschaft von Kirchen des Mittleren Orients, die den
Herrn Jesus Christus gemaR der HI. Schriften als Gott und Heiland bekennen,
darum gemeinsam zu erfillen trachten, wozu sie berufen sind zur Ehre des ei-
nen Gottes, Vater, Sohn und Heiliger Geist." Wéahrend aber ein weltweiter Or-
ganismus wie der ORK langsam voranschreitet, kann ein Lokal- oder Regional-
organismus wie der MECC schneller vorangehen, soweit er sich nicht isoliert.
Die katholische Kirche ist noch nicht Vollmitglied des ORK, wohl aber der Ab-
teilung "Glaube und Verfassung", wahrend alle katholischen Kirchen jetzt volle
Mitglieder des MECC sind und dessen vierte Familie bilden - ein Beweis, dalR
solche Regional- und Lokalstrukturen gefordert werden sollten.

Bis zum heutigen Tag hat der MECC funf Vollversammlungen veranstaltet:

1. Nikosia (Zypern) 1974: "Unsere gemeinsame christliche Botschaft

im Mittleren Orient".

2. Broumana (Libanon) 1977: "Er hat uns den Dienst der Verséhnung

anvertraut".

3. Nikosia 1980: "Dein Reich komme".

4. Nikosia 1985: "Fur eine lebendige Hoffnung"l4.

5. Nikosia 1990: "Die Einheit des Geistes durch das Band des Friedens"15.

Der MECC ist besonders wirksam im Dienst an den Kirchen in ihren
Hauptanliegen: Fortdauer der christlichen Gegenwart und des christlichen
Zeugnisses im Mittleren Orient, geistliche Erneuerung, pastoralc und diakonale
Bildung, Wiederherstellung der Einheit des Leibes Christi trotz der Glaubens-,

14 BOUWEN, I’our une vivante Espcrance, in: POC 35 (1985) 59-86.
15 BOUWEN, in: POC 40 (1990) 93-119.



117

Traditions- und Inslitutionsverschiedenheiten, gemeinsames Zeugnis in einer
multireligiosen gespaltenen Welt. Er bietet ein Forum an, in dem Fragen wie der
Proselytismus in aller Freiheit und Offenheit behandelt werden kdnnen.

"Das Problem des Proselytismus"”, so die IV. Vollversammlung, "das die
orientalischen Kirchen geschwécht hat unter dem Vorwand, sie zu einigen oder
zu reformieren, kann nicht auf zufriedenstellende Weise geldst werden durch ei-
nen simplen modus vivendi im Namen der Menschenwirde und der christlichen
Liebe. Das ware wie eine Wunde heilen zu wollen, ohne den Ursachen nachzu-
gehen. Die radikale Losung wird sich in der effektiven Bereitschaft finden, zu-
sammen die Einheit im Glauben zu suchen, da die Glaubensunterschiedc das
Unglick hervorgerufen haben. Wo Glaubensgemeinschaft herrscht, fallt die
Versuchung des Proselytismus"16. Die Kirchen des Mittleren Ostens zeigen ihre
Verantwortung und ihre Solidaritdt mit den Voélkern, in deren Mitte sie leben,
durch die Stimme des MECC "in diesem Teil der Welt, wo Christus geboren
wurde, wo er gestorben und auferstanden ist, und von wo das Christentum sich
Uber die ganze Welt verbreitet hat"17.

11

Der MECC ist nicht der einzige christliche Organismus im Nahen Osten.
Etliche sind alter, andere wurden durch seinen Elan und seine Strukturen be-
gunstigt. Er spielt die Rolle eines Katalysators. Ich mochte einige Bewegungen
und Gruppierungen aufzahlen, die zur Einheit der Christen beitragen. Wie in
der 6kumenischen Bewegung allgemein, haben die Jugendbewegungen in unse-
rer Region eine bedeutende Rolle gespielt, sowohl fur die innere Erneuerung
der Kirchen als zum Aufbau von Organismen wie des MECC.

Wéhrend des zweiten Weltkriegs (1942) wurde im Libanon die "Orthodoxe
Jugendbewegung" (MJO) gegriindet. 1962 kam es zur Eréffnung des "Okumeni-
schen Buros fur Jugend und Studenten im Mittleren-Osten", zuerst auf der Ach-
se Beirut-Kairo. Seine Zeitschrift "Al-Montada" erscheint seit 1967. Die Initiati-

16 BOUWEN, in: POC 35 (1985) 80.

17 Botschaft der V. Generalversammlung (POC 1990, 117). Die gegenwartigen Prasidenten
des MECC sind: S.B. Ignatios IV., der griechisch-orthodoxe Patriarch von Antiochien, Bischof Samir
Kafity, von der Episkopalen Kirche im Jerusalem, beide wiedergewahit; S.S. Ignatius Zakka 1. hvas,
der syrisch-orthodoxe Patriarch und S.S. Mgr. Kasparian, armenisch-katholischer Patriarch; letzterer
anstelle des maronitischen Erzbischofsvon Tyrus, der am 5. Februar 1992 gestorben ist. Das Exeku-
tivkomitee besteht aus 24 Mitgliedern, sechs aus jeder der vier Familien.



118

ven des Buros sind zahlreich. "Die Zielsetzungen konkretisieren sich anhand
dessen, was schon verwirklich ist: Gebet und theologische Bildung, Information,
Zusammenarbeit, ... Theologiekurse fur Laien (1966-1969); Kongresse und Ta-
gungen uber 6kumenische Katechese (1969-1974); ein Team fur audio-visuelle
Medien (1971-1974); Weltkonferenz fur die Christen Palastinas (1970-1973); ...
Bildung einer SODEPAX-Gruppe im Libanon und in Agypten (in Verbindung
mit SODEPAX, ORK - 'Kommission fiir Gerechtigkeit und Frieden’ vom Vati-
kan, dessen erster Kongref3 1968 im Libanon stattfindet.™8

"In einem Jahr (1967-1968) geben sich die Kirchen der Region dkumeni-
sche Strukturen: Katholische Kommission fiir die Okumene in Agypten, Liba-
non, Syrien, Jordanien-Palastina-Israel, Irak; Synodalkommissionen der chalke-
donischen und vor-chalkedonischen Kirchen; Delegierte fiir die Okumene in
den Synoden und Raten der Reformationskirchen. Bekanntlich hat auch fur die
Nah-Ost-Kirchen die Interorthodoxe Jugenbewegung, die im Abendland vor
vierzig Jahren entstanden ist und von 1949 und 1953 ihre Struktur im "Syndes-
mos" (Verbindung) gefunden hat, eine Rolle gespielt. Sein Ziel war, "einen spiri-
tuellen Kontakt zwischen den Jugendbewegungen und -gruppierungen herzustel-
len, eine mdglichst breite Zusammenarbeit zu schaffen, damit die Einheit der
Orthodoxie unter den jungen Menschen sichtbar wird; gegenseitige Hilfsaktio-
nen zu ermdglichen, den Jugendlichen beizustehen in ihrem Kontakt mit den
Andersglaubigen."1%8

Parallel zu den Studentengruppierungen kennt der Mittlere Osten seit 1967
eine interkonfessionelle Gesellschaft fur theologische Bildung, zuerst unter der
Bezeichnung ATENE (Association for Theological Education in the Near East),
dann seil 1980, in den MECC integriert, als "Association of Theological Institu-
tes in the Middle East” (ATIME). Sie entsprach einem dreifachen Bedurfnis:
das Niveau des Theologiestudiums zu erhéhen; Mittel und Menschenpotential
zusammenzulegen; Klerus und Laien heranzubilden, die in Zukunft Verantwor-
tung in den Kirchen der Region wahrnehmen kénnen. 1987 z&hlte die "Associa-
tion" elf Institute als Mitglieder20.

18 J. CORBON, BrcfHistorique Oeeumeniquc au Moyen-Orient, in: Courricr Oecumdnique
du Moyen-Orient, 1 (11987) 9-17.

19 Statuts de 1954, No 3, in: Irenikon 28 (1955) 111.

20 Evangelische Fakultat von Kairo, Koptisch-Orthodoxe Fakultat von Kairo, das koptisch-
orthodoxe Seminarvon M~ adi, das orthodoxe Institut HI. Johannes Damaszenus von Balamand, das
Hohere Institut far Religionswissenschaft der Universitat St. Josef in Beirut, die Near East School
ofTheology (armenisch, episkopal, reformiert) in Beirut, das armenische Seminar von Bikfaya, das
griechisch-katholische Institut St. Paul von llarissa, die papstliche Fakultat der Universitat von Kas-
lik, das arabisch-baptistische Seminar des Libanon, das syrisch-orthodoxe Seminar von Damaskus: J.
CORBON, Courricr Oeeumeniquc du Moyen-Orient 1 (11-1987) 15-22.



119

Die ATIME bemdiht sich, briiderliche Beziehungen zwischen den Instituten
zu entwickeln, Information auszutauschen, das Bildungsniveau zu erhdhen, die
Interaktion zwischen theologischer Bildung und dem Leben der Kirchen zu for-
dern, sowie die theologische Zusammenarbeit mit anderen Instituten in der Welt
zu pflegen. Es besteht ein Verotffentlichungsprogramm, z.B. die Sammlung "Alt-
christliche Schriften"”, eine bescheidene Art "Sources chretiennes" auf arabisch.
Die Direktoren und Dekane der Institute treffen sich jahrlich.

In Zusammenarbeit mit der Sektion "Glaube und Einheit" des MECC hat
ATIME im September 1978 im koptischen Kloster Amba Bischoi in Agypten ei-
nen Theologenkongrel3 Uber das Thema: "Theologie und Zusammenarbeit der
Kirchen im Mittleren Osten" veranstaltet21. Ein zweiter Kongrel3 fand Septem-
ber 1992 statt. Die Studenten der verschiedenen Institute haben ihre Komitees,
die Begegnungen organisieren, so 1992 in Meadi eine Tagung Uber "Das Alte
Testament angesichts der Herausforderungen unserer Zeit” oder im Libanon
(Mai 1992) Uber "Die Katechese im christlichen pluralistischen Kontext der pri-
vaten und offiziellen Schulen"22

Multikonfessionelle Strukturen, die auch schon frith die katholischen Kir-
chen einschlosscn, sind hauptsachlich im Libanon, in Syrien und Agypten ent-
standen, in Agypten schon 1972. Die Erfahrung des Zusammenlebens hat Fort-
schritte mit sich gebracht. Zu erwahnen ist das "pastorale Abkommen" zwischen
den Griechisch-Orthodoxen und den Syrisch-Orthodoxen des antiochenischen
Patriarchats, das 1991 von den Synoden beider Kirchen bestatigt wurde. Es ist
das fortschrittlichste Abkommen bis heute. Auch wenn der Ausdruck "fusion”
(Vereinigung), den Patriarch Ignatius IVV. gebraucht hat, zu stark ist, so hat P.
Corbon recht, es als ein "héchst wichtiges Ereignis" zu bezeichnen, nicht nur weil
es eine historische 'Premiere’ ist, sondern auch "weil es exemplarisch fur die er-
strebte Einheit ist, sowohl fur die antiochenischen Kirchen als auch fur die des
Mittleren Ostens und fur die orthodoxe und die katholische Kirche insgesamt"23.
Das Abkommen enthéalt vierzehn "Kanones" betreffs der Feier der Sakramente,
ohne bis zur eucharistischcn Konzelebration zu gehen, wohl aber mit der Mdg-
lichkeit, da3 ein Priester der einen oder anderen Kirche fur die Glaubigen bei-

zt J. CORBON, Theologie ct cooperalion entre les F.gliscs. Congrcs des thdologiens du
Moycn-Oriem, in: POC 37 (1987) 319-329.

22 Courrier Oecumdniquc du Moycn-Oricnt 16 (1-1992) 45.

23 J. CORBON, Un pas dccisifvers " Unite de I' Figlise d’Antiochc, Courrier Occumchiquc
16 (1-1992) 15-21, avce Texte de I’Aeeord. Vgl. POC 41 (1991) 418. 424-426. Vgl, auch J. CORBON,
Urgcnce el Conditions d’un accord pastora! orthodoxe-catholiquc au Liban, in: POC 42 (1992) 126-
142.



120

der Kirchen der Eucharistie vorstehen kann. Das Abkommen geht weiter als das
von 1984 zwischen Papst Johannes-Paul Il. und dem Patriarchen Mar Ignatius
Zakka I. lwas. Es ist die Frucht eines langen gemeinsamen Weges und die Ver-
wirklichung der auf universeller Ebene gehaltenen Dialoge auflokaler Ebene.
Das eine geht nicht ohne das andere.

Wie steht es mit den katholischen Kirchen? Seit 1967 haben die Kirchen im
Libanon infolge des 2. Vatikanums eine "Vollversammlung der katholischen Bi-
schofe des Libanon"” (APECL) gebildet, die jAhrlich Zusammentritt. Die lateini-
sche Hierarchie des Mittleren Orients hat sich auch 1967 (Statuten 1986) in ei-
ner "Konferenz der lateinischen Bischofe der arabischen Regionen” (CELRA)
versammelt, deren Vorsitzender der lateinische Patriarch von Jerusalem ist. Erst
1991 wurde in Jerusalem eine "Vereinigung der katholischen Ordinarien des Hl.
Landes" gegriindet.24 Mitglieder sind die Bischéfe und Patriarchalvikare von Is-
rael, Palastina, Jordanien und Zypern und der Kustos des HI. Landes. Dieser
neue Organismus soll die Bemihungen koordinieren, die zur Lésung der schwe-
ren Probleme in diesen Landern verhelfen sollen. Angesichts einer &hnlichen Si-
tuation kam es im selben Jahr 1991 zur Bildung des "Rates der orientalischen
Patriarchen des Ostens" (CPCO), dessen Mitglieder der armenische, der chalda-
ische, der koptische, der maronitische, der melkitische und der lateinische Patri-
arch sind. Sie treffen sich jahrlich zu einem Symposium25. Der Rat bezeichnet
sich selbst als "ein Zufluf3 zur bruderlichen Communio zwischen den Christen
des Ostens". Bis jetzt hat der Rat sich zwei Problemen gewidmet: den islamisch-
christlichen Beziehungen im Nahen Osten und der christlichen Gegenwart und
Bildung im Nahen Osten. Das Symposium von 1991 hat eine "Botschaft"26 verab-
schiedet, das von 1992 einen "Pastoralbrief an alle Glaubigen in den verschiede-
nen Landern, wo sie sich befinden"27. Dieser hervorragende Text, der von
Ostern 1992 datiert, greift einige Stellen der "Botschaft" von 1991 auf. Er ist ein
ergreifender Appell an "die kleine Herde" der Christen in der arabischen Welt,
damit sie nicht den Mut verliert und Zeugnis vom Glauben ablegt. Er stitzt sich
auf das christliche arabische Erbe des 8. bis 14. Jahrhunderts, das eine "vollkom-
mene Form der Zusammenarbeit zwischen Musiimen, Juden und Christen dar-
stellt, ein Zusammenwirken, das wir mit berechtigtem Stolz als exemplarisch und

24 Approbiertvon Papst Johannes Paul Il. am 27. Januar 1992, vgl. POC 41 (1991) 381-382.

25 Bikfaya, Libanon (1991); Kairo, Agypten (1992); Amman, Jordanien (1993); vgl. POC 41
(1991) 111-113; 313-314.

26 Text in: Doc. Cath. No. 2037 (3 nov. 1991) 938-942.

27 Text in: Courrier Occumdnique du Moycn-Orient 17 (11-1992) 27-55.



121

eine privilegierte Form des Miteinander (convivialitd) betrachten. ... Somit sind
gegenseitige Hilfe und das Zusammenhalten (cohdsion) auf der Ebene der Kul-
tur zwischen Christentum, Islam und Judentum eine Wirklichkeit, verankert in
der Treue zum jeweiligen Glauben" (N. 30). Der 6kumenische Imperativ beruht
auf einer Evidenz: "Wir werden Christen zusammen sein oder gar nicht" (to bc
or not to be). Der Text ist ein Appell zum Dialog "zuerst mit unseren muslimi-
schen Brudern" (N. 48-49), dann auch mit den “judischen Bridern, denn der
Dialog ist unzertrennlich" (N. 50). Das Dokument unterstreicht "die Solidaritat
unserer Kirchen mit dem Menschen dieser Region in seinen Leiden und Verlan-
gen", in der Verteidigung der Menschenwirde (N. 55).

Zum Schluf3 wendet sich der Brief an "die orientalischen Christen in der Diaspo-
ra", welche zum ersten Mal zahlreicher sind als die in ihrem Mutterland, was das
schmerzhafte Problem des Exodus der Christen vor Augen stellt28.

Noch andere Initiativen waren zu erwahnen: So die "Synode der Hoffnung" der
katholischen Bischofe des Libanon, die 1991 von Papst Joahnnes-Paul Il. ange-
kindigt wurde und in voller Vorbereitung ist29; weiters die "Christliche Vereini-
gung Oberagyptens" (ACHE), die 1991 zum 50-jahrigen Bestehen ihr "goldenes"
Jubildum feiern konnte30.Xie ist ein interessanter Fall einer Entwicklung in eine
Okumenische und soziale Richtung. Urspringlich 1941 als "Katholische Vereini-
gung fur die Schulen Agyptens" gegriindet, wurde sie 1972 die "Christliche Ver-
einigung Oberégyptens fur Schulen und soziale Promotion", also von einer rein
katholischen zu einer "agyptischen christlichen Bewegung", der Laien aller Kon-
fessionen beitreten kénnen. Endlich sei hoch der Kongrel3 der christlichen
Nachrichtenagenten des Mittleren Ostens (Nikosia 1989) im Rahmen der Me-
dienabteilung des MECC3' erwéhnt.

Diese Beispiele, die im Abendland wenig bekannt sind, mégen genugen, um die
Weite und den Reichtum der christlichen Aktivitaten unserer Region und ihrer
Okumenischen Tragweite zu veranschaulichen.

28 Man mufte auch die beiden "Pastoralbriefe" des lateinischen Patriarchen von Jerusalem
Mgr. Michel Sabbah, heranziehen, vom 15. August 1988 Uber die Erneuerung des Glaubens und von
Pfingsten 1990: "Erbittet fur Jerusalem Frieden".

29 J.-L. LINGOT, Le Synode de I' Esperance, in: POC 41 (1991) 299-339; 42 (1192) 19-56.

30 S. TAGHER, En cinquantc ans, Evolution de "L’ Association Chrdticnne de la Hautc-
Egypte”, in: POC 41 (1991) 289-298.

31 Courrier Oecumcnique du M.-O. 7 (1-1989) 30-33; MECC News Report 2/2 (1989) 2-3.
1993 fand in Limassol eine erste Regionaltagung der christlichen Presse mit dem Thema "Commun-
ication Awareness and Social Transformation” statt.



122

v

Kommen wir noch einmal auf die besondere Lage von Jerusalem und dem HI.
Land zuriick. Alle Kirchen des HI. Landes sind Mitglieder des MECC. Dieser
konnte aber bis jetzt bei uns kein Dauerkomitee einrichten. Es besteht jedoch
eine Zusammenarbeit zwischen den Kirchen in den sozialen Fragen, besonders
betreffs der paléstinensischen Fluchtlinge32. Auch gibt es informelle Begeg-
nungsinstanzen auf drei Ebenen:

1. Die Ebene der drei Patriarchen (orthodoxer, armenischer und lateinischer)
und des Kustos der Franziskaner (wir nennen sie die "Vier Grof3en”). Sie treffen
zusammen in einer bruderlichen Atmosphére, um sich gegenseitig zu informie-
ren und die gemeinsamen Fragen und Probleme des HI. Landes zu besprechen.
Zu gewissen Anlassen, wie der Intifadah, der Golfkrise, auch zu Ostern 1991
oder zur Eroffnung der Madrider Konferenz (1991) senden sie gemeinsame
Schreiben33.

2. Zu solchen Anlassen werden o6fters die anderen Amtstrager dazugerufen.
Diese Bischofe und Patriarchalvikare (griechisch-katholisch, syrisch [orthodox
und katholisch], koptisch, athiopisch, maronitisch, anglikanisch und luthera-
nisch) treffen sich monatlich, meist den ganzen Tag, zum Gebet, zum geistlichen
und pastoralen Austauch und zur Besichtigung des Landes.

3. Eine dritte Ebene bildet der "Ecumenical Circle of Friends", eine Gruppe von
Priestern, Ordensleuten und Laien von fast allen in Jerusalem gegenwértigen
Konfessionen. Manchmal nimmt auch ein messianischer Jude teil. Der Circle
existiert seit mehr als zwanzig Jahren. Er kommt jeden Monat zusammen zum
Austausch von Informationen und zur Behandlung eines theologischen, pastora-
Icn oder sozialen Themas. Diese Gruppe organisiert im Januar die Gebetswoche
der Einheit. AuRer der orthodoxen Mutterkirche sind alle Kirchen daran betei-
ligt, und die acht Tage reichen nicht aus zu einem Gottesdienst in jeder Gemein-
de.

32 F. BOUWEN, Kirche und Okumene im Heiligen Land, Vorlrag beim Symposion der Stif-
tung "I’ro Oriente* in Graz, am 28. Oktober 1992. Vgl. Grazer Hefte fuir konkrete Okumeme, Nr.15,
1992, 263-285.

33 POC 41 (1991) 388-395. Im November 1991 haben sich der griechisch-orthodoxe, der
griechisch-katholische, der lateinische, der armenische und der episkopale Bischofvon Jordanien ge-
meinsam nach Rom begeben und sind von Papst Johannes Paul Il. cmfangen worden, wobei sie ihm
fur seine Sorge um das HI. Land gedankt und ihm eine Denkschrift Gber die Zukunft Jerusalems
Uberreicht haben.



123

Die Initiative zu diesem Circle liegt in den Handen von auslandischen Christen,
es existieren aber auch andere Besinnungsgruppen, wo die Ortschristen arabi-
scher Zunge die Mehrzahl bilden: so das 1983 gegrindete Zentrum "Al-Liga"
(die Begegnung), das jahrlich einen Kongrel3 Uber 'Theologie und Ortskirche"
im HI. Land veranstaltet.

Es gibt die Zeitschrift "Al-Liga" heraus, vierteljahrlich in Arabisch, halbjahrlich
in Englisch. Eine zweite Gruppe in Betlehem erarbeitet eine "Paléstinensische
Bcfreiungstheologie". Beide Institutionen wollen allen Christen des HI. Landes
zu ihrer Identitat und Spezifizitat verhelfen und sie ermutigen, zusammen zu hal-
ten und das Land nicht zu verlassen. Beide sind fur den interreligiosen Dialog
mit Islam und Judentum offen. So organisiert das Zentrum "Al-Liga" jahrlich
eine Tagung Uber "das christlich-muslimische Erbe im HI. Land", an der auch
Muslime teilnehmen. "Wenn man die Wichtigkeit des Zusammenlebens zwi-
schen Christen und Muslimen fur die Zukunft der Kirche im Mittleren Osten
kennt, versteht man zugleich, daR® die 6kumenische Zusammenarbeit der Bischo-
fe, Priester, Amtstrager und Laien der verschiedenen Kirchen im Dialog mit
dem Islam ein wahrhaftiger gemeinsamer Beitrag zur Erbauung der Kirche von
morgen im HI. Land ist."34

Es gibt viele Gebiete und Instanzen, wo Christen verschiedener Konfessionen
Zusammenwirken. Man darf nicht vergessen, dall man sich an der Basis in der
massiv judischen und islamischen Umwelt einfach als "Christ" versteht. Die mei-
sten Familien haben Mitglieder in verschiedenen Kirchen. So hat ein Koptisch-
Orthodoxer einen katholisch-lateinischen und einen griechisch-orthodoxen Bru-
der (sic!). Klerus und Hierarchie denken, infolge der konkreten Lage, in konfes-
sionellen Kategorien. Unsere "Christen wollen gemeinsam am Aufbau einer bes-
seren Zukunft Zusammenarbeiten, in Ubereinstimmung mit den anderen und in
der Achtung des Pluralismus. So erweitert und befestigt sich grundlegend das
Bewul3tsein der Solidaritat und des ’Einsseins’... Dieses Gefiihl, dafl} alle einer
selben zugrundeliegenden Gemeinschaft angehdren, ist sehr wertvoll; es hat be-
stimmt dazu beigetragen, die christiiche Anwesenheit inmitten der muslimischen
Mehrheit fur Jahrhunderte lebendig zu erhalten."35

Es ist auffallend, daf? der Dialog zwischen Christen und Juden wenig erwahnt
wurde. Er ist auch wenig prasent bei der Behandlung der Strukturen unserer

34 BOUWEN, Kirche und Okumene, 282.
35A.a.0., 283-284.



124

Gegend. Das Hauptproblem des Mittleren Ostens bleibt das Verhaltnis zum Is-
lam, angesichts des raschen Aufkommens des Fundamentalismus und des Extre-
mismus. Im uUbrigen ist dieser Dialog wegen der politischen Lage schwierig und
beschréankt sich auf Israel. Es bestehen aber doch Dialoginstanzen, so die "Jeru-
salem Rainbow Group” und die "Ecumenical Theological Research Fraternity in
Israel". Der "Rainbow" hat hohes akademisches Niveau und besteht je zur Halfte
aus Christen und aus Juden. Die christlichen Mitglieder sind fast exklusiv
Abendlander. Die zweite Gruppe, eine interkonfessionelle christliche Initiative
abendlandischer Christen, mit Teilnahme von einigen Ortschristen, strebt da-
nach, beide Religionen in ihrer Einheit und ihren Unterschieden besser kennen-
zulernen. Judische Personlichkeiten nehmen regelmallig an den Monatsver-
sammlungen teil. Die "Ecumenical Fraternity" gibt seit 1972 die Zeitschrift "Im-
manuel" heraus. Beide Gruppen sind stark strukturiert.

Am Ende dieses Referats mdchte ich noch zwei Fragen stellen. Die erste betrifft
den Proselytismus in unserer Region. Wir haben gesehen, daf} er zur Bildung
neuer Kirchen beigetragen hat. Heute ist er in zwei Formen gegenwartig; der
Einflul der Sekten und die missionarische Tatigkeit der "Evangelicals”, die dem
Okumenischen Geist verschlossen sind. In Israel haben wir das Problem der so-
genannten "Christian Embassy”, eine Versammlung ausléndischer christlicher
Fundamentalisten, die zum Laubhittenfest (Sukkot) zugunsten des Staates Isra-
el demonstrieren, in dem sie die Erfullung der biblischen Prophezeiungen sehen.
Unseren Ortskirchen bringt dies Schaden, besonders in ihrer Beziehung zur
muslimischen Umwelt. Der MECC hat sich mehrmals darum gekiimmert. 1987,
1988 und 1989 hat der Generalsekretéar M. Gabriel Habib einen "offenen Brief
an den Kongrel3 der Evangelikalen gesandt, mit der Bitte "das Evangelium in
diesem Teil der Welt in Zusammenarbeit mit den Ortskirchen zu verkiinden."36

Einige von ihnen haben eine Gruppe gebildet, die "Evangelicals for Middle-East
Understanding" (EMEU), die 1988 mit dem MECC eine Begegnung hatte; ein
weiteres Treffen kam dann 1991 in Limassol unter dem Titel "Hoffnungszeichen
im Mittleren-Oslen” zustande. In einem offenen und briderlichen Klima wurde
ein "Aufruf zum gegenseitigen Respekt der Glaubensuberzeugungen ... der Sen-
sibilitaten, der Spiritualitat und der Ekklesiologie der traditionellen Kirchen der
Region, die lange vor der Ankunft dieser 'Missionare’ von heute gegenwartig
waren"37 erlassen. Hier a3t sich deutlich die konkrete Rolle des MECC sehen,

36Courrier Oecuminiquc du M.-0.8-9 (11/1111989) 52-53.



125

denn diese Begegnung mit dem EMEU hat einen dreifachen Dialog méglich ge-
macht: zwischen den abendlandischen Evangelikalen und den Kirchen des Mitt-
leren Ostens, zwischen den Evangelikalen des Westens und denen, die "vor Ort"
arbeiten, sowie zwischen letzteren und den Ortskirchen.

Die zweite Frage betrifft das 6kumenische Anliegen im allgemeinen: Wie weit ist
die Basis von den dkumenischen Strukturen berthrt? In unserer Gegend kénnen
wir feststellen, daf® da, wo die Jugend- und Laienbewegungen lebendig sind und
von der Hierarchie unterstitzt werden, eine echte Osmose besteht zwischen der
Basis und den Strukturen auf héchstem Niveau. Da ist Fortschritt auf dem Weg
zur Einheit. Da haben sich die Strukturen des Miteinanders bewahrt.

Eine letzte Bemerkung: Alle Lander unserer Region haben lange und schwere
Prifungen gekannt. Sic kennen sie heute wieder. Neben ihren tragischen Folgen
bilden sie aber eine Lauterung eine Katharsis; es ist wie beim Gold, das im
Schmelzofen gelautert wird. Ist es nicht ein Gesetz des christlichen Mysteriums,
daR aus dem Tod Leben entspringt? Nach dem Kreuz kommt die Auferstehung,
nach Golgotha Anastasis. M6ge diese Erfahrung der Kirchen des Vorderen und
des Mittleren Ostens fir die Kirchen Europas, des Westens und des Ostens eine
Hoffnung und eine Ermutigung sein.37

37POC 41 (1991) 430.



126

THE NORTH AMERICAN EXPERIENCE OF CONFESSIONAL
COEXISTENCE: AN ORTHODOX PERSPECTIVE

BylLewisJ. Patsavos, Cambridge/MA

Introduction

It is with great interest that we on the North American Continent observe
the movement towards the unification of Europe. European unification presents
the Christian Church with both a challcnge and a unique opportunity which
must not be lost. In seeking a modcl of co-operation for confessional
coexistence, one should keep in mind the experience of the Church before the
schism between East and West. Although there was unity, there was certainly
not uniformity. This is evident from the theological differences which continued
to exist even before the schism. These were both basic and of secondary im-
portance, and related to the Church’s government and pastoral ministryl.

The movement towards a unified Europe provides the opportunity to the
pcoples of this great continent to know each other culturally and religiously; to
know what has united them and what has divided them; to know the hard facts
of history in spite of the painful memories they evoke. This is a time for both in-
dividuals and nations to understand each other; to seek the common charac-
teristics which unite them; to overcome the historic and cultural biases which
divide them; to respect their specific differences; to contain their personal and
national sensitivities; to rise to the height of their Christian faith; to forget the
history of hatred and to live the Johannine exhortation: "Love one another, as
Christ has loved you." (Jn. 13:34)1

Is the movement towards a unified Europe a sign of the times, or is it some-
thing more - the beginning of the "union of all* petitioned in the Byzantine
liturgy? Is this movement the will of God or a human Utopia? These are the
questions which need to be asked when seeking a model of co-operation for con-
fessional coexistence. From an Eastern Orthodox perspective, Western Europe
has already been cultivated to live together with Orthodox Christians from the
mere fact of their presence here for several centuries now. Indeed, one might

1 See M. VARLAS, E diakonia tou logou ypo to fos tes Enomcncs Evropes, in: Ekklesia 7
(1. May 1993) 244.
2VARLAS, 244.



127

say that thc historic division between East and West has entered the realm of
populér consciousness by the actual presence of Orthodox Christians in the
West on the one hand, and through the efforts at reconciliation initiated by
recent patriarchs and popes on the other3.

Despite progress achieved in the recent historic encounter between the
Churches of the East and West, there have been setbacks occasioned by human
wcakness and negative reaction. This should predispose us for an effort which
will be long and arduous. Nevertheless, the message of the Christian Church,
East and West, is dirccted to persons who have been liberated from the bonds of
death and oppression. For that reason, Christianity, which is thc religion of
liberation with universal dimensions, has a special task in a unified Europc. A
Europe unified politically and ideologically ought therefore to provide the locus
ideally suited for its mission4.

North American Model of Coexistence:
Characteristics and Existing Societal Differences

The experience of confessional coexistence has already been testcd el-
sewhere in the world. Lessons learned, botli positive and negative, from prcce-
dents set can be an invaluable resourcc for the expcriment about to takc place in
Europe. It is the purpose of this paper to share with the members of this body
the model of coexistence provided by the North American experience, espccially
as it pertains to thc United States of America.

Pluralism/Multiculturalism

It must be kept in mind that differences do exist in the types of society
which constitute the North American and European Contincnts. Conscquently,
what may work well for one society may not necessarily work well for another.
For example, that which charaeterizes the greater pari of North American
society is its pluralism, a characteristic not unknown to European society, espe-
cially in recent times. However, Europe is a conglomeration of nations, each of
which has a predominant culture. This is a most important factor which cannot
bc overlooked.

3VARLAS. 245.
4 VARLAS, 246.



128

Pluralism in the form of multiculturalism presents us with a challenge. In
order to address the issues it raises, it is first necessary to clarify its meaning.
The meaning of multiculturalism varies, and can include everything from the
laudable impulse for greater objectivity and tolerance, to the belief in absolute
value relativism. How is this broad rédnge of understanding seen from an
Orthodox Christian perspective? Notwithstanding the degree to which they prac-
tice them, Orthodox Christians do accept injunctions to know truth more clearly
and to love those who differ with or are even hostile to them.

At the same time, they reject the currently popular belief that morality and
truth are ultimately societally conditioned, with no eternal and universal claim
on humanity. At times multiculturalism becomes inherently seif contradictory.
While seeking to free persons to behold truth and experience unity, it negates
the existence of absolute truth, thus removing the only basis for a lasting human
oneness.

Seen on the level of the institution | represent here today, and by projec-
tion, of every institution engaged in the formation of tomorrow’s leaders, the ap-
plication of multiculturalism must focus upon the promotion of tmth through
scholarship and the encouragement of respect for all members of the human
community. Hellenic College/Holy Cross Greek Orthodox School of Theology is
a unique Orthodox Christian institution in the Western hemisphere which edu-
cates the clergy and lay leaders for the Church of the future.

Ours is a diverse community with students from Africa, Asia, North
America, and Europe. Many of these students will eventually serve as clergy and
lay leaders in racially diverse environments. Thus, our students, both while at
school and later in their ministries, must be capable of functioning in such en-
vironments. Specific programs aimed at combatting racism, ethnophyletism and
sexism should be methods by which we enlist ourselves in the accomplishment of
this goal.

From a recent survey undertaken by the National Catholic Educational As-
sociation at thirty-nine Roman Catholic seminaries in the United States, it was
revealed that all is not well with the preparation of leaders to meet the chal-
lenges of the future. Among other disturbing Undings, the survey rcport States
that "although the church of the twenty-first Century will be divided almost even-
ly between an ’old majority’ of Irish, German, Polish, and Italian Catholics, and a
’new majority’ of Latins, Asians, and African Americans, few seminarians now



129

preparing for Ordination are from the latter groups".5 A similar assessment is un-
doubtedly the case at other dcnominational institutions of higher learning as
well.

Whether preparing for the ordained ministry or a position of lay leadership
in the Church, all persons called to serve find themsclves in a unique position
relative to those to whom they will minister. Consequently, grcater sensitivily is
also required regarding the needs of those from different cultural backgrounds.
The issues related to cultural sensitivity are complcx and necd to be addressed.
The above stated rationale concerning muiticulturalism provides a basis on
which to proceed. In this way, it is hoped that the goal of being "neither Jew nor
Greck, neither slave nor free, neither male nor female," but "all one in Christ
Jesus" (Gal. 3:28) will bc achieved.

Religions Tolerance/Civil Religion

Another important charactcristic of American society as a whole is its
religious tolerance. Americans have not experienced the sectarian violencc that
has existed in Europe for ccnturies. This is not to say that religion has not becn a
force for negative development or conflict. For example, the abolitionist move-
ment, i.e., the otherwisc noble movement to abolish slavcry which led to the civil
war, was inspired by religious faith. So, too, was prohibition, the movement to
prohibit the manufacture and sale of alcoholic beverages. And today, the move-
ment to end abortion draws its greatest support from religious institutions such
as the Roman Catholic Church.

But these movemenls, while inspired by religion, have not been about
religion per se; they have been aboul morality, about the national soul. Thus,
religions in these movements have steadily reached out to people of other failhs
who might join their cause, In the pro-life movement, for example, Christians of
all denominations join Jews and even atheists to produce change. Why has this
been the case?

First, because Americans are pragmatic, they are willing to make new al-
liances to achieve their goals. Second, because Americans of all religions have a
common faith in the sanctity of religious freedom, there exists a belief which

5 The rcsourcc for this data is a report by E. HEMR1CK and R. WISTER, Readincss for
Theological Studies: A Study of Faculty I’crceptions on the Readincss of Scniinarians, publishcd by
the seminary department of the National Catholic Educational Association (Washington, D.C., no
datc).



130

Stands above religion in the public discourse. Americans value diversity not for
its own sake, but because it proves the universality of their common ideals: life,
liberty and the pursuit of happiness - the birthright of all persons. These ideals
form a kind of civil religion based on the empirical fact that unrestrained
freedom produces generally positive results. Besides this common core of belief,
many Americans are simply indifferent about religion, and this, too, hinders sec-
tarian strife.

Secularism

Sectarian strife is also hindered by the all pervasive force of secularism.
Christian Americans of every denomination have decried the power of
secularism in the lives of their faithful and in the life of the nation. Loosely
defined, secularism is the belief or attitude that certain areas of life, especially
political life, lie outside the purview of either religion or religious organizationsé.

This attitude is unthinkable to many traditional or primitive cultures, which
hold the spiritual realm to be everywhere present and all important. As a
modern phenomenon, it stems from the period following the religious wars sur-
rounding the Reformation. Wolfhart Pannenberg’s essay "Christentum in einer
sakularisierten Welt"7 ascribes the development of secularism spccifically to the
abhorrence and weariness associated with sectarian strife, especially after the 30
years war. Secularism at its most basic and harmless level is an agreement to dis-
agree, a civil compact to leave the resolution of doctrinal issues outside the
sphere of public debate. As such, secularism can actually be an important ally of
religious liberty.

Secularism is nevertheless held to be a harmful force for several reasons.
First, it may encourage a kind of "Sunday-only" Christianity, in which the mes-
sage of the Gospel proclaimed in church on Sunday has no effect on the other
six days of a parishioner’s life. Second, it results in a diminution of the power of
the Gospel, which is reduced to a kind of civil code or ethic on how to reduce
conflict, independently of any ontological or soteriological implications.
Christianity becomes diluted, compromised in a way that subordinates its dic-
tates to the worldly lusts of the larger culture. Ultimately, the scandal of
particularily inherent in the Incarnation is seen as an enemy of civil peace. At

6 The effccts of secularism upon the life ofthe Orthodox Church in America have becn vividly
portraycd in the excellent article, the third in a series of three articles invcstigating the Status of
Orthodoxy in the new world, by A. SCHMEMANN, Problems of Orthodoxy in America, St.
Vladimir’s Thcological Quarterly 9,4 (1965) 171-93.

7 Freiburg, 1988.



131

the same time, secularism produces a syncretism which avoids conllict, thereby
satisfying only those under the influence of materialism.

The persistence, not to say increase, of religious diversity, however,
militates against a smooth return to the old order of alliance between organized
religion and public life, especially political life. Christian denominations today
are forced by the fact of their own disunity to acknowledge a place in society
free from religious restraints. A middle ground needs to be souglit, in which
religion does not become a destructive force for the body politic, nor does the
body politic bccome destructive ofrreligion.

Two nations which provide models for the study of the relationship
between religion and public life are the United States of America and the
Federal Republic of Germany. Both nations are modern and affluent, with a
high level of actual denominational diversity. In each case, the religious diversity
is not primarily or necessarily bound up with ethnic or racial distinctions, as in
the former Yugoslavia, a factor which certainly tends to diminish religious strife.
Both nations have strong religious forces within them, yet both might be thought
of more as secular tlian as religious States. Finally, both nations guarantee
religious freedom for their citizens.

Bcyond these similarities lies a fundamental difference in the way in which
both nations view religion in public life. Whereas in the United States of
America religion has become progressively marginalized, attaining the Status at
times of a force only to be tolerated, in the Federal Republic of Germany it con-
tinues to enjoy public moral, legal and financial support. An example of this dif-
ference lies in the attitude towards religion in the schools in both countries. In
the United States, many States have souglit to ban the use of public school build-
ings for any religious purpose such as the recitation of prayer, even after school
hours. In the Federal Republic of Germany, mcanwhile, religious education in
the public schools is funded by the state, and children are free to pursuc
religious instruction in their own tradition.

1t would appear that the policy of the German state just described manages
to guarantee religious freedom, while al the same time strengthening the
spiritual life of its citizens who practicc religion. The issue of the Separation of
church and state in the United States, on the other hand, although not without
merit, has the potential of polarizing public life and religion entirely. The con-
sequences of such a dangerous trend are yet to be seen.



132

Testet! Models of Co-operation

Beyond societal diffcrences in Europe and North America and the ways in
which the experience of confessional coexistence may thereby be effecled, tested
models of co-operation warranting our attention do exist. In this section of my
paper, | shall atlempt to describe those institutions - as many as are known to
me - engaged in organizing Inter-Orthodox, Inter-Confessional and Inter-
Religious communicalion and contact. | begin by focusing upon those bodies
which have as their goal the strcngthening of bonds and co-ordinating of efforts
among the various Orthodox jurisdictions in North America.

Inter-Orthodox Co-operation

The scandal of administrative disunity among the various Orthodox juris-
dictions in America is recognized and feit as strongly as is the growing desire for
a canonical solution to this intolerable anomaly. As has been pointed out in a
recent publication on the witness of Orthodoxy, a result of this disunity in the
new world is that "the public moral withess of the American Orthodox (on issues
of pcace, freedom, and national security) has been sporadic at best and general-
ly ineffectual”.8 9

On the other hand, wc are reminded elsewhere that "it is precisely tkrough
the Church that Orthodox Christians in America can best help their co-
rcligionists in the Balkans. Each of the countries involved has an ecclesiastical
presence in America, and it might be easier for Orthodox Christians to ap-
proach one anolher in a fraternal spirit here, where the pressure of government
and press is less immediate. If the Church in America could begin the process of
reconciliation, it would be an important lesson for all Orthodox Christians".3

Standing Conference of Canonical Orthodox Bishops in America

It was in response to concerns such as the above that SCOBA (Standing
Conference of Canonical Orthodox Bishops in America) was founded forty
years ago. As stated in the minutes of incorporation, this Standing Conference

8 Quoled from the new book by A. WEBSTER, The Pricc of Prophecy: Orthodox Churchcs
on Peace, Freedom and Security, published by the Ethics and Public Policy Center Washington, D.C.
1993.

9J. JATRAS, Managing Macedonia, in: American Orthodoxy 4 (Summer 1992) 7.



133

was created "for the consideration and resolution of common problcms, the co-
ordination of cfforts in mattcrs of common concern, and the strengthening of the
unity which is the essencc of Orthodoxy". Areas of concern for which commis-
sions wcre established include the following: Christian education, theologica!
schools, campus ministry, scouting, iiturgical translations, military chaplaincy,
missions, fund raising, ccumenical affairs, church-statc relations, and youth mini-

stry.

Over the past forty ycars, SCOBA has experienced both momcnts of tri-
umph and failure, the lattcr attributable more to ecclesiastical events ovcr which
the Standing Conference has no control than to the nature of the body itself.
SCOBA is a body composed of the primates or administrative personnel of
eleven Orthodox jurisdiclions in the Americas, and is chaired by the Exarch of
the Ecumenical Patriarchate of Constantinoplc. It is inevitable that decisions
reached by one or more jurisdictions, for which thcre is no clear Consensus
within world Orthodoxy, will have repercussions among the remaining member
jurisdictions. Such was the case with the proclamation of the autocephaly of the
Orthodox Church in America in 1970. Rcgardless of who is right in this disputc,
the fact remains that contention ovcr procedure was rcsponsible for threatening
the cohesion and effectiveness of the standing Conference for a timel0.

On a positive nole, SCOBA has withstood the test ofjurisdictional dif-
ferences for years. Dcspite temporary setbacks in its shortlived history, it still
remains, by common assent, the one great hope for the eventual resolution of
the canonical anomaly confronting us in America. Most reccntly, in fact, its suc-
cesses have been consistcnt. Time docs not allow for an elaboration of all the
areas in which a resolve to maintain pan-Orthodox unity and co-opcration has
been apparent. Some of these areas will be touched upon in what follows. Suf-
fice it to say, however, that the molto "united we stand, divided we fall" appears
to have made an impact upon all the members of the standing Conference.

10 For my views on this dispute, sec my articlc "Unity and Autocephaly: Reality or Illusion?,
in: Festschrift for Metropolitan Barnabas of Kitrops Athens 1980, 8 f. As stated by W!
SCHNF.IRLA, The Future of American Orthodoxy, in: St. Vladimir's Theological Quarterly 5, 4
(1961) 26: "Two patriarchal sees Claim exclusive printary jurisdiction in America: Constantinople on
the grounds of the famous 28th Canon of Chalcedon, and Moscowon the basis of the 2nd Canon of
Carthage, which provides that missionary Settlement confers jurisdiction.” To date, the matter still
remains unrcsolvcd.



134

International Orthodox Christian Charities

As a result of this spirit of co-operation and mutual Support, an interna-
tional humanitarian Organization of Orthodox Christians in the United States
and Canada known as International Orthodox Christian Charities (I0OCC) has
recently been established by SCOBA. This Organization conducts relief opera-
tions in a number of areas around the world in conjunction with other relief
agencies. In less than a year, it has mounted an aggressive fund raising campaign
among parishes of every Orthodox jurisdiction to contribute to its charitable
work. With the full support of corporate executives, church leaders, large Com-
panies, and the United States govcrnment, it has thus far directed its relief ef-
forts to those in need in the former Yugoslavia, Russia, Armenia, Lebanon,
Egypt, Romania, and Albania.

It is heartening to see persons of both similar and diverse backgrounds
come together in times of crisis to extend a helping hand to the less fortunate.
Perhaps it is in times such as thcse that the good in humanity prevails, causing
persons to band together in outreach to their fellow human beings. Whatever the
casc may be, it is then that one senses the bond of unity at work among us.
Nevertheless, in Order for this bond to be strong and lasting, there need to be
nurturing activities alive elsewhere as well. It is to this category that the efforts
now to be named belong.

Theological/Canonical Socicties

Concern for the promotion and ongoing study of theology both as a
stimulant for those trained in this sacred Science and as an essential theological
resource for SCOBA led to the founding of the Orthodox Theological Society in
America (OTSA) in 1966. Academic Conferences held annually are hosted
alternately by the two accredited sister Orthodox schools of theology in the
Western hemisphere, St. Vladimir’s Orthodox Theological Seminary and Holy
Cross Greek Orthodox School of Theology. Occasionally, theological Con-
ferences international in character are also sponsored by OTSA, such as the
Third International Conference of Orthodox Schools of Theology held at Holy
Cross in 1987.

Over a year and a half ago, at the Conference commemorating the 1300th
anniversary of the Council "in Trullo" sponsored by Hellenic College/Holy Cross,
the Society for the Study of Canonical Issues was organized with the blessing of
SCOBA. Envisioned as a canonical resource for the study of practical matters



135

primarily confronting thc Orthodox jurisdictions in America, it brings together
persons trained in the canonical tradition of the Orthodox Church.

Student/Youth Movements

It has been corrcctly understood that if any permanent good is to come of
inter-Orthodox contacts, efforts towards this end must begin at an early stage in
one’s formation. With this in mind, the Orthodox Inter-Seminary Movement
(OISM) seeks to cncourage contact among students of the several Orthodox
theological schools in North America. By sharing among themselves spiritually,
academically and socially, ihc participants in OISM develop a greater un-
derstanding of the various jurisdictions in order to develop a unified ministry for
the future.

Among the several Orthodox theological schools in North America, a spe-
cial relationship exists between St. Vladimir’'s Seminary and Holy Cross School
of Theology, not only in the realm of faculty contacts, but also in that of Student
affairs as well. As a result, thc Student exchangc program was initiated, which al-
lows students of one school to attend the other school for one Semester. This
program encourages co-operation between the two schools and makes available
to participating students a greater array of classes and instructors.

Student contacts arc not limited to our seminaries. They are especially evi-
dent among university students through the efforts of Orthodox Christian Fel-
lowship (OCF). OCF is a diverse group of Orthodox Christian students from a
variety of ethnic backgrounds who meet for worship, fellowship and study. Its
purpose is to offer thesc students an opporlunity to grow in their faith and
heritage, to provide an Orthodox Christian witness at their university, to intro-
duce students of other confessions to the Orthodox faith, to strengthen ties
among Orthodox students, and to further the welfare of the university campus
through fellowship, lectures, spiritual retreats, and worship.

Similar in nature to the above mentioned youth movements is the North
American Region of SYNDESMOS, the World Fellowship of Orthodox Youth,
which serves as a network to co-ordinate activities for the member movements in
North America. Its goal is to assist on the local level in dcveloping co-opcration
and communication among Orthodox youth movements and theological schools
worldwide, and in promoting within them a deeper understanding and vision of
their common faith.



136

Mission and Evangelism

An area continually gaining momentum on a pan-Orthodox scale is mission
and evangelism. This can be attributed no doubt to the coming of age of the
Orthodox presence in America and the realization that our faith is not meant to
be the possession of a privileged few. In view of this, the Mission Center of the
Greek Orthodox Archdiocese of North and South America was established less
than ten years ago. Besides conducting domestic and foreign missions in which
several Orthodox jurisdictions are involved, it Sponsors seminarians from mis-
sion lands to study in the United States, and also supports a humber of mission
parishes here as well.

The Pan-Orthodox Conference on Missions and Evangelism is a joint ven-
ture of at least thrce jurisdictions. This ycar’s Conference will address ways of
communicating the Orthodox faith effcctively, how to bring growth to an existing
parish, how to begin new mission parishes, and a strategy to spread Orthodoxy
in North America.

Other Lay Movements

Orthodox People Togcther (OPT) exists to encourage lay ministry in the
various Orthodox jurisdictions. Its objective is to advance a United witness by
identifying, communicating and connecting the needs, resources, projects, and
Services of Orthodox faithful and their communities. In this way, it aspires to
contribute to the spiritual unity of Orthodox Christians in North America and to
encourage all members to discern and ulili/.e their diverse gifts with the blessings
of the Church.

Strengthening the rolc of the laity in the life of the Church is also the goal
of Orthodox Christian Laity (OCL). Allhough not officially sanctioned by the
Greek Orthodox Archdiocese of Norlh and South America from which it comes,
the OCL sees itself as a renewal movement of the Church. As such, its influence
has beeil feit among actively involved laypersons in other jurisdictions as well.

Inter-Confessional Co-operalion

It has been said that the North American Continent in general, and the
United States of America in particular, afford the ideal setting for ecumenical



137

dialogue. One can eite reasons of geography, as well as reasons of history, for
this fact. Geographically, the North American Continenl is far removed from the
places and cultures where divisions first surfaced. Consequently, the memory of
them does not exist. Historically, too, the pcoples of North America have not for
the most pari been cmotionally involved in the tragedy of Separation. This is not
to say that unity among believcrs prevails either. What it does is bear witness to
the reality thal desccndants of thosc engaged in religious conflict, when removed
from the cultural milieu in which it erupted, do not usually experience its in-
tensity.

Ecumenical Dialogue

The Ecumenical Commission of SCOBA is the agency through which
dialogue is pursued witli other Christian bodies. The Orthodox Church has been
involved in the work of ecumcnism from its early years. Time does not permit an
account of past history relating to the entry of individual jurisdictions into the
arena of ecumenical contacts in America. As has been pointed out, "(this) was
generally accidental and unreflectivc, the work of individuals, hierarchs or
others, who in these acts by no means represented some official tendency in the
Church or even lay opinion, which is uninformed and indifferent in this ficld"."

Today there is a co-ordinated effort to pursue dialogue locally with a
variety of confessional partners. These include the National Council of Chur-
ches; the Orthodox-Roman Catholic Consultation, of which the Orthodox-
Roman Catholic Bishops Conference is a direct result; the Orthodox-Lutheran
Dialogue; the Orthodox-Anglican Consultation; and the Inter-Orthodox Con-
sultation of Eastern Orthodox and Oriental Orthodox. These are some of the lo-
cal organizations which bring togelher clergy and laity from the various confes-
sions for dialogue and for common social action.

As is to be anticipated in organizations whose agendas include issues of
great sensitivity, there have been moments of hope and joy, and moments of dis-
appointment and frustration. Among the former have been the positive contribu-
tions of our local Orthodox-Roman Catholic Consultation, the oldest continually
meeting local bilateral consultation, to the work of the Orthodox-Roman11l

11SCHNEIRLA, 29.



138

Catholic International Dialogue. Issues to be discussed on the international level
have also been the focus of discussion on the local level, thereby providing valu-
able preliminary insights. Another has been the creation of the Orthodox -
Roman Catholic Bishops Conference, which studies ways to implement agree-
ments of a pastoral nature reached in our bilateral consultation. Among the lat-
ter moments of disappointment and frustration are the tensions feit in our recent
discussions brought about by the hostilities and misunderstandings between
Orthodox and Catholics in Eastern Europe and the former Soviet Union.
Another was the temporary Suspension of participation in the National Council
of Churches, recently revoked, because of that organization’s perceivcd liberal
policies.

Academic Fonnation

There is a general understanding that there must bc a context for preparing
others to continue the work already accomplished in the arena of ecumenical
enterprise. For those professionally trained in the Science of theology, such a
context are the several consortia of theological schools existing throughout
North America. One of these, the Boston Theological Institute (BTI) is made up
of nine academic theological institutions with different confessional affiliations
in the Greater Boston area. It is truly ecumenical, in the sense that all three
Christian traditions - Orthodox, Catholic and Protestant - are represented in its
membership. Known as the BTI, this consortium of nine eminent theological
schools unites its members in the sharing of academic courses, library facilities,
programs, and dialogue. As a result, strong unity has been achieved from wide
diversity. Two examples will illustrate this point.

One of the programs open for cross registration in all of our schools is the
theological field education program. Through the Integration of theory and
praxis, one learns effective ministry in the parish, the classroom, the hospital, the
prison, etc. This is the program, which - more than any other - allows the bar-
ricrs of prejudice and intolerance to dissipatc. This is the program which offers
students of all confessions firsthand experience together there where ministry is
practiced. The second cxample is even more specific. It refers to the collegial
relationship between the Melkite Seminary of St. Gregory the Theologian and
Holy Cross Greek Orthodox School of Theology. With the blessing and approval
of their ecclesiastical superiors, the students of the Melkite Seminary receive



139

their theoiogical education and ultimately their academic degree from Holy
Cross Seminary. One hopes that thcreby a new era in ecumenical contacts
bctween Orthodox and Byzantine Rite Catholics has begun.

Another academic Organization foundcd as recently as 1990 is the Society
for the Study of Eastcrn Orthodoxy and Evangelicalism (SSEOE). It brings
together Orthodox and Evangelical scholars with the purpose of examining the
intersection between Orthodoxy and Evangelicalism in history, doctrine, wor-
ship, and spiritualily. One of the goals of the society is to address tensions in the
missionary context in order to bring about co-operation and rencwal.

Renewal Movemenls

If the attempts to break down the barriers which separate us not only doc-
trinally, but also spiritually and pastorally are to succeed, wc must go beyond
academic formation alone. With this in mind, attention has becn given to ways of
involving Christians from different traditions, clergy and laity alike, in a variety
of spiritual and pastoral activities. These include ecumenical Bible studies,
spiriluality groups and Christian marriage encounter seminars on the one hand;
and food distribution Centers, counselling Services and other social Service agen-
cies on the other. In response to such a need for spiritual rencwal and pastoral
outreach, the Alliance for Faith and Renewal was established over ten years ago.
As an Organization comprised of clergy and layleaders from Catholic, Protestant
and Orthodox Churches, it seeks to foster renewal in their vision of pastoral care
and the principles and methods for implementing it.

Finally, in this scction devoted to Inter-Confcssional Co-operation, mention
must also be made of the charismatic movement, a phenomenon which has been
feit in all the mainline Christian Churches. Although expcrienced spontaneously,
independently of the official sanction of the "established Churches”, the move-
ment has a certain ecumenical charactcr, in that Christians of various traditions
testify to the experience of "baptism in the Holy Spirit". It is this characteristic
that has concerned some critics, who Charge that emphasis on experience leads
to doctrinal relativism and spiritual elitism among its adherents.

While the charismatic movement within Orthodoxy never gained the
promincnce that it did within Roman Catholicism in America, many American



140

Orthodox testify to the positive cffect it has had in their lives. Reaction of the
Orthodox hierarchy and othcr clergy has ranged from full support to benign
ncglcct to open hostility. Orthodox charismatics argue that their intent is not to
constitute a separate movement in the Chureh, but to call the Church to ex-
perience the powcr of the Holy Spirit in a way which will allow for a dynamic
Christian life and witness. There are many examples of deeply committed charis-
matic Christians integrated into the lives of their parishes, who are using their
spiritual gifts to build up others in the faith. In view of this fact, one must ask
whether the Churches ought not to seek ways to involve them more openly in
their efforts towards co-operation and reconciliation?

Inter-Religious Co-operation

Inter-religious co-operation, like inter-confessional co-operation, cannot be
confined to official bodies organized for that purpose. Whether on the College
campus, in the armed forces, public institutions, and community life in general,
Christians of all confessions come into contact with members of other religions,
as well as with the indifferent and unbelicvcrs in their own traditions. These are
ideal situations in which to witness for the Christian faith.

AdHoc Events

Where persons are adequately versed in their faith and tolerant enough to
enter into discourse with those of other religions, positive results can be ex-
pected. On an academic level, this is already the case where there is a
permanent presence of a particular non-Christian religious tradition or tradi-
tions for purposes of instruction in predominantly Christian religious institu-
tions. Where the sizc of an Institution or resources prohibit such an arrange-
ment, there ought to be the possibility of ad hoc events such as lecturcships or
symposia dcvoted to non-Christian religions.

In the Greater Boston area, well known for its many fine academic institu-
tions, as well as for its multiethnicity, such lectures and symposia are com-
monplace. Lectures of high quality and discussions on Judaism, sponsored by
the local Jewish community, are presented annually to the community at large.



141

These events, gratefully acccpted by thosc who attend lhem, are distinct from
the offerings of Judaic studies departments which exist in several of llie local
universities. Likewisc, greater appreciation and understanding of Islam resulted
from symposia on Muslim-Christian relations sponsored in the rccent past by in-
stitutions as diverse as Harvard Divinity School and Holy Cross Greek Orthodox
School of Theology. Activitics of a similar nature takc place frequently in other
arcas throughout our country as well.

Ongoing Movements

In contrast to the above mentioned occasional programs, the National Con-
ference of Christians and Jcws (NCCJ), founded in the 1930s by Roman
Catholic, Protestant and Jewish clergy, is a permanently established educational
and civic Organization. Its purpose is to promote understanding through engage-
ment with the pluralistic nature of American sociely. In 1986, the NCCJ initiated
a projcct in theological educalion known as "Theology in a Pluralistic Sctting".
The program created a network of 21 theological schools in the northeastern
United States involving both students and faculty.

"Scminarians Interacting” is one aspect of the program, It fosters interac-
tion among diverse rcligious communities and theological traditions as they seek
to guidc their people faithfully in the Contemporary world. In its first two years,
"Scminarians Interacting” brought together 200 theological students and faculty
from participating schools in visits to cach other’s schools and extendcd Work-
shops. Participants included Christians from most mainlinc confessions, as well
as representatives from branches of Judaism. The visits introduce students to
one another’s traditions, methods of study and worship. Workshops includc
plenary addresses, joint text study and small group rcflcction on a variety of is-
sues such as race, gender and cullure. From all indications, this experiment in
consciousness raising and tolerance building has greatly profited thosc who
participate, lhereby making them ambassadors of good will to the resl of the
eommunity.

From the sccular spherc, the abortion controversy is one that has captured
the attention of nearly every rcligious body in the United States. Rcgardless of
one’s rcligious beliefs, a common cause - the preservation of life - has rallied the
supporl of groups as disparatc as the Roman Catholic Church, the Orthodox
Jewish eommunity and even numbers of avowed atheists. These groups provide



142

an opportunity for concerned pro-life advocatcs from both religious and non-
religious backgrounds to work co-operatively by Philanthropie, social Service,
legislative, and direct action means in fighting abortion.

The National Pro-Lifc Religious Council (NPRC) assists the various
religious pro-life organizations to present a United front in the pro-life move-
ment and a forum for the cxchange of ideas. One of these organizations,
Orthodox Christians for Life, is a Pan-Orthodox pro-life Organization which
secks to present the position of the Orthodox Church on matters of the sanctity
of human lifc. To achieve its goals, it works collaboratively with other pro-life
organizations. Conscqucntly, the pro-life movement in America, while including
many secular and religious participants, has presented an opportunity for un-
precedented levels of contact and co-operation among a variety of groups in the
pluralistic context which is North America. Such co-operation will undoubtedly
continue as Opposition becomes stronger and more united, and the movement
must speak to a society with a fragmented moral identity.

Future Projection

From an international perspective, inter-rcligious relations of late have not
given us cause for joy. When one considers the reccnt tragic events in the former
Yugoslavia, in India, even in the United States, an image of gloom is conjured up
in our minds. Yct as Christians, we know that there is no room for hopelessness
or despair.

A reccnt event - again in the multi-ethnic, multi-confessional and multi-
racial urban setting of Boston - reported by the local media raises a glimmer of
hope. It concerns the ground breaking ceremony in April of a new Islamic
Center for the northeastern region of the United States. Present for the occasion
were religious leaders of the Grcek Orthodox, Roman Catholic and Jewish
faiths. In the words of the attending Jewish Rabbi: "(This) is the place whcre
Jews, Christians and Muslims can live together in harmony - and that’s what we
in America have to export to other countries.”

The report goes on to list the numerous houses of worship in the Greater
Boston area representing a variety of religions other than Islam, Christianity and
Judaism - religions as diverse as Hinduism, Buddhism, Zoroastrianism, and
Bahaism. As stated by the report’s author, a professor of comparative religion at



143

Harvard Divinity School: "Boston is as religiously diverse as the peoples of the
world. Its diversity embraces much more than Muslims, Christians and Jews, ....
One could surely imagine the development of an active mctropolitan inter-
religious council that could work to nurture the kind of inter-religious com-
munication and understanding that cannot be taken for granted in toda/s
world."12

Whether such a mctropolitan inter-religious council cver becomes a reality
remains to be seen. That which is a reality is that rcligious pluralism ought not to
divide us but rather be the occasion for us to know one another. Seen as a chal-
lenge, this moral mandate cerlainly sets a new tone for inter-religious relations.

ConcludingRemarks

In this paper, 1 havc delineated many of the socictal factors, institutional ef-
forts and trends which characterize the American expcrience of confessional
coexistence. Much progrcss has been made. Furthermorc, therc is a large degree
of practical co-opcration and inter-religious respect. It is unlikely, therefore, that
America will expcrience scctarian strife of the kind plaguing the former Yugos-
lavia.

Yet, there continues to bc a large and glaring failurc in our rcligious life as
well. There are tens of millions of unchurchcd Amcricans, many of whom are
deterred from rcligious practice by the scandal of our disunity. In dividing our-
selves one from another while at the same time proclaiming Christ, we have
made His Gospel of love and unity simply incredible to many.

Dialogue can and must continue between our hicrarchs and theologians, as
they explore the doctrinal diffcrences that divide us. There is great hope that
prayer and scholarship will lead to common ground, to a common mind.
Nevertlieless, this will take time, and time may be in short supply in the fragile
democracies of Eastcrn Europe. Saddled with a decaying economic infrastruc-
ture and millions of disillusioncd people, these States may not withstand the
added stress of conlinued rcligious strife.

12D. ECK, The Rcligious Mclting Pol in Boston, in: Boston Globc (10. April 1993).



144

Despite the greal strides made in the ecumenical movement up to now, we
must admit that this has primarily been an exchange of reciprocal symbolic ges-
tures of good will. We are, all of us, jealous of our flocks and of our autonomy,
careful not to give much more than we receive. Until now, we have not seen the
heroic willingness to die for one another that characterizes the greatest expres-
sion of lovels.

Perhaps, then, the best North American model to be offered the Churches
of Europe at this initial juncture is not a rcligious one at all, but a political and
economic one: the Marshall Plan, In 1947 following the devastation of World
War 1l, the United States committed itself to rebuilding not only its wartime al-
lies but its former enemies as well, and in so doing, guaranteed peace and
harmony. Simply put, by extending a hand of compassion to its onetime enemies
while still grieving its own war dead, the United States secured a position of pre-
eminence in the Western world. It is in this sense that America showed itself then
to bc a Christian nation.

As Eastcrn and Western Christians today, cognizant of the countless
martyrs and untold suffering of all believcrs who lived under the godless and op-
pressive regimes of the East Bloc, can we expect the affluent and influential
Churches of the West to exhibit a similar display of courage and foresight as that
of post-World War Il America? Can they be expected to commit themselves to
rebuilding the churches, monasteries, seminaries, printing presses, and religious
shrines of Eastern Europe and the former Soviet Union? Can they be expected
to love their brother and sister Christians from the East as their own, and to
strengthen and heal their wounded Churches?

Our fear is that the reverse may happen; some say is already happening,
that rather than strengthen and heal, Christians from outside the former East
Bloc are seizing upon this moment of weakness and vulnerability of their brother
and sister Christians from the East to further expand their sphere of influcnce
and domination. If so, we will only have driven Christ further from us and made
our disunity more permanent. As this Conference closes, | fervently pray that this
will never come to pass, but that we shall commit ourselves to a new era of inter-
confessional relations, one of fiery and selfless love.

13Jn. 15:13.






