
MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA

KANON XII
JAHRBUCH DER 

GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT 
DER OSTKIRCHEN

KOVAR



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CARLG. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

EVA SYNEK

Gefördert durch das Land Niederösterreich 
und das Bundesministerium 

für Wissenschaft und Forschung



KANON



Die Deutsche Bibliothek - ClP-Einheitsaufnahme

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der 
Ostkirchen.- München-Eichenau : Kovar.

Früher im Verl. Herder. Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Öslerreichs, Wien

12. Multikonfessionelles Europa. - 1. Aull. - 1994

Multikonfessionelles Europa. - 1. Aull. - München ; Eichenau : Kovar, 1994
(Kanon ; 12)

ISBN 3-925845-65-8

c by Roman Kovar Verlag, Eichenau und München

ISBN 3-925845-65-8

I. Auflage 1994 
Alle Reehlc Vorbehalten
Auslieferung: Verlag Roman Kovar. Gemstralle 55 a, D-82223 Eichenau 
Umschlaggestaltung: Graphik-Studio Manfred Adams
Satz: Instimt für Kirchenreeht an der rechtswissenschaftliehen Fakultät der Universität Wien 
Druck: Druck- und Verlagsanstalt Wiener Verlag, Himberg 
Printed in Austria



KANON XII
Yearbook of the society for the law of the eastern churches 

Annuaire de la societe du driot des eglises orientales

MULTICONFESSIONAL
EUROPE

Edition Roman Kovar München - Eichenau 1994



ina bianca



KANON XII
Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA

Verlag Roman Kovar • München - Eichenau 1994





I

Inhalt

Vorwort.................................................................................................................. II

Eva Synek, Wien
Bericht zum XI. Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen "Mulli- 
konfcssionelles Europa. Die Ordnung des Zusammenlebens zwischen Ost und 
WestVMulticonfessional Europe. The Living Together of East and West" .....III

+ Franz König, Wien
Christentum und Orient ......................................................................................... 1

Viltorio Peri, Rom
Modelti storici della convivenza nell’ Italia mcridionalc....................................  8

+ Johannes Rinne, Ktiopio
The Orthodox Church in the Prcdominantly Luthcran Finland....................... 18

+ Johannes Rinne, Kuopio
The Orthodox Church in Estonia.......................................................................  44

Richard Potz, Wien
Die Donaumonarchie als multikonfessioneller Staat ........................................  49

Karl Christian Felmy, Erlangen
Multikonfessionelles Zusammenleben in Rußland vor 1917............................. 66

Ahmet Mumgii, Ankara
Die rechtliche Lage der nichtmuslimischen Bürger im Osmanischen
Reich im 19. Jahrhundert ...................................................................................  85

Erhard Busek, Wien
"Multikonfessionelles Europa - Die Ordnung des Zusammenlebens 
zwischen Ost und West" aus der Sicht eines christlichen Politikers...............  104

Nikolaus Egender, Jerusalem
Mullikonfessionelles Miteinander in Jerusalem und im Nahen Osten ..........  110

Lewis J. Palsavos, Cambridge/MA
The North American Expericnce of Confcssional Coexistcncc:
an Orthodox Perspective................................................................................... 126



VORWORT
II

Die Tagung der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen 1993 in St. Ga­
briel/Mödling bei Wien stand unter dem aktuellen Thema "Multikonfessionellcs 
Europa. Das Zusammenleben zwischen Ost und West". Neben einem Kongreß­
bericht enthält dieser KANON-Band vor allem eine Dokumentation jener Ta­
gungsbeiträge, die sich der Fragen multikonfessionellen respektive multireligiö- 
sen Zusammenlebens in Europa aus rechtshistorischer Sicht angenommen ha­
ben. Dazu kommen Erfahrungsberichte aus dem gegenwärtigen nahöstlichen 
und nordamerikanischen Kontext, die die dortige multikonfcssionelle Praxis in 
Hinblick auf einen möglichen Modellcharakler für Europa zu beleuchten versu­
chen.

Weitere Kongreßbeiträge werden im nächsten KANON veröffentlicht: 
Themen werden die zentrale Problematik von Religionsfreiheit sowie Fragen 
der Bedeutung des Kirchenrechts für den ökumenischen Dialog sein.

Da der Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs seine 
Vcrlagstätigkeil überraschend cinslclltc, mußten wir kurzfristig auf die Suche 
nach einem neuen Verleger gehen. Wir haben ihn in Roman Kovar (München- 
Salzburg) gefunden und freuen uns auf eine gute Zusammenarbeit. Verbunden 
mit dem Vcriagswechsel wird es auch zu kleinen äußerlichen Veränderungen 
kommen. Der KANON erscheint in einem neuen Kleid, das Kontinuität verbun­
den mit etwas "frischem Wind" signalisieren will.



III

BERICHT

DER XI. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

Von Eva S y n e k, Wien

Der XI. Kongreß der Gesellschaft für das Reeht der Ostkirchen (20. - 2(>. 
September 1993), der im Kloster St. Gabriel/Mödling bei Wien stattfand, stand 
ganz im Zeichen der Umbruchssituation in Europa. Unter dem Gcneralthema 
"Mullikonfessionclles Europa - Die Ordnung des Zusammenlebens zwischen 
Ost und West" wurde nicht nur die Auseinandersetzung mit aktuellen Span­
nungsfeldern, vor allem in Rumänien und der Ukraine (aber auch anderen Ge­
bieten der ehemaligen Sowjetunion), gewagt; ein besonderes Anliegen war auch 
das Aufzeigen von zumindest ansatzweise gelungenen Modellen einer Organisa­
tion des Zusammenlebens in Geschichte und Gegenwart.

Einen ersten Einblick in die Verwobenheit von Ost und West in der euro­
päischen und insbesondere auch der österreichischen Tradition bot bereits der 
Abend des Anreisetages: Am Anfang unserer Tagung stand eine orthodoxe 
Vesper, der der griechisch-orthodoxe Bischof in Wien, Metropolit Michael von 
Austria als Hauptzclcbrant Vorstand; die musikalische Rahmung hatten Sänge­
rinnen des Kirchenchors der russisch-orthodoxen Metropolie unter der Leitung 
von Joann Rumpel übernommen. Auf dieses Symbol inncrorlhodoxer Ökumene 
erfolgte die feierliche Eröffnung des Kongresses durch den Vorsitzenden der 
Gesellschaft für das Ostkirchenrechl, Prof. Carl-Gerold Fürst und den Dekan 
der rechtswissenschafllichen Fakultät der Universität Wien, Prof. Peter Pieler. 
Den Festvortrag hielt der Alterzbischof von Wien, Kardinal Dr. Franz König, 
der unserer Gesellschaft von Anfang an eng verbunden ist und auf dessen Einla­
dung hin bereits der erste Kongreß unserer Gesellschaft in Wien slattgefundcn 
hatte. In seinem Referat strich er nicht nur die historische Bedeutung des östli­
chen Christentums für Europa heraus, sondern betonte auch die grundsätzlich 
östlichen Wurzeln des Christentums überhaupt.

Der erste Arbeitstag war dann ganz historischen Modellen des Zusammen­
lebens gewidmet, wobei ein besonderer Schwerpunkt auf die traditionellen 
"Schwellengcbiete" zwischen Ost und West gelegt wurde. Am Vormittag wurde



IV

zunächst der weite Bogen von den Erfahrungen in Süditalien (Prof. Vitlorio 
Peri) über den finnisch-baltischen Raum (Erzbischof Johannes Rinne) gespannt; 
hierauf folgte eine intensive Auseinandersetzung mit den Rechtsordnungen der 
drei traditionell multikonfcssionellen Großreiche, der Habsburger Monarchie 
(Prof. Richard Potz), des Zarenreichs (Prof. Karl Fclmy) und des Osmanischen 
Reichs. Da Prof. Ahmed Mumtju leider verhindert war, persönlich an unserer 
Tagung teilzunehmen, wurde das von ihm zur Verfügung gestellte Manuskript 
dankenswerter Weise von Prof. Spyros Troianos verlesen. Den Abschluß des Ta­
ges bildete das eindrucksvolle Referat von Vizekanzler Wissenschaftsminister 
Dr. Erhard Busek, der zur Verantwortung der Religionsgemeinschaften für Eu­
ropa aus der Sicht eines christlichen Politikers sprach.

Auf dem Hintergrund der zuvorgegangenen Bestandsaufnahme histori­
scher Erfahrungen wurden am Mittwoch die aktuellen Spannungsfelder Rumä­
nien und Ukraine thematisiert. Nachdem am Vormittag Metropolit Dr. Antonic 
Plamadcala, dessen Referat in deutscher Sprache vom rumänisch-orthodoxen 
Pfarrer in Wien, Dr. Nicolac Dura, verlesen wurde, Msgr. DDr. Oclavian Barlea 
und Bischof DDr. Christoph Klein sich bemüht hatten, Diskussionbeiträge je­
weils aus einem orthodoxen, einem rumänisch-katholischen und einem evangeli­
schen Blickwinkel zu bieten, traf zu Mittag glücklicher Weise auch die russische 
Delegation ein. Damit stand einer lebhaften Auseinandersetzung mit den aktuel­
len interkonfessionellen Problemen in der Ukraine am Nachmittag nichts mehr 
im Wege: Zunächst hielt mit großem persönlichen Engagement Erzpricster Vi- 
talij Borowoj sein Referat, in dem er nicht nur die ukrainische Situation aus der 
Sicht des Moskauer Patriarchats beleuchtete sondern auch einen informativen 
Einblick in interkonfessionelle Probleme anderer Nachfolgestaaten der Sowjet­
union, insbesondere seiner eigenen weißrussischen Heimat, gab. In der dem Re­
ferat folgenden Diskussion brachte Bischof Platon Oudovenko, dem als Dolmet­
scher Prof. Wladislav Tsipin zur Seite stand, weitere Aspekte des russisch- 
orthodoxen Blickwinkels ein. Bischof Dr. Michael Hrynchychyn, ukrainisch- 
katholischer Bischof in Paris und langjähriges Mitglied unserer Gesellschaft, 
stellte in einem differenzierten Referat anknüpfend an persönliche Erfahrungen 
aus der Ukraine unter anderem als bedeutende Option für eine positive Gestal­
tung des Zusammenlebens in Zukunft eine Hebung der theologischen Bildung 
sowohl auf katholischer als auch orthodoxer Seite heraus.

Möglichkeiten zur Begegnung mit der multikonfessionellen Tradition 
Österreichs bot unser Ausflugstag nach Wien: zunächst besuchten wir zwei 
steingewordene Zeugen der "östlichen" Tradition - die griechisch-orthodoxe Mc- 
tropolie am Fleischmarkt und die nur wenige Schritte entfernte griechisch­



V

katholische Pfarrkirche St. Barbara, wo wir vom jeweiligen Hausherrn herzlich 
empfangen wurden. Sowohl Metropolit Staikos als auch Pfarrer Dr. Dzerowitz- 
Ostheim erzählten in lebendiger Weise aus der (Jeschichte "ihrer" Kirchenge­
meinden und skizzierten auch deren kanonistische "Spezialitäten”. Während der 
Mittagszeit durften wir im Palais Dietrichslein zu (Jast sein, wo vom Außenmini­
sterium ein Empfang gegeben wurde. Nach diesem Abstecher in das "politische" 
Wien fanden wir uns am Nachmittag vor dem Stephansdom zum Besuch im 
"westlichen" Wien zusammen. Frau Dr. Fenzl führte in kompetenter Weise 
durch den Dom; anschließend empfing uns Kardinal Dr. Hans Hermann Groer 
in den Räumen des erzbischöflichen Palais.

Am Freitag mußte das ursprünglich vorgesehene Programm manche Ände­
rungen hinnehmen, da zwei der vorgesehenen Referenten verhindert waren: 
Rückblickend erwies sich die Verminderung der Vorträge durchwegs als Vor­
teil, da so mehr Raum zur Diskussion der Frage nach dem Menschenrecht auf 
Religionsfreiheit als Grundlage des Zusammenlebens verblieb. An Stelle von 
Prof. Pheidas sprach zunächst aus ostchristlicher Sicht Prof. Troianos über Reli­
gionsfreiheit am Beispiel Griechenlands, das westchristliche Konzept von Reli­
gionsfreiheit stellte hierauf Prof. Gerhard Luf zur Diskussion. Das Ausfallen des 
Referats von Imam Prof. Ccric, der zur Religionsfreiheit aus muslimischer Sicht 
hätte sprechen sollen, wurde wctlgemacht durch das Angebot von Prof. Forst- 
ner, am Samstag stellvertretend die muslimische Position vorzutragen. Der 
Nachmittag wurde eingelcitct mit einem historischen Nachtrag, in dem Prof. Tsi- 
pin die Gesetzgebung zur Religionsfreiheit in Rußland und der Donaumonar­
chie gegen Ende des 19. Jahrhunderts verglich. Den Schwerpunkt des Nachmit­
tagsprogramms bildete aber die Auseinandersetzung mit der Frage, ob der 
KSZE-Prozeß auch als Modell interkonfessioneller und interreligiöser Konflikt­
lösung in Europa dienen könnte. Dazu hielt Prof. Alexander Hollerbach das 
Grundsalzreferat, das Prof. Heinrich Schneider, selbst langjähriger KSZE- 
Delegierter des Heiligen Stuhls durch sein mit vielen, nur dem Insider geläufi­
gen, Details angercichertes Koreferat ergänzte. Den Abschluß dieses zu beson­
ders intensiver Diskussion anregenden Tages bildete die Generalversammlung 
der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen.

Am Samstag standen schließlich aktuelle Fragen der Gestaltung des Zu­
sammenlebens auf dem Programm, so einerseits die Frage nach der Bedeutung 
des Kirchenrechts für den ökumenischen Dialog in Europa, anderseits außereu­
ropäische Modelle interkonfessioneller Zusammenarbeit. Die Rolle des Kir­
chenrechts wurde zunächst aus katholischer Sicht von Msgr. Elcuterio Fortino 
vom Sekretariat für die Einheit der Christen beleuchtet; aus evangelischer Sicht



VI

sprach hierauf Dr. Klaus Schwarz von der EKD. Aus orthodoxer Sicht ergänzte 
Vater Georgij Sjablizev vom Außenamt des Moskauer Patriarchats eine kriti­
sche Auseinandersetzung mit dem Schreiben der Glaubenskongregation 
"Communionis notio".

Als positive Herausforderung erwiesen sich die außereuopäischen Erfah­
rungsberichte von Abt Dr. Nikolaus Egender aus Jerusalem und Prof. Lewis P. 
Patsavos aus Cambridge, die bewährte, bereits institutionalisierte Initiativen zur 
Zusammenarbeit und gemeinsamen Problemlösung im vorderen Orient bzw. im 
nordamerikanischen Kontext vorstclltcn. Prof. Forstner bereicherte die Diskus­
sion durch einen Beitrag über die muslimische Komponente im europäischen 
Zusammenleben.

Zum Abschluß unserer Tagung waren alle jene Teilnehmer, die nicht be­
reits früher abreisen mußten, am Sonntag nach Stift Heiligenkreuz eingeladen. 
Nach dem Konventamt führte Abt Gerhard Hradil persönlich durch die histori­
schen Räume des Stifts. Nach julianischcin Kalender war gerade der Tag vor 
dem Fest Kreuzerhöhung, so besuchten wir auch die Krcuzkapcllc, wo Möglich­
keit zur Verehrung der Kreuzreliquie bestand. Den krönenden Abschluß dieses 
Ausflugs und unseres Kongresses insgesamt bol das festliche Mittagessen im 
Stiftsgasthof.

Wenn die Veranstalter des ersten Kongresses der Gesellschaft für das 
Recht der Ostkirchen bekannt hatten, daß diese Tagung "ein Wagnis und Erleb­
nis zugleich''1 war, so darf dies wohl auch uneingeschränkt für den 11. Kongreß, 
der zugleich der zweite "Wiener" Kongreß war, wiederholt werden.

Eva S y n e k, Wien

1 KANON 1 (1973) 9.



’IcQwxaxe MrixoonoXi xa TuqoXotk xa£ EtQCvrCou, vmcQXitie xai 

flaQXr ©oan»)«;, iv 'Ariv IlveünaTi dranxird 46cX<pd xav ouXXeixovord 

ttK f|n*5v MetQLOtritoc kuqic Ilavxe Xethiov , x<*Q>><: etri xfi 6|ht£q<*

* Icq6xtix i xaC ciöTivT) jxc»q4 Qcov.

’Avayvwo8dvxoq dv ouvc6q£<j xt}£ nco£ duxa^ xa£ 'Icoa^

Euvödou xov dnd xifc iC Avyovoxov i , 6qiQu . IIqwt .135, roäuua'o; 

xtk vnixdoac; draxTixfi^ d||i.cv ' Ieq6ttvto<; , atxovu^vrK &6ctav xtk

’ EkkXtioick; uq6<; owjiiiexox^v c£<; xö dv Btivvt) nexafcu x-k^ xQdxovxoc 

|xtivö<; EcnxeußoCou üweqx^He vov EuvdÖQtov xrVi 'ExaiQCtac Aixatou 

xtuv ’AvaxoXixwv ’ExxXnoitSv, yvwQtsoncv 6xt lüxaöiOTUi; HaQcax^On

Cnxovud vt^ 46c io .

Euxducvot dmxuxiav xwv dorao i<Sv xou EuvcÖQtou, nQoXQexidtic Oa 

xfjv äncxdoav drditriv 5nw<; fiiafUßdatl xoi’c avvd6ooi<; xöv x<*tQCXia»t6v 

xa£ xViv eüXoriav fjuwv xai xd XQdxiaxa alxoüu-cOa auxfi xaod 0coO, 

0« -f\ x4qi<; xat x6 dncteov fXco<; ein ixcx' aüxfy; xa£ ixcxd xüiv 

ovvtQj'axwv aitfi;.



Pagina bianca



1

KONGRESSBEITRÄGE

CHRISTENTUM UND ORIENT 

Von Franz König, Wien

Die Geschichte des Christentums ist in vielschichtiger Weise verbunden 
mit der Geschichte der Beziehungen zwischen Orient und Okzident. Die wech­
selvolle Geschichte von Byzanz und Rom mit ihrer Rivalität, gegenseitigen kul­
turellen religionsgeschichtlichen Faszination und Aversion ist hineingestellt in 
das große Spannungsfeld, den Gegensatz von Morgenland und Abendland. Der 
äußere Rahmen einer Reichs- und Staatengeschichte ist zerbrochen, aber deren 
geistiger Inhalt in kultureller, künstlerischer und religionsgeschichtlicher Sicht 
wirkt weiter; wirkt hinein in die Diskussion um ein neues Europa, noch verwun­
det durch den einstigen Eisernen Vorhang, aber voll Hoffnung auf ein "Neues 
Haus Europa", in dem Ost und West sich zusammenfinden wollen.

Europa aber ist, wir wissen es wohl, nicht nur 19. und 20. Jahrhundert, vor 
allem nicht identisch mit einer europäischen Wirtschaftsgemeinschaft; Europa 
ist durch das Christentum zusammengewachsen und geformt worden. Durch 
Paulus und die Märtyrer von Rom wurde das einstige, noch geeinte Römische 
Reich zur Grundlage des rasch sich ausbreitenden Christentums. Dieses Chri­
stentum hat in der Folgezeit das Antlitz des Abend- und Morgenlandes geprägt. 
Es hat so das abendländische und morgcnländische Erbe wesentlich mitbe- 
stimmt. Das Christentum hat die römischen, morgenländischen, slawischen Völ­
kerschaften, bis zum Iran - in der Form des "Nestorianismus" gelangte es bis an 
die Grenzen Chinas - zu einer geistigen Staatenfamilie zusammenwachsen las­
sen. - Dabei ist allerdings darauf hinzuweisen, daß weder das Christentum noch 
eine andere der großen Weltreligionen ihren Ausgangspunkt in Europa haben. 
In dieser Hinsicht weist alles nach Asien mit dem indischen Subkontinent. Dort 
haben nicht nur Buddhismus, Hinduismus, der Islam, das monotheistische Ju­
dentum und damit auch das Christentum den Anfang genommen.

Mit dem Edikt von Mailand hatte Konstantin der Große den Christen die 
gleichen Rechte eingeräumt wie anderen Religionen. Zwölf Jahre später kommt 
es bereits zum Ersten Allgemeinen Konzil der Christen in Nikaia (325), einer 
Hafenstadt im üströmischen Reich, in der heutigen Türkei. An die dreihundert



2

Bischöfe nahmen daran teil und Kaiser Konstantin eröffnete damals das erste 
sog. Ökumenische Konzil und hielt dabei eine lateinische Eröffnungsansprache. 
Latein war damals die Reichssprache. Der Glanz der kaiserlichen Präsenz und 
die spätere Residenz in Konstantinopcl stärkten die rasch wachsende Zahl der 
Christen im Osten ebenso wie im Westen. 395, also zwei Generationen später, 
erfolgte die Teilung des Römischen Reiches. Konstantinopel wird die Haupt­
stadt der östlichen Reichshälfte, Rom die der westlichen Reichshälftc. Geogra­
phisch, geschichtlich und kulturell driften die beiden Reichshälften langsam aus­
einander und beeinflußten auch den Gang der christlichen Geschichte. Es war 
dann die unruhige Zeit der Vandalen in Afrika, der Ostgoten in Italien, der Sla­
wen auf dem Balkan. Im 7. Jahrhundert belagerten Awaren und Araber Byzanz, 
ohne es zu erobern.

Aber unabhängig davon beschäftigte die Frage der Gottheit und Mensch­
heit Christi, also die Christusfrage und später der Bilderstreit, - die Frage, wie 
weit man Bilder verehren könne, ohne der Gefahr des Götzendienstes zu verfal­
len, - die Gemüter und das öffentliche Leben in Byzanz. Der Bilderstreit, beson­
ders im 8. und 9. Jahrhundert, erschütterte, so wird uns berichtet, das Byzantini­
sche Reich. Darin sehen wir zugleich einen Hinweis, wie sehr die religiöse Frage 
die Gesellschaft und auch den Staat damals beschäftigte. Wie weit Konstantino­
pel damals geistiger Mittelpunkt eines östlichen und eines westlichen Reiches 
war, bezeugt die Tatsache, daß vier Allgemeine, Ökumenische Konzilien dort 
stattfanden.

Aber das Ende des Byzantinischen Reiches im Jahre 1453 (der Sultan er­
oberte damals die Stadt) war nicht die Bruchlinie zwischen einer östlichen und 
westlichen Christenheit. Dies ereignete sich schon früher durch die gegenseitige 
Exkommunikation des Jahres 1054. Damals fiel die christliche Einheit in eine 
abendländische und morgenländischc Kirche auseinander. Das heißt, in ein 
lateinisch-westliches und ein byzantinisch-östliches Einflußgebiet, ohne aber die 
berechtigte Eigenart des (jeweils) anderen zur Kenntnis zu nehmen. Die Auffas­
sung einer byzantinischen Reichskirche mit dem Patriarchen von Konstantinopel 
und einer petrinischen Papstkirche in Rom schließen sich immer mehr vonein­
ander ab. Das gemeinsame christliche Glaubensbekenntnis verliert seine eini­
gende Kraft. Es war ein langer, langsamer Prozeß der Entfremdung, der jenen 
Bannbullen des Jahres 1054 vorausging. Bereits einige Jahrzehnte vor dem 
Schisma hatte zum Beispiel ein Vertreter Kaiser Ottos, mit dem Anspruch auf 
die Rechtsnachfolge der Kaiser von Alt-Rom, zur Antwort bekommen: "Weiß 
denn", so die Antwort an den Abgesandten Kaiser Ottos I. wörtlich, "weiß denn 
der törichte und ungebildete Papst nicht, daß Konstantin der Große seine ganze



3

Herrschaft, seinen Senat und sein Heer nach Konstantinopel übertragen hat und 
daß in Rom nur Sklaven, Fischer und Markthöker zurückgeblieben sind, niede­

res, gemeines Volk? Wie kann sich überhaupt jemand Kaiser der Römer nen­
nen, der eine so barbarische Sprache spricht wie das Lateinische und den Kaiser 
der Rhomäer nun Kaiser der Griechen zu nennen wagt?"1

Die achte allgemeine Ökumenische Kirchenversammlung (das vierte Allge­
meine Konzil in Konstantinopel) hatte folgenden Kanon beschlossen: "Jede der 
beiden Kirchen hat eine bestimmte Anzahl alter, traditioneller Bräuche, man 
sollte darüber weder diskutieren, noch sich streiten. Es ist recht, daß die Römi­
sche Kirche ihre Bräuche beibehält, aber auch die Kirche von Konstantinopel 
behält die wenigen Bräuche bei, die sie aus der Vergangenheit ererbt hat. Das 
Gleiche soll auch für die übrigen Bischofssitze des Ostens gelten."1 2

Aber die in Gang befindliche Trennung war nicht mehr aufzuhalten. Auf 
der einen Seite stand das Bewußtsein des byzantinischen Volkes als "Volk Got­
tes" und die Auffassung von einer byzantinischen Reichskirche. In ihrem Wesen 
lag es, die eigene Situation zu verabsolutieren und als conditio sine qua non für 
die Rechtgläubigkeit anzusehen. - Der Vertreter des Papstes in Rom, Kardinal 
Humbert, der die Bannbulle in der Hagia Sophia hinterlegte, ging allerdings in 
seiner Forderung nach Einheit über das hinaus, was kraft göttlichen Rechtes als 
Voraussetzung für den päpstlichen Primat notwendig gewesen wäre. Das Bestre­
ben, die gesamtkirchliche Leitung in Rom immer mehr zu zentralisieren, führte 

zu einer Verabsolutierung des westlichen Aspektes und zur Ablehnung der östli­
chen Sonderart. Papst Gregor VII. hat über das Ereignis von 1054 in treffender 
Weise geschrieben: "Utrinque caritas friguit" (Auf beiden Seiten war die Caritas 
erkaltet). Die Zeitgenossen hatten damals den Bruch zwar nicht als endgültig 

angesehen. Aber die Eroberung von Byzanz 1204 durch die Lateiner besiegelte 
endgültig den Bruch.

Das Auseinanderfallen der durch 1000 Jahre kirchlich geeinten Christen­
heit in eine abendländische und morgenländische Kirche, sowie die neuen Kir­
chenspaltungen in der Zeit der Reformation des 16. Jahrhunderts, haben in un­

serem Jahrhundert das Bemühen immer stärker werden lassen, die Kirchenspal­
tungen nicht als unabwendbare Tatsache hinzunehmen, sondern zu versuchen, 
die verloren gegangene Einheit der Christenheit als gemeinsames Anliegen wie­
der stärker bewußt zu machen. Besonders umstritten sind in diesem Zusammen­
hang bekanntlich die sog. "unierten Kirchen".

1 Zit. nach E. v, IVANKA / .1. TYCIAK / P. WiBRTZ, Handbuch der Ostkirchenkunde. Düs- 
seldorf 1971,42.

2 A.a.O., 46.



4

Die ökumenische Bewegung entstand außerhalb der katholischen Kirche 
und führte 1948 zur Gründung des Weltrates der Kirchen (World Council of 
Churches) . Die katholische Kirche ist offiziell nicht Mitglied des Weltrates, ar­
beitet aber auf verschiedenen Ebenen eng mit ihm zusammen. Das Vatikanische 
Konzil hat nicht nur ein Dekret über den Ökumenismus als Aufgabe auch der 
katholischen Kirche verabschiedet, sondern außerdem einen "Päpstlichen Rat 
zur Förderung der Einheit der Christen" mit dieser Aufgabe betraut. Als Nach­
folger Kardinal Willebrands ist heute der aus Australien stammende Kardinal 
Cassidy der Präsident dieses Päpstlichen Rates.

Ich beschränke mich hier auf Fragen, die die Förderung der christlichen 
Einheit zwischen den orthodoxen und der römisch-katholischen Kirche betref­
fen.

"Die Kirchen des Orients und des Abendlandes", so heißt es im Ökumenis- 
musdekret, "sind Jahrhunderte hindurch je ihren besonderen Weg gegangen, je­
doch miteinander verbunden in brüderlicher Gemeinschaft des Glaubens und 
des sakramentalen Lebens” (Nr. 14). - Die ökumenischen Konzile von Nikaia, 
Ephesos und Chalkedon, jene von Konstantinopel, also im oströmischen Reich, 
waren von großer Bedeutung für den Weg der christlichen Glaubensgemein­
schaft im Orient und im Okzident. Das II. Vatikanum legte großen Wert darauf, 
das noch vorhandene gemeinsame Erbe aus der Vergangenheit zu betonen: 
"Schon von den ältesten Zeiten her hatte die Kirchen des Orients ihre eigenen 
Kirchenordnungen ... eine gewisse Verschiedenheit der Sitten und Gebräuche 
steht der Einheit der Kirche nicht im geringsten entgegen, sondern gereicht viel­
mehr zu ihrer Zierde und Schönheit. ... Dieses heilige Konzil erklärt, daß dieses 
ganze geistliche und liturgische, disziplinäre und theologische Erbe mit seinen 
verschiedenen Traditionen, zur vollen Katholizität und Apostolizität der Kirche 
gehört" (Nr. 17). Und im Anschluß daran erklärt das Konzil feierlich, daß es zur 
Wiederherstellung und Erhaltung der Gemeinschaft und Einheit notwendig sei, 
'keine Lasten aufzulegen, die über das Notwendige hinausgehen’ (Apg 15,28). 
Und, so fährt das Konzil (Nr. 18) fort, es hoffe, "daß die Wand, die die abend­
ländische und die orientalische Kirche trennt, einmal hinweggenommen werde 
und schließlich nur eine einzige Wohnung sei, deren fester Eckstein Jesus Chri­
stus ist, der aus beidem eines machen wird." - Dieser schöne Satz ist übrigens ei­
nem Text des Unionskonzils von Florenz (1438/39, Sessio VI) entnommen. - Aus 
diesen Sätzen, die das Vatikanische Konzil in bezug auf die wiederherzustellen­
de Einheit zwischen den Kirchen des Orients und des Okzidents verwendete,



5

geht klar hervor, daß man zu unterscheiden habe zwischen kirchlicher Einheit 
und kirchlicher Einheitlichkeit. Das heißt, die Einheit der Kirche verlangt nicht 
immer auch eine Einheitlichkeit der Kirche in allen Belangen, z.B. der liturgi­
schen Ordnung.

Im Laufe der Zeiten gab es verschiedene Versuche, die verlorene kirchli­
che Einheit zwischen Morgenland und Abendland wiederherzustellen; diese 
führten aber nicht zum Ziel. Erinnert sei an das Florenzer Unionskonzil und an 
das 2. Konzil von Lyon (1274). Ein letzter Versuch der Wiederherstellung der 
Einheit war wohl die sogenannte Brester Union vor rund 400 Jahren.

In bezug auf die Kirchen des Orients sagte Papst Paul VI. vor 25 Jahren3, 
sie seien wie "Schwesterkirchen, die zueinander fast in vollendeter Communio 
stehen". Und Johannes Paul II. meinte in einem Gespräche mit dem verstorbe­
nen Patriarchen von Konstantinopel, Dimitrios I., daß man in Rom die rechte 
Ausübung - nicht die Existenz - des päpstlichen Primates noch nicht ganz gefun­
den habe. Er bitte daher alle Katholiken und nichtkatholischen Christen, zu for­
schen und zu beten, daß sein Dienst auch in dieser Hinsicht hilfreich werde. Der 
Versuch, den Unterschied zwischen päpstlichem Primat und der Rolle des Bi­
schofs von Rom als Patriarch des Abendlandes stärker mitzubedenken, ist be­
kannt.

Bevor ich einiges über die Tätigkeit der Wiener und Österreichischen Stif­
tung "Pro Oriente" berichte, um zu zeigen, wieviel heute im kirchlichen Bereiche 
zwischen Ost und West bereits in Bewegung geraten ist, will ich zuvor noch auf 
die österreichische Geschichte verweisen: im 18. und 19. Jahrhundert lebten eine 
größere Anzahl von orthodoxen Christen auf dem Gebiete der damaligen 
österreichisch-ungarischen Monarchie, soweit diese sich seinerzeit über das Ge­
biet der Karpathen hinaus erstreckte. Die Angehörigen der orthodoxen Kirche 

im Karpalhengebiet, in der Bukowina, in Galizien, bis nach Rumänien - wurden 
staatlicherscits unterstützt; so war es möglich, daß sie über die Staatsgrenzen 
hinweg, mit ihren orthdoxen Zentren in freundschaftlicher Verbindung bleiben 
konnten. Die Schulen, Bildungseinrichtungen, wurden in den orthodoxen Kir­
chengemeinden gefördert. Die orthodoxe Priesterschule, - die spätere theologi­
sche Fakultät von Czernovitz in der Bukowina, - errang großes Ansehen und 
wurde so die Grundlage für die spätere Universität. Die Verbindung der orthod- 
xen Gemeinden, damals auf österreichischem Boden, mit ihrer eigenen Tradi­
tion, kommt in zahlreichen Werken der Kunst sehr schön zum Ausdruck. Die 
künstlerische Form, nicht der Inhalt der Aussage sei, so meinen die Experten,

3 Vgl. AAS 39(1967).



6

immer mitteleuropäisch gewesen. Und so waren die orthodoxen Christen in 
Österreich Jahrhunderte lang eine Brücke zwischen Orient und Okzident.

Etwas Ähnliches kann man heute auch von den Muslimen in Bosnien sa­
gen. Die bosnischen Muslime sind schon lange eine Brücke zwischen Orient und 
Okzident. - Das ist vielleicht auch der Grund, warum die muslimische Weltge­
meinschaft bis heute noch nicht zu einem Kreuzzug für die Glaubensgenossen in 
Bosnien aufgerufen hat.

Während der letzten Jahre hat die österreichische Stiftung "Pro Oriente" 
auf dem Boden der österreichischen Tradition die Kontakte zu den orthodoxen 
Kirchen des Ostens, im Anschluß an das Vatikanische Konzil, neu zu knüpfen 
versucht. Wenige Tage nach der Annahme des Dekretes über den Ökumenis- 
mus durch das II. Vatikanum kam es in Wien am 4. November 1964 zur Grün­
dung der genannten Stiftung "Pro Oriente". Maßgebend hiefür war die Überle­
gung, einen Dialog zwischen orthodoxen und römischen Katholiken aus Wiener 
Sicht in Angriff zu nehmen. Damit sollte versucht werden, die bereits bestehen­
de Gemeinsamkeit des Glaubens zwischen der römisch-katholischen Kirche und 
den Orthodoxen zu vertiefen. Die Erfahrungen aus der Geschichte Wiens und 
Österreichs schienen hiefür günstig zu sein. Man suchte das Gespräch auf 
menschlicher und theologischer Ebene. Der Vorteil für Wien bestand darin, daß 
"Pro Oriente" zwar vom Vatikan rechtlich unabhängig ist, aber mit dem Päpstli­
chen Rat zur Förderung der Einheit der Christen in beständigem Kontakt blieb.

In den vergangenen dreißig Jahren hat "Pro Oriente", so scheint mir, gute 
Beiträge geleistet, um die Verbindungen zu den orthodoxen Kirchen durch Vor­
träge und gegenseitige Besuche neu zu beleben. Unter den vielen Tagungen und 
Symposien, die "Pro Oriente" organisiert, scheint mir die Begegnung von 1974 
eine besondere Bedeutung zu haben. Den Vorsitz führte damals der Generalse­
kretär einer vorzubereitenden Pan-Orthodxen Synode, Metropolit Damaskinos 
in Genf. Auf Seiten der Katholiken führte den Vorsitz der Sekretär des zustän­
digen Vatikanischen Sekretariates, der heutige Bischof Duprö. Unmittelbar nach 
jenem Symposium kam es auf der Weltebene zu einer Begegnung des heute lei­
der heimgegangenen Patriarchen Dimitrios und Papst Johannes Paul U. in Rom. 
Beide gaben damals die Einleitung eines offiziellen Dialoges bekannt. In der 
weiteren Folge kam es bereits zur Bildung einer gemischten Kommission, das 
heißt, Vertretern der orthodxen und der römisch-katholischen Seite mit der er­
sten Sitzung auf Patmos im Jahr 1980.

Ein weiterer wichtiger Beitrag von "Pro Oriente" sind die sogenannten



7

Vienna consultations"; das sind Begegnungen mit den fünf vorchalkedonensi- 
schen Kirchen. In einem Klima wachsender gemeinsamer Verantwortung und 
christlicher Verbundenheit kam es in der Folge zu einer immer engeren Form 
der Zusammenarbeit. Auf Weltebene folgte dann jene gemeinsame Erklärung, 
die von Paul VI. und Mar Ignatius Yacoub III. unterzeichnet wurde und die die 
Feststellung beinhaltet, - ich zitiere den englischen Originaltext: "therc is no dif- 
ferencc in the faith we profess concerning the mystery of the Word of God made 
flesh and bccame really man." In der Folge Unterzeichneten das Oberhaupt der 
koptisch-orthodoxen Kirche und Papst Paul VI. am 10. Mai 1973 eine gemeinsa­

me Erklärung, in der die in Wien erarbeitete sogenannte "Vienna Christological 
Formula" wörtlich übernommen wurde.

Das sind einige Hinweise, wieviele Möglichkeiten ökumenischer Begegnun­
gen und Näherkommens auch auf einer so begrenzten Ebene möglich sind. 
Schließlich noch ein Hinweis auf ein Ereignis, das die Möglichkeiten einer neu­

en Orientierung zwischen Orient und Okzident in einem hellen Lichte zeigt. Es 
war am 8. Dezember 1965, beim Abschlußgottesdienst des II. Vatikanischen 
Konzils. Papst Paul VI., - zur gleichen Zeit tat Patriarch Athenagoras in Kon­

stantinopel dasselbe, - verkündete im Beisein eines Vertreters des Patriarchen, 
daß im gegenseitigen Einvernehmen die Exkommunikationen von 1054 aufgeho­
ben seien und diese in Zukunft keine Rechtsgültigkeit mehr besäßen. Ich werde 
nie vergessen, welcher Beifall damals in St.Peter losbrach, als Paul VI. seine An­
kündigung beendet hatte. Das geschichtliche Ärgernis war damit beseitigt, auf­

grund eines vorausgegangenen ausführlichen ökumenischen Dialoges. Aber die 
leidvolle Geschichte einer Trennung von über 900 Jahren, der heutige "Ist- 
Zustand" konnte damit nicht beseitigt werden. Jene große geschichtliche Stunde 
sollte für die westliche und östliche Kirche ein Anlaß sein, den Prozeß der Ent­
fremdung soweit als möglich umzukehren.

Damit will ich zum Schlüsse meines skizzenhaften Überblickes nochmals 
feststellen, daß das Christentum als Weltrciigion seinen Ausgang im Orient ge­

nommen hat. Das Christentum trägt daher nicht ein vorwiegend westliches Ge­
präge, wie man meint, sondern es ist zumindest ebensosehr geprägt durch die 
morgenländischen Züge. Orient und Okzident sind in ihrer Geschichte durch 
das Christentum unauslöschlich bis in ihre Wurzeln hinein, miteinander verbun­
den. - Das Gespräch über ein "neues Euopa" sollte diese Tatsache nicht unbe­
achtet lassen.



8

MODELLI STORICI DELLA CONVIVENZA NELL’ ITALIA 
MERIDIONALE

Vittorio P e r i, Rom

I. Una coesistenza legale di 15 secoli

Nel 598 san Gregorio Magno scrissc una lettera a Giovanni, vescovo latino 
di Siracusa in Sicilia. Da qucsta lettera due fatti risultano evidenti. Alla fme del 
VI secolo, in quella ciltä come anche a Catania, comunitä cristiane greche e lati- 
ne vivevano una diversa e distinta vita liturgica e disciplinare in diretto contatto 
tra loro, tanto da poter eonfrontare e discutere le tradizioni e gli usi delle rispet- 
tive Chiese, greca e latina, come anche le differenze, che le distinguevano cd i 
cambiamenti intervenuti in esse nel corso del tempo.

In secondo luogo, il papa romano testimonia che 1’ "antico uso della Chiesa 
Romana" era stato consapevolmente soggetto all’ influenza della "tradizione dei 
Greci", sia della Chiesa di Coslantinopoli che di quella di Gerusalemme: per 
esempio nell’ espunzione e poi nell’ introduzione dell’ alleluia nelle messe al di 
fuori del tempo di Penlecoste, nella recita del Kyrieleison o nella recita del Pater 
noster immcdiatamente dopo la prex eucharislica'. Ancora alla fme del VII seco­
lo il papa Sergio I volle rendere piü solenni le feste mariane, entrate dall’ Orien­
te nella liturgia della Chiesa romana nei decenni precedcnti al suo pontificato, 
come 1’ Annunciazione, 1’ Assunzione, la Purificazione (giä solennitä latina di 
san Simeone) c prescrisse 1’ esposizione nella basilica di San Giovanni in Latera- 
no della reliquia della vera Croce nella festa dell’ Esaltazione della Croce, cele- 
brazione, a sua volta, di importazionc bizantina1 2.

La convivenza (Zusammenleben) nell’ Italia del Sud di Chiese, che osserva- 
vano la lingua liturgica greca e seguivano la tradizione canonica della Chiesa 
Orientale, accanto a Chiese, che mantenevano nel culto la lingua e 1’ uso della 
Chiesa latina d’ Occidente, risulta un fatto noto. In particolare, esso ö storica- 
mente documentato dall’ VIII secolo, quando Puglia, Calabria e Sicilia furono

1 GREGOR II I’apae Registrum epistoiarum, II, lib. XI, ep. 56a ( = MGI-I Epist. 2, Bcrolini 
1893,334).

2 V. PERI, Lo scambio fratcrno Ira Ic Chiese. Componenti storichc della comunione, Cittä del 
Vaticano 1993,82.



9

incluse nella giurisdizione della Chiesa di Costantinopoli3, fino ai giorni nostri, 

quando ancora a Lungro in Calabria e a Piana degli Albanesi in Sicilia sussisto- 
no due eparchie, i cui vescovi e fedeli mantengono il rito ed il costume propri 
della Chiesa greca secondo la tradizione bizantina.

Di questa presenza continua, unica in tutto 1’ Occidente, della Chiesa gre­
ca, si sono occupati, fino all’ epoca del concilio Vaticano II, soprattutto canoni- 
sti e teologi: della Chiesa cattolica prima e poi della Chiesa orlodossa. E’ questa 
la principale ragione per cui si sono finora sottolineati gli elementi astratti ed 
ideologici di una concreta convivenza ccclesiale tanto lunga ed insolita rispetto 
all’ esperienza di altre regioni d’ Europa.

Piuttosto che illustrare gli aspctti positivi e storici che tale situazione docu- 
mentava con la sua realtä sociologica c comunitaria, ci si soffermö sui fattori di 
polemica, sulle rivalitä e sulle divergcnze - vere o presunte che la coesistcnza 
visibile e pubblica di queste comunitä cristiane facilmente suscitava con la diver- 
sitä dei comportamenli collettivi (feste, digiuni, costumi matrimoniali, pratiche 
devote). Negli stessi territori, lc due comunitä cristiane avevano infatti di che ap- 
parire reciprocamente differenti agli occhi dei fedeli per la lingua cd i costumi 
liturgici, compresa qualche formula del simbolo o del rituale professata nelle ce- 

rimonie sacramentali. Si diversificavano in molti casi gli usi ed i tempi della di- 
sciplina canonica. La dipendenza ccclesiastica e giurisdizionale non comportö 
sempre, come in generale aweniva ovunque nel mondo cristiano, 1’ idcntitä tra il 
nto e la tradizione propri della gerarchia episcopale competente per territorio e 
quelli dclP una o dell’ altra comunitä ccclesiale ad essa soggetta in virtü doll’ an- 
tico principio che un solo vescovo dovcva govcrnare una cittä ed una diocesi. In- 
finc, in certi periodi, lc comunitä di rito greco e quelle di rito latino, prcsenti 
sulla stesso territorio, dipesero ciascuna da una gerarchia episcopale della pro- 
pria stessa tradizione ecclesiale. I confronti nella vita religiosa quotidiana, e con 
esse le polemiche di Campanile, risultavano possibili, anzi inevitabili tra i "Greci" 
ed i "Latini" della stessa regione.

Nell’ osservare il fenomeno storico si sono volentieri proiettati sulla realtä e 
sulla concreta convivenza di cristiani, organizzati nelle stesse zone in due diverse 
tradizioni ecclesiali, quei temi invctcrati al punto da essere in seguito considerati 
classici, della polemica dottrinale, che era andata crescendo nei secoli tra le due 
Chiese. Molto spesso queste realtä storiche sono state inlerpretate soprattutto 
alla luce di concezioni ecclesiologiche piü moderne e ad esse estrancc. Deriva

3 V. von FALKENHAUSEN, Tra Roma c Costantinopoli: la Chiesa Bizantina dcll’ Italia me- 
fidionale (sec. VIII-XI), in corso di stampa negli Alti del Congresso Scicntifico Internazionalc pcril 
75° Annivcrsario del l’ontificio Istituto Orientale (Roma, 30 maggio-5 giugno 1993).



10

da qui un’ estensione a queste comunitä dell’ Italia meridionale, baltezzate gene- 
ralmcnte "ilalogreche", della piü recente discussione ccclesiologica sull’ uniati- 
smo, e, piü in generale, delle controvcrsie tipicamente postridcntrine tra la Chie- 
sa cattolica e la Chiesa ortodossa. Tale estensione, almeno da un punto di vista 
strettamente storico appare impropria.

L’ interesse attribuito in passato a queste peculiaritä ecclesiastiche non ha 
prodotto nel suo complesso risultati soddisfaccnti. Fino agli Ultimi deccnni la 
cullura generale ha certamentc conservato la notizia di una coesislenza di due 
tradizioni ecclesiali, la quäle persisteva nelle stesse regioni dell’ Italia meridiona­
le da almeno quindici secoli. Tuttavia la stessa cultura si mostra ancora oggi in- 
certa e restfa, dovendo precisare in termini documentari la distribuzione geogra- 
fica e cronologica, la composizione etnica e culturale, i cambiamenti sociologici 
dei protagonisti della vicenda4. Ancora piü imbarazzati appaiono teologi e cano- 
nisti delle due Chiese, se vcngono richiesti di precisare storicamentc i diversi re- 
gimi canonici che nei vari periodi hanno reso possibile una talc convivenza dopo 
la scparazione tra 1c due Chiese, all’ intcrno di Stati ufficialmente cattolici e nei 
confini della giurisdizione ecclesiastica occidentale. Fra le tante questioni che si 
pongono, una emerge come la piü interessante ed attuale.

La presenza continua, in territorio ccclesiastico occidentale e liturgicamen- 
te latino, di comunitä ecclesiali, organizzate per il culto e la disciplina secondo la 
tradizione della Chiesa greca, fu possibile solo perchd delle leggi civili ed eccle­
siastiche vigenti in ciascuna epoca la permisero o la tollerarono. Come mai un 
tale inconsucto regimc trovö giustificazione in una cristianitä occidentale, dove 
le leggi ecclesiastiche e civili non hanno mai previsto, fino all’ epoca contempo- 
ranea, la libera professione di un culto pubblico per delle Chiese, o per dei 
gruppi di cristiani, quando essi fossero stati tacciati pubblicamente di scisma o 
di ercsia? 11 sistema politico ed ideologico antico si presenta totalitario ed in­
transigente in materia di vera religione e nei confronti di ogni manifcstazione di 
culto cd ogni comportamcnto morale considerati eterodossi. Lo stesso principio 
illuministico della tolleranza e della libertä di coscicnza pose nella societä seco- 
lare le premesse per una convivenza civile e pubblica di piü Chiese c Confessioni 
religiöse in uno stesso territorio, ma non abolf la subordinazione legale ed ammi- 
nistrativa dei riti e dei culti formalmente ammessi a queili della Chiesa in uno 
Stato ufficialmente cattolico, per esempio 1’ impero austriaco degli Asburgo, o 
protestante, come ad esempio il regno di Gran Bretagna o di Svezia.

4 V. PERI, Chiesa latina c Chiesa greca: protagonisti e rcgimi della cocsistenza canonica, in 
eorso di stampa negli Atti dei X° Ineontro di Studi Bizantini ( Reggio Calabria, 4-6 ottobre 1991),



11

Appare quindi owio, ma importante, ricordare che nessuno dei successivi 
regimi canonici, applicati per assicurare in uno stesso territorio diocesano la pa- 
cifica convivenza di due Chiese diversificate dal rito, dagli usi sacri e talora per- 
fino dalla dipendenza giurisdizionale da una gerarchia episcopale non latina, ac- 

cettö o si propose mai di legittimare 1’ esistcnza pubblica di una Chiesa che si ri- 
tenesse divergere nella professione della fede da quella romana e latina, e, nello 
stesso tempo, da quella della sola ed unica Chiesa cattolica.

Anche se qualche autorc negli Ultimi decenni lo ha insinuato, b storicamen- 
te infondato ritenerc che una deroga effettiva a tale regime potesse a lungo e 
pubblicamente sussistere di fatto (via facti) nelle remote regioni mcridionali del­
la Penisola italiana per una mancata osservanza delle leggi vigenti, o per la loro 

ignoranza materiale o intenzionale, o per una scarsa vigilanza delle autoritä ter- 
ntoriali competenti. Secondo questa ipotesi dell’ isolamento geografico e della 
marginalilä culturale, in cui vivevano, intere comunitä "italogreche" sarebbero ri- 

maste per secoli "ortodosse" e, prima, "cattoliche" senza averne coscienza e sen- 
za che ne avessero esatta consapevolezza le gerarchie ecclesiastiche centrali di 
Roma e di Costantinopoli, da cui esse, di volta in volla dipesero. Affermazioni di 

questo genere tradiscono facilmente la psicologia romantica ed irenistica che le 
suggerisce, ma non trovano riscontro nelP ampia documentazionc storica super- 
stite circa le comunitä ecclesiali "italogreche". Ci sentiamo di affermarlo dopo 
tre decenni di ricerche dedicale a tale documentazione storica, in parte ancora 
inedita5.

II. Gli "Italogreci" e il loro "rito"

In ogni momento della loro lunga coesistenza, le comunitä ecclesiali limi- 
trofe o coabitanti, che in alcune regioni dell’ Italia meridionalc osservavano ri- 

spettivamente i riti, la lingua sacra e le usanze o della Chiesa greca o della Chie­
sa latina, hanno potuto conservarli solo in virtü di un preciso e definito regime 

canomco, ora piü ora mcno soddisfacente per chi vi era soggetto, ma sempre 
tale da autorizzare secondo il diritto 1’ esistenza istituzionale c 1’ esercizio legale 
di un culto pubblico. Tale regime intendeva in ogni caso assicurare la comuni- 

one visibile di qucsle Chiese locali nelP unica Chiesa Cattolica, defmita cosf nel

... f v- PERI, La Congregazionc dei Greci (1573) e i suoi primi documenti, in: Sludia Gratiana 
.'*,?) 131-256; V. PERI, Chiesa latina e Chiesa greca nell’ Italia postridentina, nc La Chiesa Gre­

ca in Italia dall’ VIII0 al XVI° secolo, I ( = Italia Sacra 20), Padova 1973,271469.



12

simbolo della fede condiviso dalla Chiesa d’ Oriente e da quella d’ Occidente, e 
concepita seconda la Tradizione conciliarc comune.

Un simile statuto canonico implicava comunque, sempre per Tradizione, Ia 
dipendenza gerarchica delle comunitä locali da un episcopato collegialmentc or- 
ganizzato ed ordinato. In alcuni secoli (dall’ VIII all’ XI) gli imperatori greci sta- 
bilirono che le Chiese dell’ Italia del Sud soggetta alla loro sovranitä, per quanto 
per liturgia ed usi sacri conservassero ciascuna la propria tradizione o greca o 
latina, facessero comunque capo ecclesiasticamente al patriarcato di Costantino- 
poli. Dopo la conquista normanna fu invecc la Chiesa di Roma che definf il regi- 
me di unione delle Chiese rimaste greche nel meridione d’ Italia e si sforzö di 
applicarlo con successivi adattamenti. I mulamenti piü rilevanti e generali sono 
quelli succeduti al concilio di Firenze e al concilio di Trento8.

Contemporaneamente alla precaria unione sottoscritta a Firenze dallc due 
Chiese, o nel periodo immediatamente successivo ad essa, ebbero Iuogo 1’ emi- 
grazione e il pacifico e legittimo inscdiamento in Puglia, Sicilia e Calabria di in- 
tere colonie di rifugiati e profughi albanesi, appartenenti alla Chiesa greca. L’ 
awenimento modificö in misura sensibile la composizione ctnica e sociologica 
delle ininoranzc di fedeli, che, in quelle stesse regioni, osservavano ancora la 
inedesima liturgia ed i medesimi usi sacri della Chiesa bizantina. Ma la nuova 
immigrazione nell’ Italia del Sud di nutriti gruppi di Albanesi, con i loro sacer- 
doti e con qualche vescovo, diede soprattutto Iuogo a quella che potrebbc defi- 
nirsi una nuova e precaria cogestione canonica e giurisdizionale, che le due Chie­
se, quella greca orientale e quella latina di Occidente, cercarono di attuarc nei 
confronti di tali comunitä crisliane.

A difl'erenza di quanto in modo poco informato ed anacronistico si suole in 
vari contesti ripeterc, il nuovo contatto non sollevo problemi dogmatici o tcolo- 
gici di sorta, bensl conflitti giurisdizionali. Diversi papi, da Leone X a Pio IV 
comprcso, si studiarono di risolverli. Ammisero con concessioni nominative 1’ 
esercizio della giurisdizione episcopale su questi fedeli della Chiesa bizantina 
trasferiti in Italia vescovi consacrati ed inviati per la loro cura pastorale nella Pe- 
nisola, col titolo di metropoliti di Agrigento ed esarchi d’ Italia, da parte dci pa- 
triarchi delle Chiese bizantine di Costantinopoli e di Ohrid6 7. Li sottrassero quin- 
di alla giurisdizione dcgli Ordinari latini nei cui territori diocesani essi si erano

6 V. PER], L’ unione della Chiesa Orientale con Roma. Il modemo rcgime canonico occidcn- 
tale nel suo sviluppo storico, in: Aevum 58 (1984) 439498; E. MORINI, Le due anime dell’ "uniatis- 
mo". Due modclli di unitä ecclcsialc nella Romania franca del XII° secolo, in: Studi e Ricerchc sull’ 
Oriente cristiano 14 (1991) 367417; I’ERI, Lo scambio fraterno tra le Chiese, 365470.

7 V. PERI, I metropoliti oricntali di Agrigento. La loro giurisdizione in Italia nel XVFsccolo, 
in: Bisanzio ei’ Italia. Raccolta di studi in memoria di Agostino Pertusi, Milano 1982, 244-321.



13

insediati e vivevano, comminando gravi sanzioni canonichc per quei vescovi del- 
la Chiesa latina o amministratori civili italiani ehe contrastassero lali disposizio- 
ni. II tentativo apparve in quel periodo possibile nello spirito e nel quadro degli 
accordi di unione sottoscritti di recentc a Firenze, e nel dichiarato presupposto 
che essi rimanessero validi c rispettati per entrambe le Chiese8.

Appare questo il principalc motivo, per cui gli storici ecclesiastici posterio­
ri, sia cattolici che ortodossi, furono portati ad ignorare la peculiaritä di questa 
"parentesi" canonica durata oltre un secolo. Essa permise la sussistenza nell’ Ita- 
lia meridionale di un regime d’ unione tra comunitä della Chiesa greca e della 
Chiesa latina, che a dispetto delle suc caratteristiche scgregazionistiche nella 
vita liturgica quotidiana, per il persistente divieto della commixtio rituum, si col- 
locava in modo diverso rispetto al regime di tolleranza (o di sopportazione) del 
rito e delle cerimonie dei Greci, che cra stato instaurato al momento dell’ occu- 
pazionc normanna e nei successivi sccoli del medioevo.

11 regime di unione "fiorentino" si rivelerä in seguito diverso anche dallo 
staluto che fu sancito per tutti indistintamente i fedeli, che in Italia meridionale 
vollero conservare tale rito e tali consuctudini sacre dopo la cclcbrazione del 
concilio di Trcnto. Per gli cllcnofoni di Calabria c di Puglia, non toccati dalle 
norme per gli Albanesi d’ Italia, il regime decrctato dai papi postridentini rap- 
presentö solo la riconferma del preccdcnte regime "normanno-crociato" di tolle­
ranza del rito greco. Per gli Albanesi esso si configurö invcce come una modifica 
molto piü riievante, poich6, di fatto, tale disposizione abrogava il regime canoni- 
co "fiorentino" di coesistenza tra la Chiesa romana e la Chiesa bizantina. Ma le 
conseguenze per la soprawivenza ammessa di comunitä ccclesiali di rito bizanti- 
n° in Italia non fu ugualmcnte la stessa9.

II Breve di Pio IV Romanus Pontifex del 16 febbraio 1564, la Costituzione 
apostolica emanata da Pio V con la Bolla Providentia Romani Pontificis del 20 
agosto 1566, ed infine la Perbrevis Instrnctio super aliquibus rilibus Graecorum ad 
PR. PP. DD. Episcopos Latinos, in quorum civitatibus vel dioecesibus Graeci et 
Albancnses Graeco ritu viventes degunt, approvata da demente VIII il 31 agosto

8 V. PERI, La lctlura del concilio di Firenze nella prospettiva unionistica romana, in: Christi­
an Unily. The Council of Ferrara, cd. by G. ALBERIGO ( = liibliothcca Ephcmcridum Thcologica- 
rum Lovanicnsium 97), Ixuvcn 1991,593-611.

9 D. COMO, Una dioccsi della Chiesa italoalbancsc. L’ Eparchia di Piana degli Albanes, Pa­
lermo 1981; V. PERI, in: Culto c pietä popolarc degli Albanesi d’ Italia prima della della riforma tri- 
dentina, in: Oriente Cristiano 20 (1980) 9-41; V. PERI, Presenza storica cdidcnlitä culturale degli 
Arbereshe, in: Minoranze etnichc in Calabria e Basilicata, a cura di P. DB LEO, Cava dei Tirreni 
1988,107-136; V. PERI, Two Ethnie Groups in the modern Italian State. 1860-1945, in: Religion, Sta- 
';e an<l Ethnie Groups. Comparativc Studics on Governments and Non-dominant Ethnie Groups in 
Europe. 1850-1940, cd. by D.A. KERR, vol. II, Dortmouth 1992,157-173; 176-178.



14

1595 e pubblicato nel 1596, diedero il nuovo e definitivo regolamento alla sussi- 
stenza di comunitä c di un clero di rito greco nella giurisdizione ecclesiastica di 
un Occidente uniformemente caratterizzato dalla liturgia e dagli usi della Chiesa 
latina e, in particolare, della Chiesa romana.

Nello stesso anno 1596, alla fine di agosto e alla fine di dicembre, le norme 
elaborate dalla "Congregazione per la riforma dei Greci viventi in Italia e dci 
monaci e dei monasteri dell’ Ordine di San Basilio Magno", istituita nel 1573 da 
Gregorio XIII, furono emanate da Clemente VIII per i fedeli della Chiesa Cat- 
tolica di rito greco-bizantino dell’ Italia meridionale ed estese a quelli di rito 
slavo- bizantino dell’ Ucraina aderenti all’ Unione di Brest. Nel documento di 
Clemente VIII sono presenti fin dal titolo due nozioni canoniche destinatc a go- 
dere di una lunga ed ambigua fortuna ncll’ ecclesiologia cattolica postridcntina:
1) la nozione di "rito" comc categoria ecclesiologica parallela ed equipollcnte a 
quella di Chiesa locale particolare; 2) una classificazione canonica globale e ge- 
neralizzata degli "Italogreci", che prescindeva dei tutto dall’ appartenenza ctnica 
e linguistica di quei fedeli. Tale individuazione apparc infatti fondata in modo 
esclusivo sul rito osscrvato e sull’ uso liturgico della Chiesa greca. Essa risulta 
tuttavia espressa in funzione dei diritto canonico della Chiesa latina ed intende 
raggruppare tutti quei fedeli della Chiesa Cattolica romana, ai quali, nell’ Italia 
meridionale, e concesso a certe condizioni di conservare nel culto una liturgia 
non latina, degli usi sacri e dei comportamenti disciplinari, che non coincidono 
in tutto - a partire dalla lingua liturgica! - con quelli propri della Chiesa di 
Roma.

In entrambe le nozioni, la nuova classificazione prescinde di proposito dal­
la sussistenza effettiva di una Chiesa bizantina come realtä teologica e pastorale 
attuale. Si limita a considerarne il rito liturgico ancora praticato per tradizione, 
nella seconda metä dei XVI secolo, da alcune comunitä cristianc minoritarie, 
presenti sul territorio di una quarantina di diocesi italiane. La categoria canoni- 
stica di "Italogreci" non tiene inoltre conto delle differenze etniclie, culturali e 
perfino ecclesiali intcrcorrenti tra i diversi gruppi di fedeli, che conservavano in 
Italia l’antica liturgia in greco della Chiesa d’ Oriente. La definizione appare pu- 
ramente negativa pcrche si fonda solo sulla differenza, che distingue la liturgia e 
la disciplina di tutti questi gruppi da quelle analoghe della Chiesa latina. Gli el- 
lenofoni superstiti nelle regioni un tempo polilicamente bizantine di Calabria e 
di Puglia vengono cos! accomunati, nel diritto canonico latino, ai discendenti 
dell’ immigrazione albanese dei secoli XV e XVI; i monaci basiliani dell’ Italia



15

del Sud, completamente italianizzati, vcngono sottoposti alle medesime disposi- 
zioni concernenti i Greci c gli Slavi provenienti dalle sponde orientali del Medi- 

terraneo e dalla costa balcanica, e residenti, per ragioni di commercio o di mili- 
zia, in alcuni porti italiani come Venezia, Ancona, Napoli, Messina. Idcalmentc, 
la Commissione cardinalizia diretta dal card. G. A. Santoro, che preparö questc 

norme per gli Italogreci, le volle in continuitä con quelle stabilite per i fedeli del- 
la Chiesa greca di Cipro o dei Regni crociati giä inclusi, con un proprio statuto 

canonico, nella Chiesa latiiia d’ Oriente10 II.
La eategoria astralta e generale di "Italogreci" risulla cosf elaborata, per 

esigenze pratiche di governo pastorale, dalla Curia romana, per poter impartire 
direttive generali unitaric ai vescovi italiani, nelle cui diocesi questi cristiani vive- 

vano, presentando difficoltä particolari per 1’ applicazione delle riforme ccclesi- 
astiche pensate a Trento solo in funzione della tradizione canonica della Chiesa 
occidentale latina. In seguito la eategoria di "Italogreci" fu recepita dal diritto 
canonico e dalP ecclcsiologia postridentina, che lo fecero ammettendo la concc- 
zione per cui un rito sacro cd una comunitä ecclesiastica possono definirsi in 

modo adeguato anchc facendo astrazione da una Chiesa locale che lo pratichi e 
trascurando la continuitä della sua concreta vicenda ed evoluzione storica.

Ciö significa ehe la nozione romana moderna di "Italogreci" e spiegabile, c 
quindi comprcnsibile nella sua genesi ideale, ma rcsta del tutto inadeguata per 
chi intenda percorrere i molti secoli di storia della presenza della Chiesa greca 
in Italia11. Tale storia ö accompagnata dal filo rosso dell’ osservanza concreta, 
viva in varic regioni dell’ Italia mcridionale, di una liturgia e di usi sacri greco- 
bizantini, da parte di popolazioni etnicamente c eulturalmente diverse tra loro 

secondo lc epoche. Ma certamente tale storia non si riduce ad un fenomeno di 
semplice conservazione rituale o folkloristica, ma implica piuttosto un problcma 
spirituale cd ecclesiale piü profondo.

I risvolti di attualitä, che simile problema presenta, sono direttamente riehi- 
amati dalla singolare sinonimia, che ha fatto il suo ingresso ncl lessico dell’ cc- 
clesiologia tra le espressioni "rito" e "Chiesa particolarc". L’ idcntificazione con- 

eettualc si e venuta affermando tra i eanonisli ed i teologi oecidentali nel corso

10 V. PERI, Chiesa romana c "rito” greco. G.A. Santoro c la Congrcgazione dei Grcci (1566- 
!595), Brescia 1975.

II Cf. Ixt Chiesa greca in Italia dall' VIII ai XVI sccolo. Atli del Convcgno storico intcrccclc- 
sialc (Bari. 30 aprile-4 maggio 1969), 1-111 (= Italia Sacra 20-22), Padova 1972-73. Si puö farc risalire 
a questo primo Convegno, che riuni sul tema bizantinisti c storici curopci di diversa formazionc con- 
fessionale cd ideologica, il rinnovato intcrcssc per la presenza ecclesiale bizantina in Italia meridio- 
nalc e 1' inlroduzione della nozione storica di Chiesa greca come eategoria storiografica appropriala 
per dcfinirla.



16

degli Ultimi sette secoli, in particolare dopo il concilio del Laterano, che ncl 
1215 emanö la sua IX costituzione de diversis ritibus in eadem fide.

Le disposizioni ivi contenute riposano sulla convinzione, in sö legittima, che 
ncIP unica Chiesa cattolica sussiste per tradizione una pluralitä di riti e di norme 
disciplinari. Una idcntificazione simile non si riscontra tuttavia ncl vocabolario 
patristico e resta ancor oggi estranea cd incomprensibile al linguaggio dell’ ec- 
clesiologia ortodossa, disponibile invece a formulare lo stesso concelto, che essa 
pure condivide, in altra maniera: de eadem fide in diversis Ecclesiarum ritibus. 
Per 1’ ecclesiologia postridentina le due nozioni di Chiesa particolare (puramen- 
te organizzativa) e di rito (puramente cerimoniale) furono sentite per secoli tan- 
to prossime che la sinonimia si introdusse piü di una volta come locuzione cor- 
rentc in un doeumento del Vaticano II: "Ecclesiae particulares seit ritus"12.

L’ apostolicitä, che ogni Chiesa locale assicura e trasmette con una conti- 
nuitä ininterrotta sia personale che temporale, riposa, secondo 1’ ecclesiologia 
antica, su tre fatlori stimati parimenti indispensabili per il diritto canonico co- 
mune: il vescovo, la convivcnza sociale di una popolazione e la sua stabilitä fisica 
in un territorio diocesano gcograficamcnte determinato. Dal concorso dei tre 
fattori deriva una tradizione storica e spirituale propria ad ogni singola Chiesa e 
talc da comprcndere il suo rito liturgico e i suoi usi sacri particolari. E’ owio 
che un rito non puö nasccre o durare, salvo che nell’ astrazione conccttuale, sen- 
za che una Chiesa lo esprima, lo adotti e lo pratichi. Non puö cioü in concreto 
sussistere senza che sussista una Chiesa, ma neppure puö identificarsi con essa. 
E’ questo il motivo perche lc Chiese caltoliche orientali unite a Roma, con i loro 
vescovi, sono rimaste Chiese pleno iure a dispetto dell’ ecclesiologia allora domi­
nante nella Chiesa romana, che le riduceva ed etichettava come semplici "riti" 
cerimoniali. Un’ uniforme o un modo di comportarsi stcreotipo sono simbolica- 
mente significativi di una funzione sociale e risultano funzionali all’ esercizio di 
una professione solo se esisle il soggetto che le indossa e le impersona, nel no- 
stro caso la Chiesa locale.

Perche tale Chiesa continui la propria missione nel solco della Tradizione, 
in primo luogo assicurando originalmente nel tempo la cclebrazione della litur- 
gia eucaristica per una porzione del popolo di Dio, restano fondamcntali i fatto­
ri indicati dall’ antica ecclesiologia esprcssa e sancita dai concili ecumenici. Per 
il mutare delle condizioni storiche della vita associata, puö tuttaviavenire meno 
la immutabilitä dei confini definiti - etnici, geografxci o culturali -, che caratteriz-

12 Decreio Oricntalium Ecclcsiarum 2, in: S. Concilio ecumcnico Vaticano II, Costituzioni, 
Dccrcti, Dichiarazioni, a cura di S. Garofalo, Milano 1966,320-323.



17

zano la collocazione di ogni Chiesa locale nella taxis ecumenica dell’ Impcro 
cristiano "universale". Possono mutare i confini della "Terra civilmente abitata" 
(1’ Oikoumene) da rendere completamente cristiana. Possono decadere e spari- 
re lo stesso Impero cristiano e il suo ordine universale, ritenuti eterni dalla teo- 
logia politica antica e dalle sue soprawivenze ideologiche inconscie nelle dottri- 

ne sociali delle Chiesc d’ oggi. Tutti i casi di migrazioni dei popoli, tutte le muta- 
zioni o fusioni etniche, tutti i mutamenti politici delle Nazioni e degli Stati ne 
sono ricorrenti e manifeste riprove storiche.

In queste reali situazioni, non contemplate per quello che sono - ossia "na- 
turali'1, e pertanto normali e prevedibili - dalP ecclesiologia antica, la continuilä 
della Tradizione di una Chiesa non puö fare affidamcnto assoluto sulle determi- 
nazioni conciliari sancite in perpetuum dei confini territoriali e della collocazione 
gerarchica di ogni diocesi nell’ ordo canonico universale. Non puö neppure con- 
tare su una persistenza immutabile degli elementi etnici, linguistici, associativi di 
una popolazione e della sua organizzazione sociale.

II ruolo personale, che la legittima successione apostolica assegna al vesco- 
vo come fulcro ecclesiale, legandolo ad una porzione dei popolo di Dio, che ne 
riconosce la guida in un luogo ed in un tempo, si rivela meglio come elemcnto 

preponderante della stabilitä e della continuitä nel tempo di ogni Chiesa parti- 
colare, rispetto agli elementi puramente territoriali, ctnici o culturali. L’ effettivo 
legame personale tra il vescovo e la collettivitä storica in mezzo alla quäle egli, 

anche da essa, e chiamato ad operare, risulta anello essenziale per la sussistenza 
di una Chiesa particolare e la sua comunione con tutte le altre, nello spazio e nel 

tempo. I confini geografici o ecclesiastici, la definitiva e stabile residenza di un 
popolo in tali confini, la stessa identitä etnica e nazionale, la lingua parlata o li- 
turgica risentono molto di piü di quei "legami" della carne e dei sangue, che ine- 
vitabilmente improntano e connotano ogni realtä collettiva e sociale, ma restano 

Per ogni cristiano subordinati alla nascita dalP alto, al legame della comunione 
nello Spirito, nella fede e nella caritä. Suprema norma evangelica, quest’ ultimo 
vincolo resta comunque, nella Chiesa voluta da Cristo, personale e comunitario, 

soprannaturale e visibile.
La vicenda storica ed ecclesiale degli "Italogreci" nell’ Italia meridionale, la 

persistenza di un "rito" e il recente riconoscimento nelle comunitä cristiane che 
lo custodiscono di una delle Chiese cattoliche orientali sui iuris, previste dal 

nuovo Codice dei canoni delle Chiese Orientali, rappresentano un caso signifi- 
cativo ed esemplare per chi si proponga di esplorare, in casi di reale convivenza 
storica e territoriale di Chiese diverse, le esigenze e le regole dell’ unitä e della 
comunione, anche visibile, che il Vangelo propone come necessarie.



18

THE ORTHODOX CHURCII 
IN THE PREDOMINANTLY LUTHERAN FINLAND

By Johannes Rinne, Kuopio

When dealing with the historical circurastances of Orthodoxy in Finland, 
and thus with the co-existcnce of the Orthodox and the Lutherans, we restrict 
ourselves almost cntirely to the legal aspect, i.e., to the attitude and the 
measures of the State authorities toward the Orthodox Church, chiefly in the 
20th Century, although we first try to describe the historical background of these 
matters.

Orthodoxy1 spread already in the beginning of the second millennium to 
the areas inhabited by the Finnish tribc of Karelians in the neighbourhood of 
Lake Ladoga. Later on, the influcnce of the Orthodox Church was extended 
northwards until it rcached the shore of the Arctic Ocean, where a monastery 
was founded in the 16th Century. Also in the older Orthodox area near Lake 
Ladoga, the spiritual life in a very high degree centred around some 
monasteries, founded in the 12th Century or later on, the most significant among 
them being the great historical monastery of Valarno (Valaam), situated on a 
group of islands in Lake Ladoga. Its founder was the Greek monk St. Sergius. It 
should be quite particularly undcrlincd tliat the establishment of Orthodoxy 
among the Finnish Karelians esscntially and basically was a result of monastic 
missionary activity. Another fact, that should be made clear in this conncction, is 
that all these regions, to which we have referred here above, for a long time 
remained outside the political area of Finland, i.e., they were politically outside 
that easlcrn part of the Kingdom of Sweden which came to be called Finland 1

1 The Orthodox Church in Finland is one of the two national Churches in the Rcpublic of Fin­
land, where the vast majority of the population bclongs to the Lutheran Church, which previously for 
sevcral centuries was the only established Church in the countiy, at that time one of the provinces of 
the Kingdom of Sweden. The rescarch for this chapter is based chiefly on the following sources: Ase- 
tus Suomen kreikkalaiskatolisesta kirkkokunnasta [Government Edict on the Greek Catholic Chur­
ch], November 26, 1918; Asetus ortodoksisesta kirkkokunnasta [Government Edict on the Orthodox 
Church], May 15, 1953; Laki ortodoksisesta kirkkokunnasta [Law on the Orthodox Church], August 
8, 1969; Asetus ortodoksisesta kirkkokunnasta [Governmental Edict on the Orthodox Church], 
March 6, 1970; Fr. AMBROSIUS and M. HAAl’IO (cds.), Ortodoksinen kirkko Suomessa [The 
Orthodox Church in Finland], Lieto 1979; 11. KOUKKUNEN, Tuiskua ja tyventä [Storni and Calm], 
Pieksämäki 1982; U.VJ. SKTÄLÄ, Kansallisen ortodoksisen kirkkokunnan perustamiskysymys Suo­
men politiikassa 1917-1925 [The Issue of the Foundation of the National Orthodox Church in the 
Finnish Politics of 1917-1925], Helsinki 1966; and N. VALMO (ed.), Suomen ortodoksinen arkkipiis- 
pakunta fl'hc Orthodox Archdioccse of Finland], Helsinki 1935.



19

and which consisted of the areas inhabitcd by various Finnish tribes west of the 
Orthodox Karelians. It was only as late as in the 16th Century that the first scc- 
tions of Orthodox Karelia were conquered by Sweden and united with the 
Swcdish Kingdom and thus with Finland. Sweden, with her eastern province of 
Finland, was originally a Roman Catholic country, but in the early 16th Century 
the Lutheran Reformation cxtended its influence to Sweden, which thus, as a 

result of those developments, had a Lutheran State Church as the only legal 
religion of the country at the time, when the first Orthodox parishes came into 
existence in the Kingdom, as the political frontier moved cver more eastwards. 
This led to confrontations and complications of various kinds. Düring the follow- 
ing centuries there were several wars between Lutheran Sweden and Orthodox 
Russia, but although there were many changes in borders, some Orthodox 

parishes and a certain number of Orthodox always remaincd west of the frontier 
and thus politically united with the other Finns. In 1809 the whole Situation 
changed radically, when Russia conquered the entire Finnish part of the 
Swedish Kingdom and Lutheran Finland, with her small Orthodox minority, 

came under the czars of Russia, not as an immediate Russian area, but as an 
autonomous grand-duchy, governed by the laws of Sweden and with the 
Orthodox Russian czar as her grand-duke. The Lutheran Church retained her 

Position as the State Church, but in the new Situation it was only natural and un- 
derstandable that the Orthodox parishes, at that time part of the diocese of St. 
Petersburg, gained more security and new rights. On the other hand it was not 
without certain difficulties that the Orthodoxy of the Lutheran grand-duchy now 

was the Church of the Russian Empire and of her autocratic ruler, who was also 
the constitutional grand-duke of Finland. This is the kind of background that wc 
have to keep in mind, when we try to investigate and analyse our theme proper, 

Orthodox Christianity and a Lutheran majority Church in Finland. 1

1. The Orthodox Church and the aims of Russia in Finland (1900-1917)

In the beginning of the 20th Century the imperial Russian government in St. 
Petersburg showed a keen interest in Orthodoxy in Finland. A few years earlier 
the country had received a dioccse of her own and thus the Orthodox parishes in 
Finland were now under the Archbishop of Viborg, an historical town in the 

eastern part of the country. The interest of the authorities had two very different



20

rcasons and it served, therefore, two very different aims. First, the Russian 
authorities no doubt earnestly and sincerely wanted to strenghten the position of 
the Orthodox minority Church in the grand-duchy and to improve, in various 
ways, the conditions of the Orthodox. Also the new governor general, N.I. 
Bobrikov, who came to the country just before the turn of the Century, gave in a 
very active way his support to measures promoting the consolidation of 
Orthodoxy in Finland, externally and internally. Second, the imperial govern- 
ment also wanted to use the Orthodox Church as a means for a gradual rus- 
sification of Finland, and the new governor general fully and strongly supported 
these endeavours, too. He acted in good co-operation with Archbishop 
Nicholas, who had been appointed to Finland in 1899. Thus in the beginning of 
the 20th Century, so-called russification schools were founded in the Orthodox 
parishes in Order to promote, in principle, both Orthodoxy and Russian, in vil- 
lages with a Finnish-speaking Karelian Orthodox population. At the same time 
there existed Finnish schools all over Karelia, which meant that the new Russian 
schools were not nceded for the elementary education of the peoplc, but that 
their main purpose was the russification of the Karelian Orthodox. It should 
particularly be borne in mind that Orthodox religious instruction, too, was given 
in the regulär public schools maintained by the Finnish authorities: no Russian 
schools were necessary for religious reasons, either, in the Karelian areas. In 
many cases certain material benefits were offered to those who were willing to 
attend the russification schools. Then a couple of words concerning the so-called 
Church schools, which previously had been maintained by the authorities of the 
Russian Orthodox Church in certain parts of Karelia, c.g., the teaching language 
had been Finnish, but in some of these schools Russian had been taught as one 
of the subjects. In the beginning of the Century the position of Russian was con- 
sidcrably strengthened and instruction in this language was now given in all 
Orthodox Church schools. In 1903 it was ordered, in obvious violation of Finnish 
laws, that when new teachcrs were appointed for the Church schools, those who 
were masters of Russian should bc given the preference. There were special 
plans for radical changes at the teachers’ training College, which served the 
nceds of the Karelian regulär schools, as the College was thought to be an anti- 
Russian institution. Before these plans were executed, the governor was mur- 
dered in 1904, and his supporter, Archbishop Nicholas, was transferred from 
Finland a year later on. At that time the political Situation in Russia became 
somewhat freer, for various rcasons.



21

In 1905 ehe Finnish dioccsc receivcd a new leader, when Sergius was ap- 
pointcd thc archbishop. In Che beginning he favoured the rights and the use of 
Finnish, because he understood the importancc of this for thc consolidation of 
Orthodox)' and the knowledge of thc Orthodox faith in the struggle against 
Lutheranism, sects and dissidcnce within the Orthodox flock. After some years 
Sergius, who later on became thc Metropolitan of St. Petersburg, changed his at- 
titude and supportcd the new russification measures of F.A. Seyn, who in 1909 
became the governor general. The number of the russification schools, oftcn 
called "ministerial schools", increased to 70. These were chiefly maintained with 
funds granted by the imperial authorities. For her work in the Russian part of 
Karelia, the Church founded in 1907 a religious Organisation called The Karelian 
Brotherhood. Contrary to its originally declared aims, it cxtended its activities to 
Finnish Karelia and served in various ways the russification policy of the 
authorities by means of the important role given to the Russian element and the 
Slavonic tradition in its libraries and schools and in the literature published by 
the Brotherhood. A corresponding Finnish-Orthodox Organisation, established 

*n 1885, was not able to compete with the Karelian Brotherhood and its work 

was nearly paralysed until thc cnd of the autonomy of Finland, a fact which in- 
directly promoted the activities of the russifiers in Church and State.

The Russian revolution in 1917 created a new Situation for the Orthodox 
Church, in Russia proper and in a double sense in the grand-duchy of Finland, 
which in December 1917 declared its independence and thus her Separation 
from the new Soviel State. The Orthodox Diocese of Finland, with its Russian 
leadership and in a high degree with a Russian clergy and also with all memories 
of close co-opcration with the imperial authorities as to the russification 
endeavours, was suddenly on its own in a predominantly Lutheran, independent 
State. Canonically and in principle the diocese still was a pari of the Russian 
Church, but in practise the links were almost totally severed. This meant also 
'hat the Church missed cvery possibilily to receive economic support from St. 
Petersburg. But above all, it was no more necessary to accept that attitudc of the 
russifiers, which United and combined Orthodoxy with russianism.



22

II. The Orthodox Church in the independent Finland (from 1917 onwards)

The political changes in Russia took place gradually, with the so-called 
March revolution of 1917 as the first phase, and culminated then in the so-called 
October revolution in November of the same year. These events had immediate 
consequcnces also in Finland, not least for the Orthodox diocese even before the 
dcclaration of the political independence. Already after the March revolution 
there were, "in the name of the people", actions against some Russian members 
of the clcrgy and certain russification schools were closed. 1t became quite clear 
that the opinion of the Karelian Orthodox population in a surprisingly high 
degree differed from the attitude of the Russian or russophile leadership of the 
Church. The national elements convened a meeting in April 1917 in Order to dis- 
cuss the circumstances of the Orthodox diocese in Finland. At this meeting it 
was strongly asserted that there was a conflict between Finnish law and the laws 
governing the Orthodox Church. The meeting proposed to the Senate, i.e., the 
government of the autonomous grand-duchy, that a special Committee be ap- 
pointed to investigate the problems of the Orthodox Church in the country. 
(Another committec was to deal with matters concerning schools and education 
in Karelia.) When the Senate agreed to this and establishcd the suggested com- 
mittee, it appointed only national-minded members and did not accept those 
who had been proposed by the leadership of the Church. This indicated what 
was to be expected and what was to come, while it was made it fairly clear that 
the national-minded elements were ready to make usc of the State authorities, in 
the new political Situation, at the expense of the canonical Order of the Church, 
not only as regards the manner of action but in certain cases undoubtedly even 
as to concreto aims. This canonical aspect of the problems must, however, 
remain outside the limited scope of the present paper.

When Finland then in December declared her political independence, the 
struggle between the Russian leadership and some active groups in the Karelian 
Orthodox population continued. The State authorities more clearly than before 
were involved and became an important party to the contention. The govern­
ment took an active interest in the affairs of the Orthodox Church, obviously 
mainly for political and practical reasons, although it is also true that the na­
tional character of the Karelian Orthodox was both recogniscd and appreciated. 
It was the aim of the State authorities to promote a development by means of 
which the former "Russian Institution in Finland" - a typical rcference to the 
Orthodox Church in some governmental documcnts of those times - would be-



23

comc a national Orthodox Church in the country. lt was understood that a posi­
tive and successful solution would again make the Orthodox Karelian population 
an integral element in the Finnish nation, hinder its isolation, and through all 
this also strengthen the newly independent young Stale. For the government it 

was important to assurc that there would not bc in the eastern part of the 
country, next to the Soviel State, a large group of people having close, even ad­
ministrative ties, with the Russian Church on the other side of the fronticr. The 

government was convinced that a process of nationalisation was possible and 
clearly preferable to a continual control of the said population. Thus it is fairly 
obvious that the policy of the Finnish government towards the Orthodox Church 

cssentially was determined by the needs of the internal security of the new State, 
as the matlers were understood in the light of the political and geopolitical Situa­
tion of those days. It must also be borne in mind that alongside of the (Finnish) 
Karelian Orthodox population, chiefly in the eastern parts of the country, there 
existed Russian elements, too, particularly in the Orthodox parishes in the 
Southern and western regions of Finland: when the country became indepen­
dent, there were approximatcly 63 000 Orthodox in Finland, out of whom about 

15 000 were of Russian nationality. The Russian element thus constituted a sig- 
nificant minority, although only aboul 50% of them were Finnish citizens. (The 

numbers of Russians were rapidly rcduced, comperatively speaking, mainly as 
many of them lefl the country, and the official statistics for 1920 give the figure 
of 4806.)

The policy of nationalisation, adopted by the State authorities, meant that 
the attitude of the government had changed basically within a fcw months. Still 

at the time of the March revolution, the Finnish political leaders, when making 
the nccessary preparations for the independence of the country, enumerate the 
Orthodox Church among those institutions which could function in Finland 
without being Finnish. At that time it was still taken for granted that the 
Orthodox Church in the country would remain independent of Finnish law and 
Finnish authorities, with the exemption of her so-called social affairs2. Inter- 
cstingly enough, the special committce appointed by the government and men- 
tioned above went further in its own proposal and in reality prcsented a plan 
which meant a kind of practical autonoiny, although the Finnish diocesc would 
still have becn canonically dependent on the Church of Russia. This latter plan 
which won considcrable support among the clergy and the laity of the diocese,

2 SRTÄLÄ. 40.



24

was rcmitted to the so-called All-Russian Church Assembly of Moscow, con- 
vencd in 1917, but the Assembly had to dissolve owing to the political develop­
ment in the Empire before it could deal with the Finnish proposal3. Instcad, the 
Synod of the Russian Church took certain parts of the proposal undcr con- 
sideration and authorised them aftcr a considerable rcvision4. The real power 
conccrning the ecclesiastical development in Finland was, howcver, no morc in 
reality in the hands of the Russian Synod: the more important dccisions wcre 
made in Helsinki.

Although it was possible to say, on the bcginning of the new developmcnts 
in Finland in 1917, that the Finnish Senate rcmained in the background while 
directing, in its own way, the changes in the affairs of the Orthodox dioccse, 
therc was a very obvious new altitude, by and by, in 1918.

In the activity of the Senate, two goals could be discerned. First, the inter­
nal Order and administration of the diocese was to reccive a Finnish national 
character. Second, the canonical conditions and Situation of the Orthodox 
diocese were to be altcrcd in the manner necessitated by the changed political 
circumstances, even if this was not only in the hands of the political leadership of 
the country.

The internal Situation, mentioned above, included the difficult question of 
the cconomy of the Church, after the loss of the financial help from St. 
Petersburg and the Church’s own depositions in Russia, to which we liave 
referred previously. In August 1918 the Senate decided to grant economic as- 
sistance to the Orthodox Church for the Church schools still in Operation and 
also for the salaries of the clergy. The aforementioned Karelian Brotherhood of 
russifiers was dissolved by the Senate in July 1918 and its property was some 
years later handed over to the Finnish Orthodox Church5. Significantly enough, 
it was made fairly clear that the economic Support from the State would 
decisivcly depend of the role of the Finnish elements in the affairs of the 
diocese. The funds granted in August camc at the very last moment, as the prac- 
tical possibilities of the Church to be responsible for the necessary expenses had 
been exhausted. (This indicates, among other things, that the Finnish diocese 
had depended heavily on economic Support from Russia in the years of the

3 Ibid., 41.
4 Ibid., 38.
5 Ibid., 17; 44.



25

grand-duchy.) The measures taken by the Finnish Senate no doubt prove that 
the authorities were ready to pay something for the national Integration of the 
Orthodox, seen as an important political goal for the State. On the other hand, 
the said attitude also meant that the Orthodox, at least in the then prevailing 
Situation, became very dependent of the Finnish authorities. This again 

promoted the strivings of the Finnish elements and was a significant counter- 
weighl to the canonical strength of the Russian elements under the leadership of 
the eanonical head of the Church. That such a Situation was not without serious 
Problems from the Church’s own traditional point of view, is clear beyond doubt, 
but it seems that those who saw this among the Finnish elements, too, and who 

wanted to observe a canonically safer order, were without practical influencc in 
a Situation wherc the primary and iinmcdiate goal was to give a nationally accep- 
table character to the Orthodox Church6.

Thcre were other important measures taken by the Senate for the benefit of 
the Church. As we mentioned above, since the political development had in the 
early 1917 led to the expulsion of sevcral members of the Russian clergy and as 
•t had bccomc impossible to receive new priests from the seminaries in Russia, 
there was in 1918 a considerable lack of clergy, which did not help solve the 
various practical problems of the Orthodox parishes in the new Situation. Here 
the Senate intervened in the difficulty in very positive way: the Senate decided to 
establish a seminary for the training and educalion of clergy, to be maintained as 
a State Institution, and the important thing was settled at such a pace that the 
seminary eould begin ils work already in September 1918. Administrative^ it 
was directly under the Senate, while the Church was in control of religious 
educalion and theological instruction. The role of the State authorities was by no 

means formal: they intervened actively, either opcnly or behind the scenes, in Or­

der to guarantee the national spirit of the seminary. It was expressly forbidden to 

makc any use of Russian in spite of the fact that there were not yct even Finnish 
textbooks available in the beginning7.

Howcver important it was for the Church to get the that seminary, there 
was another step by the Senate which was even more significant, in principle, for 
the entire Status of Orthodoxy in Finland. After a comparatively short prepara- 
don on the matter, the position and the conditions of the Orthodox Church were

6 Ibid., A4.
7 Ibid., 45.



26

legally settled by means of a detailed and extensive government edict issued on 
the 26th of November 1918. (In the present paper it is not possiblc for us to dis- 
cuss the question, why the Senate chosc this solution and did not move a cor- 
responding niotion in the Finnish parliament in order to make a regulär law for 
the Orthodox Church.) This event was regarded, particularly by the Finnish 
national-minded majority in the Church, as the declaration of indepcndcnce and 
the foundation day of the Orthodox Church of Finland. It was not the least 
rcinarkable thing that when Orthodoxy now won a legal, recogmsed Status along- 
sidc of the Lutheran Church, which for ccnturies had bcen the State Church in 
Swcden and Finland, this was brought about by the non-Orthodox Senate of the 
poiitically independent new State of Finland, although Orthodoxy never had 
achieved this kind of formal, legal Status in the days of the grand-duchy, under 
the Orthodox czars of Holy Russin.

The main pari of the afore-mentioned edict of 1918 lies outside the scopc 
of the present study, but we have reason to pay attention to somc principles and 
points pertaining to this edict. First, it was, in principle, an act by the Senate 
authoritics for the Church. Second, although the representatives of the Church, 
including the archbishop, had had the opportunity to express their opinions on 
the preparatory propositions and even to participatc more concretely in the 
preparation of the edict, the final, extensive form of the edict was issued and 
authorised by the Senate without consultation with Church authorities. Third, 
although there have been certain attempts at denying it, every comparison with 
the Church law of the Lutheran Church of Finland indicates that there were in 
the edict several elements, more or less directly taken from Lutheran Church 
law and thus not neccssarily in harmony with the canonical Orthodox tradition 
as regards the life and the administration of the Church. Fourth, the edict States 
expressly, that the government of the country is the highest administrative 
authority of the Church, although the concrete significance of this is not cx- 
pounded in any way. (The principle concerned is but one of the direct "borrow- 
ings" from the Lutheran Church law.) As regards the real and formal in- 
dependcnce of the Church from the State authorities, the things mentioned 
above did not in any way mean a greater dependence than that existing for 
ccnturies in Orthodox Russia, but there was a very basic differencc, however: 
now all this happened in an essentially non-Orthodox State8. It was hardly sur-

8 KOUKKUNEN. 19; 20. and SETÄLÄ, 42; 48.



27

prising that thc archbishop of the Orthodox Church, at that time the Most 
Reverend Seraphim of Viborg and all Finland, demonstrated a negative attitude 

towards the new cdict. He was particularly critical of the sections concerning the 
election and the Status of the bishops and the ecclesiastical courls. Even a slight 

comparison with the canons of the Church fully explains the dissatisfaction of 
the archbishop. The events, however, continucd in harmony with the Church 
policy of the Finnish government, supported by a strong opinion among the Fin- 
nish Orthodox, for whom the canonical tradition seemed a comparativcly remote 
thing and in no case a living reality, wliich sliould be taken into account.

Above we have dealt with the internal circumstances of the Church and the 
legal Status of Orthodoxy within Finland. This was but one of the two main 

Problems concerning the Orthodox Church in the country, from the point of 
view of the government. The question regarding the canonical Status of the 
Orthodox remainend open. Because of the difficultics connected with this mat­

ter, the whole question was, on purpose, lel't outside thc edict of 1.918. From the 
canonical point of view, the Orthodox Church of Finland, in spite of the edict of 
1918, was still a diocese of the Russian Church and thus under the canonical 
jurisdiction and authority of the Russian Synod, however unrealistic this was 
from thc point of view of the prevailing circumstances and however contrary it 

Was to that edict and its principles. Archbishop Seraphim made all this very 
clear to his entire flock, when he explained in a pastoral letter that the new edict 
had a temporary character, because the highest ecclesiastical authority, i.e., the 
Patriarch and the Holy Synod of the Russian Church, had not yct approved il9. 
He was firmly convinced that in case thc highest authority demanded it, thc edict 
had to be revised, altered and completcd, after negotiations with thc Finnish 

government. After a strong request from the government he, however, had to 
modify his Statement.

The representatives of thc Church were dividcd among themselves regard­
ing the form of the canonical Status of the Church of Finland, although a small 

minority pleadcd for autocephaly, i.e., complete independence, an idea definite- 
'y rejected by the archbishop and also many others, who thought, in general that 

autonomy or self-govcrnment should be the immediate goal for the Finnish 
Church. Obviously this lack of unity led to the attitude that the whole matter 

°ught to be left to the government. The political leadership, in the prevailing

9SETÄLÄ, 57 f.



28

conditions, regarded it as its most important goal to promote a development 
which would makc the Finnish Orthodox Church fully independent of Moscow. 
In the beginning it seems to have been fairly unclear how this goal could be best 
achieved or in which concrete way it would be possible at all. The edict of 1918 
avoided the whole problem in question, as we have remarked. It simply recog- 
nised the right of the Church to settle her spiritual affairs and her canonical 
rclationship, which expressly were declared to belong to the authority of the 
General Asscmbly of the Church. It did not last long, however, before the 
Senate adopted a more active attitude in these matters. In May 1918 the govem- 
ment turned to parliament and asked for special powers to settle the religious 
circumstances in the country. In the beginning this seems to pertain only to to 
conditions of the Roman Catholic Church, which wanted to became free from its 
former dependence in Russia. When the matter was discussed and dealt with in 
parliament, it became clear that the powers in question were needcd quite 
particularly for the affairs of the Orthodox Church. It is characteristic of the 
general attitude of parliament, in distinction from the Senate that there was very 
little interest in the settling of the affairs of the Orthodox Church. The economic 
aspect of the matter was nearly the only aspect, which was discussed, when the 
question after a considerable delay was put before parliament. Düring the dis- 
cussion the government gave the Information that a special new law was needed, 
not for the Roman Catholic Church, but for the Orthodox Church. The concrete 
aim was formulated in a very remarkable and interesting way. It was frankly as- 
serted that the Orthodox Church had to bc made autocephalous, i.c., indepen­
dent of any authority outside Finland, and that there were a number of matters 
which required a prompt settling by State. It is undoubtedly obvious that the 
Senate had a very clear line and a very definite policy on the Orthodox Church. 
Its is equally clear that the Senate was prepared to intervene in the affairs of the 
Church in order to fulfil its aims.

The attitude of the Senate became openly clear at the General Asscmbly of 
the Church, hcld in June 1919 according to the stipulations in the edict of 1918. 
One of the matters on the agenda deserves a special attention from our point of 
view: the Asscmbly had to express its opinion on the relation between the 
Church in Finland and the Church of Moscow. Already this was remarkable, 
because the edict presupposed that the Assembly had powers to make the 
needed decisions concerning the canonical position of the Church, but now it 
only was required to state its opinion on such a vital question. This simply meant



29

that the government reservcd and took onto itself the right to make the final 
decision concerning the canonical position of the Orthodox Church in Finland. 
There hardly is any doubl that such an attitude in reality, at least in principle, 

meant a fairly direct interference in the lii’e and conditions of a Church which 
was not the Church of the members of the government. Düring the work of the 
Assembly the attitude of the government was so clearly expressed on various oc- 
casions that it was seen by some circles as a strong pressure. Obviously a 
majority of the delegates shared the standpoint of the government and wanted to 

sever all the ties with Moscow, but the matter was very stränge, from the canoni­
cal point of view, regardless of the merits or non-merits of the aim of the govern­

ment: here the national elements of the Church were making use of the political, 
non-Orthodox leadership of the country in open and conscious Opposition to the 
legal and canonical leadership of the Church. To say this does not mean that the 

standpoint of the ruling archbishop should bc seen as a positive thing in itself. It 
only implies that in the light of the canonical tradition of the Church, the at­
titude of the government and the activity of the national elements among the 

members of the Assembly express an obvious lack of understanding - to use a 
neutral expression - as to the requirements of normal canonicity. In perfect 
harmony with this manner of dealing with the matter at issue, the Assembly was 
given to understand that the Church hardly could expect any economic as- 
sistance from the government, in case the leadership of the Church would be 

outside the country. The reason given was quite interesting and revealing. It was 
asserted in the discussions that in such case it would not bc possible to trust that 
the Church would work in a national Spirit for the benefit of "common great 

moral principles". In comparison with thcsc harsh realities it weighed little that 
the main representative of the attitude of the government also emphasised that it 

was the right of the Church to settle her canonical relations10.

The General Assembly came to the standpoint that because the limited 
resources and circumstances of the Finnish Church implied no realistic basis for 
the suggested autoccphaly, it could perhaps be achieved in another way: the 
Kareiian Orthodox parishes in Russian Karelia (in the diocese of Archangel) 

and the Estonian Orthodox parishes (in the then diocese of Riga) could, 
together with the Finnish Orthodox Church, constitute an ecclesiastical unit 
'arge enough to become autocephalous”. Without going into any details in con­

to Ibid., 64 f. 
11 Ibid., 67.



30

nection with the later fatc of the said Suggestion, it is sufficient to say that it 
could never have becn made a concrete reality because it was practically im- 
possible in the light of the political realities. It is worth mentioning, howevcr that 
the original attitude of the Finnish govcrnment was positive: in clear terms it was 
declared that the government was of the opinion that the Suggestion was of such 
a character that it could be acccpted12.

Beforc dealing with the further development of the canonical Status of the 
Orthodox Church in Finland, we have to draw attention to another question, 
regarding which the government played an active role. The Finnish-national ele- 
ments of the Church wanted to diminish the significance and the influence of 
Archbishop Seraphim in as concrete a way as possible, as he was seen as the 
main obstacle against all the essential endeavours of those whose chicf aim it 
was to render the Church openly Finnish and national and to reform its tradi- 
tional structure of administration. It was dccidcd that an auxiliary bishop would 
be a good solution to this end. The government again openly sided with the na­
tional clements, although this at the same time implied a negative attitude to the 
leading hierarch’s opinion concerning various aspects of the matter. With the ac­
tive support of the government this question was put on the agenda of the ex- 
traordinary General Assembly of the Church, which was convcncd in 1919. It is 
characteristic that the representative of the government stated that the govern­
ment was ready to approve of the clection of the auxiliary, provided that the 
candidate was a specific person. The person in question receivcd the majority of 
votes, but the archbishop, who did not participate in the election process, 
declared that the activity of the government implied a strong pressure13. The 
candidate elected declared personally that he would accept the office on the 
condition that the election be sanctioned both canonically and by government. 
Beforc the canonical consccration could be performed, the canditate died. Also 
in the so-callcd calendar question the role of the government indicated an active 
involment in favour of the Gregorian calendar or the New Style, as it was 
generally called. The Julian calendar had bcen followcd in the Orthodox Church 
in the days of the grand-duchy, although the official Finland - and the Lutheran 
Church - had the Gregorian calendar. In that Situation there had been a wish, 
years before the political independence of Finland, to have a common calendar 
for all Finns, and in this case, of course, the Gregorian calendar. As a result of

12Ibid.
13 Ibid., 72-74.



31

thc will of [he government, an extraordinary General Asscmbly was convokcd in 
1921 in order to deal with ihe caleudar question. The representative of the 

government stated at the Asscmbly first that thc decision of thc Asscmbly on the 
calendar had to bc submitted to the government for approval and confirmalion, 
and second that thc government favoured the introduction of thc Gregorian 
calendar and was ready to confirm a decision of this nature. The outcome was 
given and even thc archbishop gave his strong support to thc reform, bul thc facl 
remains that there was an activc governmental Intervention to bring about a 
given decision in the affairs of the Orthodox Church in thc country'*.

ln various ways and by means of a number of measures thc Finnish govern- 
roent promoted steps on the settling of the canonical Status of the Church, in 
dose co-operation with the national elements in the ecclesiastical administra- 
tion. Thus il was achieved that the Moscow patriarchale approved ol thc govern- 
ment edict of 1918, to which we have referred previously, and also granted thc 
required autonomy to thc Finnish Church14 15. The political dcvelopmcnts 
rendered then, however, all contacts impossiblc between Finland and thc Rus­
sen Church, and fairly soon it becainc clear that new Solutions had to bc found. 
Again, thc government was activc and influcnccd the decisions in a rcmarkable 

way. When Russia had to bc left out, thc eyes were turned, first to Grccce, and 
then, very soon to the Ecumenical Throne of Constantinople. Here the Finnish 

government madc in a fruitful way usc of the diplomatic Services ot the 
tepresentalives of Sweden in Turkey. Already before this the government had 
madc it clear that it was desirablc to clecl a new auxiliary bishop. A new 
candidate, a widowed parish priest named Herman Aav, had bcen found in 
Estonia. His elcction, facilitatcd by ccrtain governmental measures, took place 

at the first regulär General Asscmbly of the Finnish Church in 1922. At this As- 
sembly the representative of thc government expressed his satisfaction with the 
development of the Church, which according to him now had become Finnish- 
national. The Asscmbly itself took a very outspoken stand on the Situation in thc 
Sovict Union, when it expressed its disapproval and regret as to thc pcrsecution 
of the Russian Church and her leaders16. The archbishop did not accept thc 

result of the election and stated that he would not takc any action to get thc 
election canonically confirmed. In this Situation the government found it ever 
m°re urgent to continuc its attempts and contacts in Constantinople17.

14 Ibid., 74-77.
15 Ibid., 82 ff.
16 Ibid., 87-89.
17 Ibid,, 91,100-103.



32

As the things went on, the attitude of ihc governmcnt towards Archbishop 
Seraphim becamc more openly negative. This could clearly be seen in certain 
developments which took place in September 1922. Professor E.N. Setälä, who 
already previously had represented the government on various occasions in its 
contacts with the Orthodox Church, suggested to the governmcnt that the fol- 
lowing two Steps be taken to promote the development of the Church: first, ar­
chbishop Seraphim ought to be removed from his office, either with his own con­
sent or without it, and second, the government should turn to the central ad­
ministrative board of the Finnish Orthodox Church in Order to get its proposal 
and opinion as to the autoccphaly of the Church18. Through various stages these 
goals were reached, but by no means immediately and as to the latter, the 
original suggestions never led to the originally intendcd goal. From the point of 
view of our central theme it is both intercsting and important that the deepest 
motives of the governmcnt once more were made clear: according to the stand- 
point of the Finnish government, it was important for the State that the 
Orthodox Church in the country should achieve complete independence and 
thus bccome definitely free from foreign influences19. This was thought to be 
necessary for both political and national reasons.

Towards the end of September 1922, the government commissioned the 
central administrative board of the Church to work out a Suggestion regarding 
the form of the highest canonical authority in the Church and a proposal to the 
Ecumcnical Patriarch concerning the granting of autoccphaly to the Finnish 
Church and another proposal on the confirmation of the clection of Herman 
Aav and on his consecration by Constantinople as an auxiliary bishop. This time 
the government still gave archbishop Seraphim the possibility to co-operate, at 
least formally, but at the same time the Situation was made extremely difficult for 
him, particularly with his canonical loyalty to the Russian Church in view. He 
unequivocally refused to support any endcavour to turn to Constantinople for 
help. This simply mcant that he himsclf was practically set aside and lost every 
real possibility to exert influence on the further development of the matters. ln 
the continuation it was more than ever the administrative board, which was ac- 
tive without the consent of the archbishop but in full co-opcration with, and with 
the approval and the activc support of, the government of the country20. Thus

18 Ibid., 115 f.
19 lbid., 120.
20 Ibid., 122 f.



33

the documcnts required by the govcrnraent were prepared and handed ovcr to 
the governmcnt in October 1922. According to the proposals of the Church a 
special delegation ought to be sent to Constantinople to give the documcnts in 
question to the Ecumenical Patriarchate. The government thought that it would 
be sufficient to forward the document concerning the suggested autocephaly 
through diplomatic channels, together with the Statement that the government 
fully supported it. It was decided, furthermore that Herman Aav, the bishop- 
dccl, should travel to Constantinople at the expense of the State, for the canoni- 
cal confirmation of his election and for his subsequent consecration. The 

government made it clear that it was acceptable for the State that the canonical 
Position of the Finnish Church would be scttlcd in accordancc with the 

proposals of the Church, provided that this would mean achieving autocephaly.21 
It would have been rather surprising if the government had bcen of another 
opinion, sincc the proposals in question had bcen formulated in full harmony 
with the expressly declared wishes of the Stale.

The first World War had crcatcd new political conditions for many areas 
with Orthodox Churches, and the Ecumenical Patriarchate feil its historical 

responsibility for the settling of the problems conccrned, whenever possible. The 
canonical basis and the historical background lay in the principles expressed in 
the 28th canon of the IVth ecumenical synod. According to the traditional inter- 

Pretation of that canon, the Orthodox parishes and dioceses which were outside 
the area of the historical Orthodox Churches would be under the jurisdiction 

•utd the responsibility of the Ecumenical Throne22. This explains, among olher 
things, why Constantinople was ready to deal with the affairs of the Finnish 
Church in the new political Situation, because this Church now was outside the 

area of the Patriarchate of Moscow. Constantinople planned originally to send a 
special delegation to various European countries to discuss the new ecclcsiasti- 
cal Situation with the local government with the aim of settling the jurisdictional 

questions of the Orthodox in thosc countries in co-operation with the Ecumeni­
cal Throne. There was, later on, a special plan to send a separate delegation to 
Estonia and Finland. The Finnish government was informed and looked forward 

t0 this possibility. For various reasons the plan did not becomc a reality23.

21 Ibid,, 124.
22 SETÄLÄ. 128 and Ihe 28th
23 SETALÄ, 128-132.



34

In March 1923, something new happened. An unofficial message came to 
Finland from the then Ecumenical Patriarch Mcletios. In this message the Fin- 
nish Church was asked to join the Ecumenical Patriarchate as an autonomous 
Church. The Patriarch was of the opinion that the offcr was favourable to the 
Church in Finland and that canonical conditions required were very limited, as 
they really were24. This was not, however, in harmony with the attitude of the 
Finnish government and did not lead to any measures in Finland. For the 
planned discussions in Constantinople, the government wanted somc kind of 
positive assurance regarding the possibility of autocephaly. But there was no 
great activity. Finally, when inquiries about these matters were made in June 
1923, through the Swedish envoy in Constantinople, the Patriarch declared, after 
having first been somewhat hesitant that he was willing to receive a Finnish 
delegation in order to settlc the matters concerned in the best possiblc way and 
according to the demands of the canons of the Orthodox Church. Beyond this, 
no particular assurance was given and nothing promised as to the autocephaly25. 
Intercstingly enough, and quite correctly from the canonical point of view, he 
underlincd that the delegation absolutely should have also the authorization of 
Archbishop Seraphim for the intended negotiations. In the then delicate and dif- 
ficull Situation regarding the relationship between the Ecumenical Throne and 
the government of Turkey, the Swedish envoy had also inquired about the. at­
titude of the latter as to the endeavour of the Finnish government. The 
representative of the Turkish foreign minister in Constantinople replied first that 
the negotations, which Turkey disfavoured, ought in any case be postponed until 
the fortheoming peace treaty between Turkey and the Entente was concludcd 
and the futurc Status of the Patriarchate was clarified. Later on Turkey con- 
sented, however26. This implies that political factors and powers were directly 
and indirectly involved in the attompts at settling the question of the canonical 
Status of the Finnish Orthodox Church.

Already before the inquiries made in June certair. developments had taken 
place in Finland. The national clements in the Church underlined very strongly 
that the plan of the government to send only the documents conccrned and 
bishop-elecl Herman Aav to Constantinople would not suffice, and that a 
delegation consisting of personal representatives simply was a necessity, if for 
the fact that Finland and the conditions of the Finnish Church were only un-

24 Ibitl., 132.
25 Ibid., 133.
26 Ibid.



35

known at the Patriarchate: it would be necessary to send competent pcrsons who 
could give correct Information on the affairs and nceds of the Finnish Church 
and on the attitude and viewpoints of the Finnish govcrnmcnt. A proposal to this 
end was made in February 1923 to the government by the central administrative 
board of the Church. Anothcr evcnt of intercst took place in the bcginning of 
the same year, when the bishop-elect received Finnish citizenship in a way highly 
divergent from the normal procedure. The reason given was that his possibility 
to enter into Service in Finland was a necessary prccondition for the in- 
dependcnce and the nationalization of the Finnish Church27 28. In March of the 

same year the President of the Rcpublic appointed the Reverend Hcrman Aav 
to be auxiliary bishop in the Finnish Orthodox Church. Despite of his appoint- 
ment the new bishop rcmaincd in his native Estonia, as the question of his con- 
sccration was still an open problcm. The government facilitatcd his futurc Ser­

vice even regarding the legal requirement for knowledge of Finnish: only aftcr a 
Pcriod of two years should he present a certificate of perfect knowledge of Fin­

nish«.

The same law concerning knowledge of Finnish was then used by the 
government against archbishop Seraphim in a way quite remarkably different 
from the understanding and lenient attitude applied to the case of the suffragan 

b>shop. The position of the archbishop was discusscd by the government on 
various occasions particularly in the spring of 1923, as it was feared that his 

remaining in office might create difficulties for the government’s plans for the 
affairs of the Church. Already previously therc had been various expressions of a 
strong desirc to set the archbishop aside. Professor E.N. Setälä was perhaps the 
ieading man amor.g those who simply wanted to remove the hicrarch through an 

administrative measure, without any legal procedure. Seraphim had vehement 
opponents also among the members of his own central administrative board. 
Now it was decided that the requirement for a language certificate could be 
used to settle the wholc matter in a "decent way": the government gave the Ar­
chbishop 30 days to bring about the certificate in question, fully aware of his lack 
°f knowledge of Finnish. At the close of the said pcriod he stated, as was to be 
cxpectcd that he was not in a position to attempt to takc the language test. This 
happened in May 1923, but the government did not dismiss him immediately, 
°ne of the reasons being that such a measure would have left the Finnish Church

27 Ibid., 139.
28 Ibid., 14t.



36

without any bishop in a Situation when the consecration of the auxiliary bishop 
and the entire canonical Status of the Church were open problems. ln these very 
circumstances the eontact was made with Constantinople in the beginning of 
June, as we have mentioned already previously.

As it became clear that the earlier expected delegation from Con­
stantinople would extend its journey only to Poland, the government decided in 
the beginning of May that the previous decision to send only Herman Aav and 
the documents concerning the canonical Status of the Church was to bc revoked 
as being unsatisfaetory. Instead, a delegation consisting of the auxiliary bishop to 
be consecrated, one representative of the government (E.N. Setälä) and one 
representative of the central administrative board of the Church (the Rev. Sergei 
Solntsev) should be sent to the Ecumenical Patriarchate, but only the two first- 
mentioned at the expense of the government, although it was the government 
which decided who should represent the Church in the delegation. In this Con­

nection it became quite clear how wcak was the economic Situation of the 
Church. To pay for the journey of the Reverend Solntsev it was necessary to get 
a loan from the monastcry of Valamo (free of interest) and complemcnted with 
a regulär bankloan29. These facts indicate in their own cold way how total was 
the dependence of the Church on the good-will of the State as to the material 
basis of its existence and functioning. To what extent this influenced the course 
of matters remains here an open question, but in any case a question which we 

have a sufficient reason to note30 31.

The Finnish delegation arrived in Constantinople in the beginning of July 
1923, at a fatal moinent in the history of the Ecumenical Throne. The Turkish 
government has issued an Order, according to which Patriarch Meletios had to 
leave the country in two days after the arrival of the delegation. Without the ac- 
tive and effective assistance of the Swedish legation in Constantinople, it would 
have been impossible for the delegation to carry out its task. Thanks to Swedish 
efforts the term to stay was prolonged for the Patriarch by several days, and thus 
the Situation was saved for the delegation, although it is obvious that the whole 
atmosphere in the Phanar, the patriarchal centre in Constantinople, was greatly 
troubled and alarmed during the Patriarch’s last days in office. In this kind of 
Situation the Finnish question had to be discussed, solved and settled3'.

29 Ibid., 142 f.
30 Ibid., 143.
31 Ibid., 143-145.



37

The various phases of the negotiations in Constantinople between the Fin- 
nish delegation and the Patriarchate could be of great interest from the canoni- 
cal point of view, e.g., but for our present task it is sufficient to mention somc of 
the central facts. The contacl, which had been established with such a difficully, 
would havc been broken down practically in the bcginning, if the Finnish delega­
tion had not retired from ils standpoint concerning autocepbaly. The Patriar­
chate was not willing to grant this demand, not only because the essential 
preconditions were lacking, although this had not been understood by all circles 
in Finland, but also for a very different reason of interest. The representativcs of 
the Patriarchate explained in the discussions that thcre was in the Christian 
world a clear trend towards unity which would rcunite the different Churchcs, 
and that it thus would be out of place to creatc new autocephalous Churches 
without any tics between themsclves. The men of the Phanar also pointed out 
that autocephaly, a concept unknown to the canons, perhaps could be something 
for a Church with millions of members, but that it in the case of small Churches 

simply meant division32.

The Patriarchate made it clcar that a very extensive autonomy under Con­
stantinople could be granted to the Finnish Church, in harmony with the 
proposal made already earlier by Patriarch Meletios to Archbishop Seraphim, 
mentioned above. It is intcrcsling that according to the preserved documcnts it 
was in the first place Professor Setälä, the representative of the government, who 
argued against the attitude of the Phanar and declared, among other things that 
it would not be acceptable for the Finnish government to have a stipulation 
which meant that the Ecumenical Throne could refusc to confirm the election of 
an archbishop already appointed by the President of the Republic of Finland. 
Ukewise he found it impossible to accept the principle which would give the 
bishops of the Finnish Church a general right of appeal to Constantinople. He 
underlined that from the point of view of the State thcre were, however, lwo re- 
quirements, which were not "dangerous”: the commcmoration of the namc of the 
Patriarch in ccrtain lilurgical prayers and the Obligation to receive the Holy 
Myrrh from the Phanar. It is not known to what extent the ecclesiastical mem­
bers of the delegation fully shared the attitude of the representative of the 
government, but they discussed the prevailing Situation between themselves with 
the result that the delegation retired from the original demands, as we already 
have staled. Certain points were further clarificd and thus an agreement could 
be rcached. It seems fairly obvious that the Phanar did its best to facilitate a

32 Ibid., 147 f.



38

positive outcome of the negotiations. The delegation was willing to accept the 
conditions of the autonomy offcred by the Phanar, and Professor Setälä ex- 
plained in the official session of the Holy Synod of Constantinople on the 5th of 
July 1923 that a decision could be taken with a reservation for later approval by 
the Finnish government. It became exceedingly clear that for him - and for his 
government - the whoie issue was a matter between the Finnish government and 
the Ecumenical Patriarchate, while it for the Phanar basically was a matter of 
ecclesiastical character and an agreement as to the canonical Status of the 
Orthodox Church in Finland. The text of the agreement was approved by the 
Holy Synod on the 6th of July 1923, and communicated to the Finnish delegation 
on the next day. The document is known in Finland as the Tomos of 1923 and 
regarded as the basic charter of the Status of the Church from the canonical 
point of view. It was ratified by the Finnish government on the 31st of August 
1923. In the revised governmental edict of 1925 concerning the Orthodox 
Church, the Tomos of 1923 is expressly mentioned. It is a commonly accepted 
interpretation that this means, not formally but in practice that the Tomos in 
reality can be seen as a kind of concordat between the government of the 
Republic of Finland and the Ecumenical Throne of Constantinople. In the 
beginning there was, however, an obvious weakness here. The said reference to 
the Tomos was in an edict, which could be changed by a governmental decision, 
not in a law. This Situation, no doubt in principle very problematic for the 
Church, continued until 1969, when the main elements in the various govern­
mental edicts regarding the Orthodox Church were includcd in a new law con­
cerning the Church, and thus the tics between the Phanar and the Finnish 
Church became more firmly than before a matter confirmed by the State, too, 
after the positive decision on these matters in Parliament33. As to the very 
character of the Tomos as such, the fact remains that it was not signed by two 
parties, but by Patriarch Meletios and the other members of the Holy Synod: it 
was their decision, taken at the request of the Finnish Church. In other words, 
there is no reference to the Finnish government in the text of the Tomos. It 
seems just to conclude that for the Phanar the role of the Finnish government in 
these matters was that of an intermediary, although of a very involved and deep- 
ly interested one, while the actions of Professor Setälä in Constantinople and the 
measures taken by him and other representatives of the Finnish government on 
various occasions previously indicate an obvious will to direct the matters 
towards a goal approved by the State and representing a particular political pur- 
pose, too.

33 Law on Ihc Orthodox Church, § 1.



39

The canonical Status of the Finnish Church was not the only matter to be 
dealt with in Constantinople. The problem of the consecration of Herman Aav 
and the calendar question were still open. As to the formcr, after a canonical 
election by the membcrs of the Holy Synod, the bishop-elect was nominated the 
bishop of Karelia to serve as the auxiliary bishop of the archbishop of Finland. 
The solemn consecration took place in the patriarchal cathedral in the Phanar of 
Constantinople, on Sunday the 8th of July 192334. It was the Patriarch’s last 
Sunday liturgy in the Phanar before he had to leave the country a couple of days 
later on. As to the calendar, the Finns werc asked to follow the decision made 
on these matters by the panorthodox congress in Constantinople in June 1923, 
before the arrival of the Finnish delcgation. The congress had approved the so- 
called Meletian calendar, which differed very little from the Gregorian calendar,
i.e., the official calendar of Finland. Later on it became clcar, however that the 
question of the date of Easter remained a problem in such a way that the 
Orthodox Churchcs here continued to observe the Julain calendar. In Finland 
the matters took a different turn, but that is outside the main scope of our task, 
although it seems obvious that this was possible mainly because of the aclive 

support by the government to the calendar reform35 36.

When the "concordat" was ratified in August 1923, the government on the 
same occasion appointed a committec, whose task it was to prepare a proposal 
lo the revision of the governmental edict of 1918. One of the reasons was the 
need to bring it into harmony with the principle of the Tomos of 1923. The Con­

stitution of the committee again indicated how actively interested the govern­
ment was in the affairs of the Church: two members represented the government 
and only one the Church, and the latter, loo, was chosen and appointed by the 
government38. The committee was presided over by Professor Setälä, who thus 
continued his important role in the Church policy of the government. The com­
mittee worked very diligently and made in November 1923, a significant proposal 
to the government: the Church should bc divided into two dioceses and the 
government ought to Start preparing the edict relative to this. Besides, the 
General Church Assembly should pronounce its opinion and make a cor- 
responding proposal to the government. The point of internst is the Order of 
things, not so much the matter at issue: the State committee and the government 
clearly guided the course of the matters and in reality took the initiative,

34 SETÄLÄ, 1S1-153.
35 Ibid., 153 f.
36 lbid., 160 f.



40

although the Assembly was not put aside. Some other proposals, too, were made 
by the committee and prepared by the government for the Assembly to be con- 
voked. The government also asked for the opinion of the two highest Courts of 
the country. All this took place before the Church had taken any action on these 
matters37. In the same November the Assembly, which was extraordinary, con- 
vened in the town of Sortavala and approved the prepared proposals with some 
minor changes. At least one more change was made by the government after the 
Assembly until the proposals were authorized and confirmed by the government 
in two groups, first in 1923 and then finally in 1925. On certain matters the 
government was dividcd and had to vote, as e.g., in the case of the new diocese.38

While these developments took place, the fate of archbishop Seraphim was 
scaled. Although Professor Setälä wanted the government to take "direct action" 
against the archbishop, particularly because he had tried to intervene into the 
events in Constantinople in 1923, by means of his letters to the Patriarch, 
another line was followed. When the second diocese was established in Dccem- 
ber 1923, the offices of the bishop and the auxiliary bishop were merged, and the 
auxiliary was transferred to the new diocese of Karelia to be its diocesan bishop. 
The edict made no reference to archbishop Seraphim. Now the government 
made use of his lack of the required language certificate, mentioned previously, 
and he was placed on the Superannuation List from the beginning of 1924. Thus 
he in practice was dismissed, but not by the Church nor in a canonical way: tho 
whole thing simply was carried out by a government decision. The State even 
went further: the dismissed archbishop was ordered to live in a monastery39. At 
the second ordinary General Assembly of the Finnish Church in June 1925, 
Bishop Herman was elected the archbishop of the Church, and owing to the lack 
of competent candidates the diocese of Karelia remained vacant. Thus the new 
Estonian archbishop of Finland was the only bishop of the Finnish Orthodox 
Church until 1935, when another bishop once more was elected. The Assembly 
of 1925 also decided that the seat of the archbishop should be removed from 
Viborg (Viipuri) to Sortavala, where the auxiliary had lived previously40. Thus 
the first difficult years of the independence of the Orthodox Church in Finland 
had come to an end and a more normal phase again.

37 Ibid.
38 Ibid., 164.
39 Ibid.. 168.
40 KOUKKUNEN. 26; 30 f. and SETÄLÄ, 171 f.



41

We havc already referrcd to the fact that the government in 1925 issued 

reviscd edict for the Church, in the main on the proposals commg formally trom 
the General Assembly and originally from the State comm.ttee wh.ch we have 

mentioned above. It contained 264 paragraphs. Düring the o owing ye 

various special cdicts were issued for a number of purposes, o ten o econo 
nature or concerning matters pertaining to parish registers. A specia ru e o 
the monasteries was ratified by the government in 1932, on the bas.s o 

proposal from the Extraordinary Church Assembly of 1927. Here we scc f ^ 
example of the difficulties connected with the then prevailing System, wer 
quired a measure by the government even in this case: the original <• ecision 
delayed by several years. This has often been the case on other occasions, loo. 
As a rcsult of later changcs, the rule for monasteries no more nec s te kovcr" 
ment’s confirmation4'. A new, greatly reviscd governmental edict concerning 
Church was issued in 1953. Then, as we have mentioned in passing, the ur 

reccived its first law in 1969, and in 1970 the government issued a new edict re - 
dvc to that law. Concerning the above-menlioned Icgislation it is su »eien °r 
our purposes to state a few things. First, it still needs the ratification o t e a e 
to become valid, by parliament and the President in the case of laws, by tne 
government and the President in the case of governmental edicts, but t ie egis a 
tion largerly and basically takes place after a proposal by the Church Asscm i y, 
allhough the government is not absolutely bound by the proposal. Seeon , 

certain particular decisions by Church authorities need the approva or t e 
ratification of the government, which means that there is a certain depen cnce, 
in principle. In reccnt years the government has made it clear, however that l 
legislation of the two national Churchcs - the Lutheran and the Orthodox- 
should be divided into two separate categories: one of them should contarn t e 
matters still in need of State confirmation, another one constituting some kind ot 
ecclcsiastical rule, which would be the matter of the respcctive Church alone. 

The work on this reform has only begun41 42.

As to the history of the Orthodox Church, a couple of more rccent events 
may still illustralc our central theme, as they sccm to indicatc that te tat^ ^ 
perhaps not totally rclinquishcd its role of having an active interest int e a 
of the Orthodox Church. In May 1945, Patriarch Alexy of the Russian Church in 
a letter to archbishop Herman, expressed the opinion that (he Finnis rt ioc

41 VA1.MO (ed.), 383, the Uw of 1969 and the Governmental edict of 1970.
42 Cf. the Report of a State Committee on the rclations between Church and State,



42

Church ought to return lo the jurisdiction of Moscow. To the disappointment of 
thc great majority of the Orthodox, the government made it perfectly clear, ob- 
viously for political reasons that this request should bc acccpted. The bishops 
were cven urged to sign a dcclaration to this end43. The decision was postponed 
and as the years passed by, it became cven more certain that the Finnish Church 
wanted to remain faithful towards Constantinople. The Phanar encouraged the 
Finns in this rcspcct and strengthened their confidence. Although Moscow cven 
offered autoccphaly, this did not influcnce the attitudc of thc majority, which in- 
dicates an interesting development. After various phases the matter suggested by 
Patriarch Alexy finally was put on thc agenda of the General Church Asscmbly 
of 1955 and thc rcsult was that the Asscmbly pronounced its strong will and 
clear decision to remain an autonomous Church under the Ecumenical Throne. 
This time the government made no move in Order to support another kind of 
decision44. The Moscow Patriarchate acccpted this in 1957 and restored the in- 
terrupted and broken relations. Thus a positive development began betwecn the 
Russian Church and the autonomous Finnish Church under Constantinople.

Around 1980, when some circlcs in the Finnish Church again showed an in- 
terest in the idea of autocephaly, although without any rcsult, thc government 
oncc morc playcd its "traditional" rolc, from the point of view of Finnish history. 
As the attempt at a development towards autocephaly presupposed certain addi­
tional factors and structures in the administration of the Church, above all more 
bishops, the government actcd in 1978 before thc official Organs of thc Church 
had expressed any opinion, and offered to give the Church an auxiliary, and later 
on, a new diocese with a third diocesan bishop, while retaining the office of 
auxiliary, which now also was given a permanent Status by thc State, although the 
Church had not formally requested it45. Wc are too near to these events to bc 
able to analysc and cxplain them in an objcctive way, but they are interesting, in 
principle, as they indicate that many politically and structurally quite different 
governments in Finland have had a policy with a distinct profile on thc Orthodox 
Church in Finland. But the canonical Status of the Church has remained stable 
ever since 1923.

43 AMBROSIUS and M. HAAPIO (eds.), 143; 146.
44 Ibid., 148.
45 KOUKKUNLtN, 196.



43

When thinking of Ihe various phases and developmcnts in the relations 
between thc Finnish government and the Orthodox Church in Finland, it sccms 
fair to assert that before the national independencc of Finland, thc Czarist 
government to a cerlain extcnt tried to usc ihe Church for political purposcs, 
particularly as to the planncd russification of the Orthodox population with the 
safety of the Empire in mind. In the politically independent Finland, the State 
made strong moves in order to nationalize thc Church, for rcasons of national 
security, among other things. The attitude of the State in the 1940s obviously 

again had its political basis, although clearly misjudged, in a double sense. 
Regardless of the unclcar attitudes and developinents around 1980, it must be 
strongly underlined that the main interest of thc government, in recent years and 
presently, has been and sccms to be to prornote thc cultural values of thc 
Orthodox tradition and strenghten its possibilities to survive as a small minority 
Church in a predominantly Lutheran republic. Orthodoxy and the values 
represented by it are ever morc seen as a positive and enriching element in the 
entire national life of Finland and thus deserving the Support of the State. It 
remains to be seen whether the newest development, aiming at a greater in- 
dependence for thc Church, will also by and by lead to a more traditionally 
canonical state of affairs in thc structure and life of the Church. The general As- 
sembly of the Church, at its meeting in the autumn of 1992, took certain im­
portant decisions, which clcarly prornote this kind of development. Furthermore, 
fhe ties between thc Ecumcnical Throne and the Finnish Church have becn 
strengthened in recent years and are, generally speaking, seen as a factor of 
positive value and great significance, not only insidc thc Orthodox Church of 
f inland, but also by the State authorities and even by thc Lutheran majority in
Finland.



44

THE ORTHODOX CHURCH IN ESTONIA 

By Johannes Rinne, Kuopio

In the present short study we shall try to describe the Situation of 
Orthodoxy in Estonia, mainly in the 20th Century. Since the timcs of the 
Lutheran reformation in Germany, Estonia has been a predominantly Lutheran 
country. At the same time, during the last 450 years, there has been a certain 
Orthodox-Lutheran co-cxistence in the entirc area of the Baltic countries, 
although we restrict our obscrvations to Estonia. As regards the character of 
these relations and contacts, we have to underlinc that these meetings of the two 
traditions were not in the first place betwccn the Churches as institutions, but 
rather betwccn different peoples and cultures, between political powers and 
leaders of different categories'. It should also bc borne in mind, that particularly 
in carlier times, these contacts and thus the possibility to learn to know each 
other, existed mainly in a fcw greater citics like Riga, Reval and Dorpat. From 
the historical point it is fairly obvious that the contacts were not characteriscd by 
friendly or understanding feelings. Thus Ivan the Terrible, e.g., when addressing 
a leading Protestant personality, underlincd that he was bound to regard this 
man as an heretic, whose entire teaching was wrong, if compared with the doc- 
trinc of Christ. Ivan went still further and called the Protestant leader a servant 
of the antichrists of the Dcvil, although he was kind enough to remark that 
Martin Luther was still worse. The conclusion of the Czar was that the teaching 
of such doctrines should not be allowed in his realm1 2.

As the historical circumstances changcd in the Baltic countries and more 
and more of this territory came under Russian rule, the official attitude, too, was 
allcred, although the proccss took a long time. It is of particular intercst to note 
that when a certain section of the Baltic area, i.e., Lithuania, came under Polish 
rule in the 16th Century, the Roman Catholic King of Poland granted a special 
privilege to the people of the Augsburg confession, namely the Lutherans. When 
Estonia then for about a Century was part of the then great Swedish Empire, this 
had its influence even in the other Baltic arcas and thus the Lutheran character 
of the Baltic provinces was strengthened in Estonia, Lithuania and Latvia3. In

1 W. HELLER (edilor), Tausend Jahre Christentum in Russland, Göttingen 1988,891 f.
2 Ibid., 895.
3 Ibid., 896.



45

thc East, wherc Ingria had become Swedish in 1617, there werc ccrtain attempls 
at Converting the local Orthodox to Lutheranism, but with vcry little success. 
The authorities of the Swedish State were generally speaking, however, in favour 
of correct behaviour towards the religious minorities in the newly conquercd 
areas, in this case specially regarding the Orthodox. This attitudc was bascd on 
Political wisdom, not on religious tolerance. The ecclesiastical administrations 
were not directly involved in the decisions of the State authorities, and there was 

not any dialogue between the two confessions as such4.

The main part of the Baltic territories thcn became Russian in the bcgin- 
ning of the 18th Century. Already before the final peace treaty it bccame clcar 
that Russia now was ready to respect the rights of the Lutherans. This was espe- 
cially an expression of the political wisdom of Peter the Great. Ccrtain historians 
underline quitc particularly that the Russian Czar in a certain respect saw the 

limits of his powcr over his new subjccts: thcy were not simply a nameless mass, 
lo be treatcd at will, but responsiblc human beings5. In the years to follow, there 
was a peaceful co-existence between Orthodoxy and Lutheranism in the Baltic 
provinces under Russian rule. Düring the first half of the 19th Century there 
came a change, negative from the Lutheran point of view. In 1832 the ecclesiasti- 
cal Situation was rcformcd in such a way that the Lutheran Church of Russia was 
cstablished and the Lutheran Churches in thc Baltic area became administravely 
Part of this Church and thus lost their former special Status as independent local 
Churches6. The Russian Orthodox Church was the predominant Church of thc 
Empire and all the other Churches, among them thc Lutheran one, were ranking 
bclow her. The Russian and the Orthodox constitutcd an inseparable unity7.

In the mainly Lutheran Estonia, there had been an Estonian Orthodox 
Population for several centuries, in the south-eastern part of the country. The 
other Orthodox lived mainly in the cities and were mostly Russian. In the middle 
of the 19th Century there was a remarkable and interesting ecclesiastical event in 
Estonia and also in Latvia, when 70 000 to 90 000 Lutherans, in a mass move- 

mcnt, joined to Orthodox Church. The picturc of this surprising phenomenon 
contains various elements, wliich are not clear in every respect, and even some 
Orthodox hierarchs were rather critical of the way in which the things were

4 Ibid.
5 Ibid., 897
6 Ibid.
7 Ibid., 898.



46

carried out, but the fact remains thal Orthodoxy was strengthened in Estonia 
and Latvia in considerable degree. For the Church this implied great problems, 
too, as suddenly a number of church buildings werc needed and it becaine 
nccessary to train Estonian speaking clergy and to produce liturgical books and 
religious literature in Estonian. All this went very slowly and thus the rcligious 
education of the massly converted was anything but satisfactory. The unclear 
Situation, together with certain other external factors, explains at least in some 
measure, why comparatively many of the converted tried to return to their 
former Lutheran parishes, although this was legally impossible as the Russian 
law regardcd such a step as a criminal act. In 1865 such a reconversion became 
possible in the Baltic provinccs, but only twenty years later on the act became 
again punishable. Thcrc was even a new wave of massconvcrsion at this time, 
although not of the samc dimensions as in the 1840s. The year 1896 put an end 
to the outlawing of the conversions. A number of the converted Estonians and 
Latvians made use of this possibility®.

As the years passed by, the national and even nationalistic factors became 
more strongly united with Baltic Lutheranism and Russian Orthodoxy, although 
there was also a beginning interest in reciprocal theological understanding. 
Later on, common sufferings creatcd ties between pcople of different confes- 
sions, immediately aftcr the First World War and the Communist revolution and 
then during the dark years of Marxist rule, first in Russia and then also in the 
Baltic provinces8 9.

The time between 1918-1940

When Estonia became politically independent in 1917, its Orthodox 
population consisted of about 213 000 persons. This implied that the Orthodox 
were 18% of the entirc population of Estonia. They had in principle equal rights 
with the Luthcrans. One of the most important orthodox political figures of the 
country, Mr. Konstantin Päts, even became the President of the Estonian 
republic. It seems obvious, however, that the attitude of the governments toward 
the Churches was not very positive in an active way. The Churches were, anyway, 
free to live according to their own traditions. Between the World Wars, the 
Orthodox Church was an autonomous Church under the Ecumenical patriar-

8 Ibid., 998 f.
9 Ibid., 900 f.



47

chatc of Constantinople, although she had received her first independence al- 
ready in 1920 from thc thcn Patriarch of Moscow. The Church had a monastery 
in Petchory, two convents, a branch convent in Reval (Tallinn), an ecclesiastical 
seminary in Petchory and a chair of Orthodox theology in the Faculty of 

Religion at the University of Dorpat (Tartu).

The time between 1940-1991

The Soviet occupation of Estonia also meant the occupation of the 

Orthodox Church of thc country, as she now was degradcd into one of the many 
dioceses of the Moscow patriarchate. Some figurcs may here illustrate thc nega­
tive results of the Soviet occupation:

In 1939 therc were 183 clergymcn. Of these 130 scrved Estonian parishes 

and 180 knew Estonian. In 1993 there are 55 clergymen. Of them 16 serve 

Estonian parishes and 17 know Estonian.

It is cxtrcmely difficult to state the number of Orthodox believers in the 
Eee Estonia, after the ycars of persecution, deportation, murdcrs, etc. and on 
*he other hand owing to thc vast numbcrs of Russian immigrants, who arc 
estimated to be approximately 40% of the total population. The Estoman- 
speaking Orthodox are now said to be between 10 000 and 15 000, while the 
Russian-spcaking are approximately 35 000 or 40 000. In Reval (Tallinn), e.g., 
there are seven Orthodox churches, out of which one is for the Eslonian- 
speaking. The main problcm is said to be thc relation between Moscow and the 
Estonian Orthodox and also the relation between the two ethnic groups among 
•he Orthodox in Estonia. On the other hand, problcms are not caused by the 

State authorities nor by thc Lutheran Church10.

The question of the former Church property constitules a great practical 
Problem, as the authorities of the State, gencrally speaking, are not Willing to 
return it to the Church, as long as she is under thc Moscow patriarchate. The 
Estonian-speaking Orthodox, through special declarations, explain, that as the 
autonomy under Constantinople was violently destroyed by the Soviet occupa­
tion and thc Moscow patriarchate, it is in reality still valid and in lorce and 
°ught to be recogniscd by Moscow. Obviously many Russian-speaking Orthodox 
in Estonia hold a different opinion. The tragic fact is that the Orthodox in

10 Personal Interviews, unprinted statistics.



48

Estonia cannot act unitcd and jointly. The conlacts with the Orthodox in Finland 
have been developed and strengthened during the new Estonian independence. 
This has had various positive results, but it cannot solve the more serious 
Problems to which we have referred. The national elemcnts in the Orthodox 
Church in Estonia have turncd their eyes to the Ecumenical Patriarchate and 
are hoping for the return of the autonomy of the pasl. These endeavours are 
supported by many State authorities and clearly also by the Lutheran Church in 
Estonia, but for the time being at least, the key to the positive solution is not in 
the hands of those in Estonia but elsewhere11. 11

11 Personal observations.



49

DIE DONAUMONARCHIE ALS MULTIKONFESSIONELLER STAAT 

Von Richard Potz, Wien*

In seiner "Katholisches Kaisertum und multikonfessionelles Reich über- 
schriebenen Einleitung zu dem den Konfessionen gewidmeten vierten Band des 
Sammelwerkes "Die Habsburgermonarchie 1848 bis 1918" beschreibt Adam 
Wandruszka eine Rekrutenvereidigung in einer Wiener Kaserne knapp vor dem 
ersten Weltkrieg'. Sie erfolgte in zehn Sprachen und unter der Mitwirkung der 
Militärgeistlichen von sieben Religionsgemeinschaften: Römisch-katholisch, 

Oriechisch-katholisch, Griechisch-orthodox, Evangelisch, Armenisch-aposto­
lisch, Islamisch und Israelitisch. In dieser Feier kam recht deutlich zum Aus­
druck, daß die Donaumonarchie am Ende ihrer Geschichte zweifellos ein hohes 
Maß an grundrechtlich gesicherter Multikonfessionalität erreicht hatte. Wie es 
dazu kam, möchte ich in einem Drama in drei Akten, mit einem Prolog, einem 

Zwischenspiel und einem Epilog gegliedert, darstellen.

/. Prolog: Ein Länderkonglomerat als Staat zwischen den Welten

Der Prolog soll auf die grundsätzlichen Entstehungsbedingungen Öster­
reichs als Länderkonglomerat zwischen den Welten verweisen. Die österreichi­
sche Monarchie entstand als eine Ansammlung dynastischer Erblande mit gerin­
ger territorialer Geschlossenheit und ohne ethnische Gemeinsamkeit. Nirgend­
wo in Europa spielte daher das dynastische Prinzip eine derart entscheidende

* Angesichts einer kurzfristigen Absage hat sich die Kongreßleitung in Anbetracht des Di- 

temmas, zur Thematik der alten multikonfcssionellen Reiche Europas gerade in Wien kein Referat 
“ber die Donaumonarchie anzubieten, nach einigem Zögern doch dazu entschlossen. Die kurzfristi­

ge Zusammenstellung ist mir umso leichter gefallen, als die Thematik durch wichtige Arbeiten recht 
gut erschlossen ist. Ich verweise dazu v.a. auf die 1976 erschienene Monographie "Konfession und 

Nation - Zur Frühgeschichte der serbischen und rumänischen Nationsbildung" sowie andere Beiträ­
ge von E. TURCZYNSK1, auf einige Abhandlungen von W. M. PLÖCHL und E. Chr. SUTTNER. 
Nicht zuletzt wird eine Gesamtschau erleichtert durch die Beiträge zu dem den Konfessionen gewid­

meten vierten Band des von der österreichischen Akademie der Wissenschaften herausgegebenen 

Sammelwerkes "Die Habsburgermonarchic 1848 bis 1918". 1

1 A. WANDRUSZKA in DERS./I*. URBANITSCH (Hrsg), Die Habsburgermonarchie 1848- 
1918, Bd. IV, Die Konfessionen, Wien 1985, XI.



50

Rolle, nirgendwo war die Existenz eines politischen Gebildes von der Ausbil­
dung erster absolutistischer Formen bis in das 20. Jahrhundert so sehr damit 
verknüpft, die Hausmacht einer Familie zu sein.

Dieses in der europäischen Geschichte wohl einmalige dynastische Kon­
zept stand selbstverständlich nicht in einem politisch-ideologisch luftleeren 
Raum, sondern wurde durch ein Legitimationsnetz gestützt, welches in drei 
Knoten verdichtet war: in der im Kaisertum der Habsburger liegenden Reichs- 
bezogenheit, in der durch die Abwehr der osmanischen Expansion liegenden Si­
cherheitsgemeinschaft der Völker des Ostalpen- und Karpathenraumes und in 
der in der Katholizität der Casa d’Austria liegenden Glaubensbezogenheit. Die­
se Ausrichtungen mußten immer wieder politisch und rechtlich funktionalisiert 
werden und konnten dabei durchaus zu widersprüchlichen Ergebnissen führen. 
Die Durchsetzung eines einheitlichen rcligionsrechtlichen Systems war nahezu 
unmöglich, und es ergab sich die Notwendigkeit vielschichtiger religionsrechtli- 
chcr Maßnahmen, die die heterogene Struktur Österreichs widerspiegelten. An 

dieser Realität scheiterten letztlich alle Versuche etwa ein Konzept wie das der 
Gegenreformation im ganzen Herrschaftsbereich durchzusetzen.

Auch im direkten Vergleich mit dem russischen Zaren- bzw. Kaisertum 
und dem osmanischen Sultanat-Kalifat werden noch einige weitere Besonderhei­
ten der habsburgischcn Herrschaft deutlich. Während in Konstantinopel und 
Moskau das Gebiet des Imperiums mit dem realen Herrschaftsbereich grund­
sätzlich deckungsgleich war, wurde die reale Herrschaft des westlichen Kaisers 
über das Imperium durch die Ausbildung der Landeshoheit in den deutschen 
Territorien immer stärker ausgedünnt.

Ich möchte noch einen weiteren Vergleich hier anschließen. Das russische 
Imperium steht in einer ununterbrochenen Tradition, deren byzantinischer Ur­
sprung auf das Konzept der 6. Novelle Justinians zurückgeht, wonach die Aufga­
ben des Imperiums in der Ausbreitung des Evangeliums, in der Bekehrung der 
Heiden und der Verteidigung und Bewahrung der Einheit des Glaubens beste­
hen2.

Daß der Sultan als Kalif noch akzentuierter an der Spitze eines "Missions­
imperiums" steht, ist evident. Er ist der Führer der Umma - also der Gemein­

2 Nos igitur maximam habemus sollicitudincm circa vera dei dogmata, ct circa sacerdotum ho- 
ncstatem, quam Ulis obstinentibus crcdimus, quia per cam maxima nobis dona dabunlur a Deo, ct 
ca, quae sunt, firma habebimus, ct quac nondum hactcmus venerunt, adquirimus Bcnc autem uni- 
versa geruntur et compctenter, si reiprincipium fiat decens et amabilc deo. Hoc autem futurum esse 
crcdimus, si sacrarum rcgularum observatio custodiatur, quam iuste laudati et adorandi inspcctorcs 
ct ministri dei vcrl>i tradiderunt apostoli, et sancti Patres et custodicrunt ct explanavcrunt (praef, 
cd. Schöll, 36, Zürich 1972).



51

schaft der Gläubigen - , die nach islamischer Staatstheorie als beste Gemein­
schaft im göttlichen Heilsplan vorgesehen ist und durch die es zur Ausbreitung 

des Islam über die ganze Welt kommen soll3.
Das mittelalterliche westliche Kaisertum war zwar ebenfalls als ''Missions­

imperium" entstanden, wurde im Konflikt mit dem Papsttum jedoch seiner sa­
kralen Dimension weitgehend entkleidet und hat damit seinen Charakter recht 
dramatisch verändert. Durch den mit der rcichsrechtlichen Anerkennung der 
Reformation verbundenen Verlust der religiösen Einheit des Reiches wird dei 
Unterschied zu der religiös-ideologischen Basis Moskaus oder Konstantinopels 

noch offenkundiger.
Man könnte geradezu von einer Verschiebung des Schwerpunktes der Sa­

kralbezogen heit von der imperialen Funktion zur Dynastie sprechen. Nicht mehr 
das Reich war katholisch, wie das Zarentum orthodox war oder das Sulta­
nat/Kalifat islamisch, sondern die Dynastie, die Casa d’Austria. Die von den 
Reichsjuristen gerne erörterte Frage, ob der Kaiser katholisch sein müsse oder 
ob auch ein Protestant Kaiser werden könne, wirft ein bezeichnendes Schlaglicht 

auf die imperiale Legitimationsproblematik4.
Die Überlagerung der Funktion des Kaisertums mit der Sakralbezogenheit 

der Casa d’Austria brachte es mit sich, daß die weitere Entwicklung Österreichs 

ohne Einbeziehung der religionsrechtlichen Verfassung des Sacrum Imperium 
Romanum nicht zu verstehen ist. Hier kann eine Verbindungslinie bis zum Ende 
des Heiligen Römischen Reiches 1806 gezogen werden. Letztlich stellt die Er­
richtung des Kaisertums Österreich 1804 sich auch als Versuch dar, dem dyna­
stischen Prinzip durch die Einrichtung einer katholischen Großmacht im euro­
päischen Mächtekonzert eine zeitgemäße Grundlage zu geben.

II. Erster Akt: Gegenreformation und Multikonfessionalität

Die Gegenreformation gehört zu den bestimmendsten Faktoren der öster­
reichischen Geistes- und Rechtsgeschichte. Sie war ein Produkt der konfessio­

nellen Auseinandersetzung mit dem Protestantismus im Reich und in den öster­

3 Vgl Zur Entfaltung des Umma-Begriffcs siche bcs. R. PAKET. Art. Emma, in: Enzyklopä-
d«s des Islam, Bd IV, Leipzig 1934,1099 f. „

4 Vgl. R. HOHE, Die Konfession des Kaisers - Eine Frage zum Staatskirchcnrcchl.desTI 
g'n Römischen Reiches deutscher Nation, in: ÖAKR 24 (1973), 281-302. insb. mit m Siehe auch 
B M. KREMER, Der Westfälische Friede in der Deutung der Aufklärung - Zur Entwcklung de 
Verfassungsverständnisses im Hl. Röm. Reich Deutscher Nation vom Konfessionellen Zeitalter Di 
ins späte 18. Jahrhundert (Jus Ecelesiasticum 37), Tübingen 1989, 60.



52

reichischen Erbländern, die Maßnahmen wurden aber auch auf die ungarischen 
Länder ausgedehnt, wo sie nicht nur die Protestanten erfaßten, sondern auch 
auf andere Konfessionen Übergriffen.

Die erste Szene des ersten Aktes spielt daher im Westen der Monarchie 
und hat den Titel: Das "unbegrenzte Reformationsrecht" des Landesfürsten. Das 
1555 eingeführte "Ius reformandi" des Landesherrn, aufgrund dessen er die kon­
fessionelle Einheitlichkeit seines Territoriums gewaltsam durchsetzen konnte, 
wurde im Westfälischen Frieden 1648 zu einem "Ius reformandi limitatum" ein­
geschränkt. Landesbewohner, die in einem Stichjahr, dem "Normaljahr" 1624, 
ihre Religion öffentlich oder privat legal ausgeübt hatten, konnten dieses Recht 
weiterbehalten, auch wenn der Landesherr einer anderen Konfession ange­
hörte5. Für seine Erblande wurde diese Beschränkung vom Kaiser mit wenigen 
Ausnahmen zurückgewiesen6, und so behielten die Habsburger in ihren zum 
Reich gehörenden Ländern das "Ius reformandi illimitatum".

In dieser Regelung verschmolz noch einmal kaiserliches Amtsverständnis 
als Schirmherr der Kirche mit der dynastischen "pietas Austriaca"7. Mit der sol­
cherart reichsrechtlich abgesegneten Gegenreformation wurde den habsburgi­
schen Ländern eine anachronistische Verzögerung der politischen, sozialen und 
wirtschaftlichen Entwicklung verordnet, die auch in den ungarischen Gebieten 
Wirkung zu zeigen begann.

Die zweite Szene spielt im Osten: Zu den Religionskonzessionen Kaiser 
Rudolph II. gehörten nicht nur der Majestätsbrief von 1609 für Böhmen sondern 
auch die entsprechenden Bestimmungen für Ungarn im Wiener Frieden von 
1606. Die böhmischen Konzessionen wurden zurückgenommen, die Auseinan­
dersetzung mit den Ständen endete hier mit der brutalen Unterdrückung der 
Reformation. Der dadurch ausgelöste religiös vermittelte Konflikt strebte 
scheinbar unaufhaltsam seinem Höhepunkt zu und mündete in das apokalypti­
sche Szenarium des 30-jährigen Krieges. Die ungarische Religionskonzession 
schuf hingegen eine Rechtsgrundlage, die sich langfristig durchaus auswirkte.

Nachdem 1645 und 1657 den Ungarn nochmals Religionsfreiheit garantiert 
wurde, versuchte man v.a. im Jahrzehnt von 1671 bis 1681 die Gegenreformation 
vollends auch nach Ungarn zu tragen - in der der Zeit eigenen Bildersprache 
sollten den Ungarn "die böhmischen Hosen” angezogen werden. Aber es blieb

5 Vgl. Art. V § 31 und 32 Instrumentum Paris Osnabrugense.
6 Vgl. Art. V §§ 39 und 40 des Instrumentum Paris Osnabrugense.
7 Siehe dazu CORETH, Pietas Austriaca - Österreichische Frömmigkeit im Barock, Wien

21982.



53

letztlich nur bei Teilerfolgen in den damals habsburgischcn Gebieten West- und 

Nordungams.
Für unseren Zusammenhang ist jedoch wichtig, daß das Ziel der gegenre- 

formatorischen Maßnahmen grundsätzlich der Protestantismus war. Er war un­
ter der staatstragenden ungarisch- und deutschsprachigen Bevölkerung verbrei­
tet und schien dadurch staatsgefährdend, weil der Grundsatz "Ein König - ein 
Gesetz - ein Glaube" immer noch als tragendes Prinzip angesehen wurde.

Die Position gegenüber der Orthodoxie war grundsätzlich nicht in dem 
Maße gegcnreformatorisch fixiert®, wenn cs auch immer wieder zur Übertra­
gung gcgenrcformatorischcr Maßnahmen kam. Überdies war die Religionspoli- 
tik gegenüber den einzelnen Kirchen nicht einheitlich. Im Norden, also bei den 
Ukrainern und den Rumänen im Norden Siebenbürgens, dominierten die Be­
strebungen zur Kirchenunion, die zwar manchmal auch der Gegenreformation 
vergleichbare Züge aufwiesen, aber kaum gewaltsame Maßnahmen umfaßten. 
Das gegenrcformatorische Schema paßt schon deshalb nicht, weil sich aus natio­
nalen und sozialen Gründen auch die "unierten Kirchen" oft genug in einer, 
kaum von den orthodoxen Gemeinschaften zu unterscheidenden, diskriminier­
ten Situation befanden.

Die 1646 abgeschlossene Union von Uzhorod mit den ungarischen Ukrai­
nern verlief erfolgreich. Mit ein wesentlicher Grund war die Abwehr der für die 
Aufrechterhaltung der Identität als gefährlicher empfundenen Calvinisierung®. 
Die Union führte jedenfalls dazu, daß fast alle Ruthenen griechisch-katholisch 
wurden und die kirchliche Organisation der Orthodoxen nördlich von Sieben­
bürgen 1753 erlosch.

Bei den Rumänen Siebenbürgens kam cs erst nach zähen Verhandlungen, 
zurückgehend auf den Widerstand der Sicbcnbürger Stände und die Unsicher­
heit der Wiener Behörden, zwischen 1697 und 1701 eine Union zustande. Die 
vielschichtige Struktur Siebenbürgens, wo bereits seit der Mitte des 16. Jahrhun­
derts der Landtag aus den konfessionell mitbestimmten ständischen Nationen 
der Magyaren, Szekler und Sachsen bestand - wobei allerdings die Rumänen als 
Mehrheitsbevölkerung kein rechtlich autonomes Territorium und damit keine 8 9

8 Siehe dazu SUTTNER, Die orthodoxe Kirche in Österreich. Ein Überblick vom 16. Jahr­
hundert bis in unsere Gegenwart, in: IKZ 94 (1986), 275-292. .

9 Siehe dazu SUTTNER, ebda., 280: 'Anders als die Calvinisten verlangten nämlich die Ka­
tholiken nicht den Verzicht auf das gesamte Erömmigkcitserbc und auf die herkömmliche Sprache; 
Uic östlichen Christen durften ihre geistliche und volksmäßigc Identität behalten, wenn sie sich unter 
d'n Schutz der Katholiken begaben, um beim Aufstieg zu einer besseren sozialen Lage von katholi­
scher Seite unterstützt zu werden."



54

ständische Nation bildeten, wird noch Gegenstand der Diskussion auf unserem 
Kongreß sein. Ich möchte sie hier nicht weiter thematisieren.

Von allgemeiner Bedeutung und daher in meinem Zusammenhang erwäh­
nenswert erscheint mir, daß diese rumänische Union sich v.a. deshalb nicht voll 
durchsetzen konnte, weil sie die Erwartungen der Rumänen auf Besserstellung 
in allen Lebensbereichen nicht erfüllte. Die vergeblichen Versuche rumänischer 
unierter Bischöfe als vierte Nation anerkannt zu werden, sprechen hier eine be­
redte Sprache. Ab 1758 kam es daher konsequenterweise zur stufenweisen Re­
organisation der orthodoxen Hierarchie in Siebenbürgen.

In einer günstigeren Position befanden sich die Orthodoxen entlang der 
Grenze zum Osmanischcn Reich, das waren v.a. Serben, aber auch Rumänen 
des Banats und einiger Gebiete Südsiebenbürgens, also jenem Gebiet, das bis in 
die Mitte des 19. Jahrhunderts als "Militärgrenze" eigene Verwaltungsstrukturen 
aufwies.

Am Anfang der Geschichte stehen - vielleicht nach dem Vorbild bis in die 
Antike zurückreichender Wchrbauernmodclle - Privilegien des ungarischen Kö­
nigs Matthias Corvinus. Dieses Modell war den Habsburgern bereits im 16. 
Jahrhundert bekannt und konnte nach in dem berühmten Übertritt einer großen 
Zahl von Serben, Bulgaren10 11 und Albanern - es wird von etwa 150.000 Personen 
gesprochen - auf den Boden der Donaumonarchie 1690 weitcrentwickelt wer­
den. Patriarch Arsenije III. von Pec gelang es in Vorverhandlungen zu der als 
Einladung verfaßten kaiserlichen Proklamation von 1690 weitgehende Garantien 
für diesen Übertritt zu erhalten. Der Inhalt der Proklamation und der folgenden 
kaiserlichen Diplome entspricht grundsätzlich den Rechten, die kirchlichen Ge­
meinschaften im Rahmen des osmanischcn "Millet-System" zukommen, in dem 
der serbische Metropolit-Patriarch sich auch weiterhin als Ethnarch verstehen 
konnte". Damit erhielten die den Großteil der Immigranten darstellenden Ser­
ben aufgrund ihrer wehrpolitischen Bedeutung eine religiös umschriebene 
staatspolitische Sonderstellung und das religionsrechtliche System der Monar­
chie wurde um ein aus dem Osten rezipiertes Modell erweitert. Die Donaumon­
archie wurde damit durch einen vom Osmanischen Millet-System bestimmten 
konfessionellen Nationalitätsbcgriff bereichert, der in West- und Mitteleuropa 
sonst unbekannt war.

10 Unter den Bulgaren gab cs eine große Zahl von Katholiken, vgl R. JANIN, Bulgaric, in: 
DHEGX, 1188.

11 Das kirchliche Nationalkonzil, das mit dem Patriarchat verknüpft war, gab den Serben in 
Österreich die Möglichkeit, sich als Volksgruppe zu Wort zu melden und ihre Anliegen vorzubrin­
gen (SUTTNER, ebda., 277).



55

Unbeschadet dieser rechtlichen Absicherung brachen verschiedene Proble­
me auf. Während der serbische Patriarch seine Jurisdiktion auf alle Ostchristen 
der Monarchie auszudehnen versuchte, wollte man von ungarischer Seite - be­
sonders aktiv war der 1707 verstorbene ungarische Primas Kardinal Leopold 
Kollonics - nicht nur die alteingesessenen Unierten schützen, sondern auch Uni­
onsdruck gegenüber den zugewanderten Orthodoxen auszuüben. Dies brachte 
die Orthodoxen immer öfter dazu, sich an Rußland um Unterstützung und In­

tervention zu wenden.
Erst mit der Durchsetzung des aufgeklärten Absolutismus begannen Uni­

onsdruck und Diskriminierung nachzulassen und es setzte eine Transformation 

der Rechtsstellung der orthodoxen Gemeinschaften ein.

Die Rechtsstellung der Juden in Österreich vor der joscphinischen Tole­
ranz war durch ein prinzipielles Aufenthaltsverbot bestimmt, das in einer Folge 
von "Judenausschaffungen" seit 1544 immer wieder erneuert wurde und 1670 un­
ter Leopold I. einen Höhepunkt fand. Nur in Ausnahmefällcn fand es aufgrund 
von Privilegien für einzelne Familien keine Anwendung. In Ungarn war die 
Rechtslage günstiger, die tolerante Atmosphäre der Städte in den südungari­
schen Militärgrenzgebieten, wie Temesvar oder Novisad im 18. Jahrhundert wird 
immer wieder gerühmt.

Als Abschluß zu diesem Punkt sei auch noch kurz auf die Situation von 
Muslimen auf dem Boden der Monarchie im 18. Jahrhundert verwiesen. In den 
Erläuternden Bemerkungen zum später noch zu besprechenden Islamgesetz 
1912 finden sich dazu einige interessante historische Bemerkungen'2; hier heißt 
es: "Die geographische Lage der Monarchie hat seit jeher rege Beziehungen mit 
dem Orient, insbesondere mit der europäischen Türkei veranlaßt, in deren Fol­
ge sich nicht wenige Untertanen des ottomanischen Reiches und unter diesen 
auch Bekenner des Islams hierzulande ständig oder vorübergehend niedergelas­
sen haben. Schon der Passarowitzer Friede vom 16. August 1718 hat allen tür­
kischen Untertanen in den habsburgischen Ländern die volle Handelsfreiheit 
und das Recht, Niederlassungen und Faktoreien zu begründen, eingcräumt.,,':) 12 13

12 Siehe dazu R. POTZ, Die Anerkennung der islamischen Glaubensgemeinschaft in Öster­
reich, in: J. SCHWARTI.ANDER (Hrsg.), Freiheit der Religion - Christentum und Islam unter dem 
Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993,135 ff. .

13 Nr. 1 der Beilagen zu den Stenographischen Protokollen des Herrenhauses, aa. Session,
1909.



56

In der Folge weisen die Erläuterungen darauf hin, daß solche Bekenner 
des Islam seit altersher faktisch auf religiösem Gebiet die volle Glaubens- und 
Gewissensfreiheit genossen.

Diese Freiheiten bezogen sich aber nur auf ausländische, insbesondere ot- 
tomanische Staatsangehörige, für Untertanen der habsburgischen Herrschaft ka­
men sie grundsätzlich nicht in Frage. Dies zeigte sich etwa in einem Aufruf Kai­
ser Karls VI. aus 1737 an die Bevölkerung Bosniens, worin er auch dem islami­
schen Bevölkerungsteil für den Fall der Eroberung Schutz und Garantie des Be­
sitzes zusicherte, allerdings unter der Bedingung, daß sie zum Christentum über­
träten; andernfalls müßten sie das Land verlassen.

Die unerwartete Niederlage gegen die reorganisierte osmanische Armee 
enthob Österreich nicht nur der Verlegenheit, diese Pläne für ein erobertes Bos­
nien durchzuführen, sondern bedeutete für rund weitere 140 Jahre, daß keine 
nennenswerte islamische Minderheit in den Staatsverband integriert werden 

mußte.

III. Zweiter Akt: Toleranzgesetzgebung und aufgeklärt-absolutistischer Staatszweck

Die Diskussion um die geistesgeschichtlichen/rechtsphilosophischen Wur­
zeln der josephinischen Toleranz gehört zu den großen Themen der österreichi­
schen Geschichts- und Rcchtsgeschichtsforschung.

Die berühmten Eingangsworte des Toleranzpatentes Josephs II. "Überzeu­
get von der Schädlichkeit jeglichen Gewissenszwanges" dürfen jedenfalls nicht so 
verstanden werden, als hätte man die Toleranz rechtlich-systematisch lediglich 
von der Gewissensfreiheit abgeleitet. Es ist vielmehr eine vielschichtige Mi­
schung rcichsrechtlicher Traditionen mit Ideen der Aufklärung, strategischen 
Argumenten der Staatsräson und scholastischer lus-divinum-Lehre14.

Wie auch immer man hier die Schwerpunkte setzt, die josephinische Tole­
ranz stammte aus dem Westen, war ein Produkt westlicher bzw. reichsrechtli­
cher Elemente. Die Einbeziehung der Orthodoxen durch das josephinische To­
leranzpatent wurde daher von Reichsjuristen als eine bemerkenswerte - reichs­
rechtlich nicht gedeckte - Erweiterung angesehen.

14 Siche dazu: P. LANDAU, Zu den geistigen Grundlagen des Toleranz-Patents Kaiser Jo­
sephs II., in: ÖAKR 32 (1981), 187 ff.



57

zu Recht'5, daß dort, "wo die prägende Kraft 
der Peripherie zwischen dem Osmanischen

- ”-----------—i

«mein in ucr naiiuiiauuug uiumu.v»--------
Sich grundsätzlich die Schwierigkeit, zu einem Typenschema zu gelangen, zeigt. 
Doch die Einbindung in das aufgeklärte Toleranzsystem leitete einen I ranstor- 
mationsprozeß v.a. der serbischen und rumänischen Konfessions- ationeni 
der Donaumonarchie ein, der für einige Zeit keine Parallelen in Rußland oder

w&maiiistiiou uauw. . ,

Die anläßlich des österreichischen Erbfolgekrieges von Maria Theresia de 

ungarischen Ständen gemachten Zugeständnisse stellten fiir die ort o oxen

■uuiuuiaucn üd uci uicuu-viui. uwu...-—e---------- «

1744 äußerte der serbische Nationalkongreß daher gegenüber ien c 
Wunsch, daß "ein oder zwei Minister mit der Beschützung und Vorstellung c es 
serbischen Volkes" betraut werden sollten. Daraufhin wurde 1745 eine o om 
mission für "illyrische Angelegenheiten" eingerichtet, die v.a. unter der Leitung 
von Bartensleins die Glaubensfreiheit der Orthodoxen gegen den ungarischen

bzw. katholisch-kirchlichen Druck zu schützen suchte.
Ab 1770 kam es zur generellen Neuordnung durch geistliche Regimen s 

für die illyrischc Nation, die eine Einschränkung der alten Privilegien mit sic 
brachte. Die darauffolgenden Bemühungen kulminierten 1790 in einem gro cn 
Serbischen Nationalkongreß, der in vieler Hinsicht eine Wende markierte. Ein­
gebunden in ein Geflecht von militärischen Bündnissen und Bedrohungen alte 
sich die Donaumonarchie als zu schwach erwiesen, um die durch die östcrreic i 
sehe Befreiungspropaganda geweckten Hoffnungen zu erfüllen. In er oge 
führte ein komplexer historischer Prozeß zum Übergang von der polyethmschcn 
illyrischen Konfessions-Nation zur monoethnischen serbischen Nation.

Auch für die rumänische Bevölkerung stellt Turczinski heraus'5, daß in den 
Denkschriften und Petitionen für eine nationale Gleichberechtigung zwisc cn 
1790 und 1848 der Übergang zur bikonfessionellcn, aber monoethnischen Nation 
deutlich wird. Das heißt, die Unterschiede zwischen Orthodoxen und Umerlcn 
zugunsten der gemeinsamen rumänischen Nationalität immer mehr zurüc tre

dem Osmanischen Reich hatte.

meinschaflen an der Grenze eine Gefährdung dar.



58

Die Nationalbewegungen der orthodoxen Völker wurzeln zu einem großen 
Teil in den Aktivitäten des Klerus im Rahmen der Konfessions-Nationen. Die 
Kleriker wurden damit auch zu den Trägern der seit der Mitte des 18. Jahrhun­
derts erfolgenden nationalen Präformation, welche die polyethnischen Konfes­
sionsgemeinschaften zu monoethnischen Konfessionsnationen transformierte. 
"Die tiefgreifenden Auswirkungen auf die Bildungsbestrebungen der griechisch- 
orthodoxen ebenso wie der griechisch-katholischen Führungskräfte", die der Jo­
sephinismus ausgelöst hatte, können nicht hoch genug cingeschätzt werden.

Mit dem Toleranzsystem des aufgeklärten Absolutismus war also nicht nur 
die "Unionsgefahr" für orthodoxe Gemeinschaften grundsätzlich gebannt, son­
dern es begann eine Periode des kulturellen und sozialen Aufstiegs, erst für die 
orthodoxen Serben, dann für die unierten Rumänen und Ruthenen, und zuletzt 
für die orthodoxen Rumänen und Ruthenen. Charakteristisch war die "Entwick­
lung eines neuen Klerikertyps, eines geistlichen Offiziers" des aufgeklärt­
absolutistischen Staates, wie er auch als Ziel der katholischen Klerikerausbil­
dung vor Augen stand. "Nicht nur von den staatlichen Aufgaben her, sondern 
auch durch die Ausbildung, die ihm nun ermöglicht wurde, unterschied er sich 
von dem gebildeten Theologen Rußlands wie vom Klerus im Osmanischen 
Reich."17

Ein wesentlicher Unterschied zu den im Osmanischen Reich bestehenden 
kirchlich-jurisdiktionellen und kulturellen Verhältnissen ist v.a. in der recht weit­
gehenden "Gräzisierung" der dortigen orthodoxen Hierarchie zu sehen. Demge­
genüber kann man in Südungarn eher von einer "Serbisierung" der Hierarchie 
sprechen, da häufig auch dort serbische Bischöfe eingesetzt wurden, wo die 
Mehrheit der orthodoxen Bevölkerung rumänischer Nationalität war. Nicht­
serbische orthodoxe Gemeinschaften haben sich immer wieder gegen eine juris- 
diktioncllc Unterstellung unter die Karlowitzer Metropolie gewehrt, der sie 
theoretisch bis zur Neuordnung der Hierarchie im konstitutionellen System im 
19. Jahrhundert unterstellt waren.

Doch diese Entwicklung ließ für die Donaumonarchie ein klassisches neu­
zeitliches Dilemma aufbrcchen. In formaler Hinsicht war die Rechtsstellung der 
"illyrischen Nation" ursprünglich durch ein Bündel von fortgeschriebenen "Privi­
legien" - die phasenweise auch von den Wiener Zentralbehörden sogar als Kon­
vention verstanden wurden! - umschrieben.

Diese Privilegien waren für die orthodoxe Bevölkerung Südungarns das 
Äquivalent der sonst im Herrschaftsgebiet verbreiteten ständischen Verfassung.

17 TURCZYNSKI, ebda., 20.



59

Die Transformation des Länderkonglomerates in einen einheitlichen Unterta­
nenverband unter Verstärkung aufgeklärt-staatlicher Aufsicht war regelmäßig 
mit der Zurückdrängung ständischer Rechte verbunden. Für die "Illyrische Na­
tion" wirkte sich diese politische Transformation daher als Zurückdrängung der 
alten Privilegien aus. Die Neuordnung des Staates fand daher in den konfessio 
nell-konservativen orthodoxen Gemeinschaften entschiedene Gegnerschaft, 
wenn durch die Einebnung der auf dem Weg zum Staatsbürgersein befindlichen 
Untertanen alte Privilegien der Gemeinschaft verlorengingen. Dabei konnte m 
der Dynamik der deutsch und katholisch geprägten Religions- und Kulturpolitik 

vom Josephinismus bis zum frühen Konstitutionalismus sehr leicht eine Fortset­
zung gegenreformatorischer Bedrohung gesehen werden.

In das Toleranzsystem wurden schließlich auch noch die gregorianischen 
Armenier eingebundenerfuhren eine regionale Toleranz in der Bukowina. Zu­
nächst steht fest, daß die Armenisch-apostolische Kirche in Österreich ausrück- 
lich weder nach den Bestimmungen des Anerkennungsgesetzes durch Hoheits­
akt anerkannt wurde, noch unter das Toleranzpatent fiel. Auf Grund des Hof­
kriegsratherlasses vom 7. Juli 1781 und des Allerhöchsten Handschreibens vom 
19. Juni 1783 war den Armeniern in der Bukowina jedoch die öffentliche Reli­
gionsausübung garantiert: Sie konnten in den mit Glockentürmen bestehenden 
Kirchen öffentlich den Gottesdienst feiern, konnten weiterhin ihre Schule betrei­
ben, und sie konnten über die Bestimmungen des Toleranzpatentes hinaus in 

geistlicher Hinsicht den Verkehr mit dem Patriarchen in Konstantinopel pfle­
gen. Der Anordnung des Monarchen kam Gesetzesrang zu“18.

18 Vortrag des Bundesministers für Unterricht und Kunst betreffend die Anerkennung der 
Anhänger der Armenisch Apostolischen Kirche als Religionsgcscllschaft im Jahre 1973 (abgedruckt 
ln OAKR 24 [1973] SO ff).

Diese gesetzliche Anerkennung bezog sich zunächst zweifellos auf die Bukowina, nach den ge­
nehmigten Statuten der Suczawaer Kirchengemcindc darüber hinaus auch ausdrücklich auf Galizien. 
Die staatliche Kultusverwaltung des ausgehenden 19. Jahrhunderts bezog diese Anerkennung jedoch 
zumindest auf alle im Reichsrat vertretenen Königreiche und Länder, da für die Errichtung einer 
Wiendcr armenischen Kultusgemeinde sowohl 1878 als auch 1898 keine (neuerliche) staatliche An­
erkennung, sondern nur ein analoges Vorgehen nach den Bestimmungen des Anerkennungsgesetzes 
hinsichtlich der Errichtung einer weiteren Kultusgcmcinde oder einer Filialkirhe (Expositur) gefor­
dert wurde.

Es muß also davon ausgegangen werden, daß die armenisch-apostolische (gregoriansiche) 
Kirche jedenfalls bis zum Jahre 1918 auch auf dem Gebiet der Republik Österreich als eine gesetz­
lich anerkannte Religionsgcsellschaft behandelt wurde, wofür - wie eingangs dargclcgt - auch die Zu-
rechung zur orthodoxen Kirche in diesem Jahrhundert beigetragen haben mag.

Siehe dazu auch PLÖCHL, W.M., Die Anerkennung der Armenisch Apostolischen Kirche in 
Österreich, in: Anzeiger der Österr. Akademie d. Wiss., Phil. hist. Klasse 112 (1975), 23 ff.



60

Auch der mit dem aufgeklärten Absolutismus anhebende Prozeß der Ein­
gliederung des Judentums in den einheitlichen Untertanenverband ist ein be­
kanntes und nicht nur hinsichtlich Österreich vielfach untersuchtes Phänomen. 

Die durch die josephinische Toleranzgesetzgebung für die Juden gegebenen 
Standards waren inhaltlich dem Toleranzpatent für Protestanten und Orthodoxe 
nicht ganz entsprechend und der damit in Gang gesetzte emanzipatorische Pro­
zeß war gesellschaftspolitisch und religionsrechtlich auch viel komplizierter als 
bei den tolerierten christlichen Kirchen. Der Weg von einer bestenfalls durch 
formale Privilegien bzw. diskriminierende Sonderrechte bestimmten, gesell­
schaftlich isolierenden, ständischen Einordnung zum Staatsbürger mit israeliti­
schem Religionsbekenntnis war also von Anfang an dornenvoll.

IV. Das Zwischenspiel: Der verzögerte Konstitutionalismus

Obwohl bereits seit dem vierten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts ein deutli­
cher Wandel in der Religionspolitik der Monarchie zu vermerken war, war die 
rechtliche Mindcrstellung der tolerierten Gemeinschaften - Protestantismus, 
Orthodoxie und Judentum - gegenüber der dominanten katholischen Staatsreli­
gion grundsätzlich bis 1867 gegeben.

Die Donaumonarchie war von der europäischen Revolution des Jahres 
1848 massiv erfaßt worden. Die komplexen politischen Vorgänge können hier 
nicht einmal in den allergröbsten Zügen nachgezeichnet werden, daher muß ich 
mich auf einige Bemerkungen zur Situation der Ostkirchen beschränken.

Für die Kirchen verband sich mit dem Revolutionsjahr das Ende der jose- 
phinischen Bevormundung und die Notwendigkeit, ihren Ort in einer konstitu­
tionellen politischen Ordnung neu zu bestimmen. Auf den in Folge der Revolu­
tion auch in den orthodoxen Gebieten zusammentretenden Nationalversamm­
lungen (Karlowitz, Blasendorf und Hermannstadt) standen die kirchlichen The­
men, und hier die Gleichstellung aller Kirchen Ungarns, im Vordergrund. Auch 
eine Wiener Bischofskonferenz 1850/51 war Ausdruck dieses Selbstgestaltungs­
willens, der v.a. die hierarchische Verfassung und das Bildungswesen umfaßte. 
Zwei wesentliche Prozesse wurden nun in Gang gesetzt:

Erstens trat Übergang von der Konfessions-Nation zur sprachlich-ethni­

schen Nation in eine entscheidende Phase, was mittelfristig dazu führte, daß die 
Kirche ihre Führungsposition verlor. Die kirchliche Hierarchie war als konserva­
tives Element zunehmend offener Kritik national orientierter Gruppen ausge­
setzt. Damit verbunden war zweitens eine Verschärfung der nationalen Gegen-



61

Sätze innerhalb der Orthodoxie, v.a. zwischen Rumänen und Serben, die zum 
Wunsch nach einer kirchenrechllich klaren Differenzierung national bestimmter 

kirchlicher hierarchischer Ordnung führte.

Durch die oktroyierte Verfassung vom 4. März 1849 kam es zu einer grund- 
rechtlichen Gleichstellung der anerkannten Kirchen und Religionsgesellschat- 
ten. Diese grundrechtliche Garantie wurde auch aufrechtcrhalten, als nach einer 
kurzen frühkonstitutionellen Phase eine Rückkehr zum Absolutismus erfolgte. 
Aber mangels einer die grundrechtlichen Garantien konkretisierenden staatskir 
chcnrcchtlichen Gesetzgebung kam es nur recht langsam zum Abbau des jose- 
phinischcn Systems. Erst die Verfassung 1867”, die dem sogenannten Ausgleich 
mit Ungarn folgte, führte zur entscheidenden Wende des österreichisch- 
ungarischen Staatskirchenrechts, womit wir zum dritten Akt unserer Geschichte 

kommen:

V- Der dritte Akt: Religionsfreiheit im konstitutionellen Vielkonfessionenstaat

Mit der Verfassung von 1867 tat die Donaumonarchie den entscheidenden 
Schritt zu einem System der Kirchenfreiheit im konstitutionellen Vielkonfcssio- 
nenstaat. Bereits 5 Monate nach dem Inkrafttreten der Verfassung 1867 erfolgte 
in einer Gesetzgebungswelle der entscheidende Schritt. Ein Gesetz über inter­
konfessionelle Verhältnisse aus 186819 20 beseitigte alle noch vorhandenen forma­
len Diskrimierungen unter den anerkannten Kirchen und Rcligionsgesellschaf- 
ten, wie z.B. einseitige Beschränkungen beim Religionswechsel und bei der reli­
giösen Kindererziehung oder das Verbot des Proselytismus.

Für alle bereits anerkannten bzw. tolerierten Kirchen und das Judentum 
erfolgte in der Folge eine gesetzliche Neuregelung ihres Verhältnisses zum 
Staat. Bereits 1861 war es durch ein Protestantenpatent zur prinzipiellen Gleich­
stellung der Evangelischen gekommen. Auch für die Katholische Kirche, die we­
gen des Konkordates 1855 mit dem Neoabsolutismus verbunden schien, wurde 
»ach einseitiger Kündigung des Konkordates seitens Österreichs ein eigenes Ge­
setz erlassen, das eine starke staatliche Aufsicht über die Kirche normierte.

Für die orthodoxen Kirchen der Donaumonarchie erfolgte eine Neuord- 
nung der Jurisdiktionsverhältnisse. In der ungarischen Reichshälfte befanden

19 Siehe dazu insbes. RGBl. Nr. 142/1867.
20 Gesetz vom 25. Mai 1868, wodurch die interkonfessionellen Verhältnisse der Staatsbürger 

m darin angegebenen Beziehungen geregelt werden, RGBl. Nr. 49/1868.



62

sich zwei selbständige Kirchen: die griechisch-orientalische serbische Kirche in 
Ungarn mit dem Patriarchen von Karlowitz an der Spitze; daneben enstand als 
zweite Einheit eine rumänische Kirche. Nachdem bereits 1864 die Zusammen­
fassung der rumänischen griechisch-orientalischen Kirche von Siebenbürgen und 
dem Banat in einer Metropolie erfolgte, wurde 1868 für diese ein eigenes Or­
ganisationsstatut erlassen21.

1873 wurde für die Orthodoxie der österreichischen Reichshälfte die Me­
tropolie Bukowina und Dalmatien errichtet und dem Metropoliten von Czerno- 
witz unterstellt22. Mit der kurz darauf (1875) errichteten orthodoxen theologi­
schen Fakultät in Czernowitz erhielt die Monarchie ein Klerikerausbildungszen­
trum, das in der Folge weit über ihre Grenzen wirkte.

Durch den Berliner Kongreß 1878 war Österreich-Ungarn ermächtigt wor­

den, Bosnien und Hercegovina zu okkupieren. Dadurch kam eine weitere ortho­
doxe Kirche zum Verband der Donaumonarchie, deren geistliche Jurisdiktion 
durch einen konkordatsartigen Vertrag mit dem Ökumenischen Patriarchat aus 

dem Jahre 1880 geregelt wurde23. Der österreichische Staat unternahm keinen 
Versuch, in die gewachsene Selbstbestimmungsstruktur der Kirche durch An­
schluß an bestehende Kirchen cinzugreifen.

1890 wurden schließlich auch noch durch ein eigenes Gesetz, welches heu­
te noch in Geltung ist, die äußeren Rechtsverhältnisse der Israeliten geregelt, 
sodaß zu diesem Zeitpunkt eine weitgehend homogene Rechtslage für Katholi­
ken, Protestanten, Orthodoxe und Israeliten geschaffen war, die bei einer der 
Zeit entsprechenden staatlichen Kultusaufsicht gleichmäßige Garantien für die 
Regelung der sogenannten "inneren Angelegenheiten" der Kirchen umfaßte.

Die Regelungsdichte für die einzelnen Kirchen und Religionsgesellschaften 
sei anhand einer kommentierten Sammlung der Gesetze und Verordnungen in 
Cultussachen, die in dritter Auflage 1895 erschien, dokumentiert. Die beiden 
Bände enthielten auf 162 Seiten gemeinsame Bestimmungen für alle Kirchen 
und Religionsgesellschaften, darunter Ehe- und Schulrecht, auf 555 Seiten das 
besondere Staatskirchenrecht der katholischen Kirche, auf 226 Seiten das beson­
dere Staatskirchenrecht der griechisch-orthodoxen Kirche, 113 Seiten betrafen

21 Zu Entstehung und Inhalt desselben siehe E. Chr. SUTTNER, Beiträge zur Kirchcngc- 
schichte der Rumänen, Wien-München 1978,13.

22 Siehe dazu E. TURCZYNSKI, Orthodoxe und Unierte, in: A. WANDRUSZKA/P. UR- 
BAN1TSCH (Hrsg), Die Habsburgermonarchie 1848-1918, Bd. IV, Die Konfessionen, 437 ff.

23 Text siehe I. SILBERNAGL, Verfassung und gegenwärtiger Bestand sämtlicher Kirchen 
desw Ostens, Regensburg 1904,73 f.



63

die Evangelische Kirche beider Bekenntnisse und 27 Seiten die Israelitische 

Glaubensgemeinschaft.

VI. Epilog: Die Anerkennung der islamischen Glaubensgemeinschaft 

in Österreich 191224 25 *

Vor eine völlig neue Situation wurde die österreichische Kultusverwaltung 

nach der Okkupation Bosniens und der Herzegowina angesichts des musum - 
schen Bevölkerungstciles gestellt. Die beiden Provinzen bheben zunächst unt 

Militärverwaltung, welche zumindestens versuchte, für die Mus c, ur 
die Eingliederung in ein nichtislamischcs Staatswesen teilweise einen Schocx Be­
deutete, erträgliche Bedingungen zu schaffen. Religiöse Einrichtungen wur en 
erhalten bzw. verbessert, aber was als Förderung gedacht war, konnte von 
Muslimen genausogut als Okzidentalisierung verstanden werden.

Nach der Annexion Bosniens 1908, d.h. der staatsrechtlichen Eingliederung 

Bosniens und der Hcrcegovina in den Verband der Donaumonarchie, \er ang 
ten nicht zuletzt auch außenpolitische Rücksichten, den Status des Ls am nionar 
chieweit zu verbessern. So kam es zum Gesetz vom 15. Juli 1912, betre cn 
Anerkennung der Anhänger des Islams nach hanefitischem Ritus als Reügions- 
gcscllschaft - kurz Islamgesetz* - in "Zislcithanien", also der österreichischen

Reichshälfte. ,
Dieses Gesetz war, so der Bericht der Spezialkommission zur Vorberatung 

der Gesetzesvorlage aus 1910*, eine Folge der "definitiven untrennbaren An- 
glicdcrung der Länder Bosnien und Hcrcegovina” an die Habsburgermonarc le 
bzw. der damit verbundenen Aussicht, daß sich die "Zahl der in Osterreic au 
haltenden oder niedergelassenen Mohammedaner steigern werde, wozu noc 

kommt, daß gegenwärtig auch Truppen aus Bosnien und Hcrcegovina, m 
Mohammedaner vertreten sind, ihrerseits disloziert sind .

Der normale Weg, diese Anerkennung durch die Regierung zu er angen, 
wäre in einem Anerkennungsgesetz aus dem Jahre 1874 vorgezeichnet gewesen. 
Es zeigte sich jedoch anläßlich des Anerkennungsverfahrens des Islams Klar,

24 Siehe dazu ausführlich POTZ, Die Anerkennung der islamischen Glaubensgemeinschaft in 
Österreich, in: J. SCHWARTLÄNDER (Hrsg.), Freiheit der Religion - Christentum und Islam un- 
•er dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993,135 ff., insb. mit 137 ff.

25 RGBl. Nr. 159/1912. , _ ...
, 26 Bericht der Spezialkommission zur Vorberatung der Gesetzvorlage betreuend die Aner­
kennung der Anhänger des Islams nach hanefitischem Ritus als Rcligionsgcscllschaft (Nr. l dcrtici- 
lagen), 56 der Beilagen zu den stenographischen Protokollen des Herrenhauses, XX. Session



64

daß dieses Gesetz für christlich-kirchliche Organisationsstrukturen konzipiert 
war.

Der oben zitierte Bericht führte dazu folgendes aus: "Auf diesem Wege 
(d.h. bei Anwendung des Anerkennungsgesetzes) würde allerdings eine vollstän­
dige Unterordnung der neugebildeten Religionsgesellschaft unter das gemeine 
Recht herbeigeführt werden, insofern jedoch in Ansehung derselben besondere 
Ausnahmsbestimmungen Platz greifen sollen, ist allerdings ein Spezialgesetz er­
forderlich."

Begründet wurde dies folgendermaßen: "Der Koran und seine Ergänzun­
gen umfassen Vorschriften für alle Lebensbeziehungen der Moslemin, sie ent­
halten die Religions-, die privaten und kriminalistischen Rechtsgesetze, dann 
auch politische, administrative und staatswirtschaftliche Regeln, sowie über­
haupt die private und öffentliche Lebensführung, somit alles, was auf die Regie­
rung eines Volkes und auf dessen Privatleben Bezug haben kann." Und weiters: 
"Es läßt sich allerdings nicht verkennen, daß in der Sitten- und Rechtslehre Be­
standteile Vorkommen, die der christlich-europäischen Zivilisation widerstreiten, 
zum Beispiel die Anerkennung der Sklaverei als Rechtsinstitution, die Polyga­
mie, das Talionsrecht, die Steinigung wegen Ehebruchs, die Verstümmelung we­
gen Diebstahls, die Unfähigkeit eines Ungläubigen, gegen einen Mohammeda­
ner ein rechtsgültiges Zeugnis abzulegen.“

Die sich daraus ergebenden Bedenken wurden jedoch mit Hinweis auf das 
staatskirchenhoheitliche System zerstreut, denn "die erwähnten Beispiele sind 
wesentlich Rechtsbestimmungen, die durch die Unterstellung der Mohammeda­
ner unter das staatliche Recht belanglos werden, da nach § 6 des Regierungsent­
wurfes nur die mit den Staatsgesetzen nicht in Widerspruch stehenden Lehren, 
Einrichtungen und Gebräuche Schutz genießen sollen.27" Gönnerhaft stellt der 
Kommissionsbericht aber auch die Vorzüge des Islams heraus: "Andererseits ist 
zu erwähnen, daß der Islam eine monotheistische Religion ist; nach den Lehren 
desselben ist Gott einig, geistig und ewig, Weisheit, Allmacht und Barmherzig­
keit sind die Eigenschaften Gottes. Der Islam lehrt die Unsterblichkeit der See­
le, künftige Belohnung und Bestrafung und auch sonst finden sich im Koran 
Stellen von hohem ethischen Werte."

Auch in den Erläuterungen28 finden sich diese Gedanken. Hier heißt es: 
"Ohne Zweifel enthalten die Schriften, aus welchen die Lehren des Islams zu 
entnehmen sind, Gedanken, denen auf vielen Gebieten Großartigkeit und Tiefe,

27 Siche die vorige Anm.
28 Nr. 1 der Beilagen zu den Stenographischen Protokollen des Herrenhauses, XX. Session,

1909.



65

Weisheit und Poesie nicht abgesprochen werden kann. Diesen Tatsachen gegen­
über kann im Zusammenhang der beantragten gesetzgeberischen Aktion wohl 
über manches Beiwerk, das sich nicht harmonisch zur Überzeugung unseres sitt­
lichen Kulturbewußtsein fügen will, hinweggegangen werden.

Zweifel an der Anerkennungsfähigkeit des Islams werden dann unter Hin­
weis auf die Situation in Bosnien und Herccgovina ausgeräumt. Und da sich im 
Leben der Bekenner des Islams ein tiefinnerlicher Gottesglaube zugleich mit ho­
hem ethischen Pflichtbewußtsein offenbart, sei auch kein Zweifel, "daß weder 
die Kultusübung, noch die sonst auftretenden Äußerungen der religiösen Über­

zeugung Anstoß erregen, oder sich in Widerspruch mit den Postulaten unseres 
Kulturlebens gegenwärtig setzen oder in Zukunft setzen könnten.

Mit dieser kurzen abschließenden Erörterung des bislang vielleicht bemer­
kenswertesten Versuchs der Integration des europäischen Islams in einen multi­
konfessionellen Rechtsstaat mit einem staatskirchenrechtlichen System mochte 
ich mein Referat abschließen. Nicht konfessionsdistanzierter Laizismus - wie im 

türkischen Kemalismus - prägte diesen Versuch, sondern ein Konzept, in dem 
den Kirchen und Religionsgemeinschaften eine öffentlich-rechtliche Stellung mit 
einem paritätischen Förderungsstatus eingeräumt wird.



66

MULTIKONFESSIONELLES ZUSAMMENLEBEN 
IN RUSSLAND VOR 1917

Von Karl Christian Fclmy, Erlangen

Wer zu Anfang unseres Jahrhunderts in St. Petersburg, der Hauptstadt 
Rußlands von 1703 bis 1918, den Nevskij Prospekt entlangschlenderte, dem wur­
de an z.T. großartigen Baudenkmälern deutlich vor Augen geführt, daß Rußland 
ein Land war, in dem verschiedene Völker, Religionen und Konfessionen Hei­
matrecht hatten. Von der Admiralität in Richtung Alcksandro-Ncvskaja-Lavra 
gehend, stieß man gleich hinter der Mojka links auf die 1834 vollendete hollän­
dische Kirche, wenig später, schräg gegenüber dem Kazanskij Sobor auf die 
1838 mit zwei niedrigen Türmen erbaute lutherische Peter-Paul-Kirche, deren 
Altarbild der russische Künstler Karl Pavlovic Brjulov (1799-1852) gemalt hatte. 
Noch einige Meter später stieß man links auf die 1763 erbaute römisch- 
katholische Katharinenkirche1 und wieder bald darauf auf der linken Seite auf 
die 1779 errichtete armenische Katharinenkirche1 2.

Auch andere nicht-orthodoxe Kirchen waren sehr zentral gelegen und z.T. 
prachtvoll ausgestattet. In der Nähe der Isaakskathcdrale lag die 1863-1865 er­
baute deutsche reformierte Kirche3, unweit davon in Richtung Neva die eng­
lische4 und in der Nähe des Russischen Museums die französisch-reformierte 
Kirche5.

Dies sind nur die hervorragendsten Beispiele, solche, die in Baedekers Rei­
seführer erwähnt werden, der übrigens auch noch einige weitere nicht­
orthodoxe Kirchen in anderen Teilen der Stadt nennt. Kaum weniger auffällig 
war die 1883-1893 im maurischen Stil erbaute Synagoge6 in der Officerskaja und, 
noch heute beeindruckend, die 1912 mit zwei Minaretten errichtete und mit Ka­
cheln im Buchara-Stil geschmückte Moschee auf der Petersburger Seite7. Im 
Jahre 1910 war schließlich auch noch ein buddhistischer Tempel fertiggestcllt 
worden8.

1 Abb.: Vor der Revolution. Das alte St. Petersburg von M. P. 1ROSCI1NIKOW, J.B. SCHE- 
LAJEW und L.A. PROTSAI, Köln-Ncw York-Leningrad 1991,42.

2 K. BAEDEKER, Rußland nebst Teheran, Port Arthur, Peking. Handbuch für Reisende mit 
40 Karten, 67 Plänen und 11 Grundrissen, Leipzig 19127,101 f.

3 Abb.: Vor der Revolution, 9.
4 BAEDEKER, 108.
5 BAEDEKER, 114.
6 BAEDEKER, 121; Abb.: Vor der Revolution, 198.
7 BAEDEKER, 170; Abb.: Vor der Revolution, 198.
8 Vor der Revolution, 199.



67

1. Die gesetzliche Basis

Vor allem in St. Petersburg, aber auch in Moskau und anderen Teilen des 
Russischen Reiches gehörte das Zusammenleben verschiedener Religionen und 

christlicher Konfessionen zum bis ins Stadtbild hinein sichtbaren Alltag.
Dies war auch gesetzlich so festgclegt. In der Sammlung der grundlegenden

Staatsgesetze von 1832 hieß es:
"44. Alle nicht der herrschenden Kirche angehörenden Untertanen des 

Russischen Staates, Einheimische und in die Botmäßigkeit übernommene, auch 
Ausländer, die im russischen Dienst stehen oder sich zeitweilig in Rußland auf­
halten, stehen jeder allenthalben im Genuß der freien Ausübung ihres Glaubens 

und Gottesdienstes nach ihren Riten8.
45. Glaubensfreiheit wird nicht nur Christen ausländischer Bekenntnisse 

'zuerkannt, sondern auch Juden, Mohammedanern und Heiden, damit alle in 

Rußland wohnenden Völker den Allmächtigen Gott mit verschiedenen Zungen 
preisen nach dem Gesetz und Bekenntnis ihrer Väter, indem sie die Herrschaft 
der russischen Monarchen segnen und den Schöpfer des Alls um die Vermeh­

rung des Wohlstandes und die Stärkung der Macht des Reiches bitten 9 10 *.
Der Wortlaut der zitierten beiden Artikel läßt gleichzeitig erkennen, daß 

den dem russischen Grundgesetz entsprechend tolerierten ausländischen Reli­
gionen und den, wie im Svod Zakonov formuliert wird, "zu beschützenden (po- 
krovitel’stvuemyc)11 anderen christlichen Konfessionen die Orthodoxie als der 
"herrschende" (gospodstvujuscaja) Glaube gegenüberstand.

So formulierte Art. 40 des Grundgesetzes: "Der erstrangige und im Russi­
schen Reich herrschende Glaube ist der Christliche Orthodox-Katholische des 
Östlichen Bekenntnisses". Art. 41 bis 43 präzisierten die Rolle, die dem Kaiser in

9 Ähnlich wie Art. 40 formuliert es auch die Einführung zur Sammlung der Bestimmungen
und Statuten der "fremdländischen" Konfessionen und Religionen: "Der erste und herrschende 
Glaube im Russischen Staat ist der Christliche Orthodoxe Katholische des Östlichen Bekenntnisses. 
Aber auch alle dieser Kirche nicht angchörcndcn Staatsuntertanen und Ausländer, die sich m ihm 
ajlfhalten, genießen jeder allenthalben freie Ausübung ihres Glaubens und Gottesdienstes (svod 
ucrezdenij i ustavov upravlenija duchovnych dcl inostrannych ispovedanij christianskich i inoytyjjych. 
polnyj Svod 7-akonov Rossijskoj Impcrii. Izdanic neofficial’noc, zaklucajuscee v sebc dcjstvujuscie 16 

j^mov Svoda Zakonov s Prodolzcnijami k nim i dopolnitcl’nymi uzakonenijamt. Sostavleno pod red. 
G.G. SAVICA, S. I’ctcrburg 1903, t. 11-j, c. 1,7). „ . „ .

10 Polnyj Svod Zakonov, T.l, c. 2,6. - Ähnlich formulierte die Einführung zu Svod ucrcidenij.
_ UI. SMOl.tTSCH, Geschichte der russischen Kirche, Bd. II. Hg. G.L. FREEZE, (FOEG 45), 
Berlin 1991, 361. - Für unseren Beitrag konnten wir aus dieser und aus der unten genannten Arbeit 
von G. SIMON (Anm. 30) die meisten Hinweise entnehmen. Noch materialrcichcr ist die Arbeit von 
V-1 JASEVIC-BORODAEVSKAJA, Bor’ba za veru. Istoiko-bytovye oeerki i obzorzakonoda- 
‘el’stva po staroobrjadcestvu i sektanstvu v ego poslcdovatcl’nom razvitii. S prilozcniem statcj zako- 
"a i vysocajsich ukazov, S. Peterburg 1912. - Diese Arbeit wurde mir leider erst nach Abschluß des 
vorliegenden Beitrags zugänglich.



68

diesem Zusammenhang zukam. So hieß es in Art. 41: "Der Kaiser, der den All­
russischen Thron innehal, darf keinen anderen Glauben bekennen als den Or­
thodoxen". Und Art. 42 bestimmte: "Der Kaiser, als christlicher Herrscher, ist 
der oberste Verteidiger und Wahrer der Dogmen des herrschenden Glaubens 
und der Hüter des rechten Glaubens und jeder heiligen Ordnung in der Kirche".

So stand die russische Religionsgesetzgebung in einer großen Spannung 
zwischen dem gesetzlich verankerten Toleranzprinzip und der Bestimmung, daß 
die Russische Orthodoxe Kirche12 die herrschende sei. Die Konfliktfällc, die 
sich daraus ergaben, wurden je nach den Umständen unterschiedlich gelöst. So­
weit cs die "fremdländischen" Konfessionen und Religionen betraf, schlugen sich 
die rechtlichen Lösungen in Bd. 11 der Gesetzessammlung unter dem Titel 
"Sammlung der Anordnungen und Statuten der Leitung der geistlichen Angele­
genheiten der fremdländischen christlichen und andersgläubigen Bekenntnisse" 
nieder mit Bestimmungen für die römisch-katholische, protestantischen, armeni­
sche, karäische, jüdische, muslimischen, Lama- und die heidischen Konfessionen 
und Religionen13.

Es ist wichtig festzuhalten, daß Art. 44 den Genuß der freien Ausübung ih­
res Glaubens und Gottesdienstes nicht nur Ausländern und in die russische Bot­
mäßigkeit übernommenen Untertanen, sondern auch einheimischen Vertretern 
nicht-orthodoxer Konfessionen zubilligte. Davon wird noch die Rede sein. Tole­
ranz in dem genannten Sinne galt, wie die Statuten im "Svod Zakonov" zeigen, 
aber auch Juden, Moslems, Buddhisten und "Heiden", vor allem Schamanen, de 
facto den letzteren sogar in besonderem Maße. Beginnen wir mit ihnen.

II. Multikonfessionelles Rußland und begrenzte Toleranz (bis 1905)

In der Zeit vom 16. bis 19. Jahrhundert hatte sich das Russische Reich wei­
te, hauptsächlich von Moslems, Buddhisten und Schamanen bewohnte Gebiete 
in Mittelasien und Sibirien einverleibt. Der russische Staat unterstützte zwar von 
Anfang an, z.T. mit verlockenden wirtschaftlichen Angeboten, die Christianisie­
rung und, damit meist verbunden, die Russifizierung dieser nicht-christlichen 
Untertanen14, stellte deren Religionsfreiheit grundsätzlich aber nicht in Frage.

12 Wir nennen die Kirche so bei ihrem heute gebräuchlichen Namen, den sie freilich erst seit 
dem Konzil von 1917/18 trägt. Im 19. Jahrhundert war in der Regel von der Russischen Orthodox- 
Katholischen Kirche des Morgenlandes gesprochen worden.

13 Polnyj Svod Zakonov, Bd. 11, c. 1.
14 J. GLAZIK, Die russisch-orthodoxe Heidenmission seit Peter d. Großen. Ein missionsge- 

schichtlichcr Versuch nach russischen Quellen und Darstellungen (MWAT19), Münster 1954 .



69

Selbst der Bau von Gotteshäusern war ihnen grundsätzlich gestattet15 16. Der geist­
liche Stand fast aller "fremdländischen" Religionsgemeinschaften, so auch der 
nomadisierenden "Heiden" genoß sogar weitgehende Privilegien18 19. Der orthodo­
xen Mission waren ihrerseits durchaus rechtliche Grenzen gesetzt. Kinder unter 
13 Jahren konnten nur mit schriftlicher Genehmigung der Eltern getauft wer­
den, was sich häufig an dem Wunsch der Kinder, die eine christliche Schule be­
suchten, und nicht minder häufig an dem Analphabetismus der Eltern stieß, 

die eine solche Unterschrift beim besten Willen nicht leisten konnten17. Die 
"Verordnung für die Fremdstämmigen"18 garantierte den nomadisierenden 
Stämmen zudem eine Selbstverwaltung, die von ihren Stammesältesten ausgeübt 
wurde18. Da Übertritte zum Christentum "auf das soziale Gefüge der Stämme 
aufiockernd wirkten" - Getaufte neigten dazu, das Nomadenleben aufzugeben - 
widersprachen sie den Interessen der Selbstverwaltungsorgane, damit aber auch 
denen der russischen Verwaltung, die sich ihrerseits auf die Selbstverwaltungs­
organe der Nomaden stützte. "Aus einer solchen Interesscngemeinschalt ergab 
sich als notwendige Folge, daß die Mission von den örtlichen Staatsorganen auf 
keine oder nur gelegentliche, geringe Unterstützung gegenüber den Stammesal­
testen rechnen konnte. Im ganzen 19. Jahrhundert rissen die Beschwerden der 
Missionare und Eparchialbischöfc über die lokalen Behörden nicht ab 20 * 22. Auch 
der Schutz, den das Grundgesetz der Geistlichkeit der "fremdstämmigen Reli­
gionen angedeihen ließ, wirkte für sie stabilisierend und damit missionsfeindlich. 
"Bei den Nomaden war die anti-christliche Propaganda zudem kaum kontrollier­
bar"«. Positiv bedeutet das aber auch eine wie auch immer begründete taktische 
Koexistenzbereitschaft des russischen Staates und eine gewisse Tendenz zur reli­
giösen Toleranz, auch wenn der Wusch nach Christianisierung und unverhohlen 
damit verbundener Russifizierung davon unberührt blieb.

Die Russische Orthodoxe Kirche hat sich in Verbindung mit dem russi­
schen Staat seit der Eroberung der Khanate Kazan’ und Astrachan’ - insgesamt 
mit geringem Erfolg - um die Missionierung der muslimischen Untertanen ge­
müht». Die rechtliche Stellung des Islam gestattete immerhin die Herausbildung

11.252.

15 Vgl. z.B. Svod Zakonov 11, razd. II, kn. VII156, Art. 1686.
16 Svod Zakonov 9 II, gl. 3 (r.k.), gl. 4 (Protestanten), gl. 5 (Armenier); vgl. a. SMOLT1SCH

17 SMOl.ITSCH II, 252.
18 1‘olozcnie ob inorodcach. . , .. „ ->n ff Ae. ff r.-i ff u.a.m.
19 Svod Zakonov, T. 2; Polozenie ob inorodcach, razd. 1, st. 9 ff, 20 ff, 4 ,
20 SMOl.ITSCH II,251.
21SMOTITSCHII, 252. . . , Kirche Fine missionsgcschichtli-
22 .1. GI.AZ1K, l)ic Islammission der Rassist]h-or hodoxen Kuch.bn18 skarlc^ (MWAT

che Untersuchung nach russischen Quellen und Darstellungen Russian Orthodox Church,
23), Münster 1959; S. BOLSHAKOFF, The Fore.gn M.ss.ons of .he Russum Urtnoo 
London 1943.



70

eines tatarischen Grundbesitzertunis, "das in seiner Stellung der Position der 
Moskauer Dienstleutc im 17. Jahrhundert und des Adels im 18. Jahrhundert fast 
gleichkam'123. Das verhinderte gelegentliche Willkürmaßnahmen jedoch keines­
wegs. Unter Kaiserin Elisabeth war zeitweilig der Bau neuer Moscheen verbo­
ten23 24.

Am schwierigsten unter allen "Frcmdreligionen” gestaltete sich fraglos die 
Lage der Juden. Das Ulozenie von 1649 hatte die Mission von Juden unter Chri­
sten mit der Todesstrafe bedroht25. Und unter der für ihre Brutalität auch sonst 
bekannten Kaiserin Anna Ioannovna (1730-1740) wurden ein jüdischer Missio­
nar und ein von ihm bekehrter früherer orthodoxer Christ öffentlich verbrannt26. 
Der Ukaz Kaiserin Annas, der die Ausweisung der Juden aus der Ukraine ver­
fügte, führte immerhin zur Vertreibung von 75.000 Juden bis 175327. Unter Kai­
serin Katharina II. änderte sich die Lage der Juden allerdings grundlegend, 
nachdem die erste polnische Teilung dem Reich eine große Zahl neuer jüdi­
scher Untertanen beschert hatte. Und unter Nikolaj I. wurde schließlich "das 
Fundament für einen rechtlich gesicherten Status der Juden gelegt"28. Die Ju­
denpogrome zu Anfang unseres Jahrhunderts bezeugen freilich auch, wie 
schnell alle rechtlichen Garantien zu reiner Theorie verkümmern konnten.

In Bd. 11 des Svod Zakonov wurde gleich zu Anfang des dem jüdischen 
Glaubensbekenntnis gewidmeten Teils bestimmt: "Juden können öffentliche 
(obscestvennyja) Gebete und Gottesdienste an den Orten ihres gemeinsamen 
Wohnsitzes verrichten. Niemand hat das Recht, sie darin mit Wort oder Tat zu 
behindern"29. Art. 1302 dieser Sammlung bestimmte in durchaus zumutbarer Be­
schränkung, wieviel jüdische Häuser an einem Ort notwendig waren, damit Ge­
betsschulen, bzw. Synagogen eröffnet werden konnten.

Nicht nur als tolerierte, sondern auch als "zu beschützende" galten römi­
sche Katholiken, Lutheraner, Reformierte und seit 1879 auch Baptisten30. 
Mischehen mit orthodoxen Untertanen waren gestattet, und das Eherecht der 
Untertanen "fremdländischer" Konfessionen fand seinen Niederschlag in der

23 SMOLITSCIIII, 257.
24 SMOLITSCII II, 262.
25 SMOLITSCII II, 312: Ulozenie von 1649 in Polnoe Sobranic Zakonov Rossijskoj Impcrii 

(PSZ) (I) 1:1, Kap. 22, Arl. 24; 2: 662, 730, 1186; Art. 18.
26 SMOLITSCII II, 313.
27 SMOLITSCII II, 313, bes. Anm. 1029.
28 SMOLITSCII II, 314.
29 Svod Zakonov, T. 11, kn. 5: O upravlcnii duchovnych del evrccv, gl. 1-ja, st. 1299.
30 G. SIMON, Konstantin PctroviC Pobcdonoscev und die Kirchenpolitik des Heiligen Sinod 

1880-1905 (KO.M 7), Göttingen 1969,190.



71

russischen Gesetzessammlung.3' Für Ausländer galt Religionsfreiheit ohne jede 
Einschränkung" bereits seit 170232. Christen westlicher Konfessionen durften 
sich sogar ohne Geistliche zu Gottesdiensten versammeln33, was ihre Kontrol- 

lierbarkeit ja erheblich einschränkte.
Von besonderem Interesse ist die den Jesuitenorden betreffende Gesetzge­

bung. Der anlijcsuitischen Stimmung, wie sie sich z.B. in der Gestalt des Jesui­
ten Rangoni in Modest Mussorgskijs Oper "Boris Godunov" spiegelt, entspricht 
die Ausweisung der Jesuiten aus Moskau im Jahre 168934 mehr als die spätere 
Wiederzulassung. Als Papst Clemens XIV. durch das Breve "Dominus ac Re- 
demptor" 1773 die Aufhebung des Jesuitenordens verfügte, ließ die russische 
Regierung die Auflösung in ihrem Bereich nicht durchführen. Die Jesuiten durf­
ten zunächst weiter in Rußland verbleiben, wenn sie dann auch 1829 Moskau 

verlassen mußten35 36.
Die geltenden Gesetze gestanden im 19. Jahrhundert den römisch- 

katholischen Untertanen (zu denen ja auch die Katholiken Kongreß-Polens ge­
hörten) Kultusfreiheit einschließlich von Prozessionen im Freien, Religionsun­
terricht in Staats- und Privatschulen und Ausbildungsstättcn fiir den theologi­
schen Nachwuchs, z.B. auch in St. Petersburg, zu38. Dennoch kam es in Polen 
gelegentlich auch zu willkürlichen Beschränkungen des katholischen Schulwe­
sens37. Auf jeden Fall versuchte der Staat, die Katholiken unter seine Kontrolle 
Zu bekommen. Selbst der als Hochmeister des Malteserordens eigentlich durch­
aus katholikenfreundliche Paul I. verfügte mit ausdrücklichem Bezug auf die 

römisch-katholischen Untertanen: "Die dem Monarchen von Gott gegebene 
höchste Gewalt erstreckt sich auch auf die Geistlichen, und diese sind daher 

verpflichtet, ihrem Monarchen als der von Gott gesetzten Gewalt nach der Vor­
schrift des Apostels Paulus treu und gehorsam zu sein. Die Geistlichen sind da­
her gehalten, den kaiserlichen Befehlen nachzukommen, im bürgerlichen wie im 

geistlichen Bereich, indem sie den höchsten Willen erfüllen, der von ihnen ver­
langt, die Gesetze und Dogmen ihrer Religion zu beachten"38. Art. 17 des Status 
über die ausländischen Bekenntnisse verbot dementsprechend Kontakte mit der

SSSiS STRICKER (Hgg.), Die Onh«l«e KM* i* I«- 

mente ihrer Geschichte (860-1980), Göttingen 1988. Nr. 110.
33 HAUPTMANN/STRICKBR, 1792.
34 HAUPTMANN/STRICKBR, Nr. 141.
35 11AUPTM ANN/STR1CKI !R, Nr. 141.
36 Svod Zakonov.T. 11. razd., 1, 18.
37 SIMON, 211.
38 Zit. SMOLITSCH II, 361: PSZ (1) 25: 18734.



72

römischen Kurie "anders als über das Innenministerium". "Keinerlei Bullen, 
Sendschreiben und Instruktionen und überhaupt keinerlei von der Päpstlichen 
Leitung ausgehende Akte können" - diesem Artikel zufolge - "im Reich und im 
Großherzogtum Finnland ohne Ihrer Höchsten Kaiserlichen Majestät Erlaubnis 
in die Tal umgesetzt werden". Voraussetzung einer solchen Erlaubnis war die 
Feststellung, "daß diese Erlasse nichts gegen die staatlichen Bestimmungen und 
heiligen Rechte und Vorrechte der Obersten Autokratischen Gewalt enthiel­
ten”39.

Dennoch - ungeachtet der Zerstörung der Union durch Nikolaj I., die nach 
russischem Verständnis freilich streng vom lateinisch geprägten, allein in den er­
wähnten Statuten behandelten römischen Katholizismus zu unterscheiden war - 
schloß Pius IX. 1847 ein Konkordat mit dem russischen Kaiserreich ab, das die 
grundsätzlichen Freiheiten der römisch-katholischen Untertanen (nicht der Un- 
ierten!) festschrieb40, wenn auch tatsächlich nicht in allen Fällen zu garantieren 
vermochte41.

Mit dem Baltikum42 hatte Rußland vornehmlich evangelisch-lutherisch ge­
prägte Gebiete übernommen, deren lutherischer Charakter in Art. 9 und 10 des 
Nystadter Friedensvertrages vom 30. Juni 1721 bestätigt worden war43. Erst das 
von Nikolaj I. im Zusammenhang mit der Gesetzeskodißzierung am 28. Dezem­
ber 1832 Unterzeichnete "Statut für die evangelisch-lutherische Kirche in Ruß­
land" stellte die Sonderstellung der baltischen Lutheraner in Frage44.

Zu Problemen kam cs, als sich in den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts 
etwa 75.000 Bauern in Livland - z.T. mit vagen Hoffnungen auf soziale Besser­
stellung - der Russischen Orthodoxen Kirche angeschlossen hatten und sich z.T. 
nach kurzer Zeit zur lutherischen Kirche zurückwenden wollten. Hier zeigte sich 
die bisher von uns noch nicht erwähnte Grenze der relativen Religionsfreiheit: 
Allerlei Religionen und Konfessionen in Rußland waren geduldet und wurden in 
Grenzen sogar staatlich gefördert. Doch der Abfall von der Orthodoxie als der 
"herrschenden" Religion, erst recht die Abwerbung von ihr, waren mit den Ge­
setzen unvereinbar. Art. 4 in Bd. 1/ I des Svod Zakonov bestimmte: "In den 
Grenzen des Staates hat allein die herrschende Orthodoxe Kirche das Recht, die 
Nachfolger anderer christlicher Bekenntnisse und Andersgläubige zur Annahme.

39 Svod Zakonov, T. 11, kn. 1 razd, 1,9.
40 Vgl. A. AMMANN, Abriß der ostslawischen Kirchengeschichte, Wien 1950,513.
41 AMMANN, 516.
42 Vgl. P. HAUPTMANN, Arl. Baltikum II, in: TRE5,145-159, bes. 152 ff.; SMOI.ITSCH II. 

421449; SIMON, 218-234.
43 SMOUTSCH II, 434.
44 SMOLITSCH 11.435.



73

ihrer Glaubenslehre zu bewegen. Die geistlichen und weltlichen Vertreter der 
anderen christlichen Bekenntnisse und Andersgläubige sind aufs strengste ver­
pflichtet, nicht die Gewissensüberzeugung derer, die ihrer Religion nicht ange­
hören, anzutasten. Widrigenfalls unterliegen sie den in den Strafgesetzen festge­
setzten Strafen"«. Art. 5 regelte den Übertritt zur Orthodoxen Kirche, die Art. 
6-11 regelten die Konversion zu anderen geduldeten Konfessionen, wobei der 
Übertritt von christlichen zu nichtchristlichen aber insgesamt ausgeschlossen 
blieb. Andererseits konnte selbst der Übertritt zu den in ihren Rechten einge­
schränkten Altgläubigen die Stellung von Juden verbessern und ihnen den Zu­

zug in sonst für Juden verschlossene Gebiete ermöglichen45 46 47 48.
Lutherische Konvertiten zur Orthodoxie, die ihren Schritt bedauerten, wa­

ren als Orthodoxe nun vom Gesetz her daran gehindert, sich ihrem angestamm­
ten Bekenntnis wieder zuzuwenden. Da die lutherischen Pastoren den zurück­
kehrenden Gläubigen geistliche Betreuung nicht versagen wollten, kam es zu ei­
ner Reihe von Prozessen, die in den 70er Jahren Kaiser Alexander II. zwar ein­
stellen ließ, die der Oberprokuror Konstantin PetroviS Pobedonoscev in den 
hOer und 90er Jahren aber forcierte, der Senat jedoch teilweise niederschlug, 
falls er nicht wenigstens das Strafmaß der von den Gerichten ausgesprochenen 
Urteile verminderte. Erst Kaiser Nikolaj II. löste die anstehenden Probleme im 
wesentlichen durch das anläßlich seiner Krönung erlassene Gnadenmanifest47. 
In der Zwischenzeit hatten die russischen Zwangsmaßnahmen das interkonfes­
sionelle Klima jedoch bereits nachhaltig vergiftet. Adolf v. Harnacks Attacken 

gegen die Orthodoxie in seinem "Wesen des Christentums"48 sind wohl auch von 
diesem Hintergrund her mit zu verstehen.

Die Unierten und die Union mit Rom genossen im Unterschied zu den la­
teinischen Katholiken, zu Lutheranern und Reformierten niemals den relativen 
Schutz "fremdstämmiger" Bekenntnisse. Das läßt sich weitgehend mit der Vor­

geschichte der Union begründen. Die Union von Brest insbesondere war der 
Bevölkerung in Weißrußland und der heutigen Ukraine gegen ihren Willen mit 
Oewalt aufgezwungen worden, weil die orthodoxen Bischöfe in Polen-Litauen 
sich durch die Vereinigung mit Rom die Gleichstellung mit den polnischen latei­
nischen Bischöfen erhofft hatten49. Der Kampf des Fürsten Konstantin Konstan-

45 Svod Zakonov, T. 11, razd. I 7.
46 SMOLITSCH II, 313.
47 SIMON, 220-226.
48 Vgl. A. HARNACK, Das Wesen des Christentums. Sechzehn Vorlesungen vor Studieren- 

den aller Fakultäten im Wintersemester 1899/1900 an der Universität Berlin, I «ipzig 19134.
49 Vgl. dazu K. Ch. FELMY, Der Aufbruch der orthodoxen Laien in Polen-Litauen im 16. 

l|nd 17. Jahrhundert, in: ZKG 98 (1987) 370-385.



74

tinovic von Ostrog und der orthodoxen Bruderschaften lind Klöster gegen die 
Union erwies die orthodoxe Kirche als vitaler, denn vorher angenommen. Zu­
nächst wurde die Union auch im Volk als etwas Fremdes angesehen. Die Russi­
sche Orthodoxe Kirche und der russische Staat betrachteten sie deshalb als Irre- 
denta, die es grundsätzlich zu befreien und rückzugewinnen galt. Insofern nimmt 
es nicht wunder, daß, nachdem nach der Annexion der ehemals polnisch­
litauischen ostslawischen Gebiete schon Alexander I. in die Freiheiten der Un- 
ierten eingegriffen hatte50, ein Herrscher wie Kaiser Nikolaj I., dem der Tole­
ranzgedanke ohnehin nichts bedeutete, konsequent die Auflösung der Union be­
trieb. Für weite Gebiete erfolgte sie im Jahre 1837, ohne daß sich nennenswerter 
Widerstand dagegen im Volk erhob. Erst im späteren 19. Jahrhundert haben 
sich viele Unierle so weit mit der Union identifiziert, daß ihre Auflösung im Bis­
tum Cholm im Jahre 1875 nicht mehr widerstandslos gelang5'; sie stieß aber da­
mals immer noch auf geringeren inneren Widerstand als die Auflösung der seit 
170052 bestehenden Lemberger Union im Jahre 1946.

Der Umgang mit der Union ist aus den genannten Gründen am wenigsten 
dazu geeignet, das Verhältnis des russischen Reiches zum Toleranzgedanken zu 
ermessen. Daß die Regierung in St. Petersburg bei allen Vergünstigungen ge­
genüber "fremdländischen" Religionen und Konfessionen mit Toleranz gegen­
über Abweichlern in den eigenen Reihen wenig im Sinn hatte, dokumentiert 
m.E. am deutlichsten das Verhältnis zu Altgläubigen und Stundeten, von dem 
im folgenden die Rede sein soll.

Bei den Altgläubigen handelt es sich um die Gegner der der Russischen 
Orthodoxen Kirche unter Patriarch Nikon (1652-1667) aufgenötigten überstürz­
ten Anpassung der Riten an den Brauch der griechischen Kirche. Es ist außer­
halb Rußlands üblich, den Anlaß zum Altgläubigen-Schisma als geringfügig ab­
zutun53. Immerhin ging es bei der Frage des Kreuzzeichens, um das die Ausein­
andersetzung am heftigsten geführt wurde, um den wichtigsten Gebetsgestus der 
russischen Kirche, den gerade 100 Jahre zuvor ein Moskauer Konzil verbindlich 
festgelegt hatte. Was Jahrhunderte lang praktiziert worden war, wurde nun un-

50 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 158.
51 SIMON, 212.
52 AMMANN, 321-326.^
53 Vgl. zum Ganzen svjasc. A. S1NAJSK1J, Otnoscnie russkoj ccrkovnoj vlasli k raskolu staro- 

obrajdcestva v pervyc gody sinodalnago upravlenija j>ri Petre Vclikom (1721-1725 g.), S. Pctcrburg 
1895; V.S. MARKOV, K istorii raskola-slaroobrjadcestva vtoroj poloviny XIX stoletija. Percpiska 
prof. N.I. Subbotina, preimusiestvenno ncizudannaja, kak material dlja istorii raskola i otnoscnij k 
nernu pravitel’stva (1865-1904 gg.), Moskva 1914; 1“. HAUPTMANN, Altrussischer Glaube. Der 
Kampf des Protopopen Avuakum gegen die Kirchenreformen des 17. Jh.s. Mit einem Anhang: Das 
russische Altgläubigentum der Gegenwart (KO.M 4), Göttingen 1963.



75

ler Nikon nicht nur abgeändert, sondern auch als verderblich verworfen. Das 
Ganze geschah ausgerechnet in einer Zeit gespannter apokalyptischer Erwar­
tungen54. Viele Tausende russischer Gläubiger - unter ihnen die eifrigsten Glie­
der der Kirche - gingen freiwillig in den Tod durch Selbstverbrennung, um dem 
Abfall vom rechten Glauben unter der Last der Folter zuvorzukommen. Zu­
nächst waren die Verfolgungen der Altgläubigen unter Peter d. Gr. besonders 
hart. Neben direkten Verfolgungen gab es "Streitgespräche", zu denen Altgläubi­
ge gezerrt werden konnten55 und die unangenehm an "individuelle Aufklärungs­
gespräche" in sowjetischer Zeit erinnern. Dann aber wandte der Reformkaiser 
liberalere Prinzipien auch auf das Verhältnis zu den russischen Altgläubigen an, 
ließ sich das freilich durch doppelte Besteuerung bezahlen. Am 16. Juli 1722 
wurde unter Rückgriff auf einen Erlaß von 1716 verfügt, "in den Gouvernements, 
in denen es Altgläubige gibt, (...] sowohl Männer als auch Frauen schriftlich zu 
erfassen (ausgenommen die, die nahe der Grenze wohnen) und sie im Vergleich 
zur gegenwärtigen Steuer zur Steuer zu veranlagen. Die Kaufleute sollen ent­
sprechend ihrem Handel und die Bauern entsprechend ihrem Landanteil den 
doppelten Betrag zahlen"56. Daß die Priester Beichtlistcn führen mußten, aus 
denen hervorging, wer der Staatspflicht zu jährlicher Beichte und Kommunion 
uicht nachkam und darum als potentieller Altgläubiger doppelt steuerpflichtig 
war, gehört zu den schweren Belastungen, die der russische Staat dem geistli­
chen Stand aufnötigte, auch wenn die Bestechlichkeit vieler Priester den Alt­
gläubigen das Leben oft einigermaßen erträglich machte.

Den gleichen Rechtsstatus wie die fremdländischen Bekenntnisse haben 
die russischen Altgläubigen vor 1905 nicht erreicht. Es dürfte allgemein bekannt 

Se'n, daß sie sich in eine Gruppe, die entlaufene Priester der Staatskirche an­
stellte, und andere Gruppen ohne Priester aufteilten. Zu beiden Haupttypen 
fand der Staat einen gewissen modus vivendi. In einem Erlaß vom 14. Dezember 
1762 wies Kaiserin Katharina II. den Allgläubigen Wohngebiete in Sibirien, der 
Steppe von Barubin und den Gouvernements Voronez, Belgorod und Kazan’ an. 
Freilich war ihnen zunächst noch verwehrt, vor Gericht als Zeugen aufzutrelen 
(es sei denn, in Prozessen untereinander) oder geistliche oder zivile Ämter, 

selbst in den untersten Rängen der Verwaltungen", zu übernehmen. Immerhin 
r>ef die Kaiserin geflohene Altgläubige zur Rückkehr nach Rußland auf und ver­

54^Auf solche apokalyptischen Erwartungen verweist der Leiter (nastavnik) der Rigaer 
Circbenscikov-Gemcindc, Vater loann Miroliubov, als ein für das Schisma besondere wichtiges Ele­
ment.

55 SIMON, 175.
56 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 121; PSZ6, Nr. 4052,738 [vom 16.7.1722).



76

sprach den Heimkehrern für sechs Jahre Verzicht auf die Doppelbesteuerung57. 
Im Jahre 1769 wurden Altgläubige auch wieder zur Eidesleistung und zum Zeu­
genstand zugelassen8® Während der Pest von 1771 gelang den Priesterlosen die 
Gründung eines Spitals und eines religiösen Zentrums auf dem Verklärungs- 
(Preobrazenskoe-) Friedhof, den Priesterlichcn die Gründung eines entspre­
chenden Zentrums auf dem Rogozskoe-Friedhof, beides mit Wissen und Billi­
gung der Kaiserin59.

Insgesamt wai die Stellung der Altgläubigen bis 1883 ungewiß. Peter III. 
hatte ein spezielles Altgläubigen-Statut geplant60 61 62. Katharina II. übte, wie er­
wähnt, ein Stück weit Toleranz. Unter Nikolaj I. galten die Gemeinden der Alt- 
gläubigen im Prinzip als ungesetzlich81. Geplant wurde sogar die gewaltsame 
Einfügung altgläubiger Kinder in die Staatskirchc. In Ukazy von 1827 und 1834 
wurde den Priesterlichcn die Anstellung flüchtiger Priester verboten. Zwischen 
1842 und 1846 wurden 102 Bethäuser versiegelt, 147 zerstört, und 12 der ortho­
doxen Kirche übergeben02. Auf der anderen Seite wurde 1870 und 1873 den Mit­
gliedern der "wenig schädlichen" Gruppen des Raskol das Recht zur Bekleidung 
einiger öffentlicher Ämter zuerkannt. Altgläubige Kaufleute, die es vielfach zu 
erheblichem Reichtum brachten, durften in die Kaufmannsgilden aufgenommen 
werden63. Während früher die Ehen der Altgläubigen als ungesetzlich galten, 
konnten seit 1874 die Altgläubigen die bei ihnen geschlossenen Ehen64 im Stan­
desregister eintragen und damit legalisieren lassen65 66. Freilich war dies nur Alt- 
gläubigen möglich, die schon in den Steuerlisten von 1857 verzeichnet waren60. 
Schon vorher, 1858, war die Verfolgung der altgläubigen Geistlichkeit eingestellt 
worden67.

Besonders erbittert reagierte der russische Staat darauf, daß den priesterli­
chcn Altgläubigen durch die Übernahme eines Bischofs aus dem Ökumenischen 

Patriarchat Konstantinopel im Bukovina-Kloster Belaja Krinica (Fontanea Alba)

57 HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 134; PSZ 16, Nr. 11725,129-131 vom 14.12.1762.
58 PSZ 18, Nr. 13255,840 vom 17.2.1769.
59 AMMANN, 407 f.
60 SMOL1TSCH II, 181.
61 SMOLITSCH 11, 182.
62 SMOLITSCH II, 183.
63 SMOLITSCH II, 184.
84 Vgl. u.a. HAUFI'MANN, Symbolik der orthodoxen und orientalischen Sekten, in E. 

HAMMHRSCHMIDT u.a., Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums, Stuttgart 
1962 (SyRX) 90-119,101

65 Svod Zakonov, 1'. 10, c 1, ra/.d. I, Art.78.
66 Simon, 169.
67 Simon 169.



77

die Gründung einer eigenen Hierarchie gelungen war88. Durch Verhaftungen 
und andere Terrormaßnahmen versuchte der Staat die Weitergabe der apostoli­
schen Sukzession an die priestcrlichen Altgläubigen zu verhindern. Als dies 
nicht gelungen war, wurden 1854 die Altarräume der Altgläubigen-Kirchen auf 
dem Rogozskoe-Friedhof unter dem Vorwand versiegelt, daß die Altgläubigen 
ja über keine gültig geweihten Priester verfügten68 69. Hier zeigte sich freilich auch, 
wie die List der Altgläubigen und die Gunst staatlicher Beamter restriktive Be­
stimmungen zu umgehen verstanden. Der Moskauer General-Gouverneur Fürst
V.A. Dolgorukov duldete stillschweigend, daß die priesterlichen Altgläubigen 
nach Schließung der Altarräume vor allem in den Kirchen auf dem Rogozskoe- 
Friedhof Tragaltäre vor den Ikonostasen aufstellten und so die Feier der Göttli­
chen Liturgie wieder ermöglichten, bis der Fürst deswegen nach St. Petersburg 
zitiert wurde70 71.

Je nach den örtlichen Gegebenheiten genossen die Altgläubigen durchaus 
erträgliche Bedingungen. In einigen Eparchien z.B. konnten Altgläubige ortho­
dox getraut werden, ohne daß damit eine Zugehörigkeit zur Orthodoxen Kirche 
verbunden war7'. Unter Kaiser Alexander III., einem unter dem Einfluß Pobc- 
donoscevs kaum zu übertriebener Toleranz neigenden Herrscher, sind Altgläu­
bige aber doch in Grenzen legalisiert worden. Am 3. Mai 1883 erhielten sie eine 
Reihe von wichtigen Rechten, insbesondere Pässe zu Reisen innerhalb des Rei­
ches. Das Recht, Handel zu treiben und Industrieunternehmungen zu gründen, 
wird ihnen ebenso bestätigt wie das Recht, in Gilden einzutreten. Sie konnten 
nun auch - wie erneut bestätigt wurde - öffentliche Ämter bekleiden, insbeson­

dere das eines Volost’-Ältesten. Außerdem wurde ihnen die ungehinderte Aus­
übung ihrer Riten sowohl in Privathäusern als auch in besonderen Kapellen zu­
gesichert. Bei einer Reparatur von Kapellen durfte das äußere Aussehen den 
orthodoxen Kirchen jedoch nicht ähnlich gestaltet werden. Außerdem war das 
Einverständnis des Gouverneurs, bei einer Neueinrichtung sogar das des Innen­
ministeriums, erforderlich. Die Wiedereröffnung versiegelter Gotteshäuser 
konnte der Innenminister nur nach Absprache mit dem Oberprokuror des Hl. 
Sinod gestatten. Die Entsiegelung altgläubiger Klöster und Siedlungen blieb je­
doch untersagt. Die Geistlichen und Ältesten der Schismatiker - speziell der 
Altgläubigen - werden wie schon bisher nicht wegen Ausübung ihrer Funktionen 
verfolgt, wenn sie dabei keine Propaganda unter Orthodoxen treiben; aber der

68 Vgl. HAUPTMANN/STRICKER, Nr. 167.
69 MARKOV, 144.
70 SIMON, 170.
71 SIMON, 169.



78

Staat erkennt sie nicht als Geistliche an, und sie verbleiben in dem Stand, in den 
sie hineingeboren sind72. In einer ständisch gegliederten Gesellschaft wie der 
des zaristischen Rußland war das schon eine erhebliche Einschränkung. So wa­
ren z.B. orthodoxe Geistliche von der Rekrutierung ausgeschlossen, altgläubige 
Priester nicht unbedingt. Die Geistlichen fremdländischer Religionen, auch 
wenn sie russische Staatsbürger waren - Protestanten und Katholiken, aber auch 
Rabbiner und Muftis - waren hierin durchaus besser gestellt. Eine öffentliche 
Zurschaustellung des Allgläubigentums wie z.B. das Tragen geistlicher Gewan­
dung und das Singen von geistlichen Gesängen in der Öffentlichkeit war nicht 
gestattet. Anders als die fremdstämmigen Religionen, durften russische Altgläu­
bige auch keine Bücher und Zeitschriften drucken. Die nötigen liturgischen Bü­
cher erhielten sie aus dem Bestand der von der Staatskirchc für das "Edinovcric" 
gedruckten liturgischen Bücher73. Trotz des Mißtrauens zu den "Edinovcrcy” 
nutzten die Altgläubigen nun also deren gottesdienstliche Bücher; es fehlte ih­
nen aber jede sonstige Literatur, die sie freilich unter großen Risiken aus der 
Bukovina einschmuggelten7“1.

So hatten die Altgläubigen nun zwar verbriefte Rechte. Aber etwa mit dem 
Verbot, das Altgläubigentum zur Schau zu stellen, hatten die Behörden auch die 
Möglichkeiten zu oft ganz willkürlichen Eingriffen. Der Instanzenweg beim Bau 
einer Altgläubigen-Kirche war nach den Regelungen von 1883 so schwierig, daß 
in der ganzen Zeit von 1883 bis 1905 nur 283 Altgläubigen-Gebetshäuser bzw. 
Kirchen gebaut werden konnten75. Auf der anderen Seite wußten die vielfach 
sehr reichen altgläubigen Kaufleute sich durch Bestechung der zuständigen Be­
amten das Leben oft zu erleichtern. Und es gab auch untergeordnete Regie­
rungsstellen bis hin zu Gouverneuren, die den Altgläubigen mehr Rechte zuzu­
stehen bereit waren und in St. Petersburg auch mehr für sie zu erreichen sich 
mühten. So hätte der Generalbevollmächtigte für den Kaukasus gern günstigere 
Bedingungen, wenigstens für die in seinem Bereich lebenden Altgläubigen er­
reicht, die "beinahe der beste und nützlichste Teil der örtlichen Bevölkerung 
sind", - die allgläubigen Kaufleute, die "wegen ihrer bemerkenswerten Arbeits­
liebe, Ehrbarkeit und ihres streng enthaltsamen Lebens" sehr zum ökonomi-

72 Hierzu und zum Folgenden: PSZ III, Nr. 1545 vom 3-5.1883: Vysocajse utverzdennoe nwc- 
nie Gosudarslvcnnago Soveta "O darovanii raskol’nikam nekotorych prav grazdanskich i po otprav- 
leniju duchovnycli treb".

73 Das "Edinovcric" bildeten seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts Altgläubige, denen der 
Gebrauch der alten Riten bei Rückkehr in die Slaatskirche gestattet wurde. Wäre diese Möglichkeit 
früher geschaffen worden, wäre es vermutlich nie zur Kirchenspaltung gekommen.

74 SIMON, 176 f.
75 SIMON, 175.



79

sehen Wachsen der Kaukasusregion beitragen, und die altgläubigen Kosaken 

wegen ihres erprobten Muts und ihrer Ergebenheiten gegenüber dem Thron 
und dem Vaterland"76.

Die neue Regelung entsprach auch nicht den Wünschen der Altgläubigen 
selbst, die z.T. in der merkwürdigen Zwitterstellung äußeren Ansehens und 
Wohlstandes77 78 und religiöser Zurücksetzung lebten. Altgläubig war ja z.B. der 

große Sammler Aleksej Ivanovic Chludov (1818-1882), in dessen Besitz die be­
rühmte nach ihm benannte byzantinische Psalterhandschrift aus der Zeit des 
ßilderstreites geriet.

Moskauer priestcrlichc Altgläubige hatten zu Anfang des Jahres 1883 unter 
Hinweis darauf, daß man sie ja doch ständig der Unbildung zieh, Schulen gefor­
dert76. Die Aufrechterhaltung des Verbots der Zurschaustellung der alten Riten 

machten sic in diesem Schreiben lächerlich, indem sie darauf verwiesen, daß 
manche dieser Riten, z.B. die Mitführung von Ikonen bei Bcgräbnisprozessio- 
n(m, genau den Riten der Staatskirche entsprächen, altgläubige Beerdigungen 
außerdem auf eigenen umfriedeten Kirchenhöfen stattfänden. Sie protestierten 

gegen das Verbot, priesterliche Gewänder sogar auf dem den Altgläubigen eige­
nen Friedhof zu tragen, gegen die Beschränkungen beim Kirchbau, u.a. das Ver­
bot, altgläubige Kirchen durch Kuppeln und Kreuze als gottesdienstliche Ge­
bäude erkennbar werden zu lassen. Insgesamt liefen alle Bitten und Proteste auf 
ßie Forderung nach Gleichstellung mit den anderen "fremdländischen" Konfes­

sionen hinaus, noch nicht auf die Forderung nach völliger Religionsfreiheit.
Hätte nicht der langjährige Oberprokuror des Hl. Sinod Konstantin Petro- 

v,c Pobedonoscev persönlich, ständig auch noch aufgepeitscht durch den 
Altgläubigen-Spezialisten N.I. Subbotin,79 alle weitreichenderen Zugeständnisse 

an die Altgläubigen verhindert, hätte sich deren Stellung vermutlich schon vor 
dem endgültigen Sieg der Toleranz im Jahre 1905 erheblich verbessert. In dem 

großen Schriftsteller Nikolaj Leskov, in Fürst S.P. Gagarin und in dem Publizi­
sten A.S. Prugavin80 fanden die Altgläubigen machtvolle Fürsprecher. Nikolaj 
b'eodorovic Kapterev (gest. 1917) hat zudem in umfangreichen historischen Ar­
beiten das zu einfache Bild von der Entstehung des Altgläubigentums erschüt­

tert, u.a. indem er nachweisen konnte, daß das altgläubige Zweifingerkreuz älter 
Und ursprünglicher war als das der russischen Kirche durch Patriarch Nikon

76 MARKOV, 701.
77 SMOL1TSCH II, 185. Anm. 633 daselbst spricht von Millionären.
78 MARKOV, Dokument Nr. 6,710-714.
79 MARKOV passim.
80 A.S. PRUGAVIN, Staroobrjadcestvo vo vtoroj polovine XIX veka. Ocerki iz novejsej isto- 

r“ raskola, Moskva 1904.



80

aufgezwungene Dreifingerkreuz. Auch die beiden letzten Zaren, insbesondere 
Nikolaj II., nahmen, wie Sergej Jur’eviC Graf Vitte (russischer Ministerpräsident 
von 1905-1906)81 82 bezeugt, persönlich eine wohlwollende Haltung gegenüber dem 
Altgläubigentum ein, das seiner Lehre nach mit der orthodoxen Kirche ja völlig 
übereinstimmt. Insofern ist die Gewährung im wesentlichen uneingeschränkter 
Freiheit im Jahre 1904/05 dem Kaiser wohl kaum an einer Stelle so leicht gefal­
len wie gegenüber den Altgläubigen83.

Ob sich das Altgläubigentum im Laufe der Zeit zahlenmäßig auf Kosten 
der Orthodoxie ausbreitete und insofern eine Gefahr für die Staatskirche dar­
stellte, mag dahingestellt bleiben. Denn genaue Zahlen hat es nie gegeben. Auf 
Kosten der Staatskirche dagegen wuchs in jedem Fall der Stundismus, der des­
wegen auch am deutlichsten die Grenzen der Toleranz in Rußland von 1905 
zeigte.

Ausgerechnet im Jahre 1879 wurde der Baptismus gesetzlich als geduldete 
Religion in Rußland anerkannt83. Obgleich der Wortlaut der entsprechenden 
gesetzlichen Bestimmung keine Aussagen darüber machte, wurde er so interpre­
tiert, als bezöge sie sich ausschließlich auf die "Fremdstämmigen". So wurde 
1881 auch gerichtlich entschieden84. Als vom deutschen Pietismus geprägte Be­
wegung zunächst auch innerhalb der orthodoxen Kirche85 86 war der "Stundismus" 
den Behörden von Anfang an suspekt. Das Verbot, sich zur "Stunde", zur Bibel­
lektüre zu versammeln, hat die Bewegung nicht ausgelöscht, sondern erst in eine 
ursprünglich gar nicht vorhandene antiorthodoxe Richtung gebracht, die sich 
dann auch rasch baptistischen Tendenzen öffnete88.

Die Reaktion des Staates ließ nicht lange auf sich warten. 1894 wurden den 
Stundisten alle Rechte entzogen, die 1883 den Altgläubigen und anderen Schis­
matikern gewährt worden waren. Entsprechend einer inzwischen geschaffenen 
Einteilung in mehr und weniger gefährliche Sekten wurden sie der Gruppe be­
sonders gefährlicher Sekten zugerechnet. Als staatsgefährdend beurteilte Kaiser 
Alexander III. persönlich sozial-rationalistische und kommunistische Tenden­
zen, insbesondere die Betonung des Gleichheitsprinzips.

Den Polizeimeistern und Kreisrichtern wurde daraufhin aufgetragen, "un­

81 Vitte selbst befürwortete Toleranz für die Altgläubigen ([S.Ju.] Graf WITTE, Erinnerun­
gen. Mit einer Einleitung von O. Hoetzsch, Berlin 1923,192,195).

82 Vgl. SMOLITSCH II, 184.
83 SIMON, 190.
84 SIMON, 190.
85 H.-Chr. DIEDRICH, Ursprünge und Anfänge des russischen Frcikirchentums (Oikonimia 

21), Erlangen 1985,343.
86 DIEDRICH, 361.



81

vorzüglich in möglichst kurzer Zeit Auskünfte darüber zu sammeln und bereit­
zustellen,

- in welchen Ortschaften der ihnen unterstellten Kreise Stundisten wohnen;
- wieviele ihrer gegenwärtig gezählt werden;
- wer als ihr Führer gilt und wie die Tätigkeit eines jeden der letzteren cha­

rakterisiert wird und
- ob nicht Gedanken des Sozialismus in den Stundismus eindringen - und 

wenn ja - worin sie sich speziell ausdrücken”.
Unabhängig davon sollen strengste Maßnahmen ergriffen werden zur Ein­

dämmung einer weiteren Ausbreitung der Sekte der Stundisten87. Die gegen 
Stundisten in der Folgezeit verhängten Strafen reichten von hohen Geldbußen 
bis zu lebenslänglicher Verbannung. Es kam zu pogromartigen Ausschreitungen 
mit Plünderungen, Vergewaltigungen, Folterungen, Brandschatzung und Ver­
treibungen. Erst 1898 wurde dem gesetzlich Einhalt geboten88.

Das letzte Beispiel zeigt aber auch deutlich, daß es bei der Frage religiöser 
Toleranz keinesfalls allein um ein religiöses Problem ging, sondern hier auch an­
dere Ängste eine Rolle spielten. Deswegen fehlen gegenüber den Stundisten 
auch die Zeichen zum staatlichen Einlenkcn, die sich im Verhältnis zu den Alt- 
gläubigen - Pobedonosccv und Subbotin zum Trotz - doch ankündigten.

Fassen wir zusammen:
Insgesamt war - wie man sieht - die Lage der Nichtorthodoxen im zaristi­

schen Rußland von 1904/05 unterschiedlich. Die insgesamt zuweilen sogar wohl­
wollende Haltung gegenüber "fremdländischen" Religionen und Konfessionen 
mit ihrem friedlichen Nebeneinander, das sich noch heute im St. Petersburger 
Stadtbild spiegelt, endete in der Regel erst da, wo die Gefahr einer Abwerbung 
von Orthodoxen bestand. Die Altgläubigen wurden einerseits dagegen zwar be­
drängt, konnten andererseits persönlich jedoch durchaus Ehren und Rcichtümcr 
erringen. Genossen sie einerseits selbst nur bedingte Toleranz, so traten ande­
rerseits bei reichen altgläubigen Unternehmern Beschäftigte - offenbar oft auch 
m der Erwartung materieller Vergünstigungen, allen anderslautenden gesetzli­
chen Bestimmungen zum Trotz - zum Altgläubigentum über89. Wenn sich indes­
sen politischer Argwohn zum religiösen addierte, wie es bei den Stundisten der 
Fall war, gingen die staatlichen Organe mit äußerster Härte vor. Insbesondere 
die Lutheraner im Baltikum litten unter dem Verbot, die orthodoxe Kirche, in 
die sie aus Unkenntnis oder der Suche nach Vorteilen geraten waren, verlassen

87 DIF.DRICH, 497 f.
88 SIMON, 195.
89 P. HAUPTMANN, Arl. Allgläubige-Raskol, in: LThK3 1,466.



82

zu dürfen. Die Union schließlich galt als orthodoxe Irredenta, auf die man keine 
Rücksicht nehmen zu müssen meinte.

Unter den nichtchristlichen Religionen begegnete man dem Judentum mit 
besonderem Argwohn, während es in fernen Provinzen durchaus zu Koalitionen 
zwischen den staatlichen Interessen und denen des Schamanentums kommen 
konnte.

III. Im Zeichen des Toleranzgesetzes von 1905

Noch vor Ausbruch der Unruhen, die die Revolution von 1905 einleiteten, 
erließ Kaiser Nikolaj II. am 12. Dezember 1904 einen als "Entwurf zur Vervoll­
kommnung der staatlichen Ordnung" bezeichneten Ukaz, der u.a. zur Festigung 
des schon früher vom Kaiser beschworenen Toleranzprinzips ankündigte, die 
"Gesetzesbestimmungen zu den Rechten der Schismatiker90 91 92 und in gleicher Wei­
se von Personen, die heterodoxen und andersgläubigen Bekenntnissen angehö­
ren", zu revidieren und "entsprechende Maßnahmen zur Aufhebung jeder Be­
schränkung, die nicht direkt vom Gesetz bestimmt sind, zu unternehmen."9’ Das 
Toleranzgesetz vom 17. April 19059? änderte die Lage vollständig. Es bestimmte 
u.a. folgendes:

Der Abfall von der Orthodoxie zieht keine nachteiligen Folgen in bezug auf 
die bürgerlichen Rechte mehr nach sich. Das gilt insbesondere für Personen, die 
"in Wirklichkeit" gar nicht den orthodoxen Glauben, sondern den Glauben be­
kennen, "dem sie selbst oder ihre Vorfahren früher angehört hatten". Sie können 
auf ihren Wunsch aus der orthodoxen Kirche austreten93.

Christen, die "die grundlegenden Dogmen der Orthodoxen Kirche anneh­
men, jedoch einige von dieser angenommenen Riten nicht anerkennen und ihren 
Gottesdienst nach den alten Büchern verrichten", sind nicht mehr diskriminie­
rend Schismatiker, sondern "Altritualisten" zu nennen94.

Altgläubige und Anhänger von .Sekten können Kirchen, Klöster und Einsie­
deleien errichten; ihre Geistlichen werden offiziell zwar nicht als Priester oder 
Bischöfe bezeichnet, erhalten aber die Rechte geistlicher Personen wie z.B. die

90 Raskorniki. - Gemeint sind hier dem Zusammenhang nach allein die Altgläubigen.
91 Imennoj Vyso£ajS>ij Ukaz, dannyj Senatu ... O prednacertanijach k usoveisenstvovaniju por- 

jadka (in: PSZ_3,24, Nr._25.49S vom 12.12.1904,1196-1198) 1197.
92 Vysocajc utverzdennoe polozenie Komiteta Ministrov (Sobr. Uzak. 1905 g. Aprelja 17, otd. 

I, st. 526) - Ob ukreplcnii nacal veroterpimosti, in: I’SZ 3, Bd. 25, Nr. 26.126 vom 17.4.1905,258-262.
93 A.a.O., 259.
94 Ebd.



83

Befreiung vom Militärdienst und das Recht zum Tragen priesterlicher Gewän­
der auch in der Öffentlichkeit85.

Sie haben das Recht zur Errichtung eigener Schulen und Ausbildungsstät­
ten und zur Erteilung eigenen Religionsunterrichtes an staatlichen Schulen. Und 
ihre rechtliche Stellung wird der der fremdstämmigen Bekenntnisse angeglichen. 
Ihre versiegelten Gotteshäuser werden wiedereröffnet. Desgleichen werden alle 
den Stundisten auferlegten Beschränkungen ebenso aufgehoben wie die dem 

nun erlassenen Toleranzgesetz in den bisherigen Gesetzen entgegenstehenden 
Bestimmungen98.

Altgläubige und Sektenangehörige werden zum Staatsdienst zugelassen97.
Den polnischen Katholiken auferlegte Einschränkungen in bezug auf Klö­

ster und Ausbildungsstätten werden aufgehoben. Der Religionsunterricht kann - 
für Polen bis dahin nicht unbedingt selbstverständlich - in der jeweiligen Mutter­

sprache erteilt werden.98 Auch für Nichtchristen bisher geltende Einschränkun­
gen werden aufgehoben. Deren Selbstverständnis entgegenstehende, als beleidi­
gend empfundene Bezeichnungen in offiziellen Akten werden entfernt.89

Ungeachtet der Einschränkungen etwa in bezug auf aktiven Proselytismus 
kann man nun von fast völliger Religionsfreiheit sprechen. Das Proselytismus- 

verbot spielte ja da keine Rolle mehr, wo der Abfall von der Orthodoxie nicht 
Mehr verfolgt wurde. Übrigens war völlige Religionslosigkeit in dem Gesetz 
nicht vorgesehen, doch hatte es faktischen Atheismus schon vorher einigerma­
ßen unbehelligt in Rußland gegeben. Die Altgläubigen insbesondere konnten 

erstmals in ihrer Geschichte ein umfangreiches Verlagswesen aufbauen und 
überall im Lande ungehindert Kirchen errichten. So entstand z.B. in Moskau un­

weit des Weißrussischen Bahnhofs die erste 1921 vollendete Kirche des Hl. Ni­
kolaus des Wundertäters, die ein Musterbeispiel für den Kirchenbau in unserem 

Jahrhundert ist* 100. Und die Pokrov-Kathedrale auf dem Rogozskoe-Friedhof er­
hielt ihren noch heute sichtbaren Glockenturm101.

95 Ebd.
96 A.a.G., 260.
97 A.a.O., 261.
98 Ebd.
99 A.a.O., 262.

„ 100 Sorok sorokov. Al’bom-ukazatel’ vsech Moskovskich cerkvej v cctyrech tomach. T. IV.
Ukrainy Moskvy. Inoslavnye i inoverceskic chramy. Sostavil Semen Zonarcv, Moskva 1985, IV, 269-

101 Abb.: a.a.O., 250,257 ff.



84

In gewisser Weise hatte sich die Situation 1905 sogar umgekehrt. Alle Reli­
gionen und Konfessionen waren frei; die orthodoxe, als nach wie vor "herrschen­
de" blieb dagegen vom Staat beherrscht.

Die geschehene Veränderung kann man vor allem daran ablesen, daß etwa 
300.000 Zwangsorthodoxe die Staatskirche verließen. Da die Unionen nicht wie­
derhergestellt wurden, traten allein im Cholmer Land etwa 120.000 Gläubige 
zum lateinischen Ritus über. 36.000 Angehörige von Turkvölkern kehrten zum 
Islam zurück, mehrere 10.000 Menschen wandten sich den Altgläubigen oder 
protestantischen Freikirchen zu, Im Baltikum rekonvertierten 8.000 lettische und 
estnische Bauern zur lutherischen Kirche102. Die Russische Orthodoxe Kirche 
selbst erhielt volle Freiheit erst im Jahre 1917, um sie ein Jahr später schon wie­
der zu verlieren.

Die noch weiter fortgesetzte Gängelung der orthodoxen Kirche durch den 
Staat ist m.E. aber das einzig wirklich Problematische an der Gesetzgebung von 
1905 geblieben. Die nun wirklich garantierte und im wesentlichen auch geübte 
Toleranz läßt es nicht als bedauerlich erscheinen, daß der Staat eine Glaubens­
gemeinschaft besonders förderte. Denn der religiös gebundene, aber tolerante 
Staat ist vielleicht doch nicht problematischer als der weltanschaulich neutrale 
mit seiner Tendenz zu Orientierungslosigkeit und Beliebigkeit.

102 H A U PTM ANN/STRICKER, 587.



85

DIE RECHTLICHE LAGE DER NICHTMUSLIMISCHEN BÜRGER 
IM OSMANISCHEN REICH IM 19. JAHRHUNDERT*

Von Ahmet Mum§ u, Ankara

Im 19. Jhdt. begann das Osmanische Reich mit wichtigen, wenn auch groß- 
teils erfolglos gebliebenen Reformen zur Verbesserung der Lage der nichtmusli­
mischen Bürger. Diese Reformbcstrebungen, die zum Teil der inneren Dynamik 
des Staates und zum Teil dem politischen Druck der interessierten Großmächte 

entsprangen, haben die künftige Ordnung des türkischen Staates stark verändert 
und politisch-soziale Einflüsse hintcrlassen, die noch heute - von Bosnien bis in 
den Libanon - spürbar sind.

I. Die Lage der nichlmuslimischen Bürger im Osmanischen Reich 
bis zum 19. Jahrhundert

1. Die für mittelalterliche Verhältnisse hohe Toleranz des Islam gegenüber 
Angehörigen anderer Glaubensgemeinschaften ist allgemein bekannt; für diese 
gibt es aber strenge Voraussetzungen. Nur diejenigen, die diese Voraussetzun­

gen erkannt und erfüllt haben, hatten das Recht, im islamischen Staat unter der 
Anwendung der Schutzregel zu leben. Diese bekannten Voraussetzungen waren 
' und sind noch immer - folgende:

* Dcr/dic Nichtmuslim(in) muß in einer Religionsgemeinschaft leben, die 
eine Heilige Schrift hat, die vom Koran anerkannt wird.

* Der/dic Nichtmuslim(in) sollte sofort, nachdem man ihm/ihr begegnet ist, 
die Rechtsordnung des islamischen Staates ohne irgendeinen Vorwand akzeptie­
ren.

‘In diesem kurzen Aufsalz, wurde auf Anmerkungen verzichtet. Iiinen umfassenden Überblick 
Uber türkische und europäische Literatur bietet: Gülnihal Bozkurt, Alman-lngiliz Bclgclcrinin vc 
•*>iyasi (iclismclcrin Isigi Alhnda, Gayrimüslim Osmanli Vatandaslarinin Ilokuki Duruma (1839- 
ly14), Ankara 1989 (Die rechtliche I uge der nichtmuslimischen osmanischen Bürger unter besonde­
rer Berücksichtigung auf deutschen und englischen Dokumenten und unter dem Licht der politi­
schen Geschehnisse 1839-1914). Bür die Bibliographie vgl, 221-231.



86

* Nichtmuslime, die volljährig und körperlich in der Lage sind, Waffen zu 
tragen, sind verpflichtet, jedes Jahr eine Steuer (Cizya - Kopfsteuer) zu zahlen. 
Dabei ist anzumerken, daß Priester und Mönche von dieser Steuer befreit wa­
ren.

* Der/die Nichtmusiim(in) sollte die religiösen Sitten und Gebräuche der 
Muslime respektieren.

* Wenn diese Voraussetzungen angenommen und praktiziert wurden, muß­
te auch der islamische Staat seine Verpflichtungen einhalten. Privatrechtliche 
Angelegenheiten, die sich besonders auf Personen-, Familien- und Erbrecht be­
ziehen, konnten die Bürger in ihren eigenen Gemeinden regeln und diesbezügli­
che Fragen nach den Regeln ihrer Konfession von Geistlichen lösen lassen. Ihr 
Leben und ihre Handlungsfreiheiten wurden vom Staat garantiert. Diese Garan­
tie kannte keine Ausnahmen, solange sie im Rahmen der islamischen Vorschrif­
ten verankert war.

Die Gesamtheit dieser Voraussetzungen bildeten den berühmten Dhimmi- 
Vertrag. Beide Seiten waren verpflichtet, sich an diese Vertragsregeln genau zu 
halten. Der Staat war bei der Bestrafung fast gnadenlos, wenn seitens seiner 
Diener ein(e) nichtmuslimische(r) Bürger(in) belästigt wurde. Andererseits war 
die Nichteinhaltung der Treuepflicht gegenüber dem islamischen Staat ein 
schweres Delikt. Damit war die Lage der osmanischcn Nichtmuslime im 19. 
Jahrhundert sehr erschwert, wenn sie sich gegen den Staat erhoben hatten.

2. Diese Toleranzauffassung wurde während des ganzen Mittelalters und 
der Neuzeit grundsätzlich in allen islamischen Ländern praktiziert. Aber die Os- 
manen haben dieser Auffassung eine Praxis verliehen, die in der islamischen 

Welt einmalig war.
Als westlicher Teilstaat in Anatolien, der nach der Auflösung des seldschu- 

kischen Reiches zustande kam, war das osmanische Fürstentum ein sehr enger 
Nachbar des byzantinischen Staates. Deswegen hat der kleine osmanische Staat 
gute Beziehungen zu seinen neuen Bürgern, den alten byzantinischen Unterta­
nen, gepflegt. Die Osmanen zeigten Toleranz, da sie "alte" Byzantiner für ihren 
Staat gewinnen wollten.

Nachdem Istanbul im Jahre 1453 vom Mehmet II. erobert worden war, 
wurde die Lage der Nichtmuslime nochmals verbessert. Der Eroberer fand das 
religiöse Haupt der orthodoxen Kirche, also das Haupt der Staatskirche von By­
zanz, vor, außerdem den armenischen Patriarchen und andere Führer von sehr 
kleinen christlichen Gruppen (darunter auch eine kleine katholische Gemeinde). 
Als nicht christliche Gruppe waren die Juden nicht zu übersehen.



87

Die Orthodoxen bildeten ca. 1/5 der Gesamtbevölkerung des Staates. Es 
gab eine sehr starke armenische Gemeinde. Juden waren bis zur Vertreibung 
aus Spanien nur in einer sehr kleinen Zahl vertreten. Viele kleinere christliche 
Gemeinden mit ihren Oberhäuptern waren im ganzen Reich verteilt.

Mehmet II. hat einen sehr geschickten Weg gewählt. Als alle Führer dieser 
Gemeinden vor ihm zitterten, lobte er sie und gab ihnen umfassende Kontroll­
rechte über ihre Kirchen (bzw über die Jüdischen Gemeinden). Besonders der 
griechiseh-orlhodoxe Patriarch war mit vielfältigen Befugnissen ausgestatlet, so 
daß er seine Gemeinde nach den Regeln, die sich aus der alten byzantinischen 
Tradition ergaben, regieren konnte. Er war nur gegenüber dem Herrscher ver­
antwortlich. Das Gleiche galt für den armenischen Patriarchen und für den jüdi­
schen Oberrabbiner.

Da die Kirchenführer, besonders der orthodoxe Patriarch, von einer sol­
chen Position im byzantinischen Staat nur hatten träumen können, war ihre Er­
gebenheit dem osmanischen Herrscher gegenüber entsprechend hoch. Die Pa­
triarchen waren sehr hohe Würdenträger des Staates. Sie waren frei beim religi­
ösen Handeln. Aber wenn sie in Ungnade fielen, war das Ende schrecklich.

Diese streng kontrolüerte Toleranz hat jahrhundertelang unter den nicht- 
muslimischen Bürgern des Reiches ein gutes Leben geschaffen. Die "Pax Otto- 
mana" war berühmt. Diese Toleranz hat zum Beispiel dazu beigetragen, daß, als 
die Juden im Jahre 1492 aus Spanien vertrieben wurden, sie als neue Heimat das 

osmanische Reich wählten. Der Herrscher Beyezit II., Sohn von Mehmet II., hat 
sie selber in sein Land eingeladen.

Trotz dieses vom Staat begründeten Friedens konnte man nicht sagen, daß 
unter den Mitgliedern der Ostkirchen immer gegenseitiges Verständnis herrsch­
te. Die westlichen Reisenden kamen zwar mit großen Vorurteilen ins Land, daß 
ihre Glaubensgenossen unter "heidnischen Türken” viel zu leiden hätten. Dieses 
Vorurteil änderte sich aber sofort, nachdem sie das friedliche Leben ihrer Glau­
bensgenossen gesehen hatten. Was sic in besonderes Erstaunen versetzte, war 
die unverständliche Konkurrenz zwischen Orthodoxen und Armeniern. Viele 
Armenier zogen die "heidnischen Türken" den Griechen vor. Andererseits gab 

“ einen gnadenlosen Kampf unter allen Kirchenoberhäuptern, um in noch hö­
here Positionen zu gelangen. Während in den ersten Zeiten die zum Patriarchen 

gewählten hohen Persönlichkeiten vom Herrscher reichlich beschenkt wurden, 
War die Lage hundert Jahre später anders geworden.

Auch zeigen uns die Archivinaterialien, daß viele Christen die osmanischen 
^brigkeitsvertreter vorziehen, um ihre Streitigkeiten lösen zu lassen, obwohl 
hire Gemeindeführer dafür zuständig gewesen wären. Abgesehen von manchen



88

politisch-wirtschaftlichen Krisenzeiten war die Situation der osmanisehen "Bür­
ger" nicht schlecht. Natürlich tat vielen Europäern die Tatsache, daß die Stamm- 
gebiete der Christenheit und viele andere alte christliche Gebiete in den Hän­
den der Türken waren, weh. Aber die Lage war konsolidiert. Die damaligen eu­
ropäischen Großmächte haben sogar versucht, vom osmanisehen Reich Privile­
gien zu bekommen, um für die Verwaltung von Jerusalem und einigen heiligen 
Stätten und Orten zuständig zu sein. So wurde im Jahre 1535 das erste Privilegi­

um den Franzosen zuerkannt.

II. Das Zusammenleben von Nichtmuslimen und Muslimen und die 
Reformen im 19. Jahrhundert

1. Allgemeines

Das oben besonders für das 16. Jahrhundert gezeichnete Bild hat sich am 
Ende des 17. Jahrhundert stark zu ändern begonnen. Die lange Zeit der "Pa* 
Ottomana" ging allmählich ihrem Ende zu. Das Zusammenleben der Muslime 
und Nichtmuslime wurde von Tag zu Tag schwieriger. Auch das gute Zusam­
menleben innerhalb der Orthodoxie wurde immer schlechter. Man wollte die 
Muslime aus Süd- und Osteuropa vertreiben. Trotz konfessioneller Unterschie­
de, die im Mittelalter so große Konflikte unter den Christen verursacht haben, 
war sich der Westen nun mindestens ideologisch einig, daß die heidnischen Tür­
ken endlich aus den von ihnen "besetzten" Gebieten vertrieben werden sollten.

Während die Mitglieder der allgemeinen europäischen Öffentlichkeit von 
der oben geschilderten Idee stark beeinflußt wurden, waren die Pläne der (euro­
päischen) Großmächte bezüglich des osmanisehen Reiches verschieden.

* Rußland wollte, nachdem es eine Großmacht geworden war, ab dem 18- 
Jahrhundert eine orthodox-slavische Einheit bilden: ein Reich, natürlich unter 
der Herrschaft von Rußland.

* Als ein Staat, in dem viele bedeutende slavische Volksgruppen lebten, 
sah Österreich diese Gefahr. In vielen Jahren des 18. Jahrhunderts wollte Öster­

reich mindestens die Bewegungsfreiheit der Russen am Balkan begrenzen. Am 
Ende sah jedoch Österreich die wahre Gefahr in der russischen Politik. Seit dem 
Ende des 18. Jahrhunderts gab es keine bewaffneten Auseinandersetzungen zwi­
schen Österreich und den Osmanen.



89

Gegen die Expansionspolitik der Russen unterstützte Schweden die Os- 
manen sehr konkret im 18. Jahrhundert.

Preußen war nur für seine rein nationalen Probleme tätig. Es ist aber eine 
atsache, daß die Preußen die ungewöhnlichen Expansionen der Russen nicht 

sehr ruhig hinnahmen.

h h FÜr ^ Franzoscn war ursprünglich die Herrschaft über den Mittelmeer- 
^an el und später die Erhaltung ihres Kolonialreiches sehr wichtig. Frankreich 

besonders was unser Thema betrifft - die Osmanen ab und zu politisch und 
^ jen finanziell unterstützt, um seine Privilegien weiter zu erhalten und die Ver- 

a tungsvorrechle an heiligen Orten nicht aus der Hand gleiten zu lassen, 
kö FÜr Rn8'and war e'n Rußend, das das ganze Ostmittelmecr beherrschen 
^onnte, ein Alptraum. Ein schwaches, aber lebendes osmanisches Reich im Na- 
ljfn ^S,cn war für England viel günstiger als ein Rußland, das alles vom Balkan 

•Iah2!"1' Indiscbcn Ozean unter seiner Kontrolle hätte. So war am Anfang des 19.
r uinderts England dafür, das osmanische Reich intensiver zu schützen. 

sisch^aS an®e^an8ene *9- Jahrhundert hat neue Probleme gebracht. Die franzö- 
sc e Revolution hatte die Unabhängikeitsbewegung der unterdrückten Völker 

j^. 'Undet. Im osmanischen Reich haben zuerst die Serben nach dem Ende des 

- 1806-1812 mit dem Vertrag von Bukarest eine teilweise Unabhän- 
Wa^^lt erre*cht- Nach dem Verschwinden Napoleons von der politischen Bühne 

ni ^USSCn ßemüht, die osmanischen - und österreichischen - Slaven und
Zen'15 <IV'SC*lcn Orthodoxen in ihren Unabhängigkeitsbewegungen zu unterstüt-

gigk ^<IC^ dcr i^utonom*e von Serbien hat die berühmte griechische Unabhän- 

gen C^^ewcßunß> die am Anfang nur auf und um Morca begrenzt war, angefan- 

prc-, ,lc 8anzc europäische Öffentlichkeit und die Regierungen haben diesen 
Meu Cltskampf unterstützt. Nur Österreich war auf der Seite der Osmanen. 
liehet"‘^ befürchtete, die Erfolge der Griechen würden in naher Zukunft ähn- 
n>sch a"e *n Se‘nem f'ande verursachen. Er hatte in diesem Konflikt das osma- 

•nitt f b*s zum Ende unterstützt. Rußland sah eine Möglichkeit, im Ost­
see C 1!}eer. zu fassen> falls Griechenland unabhängig würde. Trotz politi- 

aus a nWillCnS V°n En8land brach der türkisch - russische Krieg von 1828-1829 
das ‘m Ende dcs f'T’c8es gewann Griechenland die Unabhängigkeit. Das war 
türli"kC*ll'^Ste Ecsu‘tal des Krieges- Die griechische Unabhängigkeit war das na- 

PalU C ^Gcbt d'eses Volkes. Da aber Rußland nunmehr größeren Einfluß am 

'nani n ZU 8cw*nnen ßegann, war besonders England unruhig geworden. Das os- 
die 'S.C*le Reich so,lte wciterleben. Auch Frankreich und Österreich vertraten 

SC dee> wenn auch vielleicht nicht so offen wie England.



90

2. Die Geburt des Reformgedankens im osmanischen Reich

Einige wenige osmanische Staatsmänner haben schon ab der Mitte des 17. 
Jahrhunderts bemerkt, daß das Land wirtschaftlich, wissenschaftlich und poli­
tisch hinter dem restlichen Europa zurückzubleiben begann. Die große wirt­
schaftliche Krise im ganzen Mittelmeerraum hat ihre Wirkung besonders im os­
manischen Reich gezeigt. Dazu kam die Isolation von der sich sehr rasch entwik- 
kelnden westlichen Wissenschaft. Als sich Anfänge des Zerfalls zu zeigen began­
nen, wurden im 18. Jahrhundert erste kleine Versuche unternommen, den Staat 
zu reformieren. Die große Reformwelle kam aber erst im 19. Jahrhundert.

3. Reformzeit (das 19. Jahrhundert)

3.1. Mahmut II. (1808-1839)

Daß das Reich richtige und gründliche Reformen brauchte, begriff man 
erst nach den großen Landverlusten, die die auf Landwirtschaft beruhende 
Wirtschaft und die damit verbundene militärische Macht äußerst negativ zu be­
einflussen begannen. Das Bedürfnis nach einer umfassenden, großen Reform, 
die vor allem eine Änderung der Rechtsstellung der nichtmuslimischen Bürger 
bringen sollte, zeigte sich am Anfang des 19. Jahrhunderts.

Mahmut II. ist der größte Reformator des osmanischen Reiches. Obwohl 
sein Sohn Abdülmecit (1839-1861) mehr getan hat als er, hat sein Vater diesen 
Reformweg geebnet; sein Einfluß auf Abdülmecit war maßgebend. Mahmut II. 
hat seinen umfangreichen Reformgedanken aus zwei Hauptgründen verwirkli­
chen wollen:

Das allgemeine Reformbedürfnis des Reiches war auf allen Ebenen spür­
bar. Besonders das Funktionieren des Staates sollte modernisiert werden. In sei­
ner Regierungszeit kam es zur Autonomie der Serben und zur Unabhängigkeit 
der Griechen. Mahmut II. wollte - wie alle guten Herrscher - sein Reich Zusam­
menhalten. Die Realisierung aufgeklärter Menschlichkeitsideale sollte helfen, 
den Einfluß der westlichen Mächte, insbesondere aber auch Rußlands, zu unter­
binden.

Der Kern dieser Reformidee war modernen Vorstellungen entsprechend 
völlige Gleichstellung aller osmanischer Bürgcr(innen) vor dem Gesetz. Wie be­
reits oben ausgeführt, standen bislang nur die "schriftbesitzenden" nichtmuslimi­
schen Bürger unter dem Schutz des islamischen Staates. Und rechtlich gesehen



91

gab es keine Gleichheit unter den Muslimen und (schriftbesitzenden) Nichtmus­
limen. Mahmut II. wollte die Rechtsordnung grundlegend ändern. Er glaubte, 

wenn alle nichtmuslimischen Bürger gleiche Rechte wie Muslime haben, gäbe es 
keinen Grund, die Autonomie oder die Unabhängigkeit anzustreben. Obwohl 
diese Erwartung von Grund auf falsch war, war sie doch ungeheuer wichtig, um 
einen Teil des islamischen Rechts zu reformieren.

Zunächst sollten die Voraussetzungen für die Durchführung der grundle­
genden Reformen geschaffen werden: vollständige Erneuerung des Staatsappa­
rates; die Schaffung einer modernen und nach Fachrichtungen funktionierenden 
Bürokratie; die ersten nach westlichem Standard aufgebauten Hochschulen (erst 
eine Militärakademie, dann eine medizinische Fakultät usw.) wurden errichtet.

Mahmut II. wollte keine freiheitlich demokratische Ordnung schaffen, da­
von war er sehr weit entfernt. Wir könnten ihn vielleicht mit Friedrich dem 
Großen vergleichen.

Während dieser Reformen, die den klassischen Aufbau des Staates, der 
seit dem 16. Jahrhundert fast unberührt geblieben war, drastisch veränderten, 
wollte Mahmut II. die oben beschriebene Rechtsreform realisieren. Seine be­
rühmte Rede während einer Balkanreise macht seine Ideen deutlich. Er sagte: 
"Es gibt nur einen Unterschied unter meinen Bürgern, die verschiedenen Reli­
gionsgemeinschaften angehören. Der Muslim geht zur Moschee; der Christ zur 
Kirche und der Jude geht zur Synagoge."

Die Quellen beweisen, daß dieses Konzept am Anfang besonders von den 
Orthodoxen akzeptiert wurde. Infolge nationaler Bewegungen wollten die Ort­
hodoxen nicht mehr den diktatorischen Befugnissen eines griechischen Ökume­
nischen Patriarchen unterstehen. Die Haltung des Herrschers hat sich auf die 
Gründungsbewegungen der nationalen Kirchen am Balkan positiv ausgewirkt. 
Somit begann aber das "friedliche Zusammenleben" unter den Orthodoxen zu 
Ende zu gehen. Sie haben nur vorläufig, wenn nötig, mit den Osmanen zusam- 

mengearbeitet, besonders in den kriegerisch-politischen Krisenzeiten. Nach der 
Beendigung dieser Gründe zur Zusammenarbeit ist die Konkurrenz in vollen 
Zügen wieder weitergegangen.

3.2. Die Zeit von Abdülmecit (1839-1861)

Der neue junge Herrscher Abdülmecit, der wie ein westlicher Prinz erzo­
gen wurde, wollte die Reformschritte weiterführen. Er war ein positives Produkt 
der Erziehungsreformen von Mahmut II. Abdülmecit stand unter dem Einfluß 
des großen Staatsmannes Mustafa Reschit Pascha (1799-1857), der bereits wäh­



92

rend der Regierungszeit von Mahmut II. eine bedeutende Rolle gespielt hatte. 
Reschit Pascha war ein angesehener Diplomat. Besonders das Rechtsempfinden 
und die rechtliche Gleichheit im Westen (insbesondere in Frankreich und Eng­
land) hatten ihn fasziniert. Seine englischen Freunde aus der Zeit, als er in Eng­
land diplomatisch tätig gewesen war - vor allem Canning -, haben ihm gesagt, 
daß die Grundlage einer Rechtsreform die Anerkennung der Unverletzlichkeit 
der Person, also des ersten Menschenrechts, sein müsse. Mustafa Reschit war 
vom Gedanken erfüllt, daß eine Reform in diese Richtung den Weg für andere 
wichtige Veränderungen ebnen könne, m.a.W., den Grundstein des neu organi­
sierten Staates bedeuten würde.

3.2.1. Der Tanzimat-Erlaß

Am 3. November 1839, fünf Monate nach dem Tod des großen Sultans 
Mahmut II., verlas Mustafa Reschit Pascha den bekannten Tanzimat-Erlaß. Er 
hat damit die letzte Phase in der Geschichte des osmanischen Reiches, die den 
Namen "Tanzimat-Zeit" trägt, eröffnet.

"Tanzimat" bedeutet "die neu geordnete Ordnung". Jedoch zeigt eine kurze 
Analyse, daß dieser Erlaß die alten, problematisch gewordenen Grundsätze des 
islamischen Justizkonzepts in manchen Teilen erneuerte und nur einige Neue­
rungen brachte. Besonders wichtig ist, daß die "Erneuerung" der alten Justizpra­
xis an die Prinzipien eines modernen, westlichen Rechtsstaats angelehnt war.

Der wichtigste Punkt im Tanzimat-Erlaß, der wirklich eine Reform dar- 
stcllt, ist, daß der Herrscher seine Kompetenzen zur Bestrafung seiner Unterta­
nen freiwillig aufgibt. Obwohl mit den Grundsätzen des Islam eigentlich nicht 
vereinbar, war die Kompetenz des Herrschers zur freien Bestrafung der Bürger 
im osmanischen Reich besonders stark entwickelt. Zwar waren die religiösen 
Gerichte, nämlich die Kadi-Gerichte, nach klaren Sharia-Regeln zuständig. Die 
Herrscher und die von ihnen bestellten Vertreter konnten aber die Sharia über­
schreiten. Diese Korruption der Justitz war besonders seit dem 18. Jahrhundert 
sehr verbreitet. Mit dem Tanzimat-Erlaß hat der Herrscher sehr klar ausge­
drückt, daß die Bestrafungskompetenz nur die Sache der unabhängigen Gerich­
te ist.

Wenn die Sharia für die Regelung einer Angelegenheit ungenügend war, 
konnten die Herrscher und ihre Vertreter, unter Einholung eines Fetwas vom 
Mufti, die entsprechenden Regeln erlassen. Es fehlte bei dieser Praxis an koor­
dinierter Zusammenarbeit. Mahmut II. hat sich bemüht, eine Gruppe von Sach­



93

verständigen zu bilden, um von dieser Rechtsregeln verfassen zu lassen. Der 
Tanzimat-Erlaß hat damit ein Fachgremium geschaffen. Alle Gesetze sollten 

von ihm vorbereitet werden. Es bedurfte dann nur mehr der Bestätigung des 
Sultans.

Schließlich wurden alle Bürger strafrechtlich ausnahmslos gleichgestellt. 
Weil die vorhandenen Vorschriften ungenügend waren, wurde bereits nach ei­

nem Jahr ein neues Strafgesetzbuch erlassen.

Diese Reform wurde von den Führern der Unabhängigkeitsbewegungen 
der verschiedenen nichtmuslimischen Konfessionsgruppen nicht positiv beur­
teilt. Man fürchtete eine Schwächung des Nationalbewußtseins, wenn auf diese 
Weise der Staat wieder in Ordnung gebracht würde und viele tägliche Be- 
schwerdegründc wegfielen.

Während England und Frankreich die Tanzimat-Reform begrüßten, blieb 
Rußland ziemlich skeptisch.

3.2.2. Die Zeit des Krimkriegs und der Islahat-Erlaß (1854-1856)

Es ist wohl bekannt, warum in den Jahren 1854-1856 dieser Krieg ausge­
brochen ist. Manche Erfolge der osmanischen Reformbewegungen hatten Ruß­
land beunruhigt. Andererseits gab es zwischen den christlichen Staaten immer 
eine Konkurrenz hinsichtlich der Aufsicht über die heiligen Stätten in Jerusa­
lem. Nach der Schwächung des osmanischen Reiches bedeutete diese ein politi­
sches Druckmittel. Mitte des 19. Jahrhunderts erreichten die Rivalitäten zwi­
schen Frankreich und Rußland ihren Höhepunkt. Rußland spitzte diesen Streit 
noch zu und benutzte ihn als ein Instrument, um seine alten Ideen, das östliche 
Mittelmeer zu erreichen, zu verwirklichen. Als der Osmanischen Regierung die 

russische Forderung nach Anerkennung als offizielle "Schutzmacht" aller Ortho­
doxen im Osmanischen Reich als ein Ultimatum zugeschickt wurde, war der An­
laß für einen Krieg gegeben: Die Osmanen haben das Ultimatum mit politischer 
Unterstützung von Frankreich und dann von England abgelehnt. Die Einzelhei­

ten lasse ich beiseite. Das Resultat war eine große Niederlage für Rußland.

Die Allierten, die das osmanische Reich jetzt als europäisches Land ansa­
hen, drängten auf eine umfassende Gleichstellung von muslimischen und nicht- 

muslimischen Bürgern. Um für die Zukunft die Einmischung fremder Mächte in 
die inneren Angelegenheiten des osmanischen Reiches unter dem Vorwand der 

rechtlichen Lage von Nichtmuslimen zu verhindern, gab man dem Drängen



94

schließlich nach. So hat man mit Hilfe englischer und französischer Diplomaten 
den berühmten Islahat(Reform)-Erlaß vorbereitet und am 18. Februar 1856 vor 
auserlesenen Gästen, Staatsmännern, Geistlichen und Diplomaten, verlesen.

Dieser Erlaß, dessen geistlicher Vater sicher Mahmut II. war, ist die erste 
wirklich revolutionäre Veränderung mancher islamischer Vorschriften. Gegen 
Koran und Hadith wurde die absolute Gleichheit aller Bürger vor dem Gesetz 
verankert. Die oben erklärten Unterschiede wurden völlig abgeschafft. Das ge­
schah zum ersten Mal in der islamischen Geschichte. Zu einigen Änderungen 

für die nichtmuslimischen Bürger kam es auch hinsichtlich der osmanischen 
Verwaltung. Die Kompetenzen der lokalen kirchlichen Behörden wurden umfas­
send erweitert. Den Nichtmuslimen wurde in ihren Wohngebieten beschränkte 

innere Autonomie gewährt.

Nach Kundmachung dieses Erlasses hat man am 30. März 1856 den be­
rühmten Pariser-Vertrag unterschrieben. Er war an sich ein diplomatischer Sieg 
der Osmanen. Nach dem Vertrag wurde das Reich ins europäische Konzert auf­
genommen. Seine Grenzen wurden garantiert. Kein Staat durfte sich in die inne­
ren Angelegenheiten des osmanischen Reiches einmischen. Problematisch war 
aber, daß der Islahat-Erlaß als Art. 9 Eingang in den Vertrag gefunden hat. Da­
durch wurde indirekt das Recht geschaffen nachzuforschen, ob die Bestimmun­
gen des Islahat-Erlasses, als ein Teil des Vertrages, praktiziert und durchgeführt 
wurden. Dieser diplomatische Fehler bestimmte den weiteren Weg der nicht­
muslimischen Bürger im osmanischen Reich bis zum Ende des 19. Jahrhunderts. 
Obwohl Art. 9 die direkte Einmischung verbietet, konnte man durch Auslegung 
und mit Hilfe anderer Kontrollbestimmungen die Praktizierung des Islahat- 
Erlasses sehr gut überwachen. Die Großmächte konnten nun der osmanischen 
Regierung so oder so Instruktionen geben, weil diese oder jene Bestimmung des 
Erlasses nicht genau durchgeführt oder fehlerhaft praktiziert wurde, oder die 
versprochenen Reformen nicht oder nur ungenügend durchgeführt wurden.

3.3. Die Reaktionen gegen die Reformen

3.3.1. Reaktionen von muslimischer Seite

Dem Großteil der Muslime konnte man nur schwer klarmachen, daß die 
fast tausendjährige Ungleichheit verschwunden sein sollte. Viele Muslime be­
griffen den Sinn dieser Reform nicht. Die nichtmuslimischen Bürger hatten ja 
jahrhundertelang in Frieden gelebt und waren zum Teil viel wohlhabender als



95

die Muslime. Jetzt aber hatte man ein sehr klares Wort Allahs ignoriert. Das war 
eine der größten Beleidigungen der Religion. Die Gott- und Religionslosigkeit 
des Staates, der ein islamischer war, war undenkbar. Kurz gesagt: Diese große 
Reform wurde von großen Teilen des muslimischen Volkes nicht akzeptiert, nur 

von einer kleinen intellektuellen Minderheit.

3.3.2. Reaktionen der Nichtmuslime

Die Nichtmuslime reagierten noch stärker als die Muslime.
* Die Gemeindeführer, vom Istanbuler Patriarchen bis zu lokalen Geistli­

chen, sahen ihre Kompetenzen schwinden, da die Lokalorganisationen mit Ver­

stärkung der neuen Kräfte (Volksvertreter) aufgewertet wurden.

* Durch Gründung der gemischten Gerichte wurden viele Befugnisse aus 
den Händen der Kirchenbehörden genommen.

* Die großen Volksgruppen der Nichtmuslime warteten auf eine umfang­
reiche Autonomie und auf Unabhängigkeit. Diese Erwartungen wurden durch 
die Reformen gefährdet. Deswegen hörten die Unruhen nicht auf.

* Nur eine kleine Gruppe nichtmuslimischer Bürger, vor allem in der 
Hauptstadt und in einigen anderen Großstädten, zeigten sich zufrieden, da sie 

jetzt als Folge der Gleichheit zum Staatsdienst herangezogen werden konnten. 
Her Staatsdienst hatte großes Ansehen und war gut bezahlt. So sehen wir ab 

1857 immer öfter intellektuelle Nichtmuslime als Beamte im Staatsdienst. Unter 
diesen Staatsbeamten bekleideten viele nichtmuslimische Bürger sehr hohe Po­

sten: Unter ihnen waren Botschafter, Richter, Staatssekretäre und auch Mini­
ster. Diese nichtmuslimischen Bürger haben dem Staat wirklich große Dienste 
erwiesen.

3.4. Die Durchführung der Reformen während und nach der Zeit von Ab- 
dülmecit

3.4.1. Die Provinzverordnung

Die schon im Jahre 1864 erlassene Provinzverordnung ist ein sehr wichtiges 
Dokument. Zum ersten Mal in der türkischen Geschichte konnte das Volk 
durch Wahlen lokale Vertreter bestimmen, die zusammen mit den hohen örtli­
chen Behörden ein Verwaltungsgremium bildeten. Die Mitglieder sollten das 
Verhältnis der Konfessionen im jeweiligen Ort widerspiegeln. ZB waren in vie­
len kleinen Balkan-Provinz-Kreisen die gewählten Mitglieder ausschließlich 

nichtmuslimische Bürger.



96

Die Provinzverordnung wurde, trotz vieler mangelhafter Bestimmungen, 
mit gutem Willen durchgeführt. Dieser Schritt ist auch für die allgemeine demo­
kratische Entwicklung in der Türkei sehr wichtig.

3.4.2. Die Steuerordnung

Unter Anwendung des Gleichheitsprinzips wurde die Kopfsteuer zunächst 
aufgehoben. Nach einer Weile wurde die Kopfsteuer aber in veränderter Form 
(nicht mehr als Kopfsteuer sondern als Besteuerung nach Gemeindegruppen) 
wieder eingeführt.

3.4.3. Das Problem des Militärdienstes

Da nach islamischem Recht die Nichtmuslime nicht zum Staatsdienst zuge­
lassen werden durften, waren sie auch vom Militärdienst ausgeschlossen. Das 
hatte für die nichtmuslimischen Gruppen zahlreiche Vorteile, besonders wirt­
schaftliche. Nach Einführung des Gleichheitsprinzips sollten aber auch die 
Nichtmuslime den Wehrdienst leisten, was von beiden Seiten nicht akzeptiert 

wurde.
Die Nichtmuslime wollten nicht mit den Muslimen zusammen kämpfen. 

Das war das Ergebnis jahrhundertalter Tradition. Sie wollten auch ihr Blut nicht 
für einen muslimischen Staat vergießen. Aber auch die muslimischen Bürger 
machten Probleme. Es war sehr schwer, mit den Mitgliedern anderer Glaubens­
richtungen für eine muslimische Sache zu kämpfen. (Das alles zeigt, daß es eine 
"osmanische” Nation nie gegeben hat).

Die Lösung wurde so gefunden: Gegen ein Entgeld wurden die nichtmusli­
mischen Bürger vom Militärdienst befreit. Dieses Entgeld wurde als eine Erneu­
erung von Cizye gedacht. Das entsprach aber nicht dem Geist des Gleichheits­
prinzips. In wiederholt erlassenen Verordnungen versuchte man das Problem 
durch eine "Gemeindewesensteuer" zu lösen. Die Nichtmuslime durften in den 
ersten Reformjahren auch an die Heeresakademien aufgenommen werden. Im 
ersten Weltkrieg durfte niemand vom Soldatendienst befreit werden. In diesem 
Krieg haben die nichtmuslimischen Bürger mit den Türken zusammen gekämpft.

3.4.4. Die Besonderheiten im Erziehungswesen

Vor den Reformen durften die nichtmuslimischen Bürger in die osmanisch- 
islamischen Schulen nicht aufgenommen werden, da es im türkischen Reich -



97

abgesehen von sehr einfachen Mädchen- und Knabenschulen, in die auch nur 
türkische Kinder aufgenommen wurden - nur ein Schulsystem gab: die Medre­
sen (die einzige Ausnahme stellte die Palastschule dar). Medresen waren nur für 
Muslime. Das hatte natürlich einen Sinn, da in den Medresen im Prinzip nur Is­
lamwissenschaften gelehrt wurden.

Die während der Reformzeit geöffneten neuen Schulen waren am Anfang 
auch nur für Muslime bestimmt. Diese Einschränkung wurde aber bald aufgege­
ben. Bald hat man auch nichtmuslimische Bürger als Schüler oder Studenten 

aufgenommen. (Die ersten modernen Schulen waren hauptsächlich Hochschu­
len.) Besonders die Hochschulen waren bei den Nichtmuslimen beliebt. Fast alle 
Studenten der ersten medizinischen Hochschule waren am Anfang (in der Zeit 

von Mahmut II.) Nichtmuslime. Mit dem Islahat-Erlaß wurde das Inskribieren 
an den neuen Hochschulen für die Nichtmuslime noch verlockender. Wie be­
reits erwähnt, durften sic in den ersten Reformjahren auch an die Militärakade­
mien aufgenommen werden, wovon man aber aus den oben geschilderten Grün­
den bald wieder abging. Die anderen Hochschulen aber haben viele nichtmusli­
mische Jungen als Studenten angenommen. Die Absolventen haben im Staats­
dienst eine wesentliche Rollen gespielt.

Dagegen waren die nichtmuslimischen Kinder in den neu eröffneten Volks- 
Und Mittelschulen nicht sehr beliebt. Aber manche Gymnasien, besonders das 
■m Jahre 1868 eröffnete "Galatasaray" - Gymnasium in Istanbul, in dem Franzö­
sisch Unterrichtssprache war (und ist), haben großes Interesse bei Nichtmusli­

men gefunden. Nach dem Autonomwerden der Balkanstaaten nach dem Berli­
ner Vertrag im Jahre 1878 schickten viele christliche Familien der Balkanstaaten 
*hre Kinder in dieses Gymnasium.

Die Regierung hat gegen Ende des 19. Jahrhunderts den nichtmuslimi­
schen Gemeinden das Recht zuerkannt, Volks- und Mittelschulen zu gründen. 
Dieses Recht hatten sie schon seit Jahrhunderten. Diesmal aber standen diese 
Schulen unter der Kontrolle der Regierung, was es vorher nicht gegeben hatte.

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts haben viele Großmächte aus vier Haupt­
gründen viele Primär- und Gymnasialschulen eröffnet, die das osmanische Reich 
erlauben mußte. Mit Hilfe der von den Regierungen der Großmächte unter­
stützten Schulen wurden folgende Zwecke verfolgt:

1) Erfüllung von Bedürfnissen von Kindern aus nichtmuslimischen Ober­
schichtfamilien;

2) Propaganda für jene Staaten, die die Schule gegründet hatten sowie eine 
Art Missionstätigkeit;

3) Verbreitung der Sprache des Gründungsstaates in Elitekreisen und
4) Erziehung der türkischen Kinder in diesem Sinne.



98

Diese Schulen haben unter der türkischen Bevölkerung großes Interesse 
und Beliebtheit gefunden. Auch bedeutende türkische Nationalisten sind in die­
sen Schulen herangewachsen.

Bis zum Lausanner Vertrag von 1923 gab es fast in jeder wichtigen Stadt 
Anatoliens solche Schulen. Der genannte Vertrag hat die Zahl dieser Schulen 
sehr begrenzt und unter eine starke Kontrolle gebracht.

3.4.5 Die Probleme im Zusammenhang mit der Religionsfreiheit

Bekanntlich ist Apostasie der einzige Tatbestand, für den der Islam unbe­
dingt die Todesstrafe vorsieht. In einem islamischen Land war es fast unmöglich, 
daß ein Muslim seine Religion ändert. Andererseits kann auch kein schriftbesit­
zender Nichtmuslim zur Annahme des Islam gezwungen werden. Wir sehen je­
doch ab und zu einzelne Nichtmuslime oder sogar große nichtmuslimische 
Gruppen, die aus eigenem Wunsch den Islam angenommen haben.

Gelegentlich beobachtete man "Neumuslime", die mit ihrer "neuen" Reli­
gion nicht mehr zufrieden waren, und wieder ihre alte Religion - oder eine ande­
re Religion - annehmen wollten. Wenn dieser Wunsch erfüllt wurde, konnte nie­
mand mehr die Hinrichtung verhindern.

In der Zeit der Reformen bildete dieses Thema ein großes Problem. Ob­
wohl das Gleichheilsprinzip von islamischen Gelehrten stillschweigend - unter 
Zwang - akzeptiert wurde, konnten die nach den Reformen geschehenen Apo­
stasiefälle nicht straflos bleiben. Die islamischen Richter konnten nicht soweit 
gehen. Diese Praxis hat die sehr gute und positive Stimmung der Reformen 
schnell zunichte gemacht. Aus diesem Anlaß gab es eine sehr rege diplomati­
sche Tätigkeit. Am Ende jedoch wurde die Vollstreckung der Todesstrafe auf 
Befehl des Sultans "stillschweigend" gestoppt; seit 1859 wurde kein Abtrünniger 
mehr hingerichtet. Das Problem blieb - und bleibt in manchen heutigen islami­
schen Ländern, wo das islamische Recht in Geltung ist - aber theoretisch und 
theologisch ungelöst. So sehen wir, daß in dieser Reformzeit ein weiterer Schritt 
gemacht wurde.

4. Zusammenfassung der Reformen bis zum Berliner Vertrag (1878)

4.1. Positive Aspekte

Trotz vieler unklarer Fragen und Reaktionen kann man sagen, daß die alte, 
traditionelle Toleranz zwischen Muslimen und Nicblmuslimen nach modernen



99

traditionelle Toleranz zwischen Muslimen und Nichtmuslimcn nach modernen 
politischen Konzepten erneuert wurde.

Die Zulassung von Nichtmuslimen zum Staatsdienst hat auch zum Funktio­
nieren des Staatsapparates beigetragen. Nicht nur die Reformen hinsichtlich der 
religiösen Gleichheit, sondern auch andere Reformen stehen im Zusammenhang 
mit dem Ringen um politische Freiheiten. Viele Intellektuelle wollten eine nach 
englischem Muster gebildete Monarchie. Nach vielen dramatischen Kämpfen 
hat man im Jahre 1876 die erste praktizierte Verfassung der islamischen Welt 
bekommen.

Zum ersten Mal gab es im osmanischen Reich ein Parlament, das aus zwei 
Kammern bestand. Die erste Kammer war die Kammer der Volksvertreter. Man 
sah nach den ersten Wahlen, daß über 1/3 dieser Volksvertreter nichtmuslimi­
sche Bürger waren. Sie haben sowohl das allgemeine Wohl als auch die Proble­
me ihrer Wahlgebiete meisterhaft beobachtet und sehr nützliche Diskussionen 
geführt. Das war der Höhepunkt der Gleichheit im 19. Jahrhundert.

In der Verfassung wurden die Intentionen des Islahat-Erlasses genau ver­
ankert. Die Nichtmuslime hatten vollständige Religionsfreiheit. Ihre Rechte und 
Gemeindeordnungen wurden sehr klar unter staatlichen Schutz gestellt. Nur die 
Muslime hatten keine Religionsfreiheit! Das ist eine bemerkenswerte Besonder­
heit der Verfassung.

Nach Auflösung des Parlaments vom Sultan während des türkisch- 
russischen Krieges von 1877-1878 sind das parlamentarische Leben und die mit 
ihm verbundenen politischen Rechte im osmanischen Reich bis 1908 nicht mehr 

praktiziert worden. Man muß aber betonen, daß die Rechte der nichtmuslimi­
schen Bürger unberührt blieben und vollkommen praktiziert wurden.

Ab 1908 neu gewählte Parlamente hatten Vertreter der nichtmuslimischen 
Bürger, die aber diesmal zahlenmäßig weniger waren, da durch den Berliner 
Frieden viele osmanische Länder mit einer großteils christlichen Bevölkerung 
bereits die Unabhängigkeit erlangt hatten.

4.2. Negative Aspekte

Die Reformen haben ihr Hauptziel nicht erreicht. Die nichtmuslimischen 
Völker konnten - trotz aller Gleichheitsprinzipien - das Zusammenleben mit 
Muslimen in einem islamischen Land nicht hinnehmen. Die Unabhängigkeitsbe­

strebungen - besonders der Bulgaren - haben große politische Probleme ge­
bracht. Die Großmächte, die den Pariser Frieden unterzeichnet haben, waren 

nun richtige Schutzmächte der Nichtmuslime geworden. Jede kleinste Beschwer­



100

de dieser Bürger ging über Konsulate zu den Regierungen, damit der übertrie­
bene Druck auf die Osmancn weitergeführt werden konnte.

Die Unruhen am Balkan, besonders die Unabhängigkeitsbewegungen der 
Bulgaren, sowie die fast erfolglosen Resultate der Reformen haben den Russen 
eine neue Möglichkeit zu Interventionen gegeben. Aus Angst vor der neu ge­
schaffenen deutschen Einheit ließen die Engländer Rußland in der Sache des 
osmanischen Reiches freie Hand. So wurde der vierte und letzte türkisch­
russische Krieg im 19. Jahrhundert begonnen (1877-1878). Die Russen kamen 
bis zur Grenze von Istanbul im Westen und bis vor Erzurum im Osten. Da die 
Engländer und andere Großmächte aber noch weitere Erfolge der Russen aus 
verständlichen Gründen nicht dulden konnten, wurde der Krieg zunächst durch 
das eilig geschlossene Friedensabkommen von San-Stefano gestoppt. Die 
österreich-ungarischen, und englisch-französischen Interessen am Balkan wur­
den dadurch stark beeinträchtigt. Die Russen blieben allein, so daß durch die 
Vermittlung von Bismarck der berühmte Friede von Berlin unterzeichnet wurde 
(1878).

Mit diesem Frieden wurde die Zahl der nichtmuslimischen Bürger im os­
manischen Reich stark reduziert. Serbien und Rumänien wurden völlig unab­
hängig. Die Bulgaren bekamen eine Autonomie, die einer Unabhängigkeit gleich 
kam. Den Türken blieben nur Albanien, ein großer Teil von Mazedonien und 
West-Ost-Thrazien. In vielen dieser Gebiete waren Muslime in der Mehrheit. 
Jedoch lebten auch nichtmuslimische Bürger in diesen Gebieten. Es blieben in 
Anatolien Griechen und Armenier als größte Volksgruppe nach den Muslimen.

So hat eine neue Phase im Zusammenleben der Nichtmuslime und Musli­
me im osmanischen Reich angefangen, die abschließend noch kurz behandelt 
werden soll. III.

III. Die Entwicklung von 1878 bis zum Ende des 19. Jahrhunderts

Abdülhamit II., der von 1876 bis 1909 regierte, hat nach folgenden Prinzi­
pien geherrscht.

* Obwohl er - wegen des großen Druckes der Intellektuellen - die Verfas­
sung proklamierte, glaubte er nicht an die demokratische Grundordnung. Wäh­
rend der Kriegszeit ließ er das Parlament auflösen und 30 Jahre lang nicht mehr 
wieder cinbcrufen.

* Dagegen hat er eine umfassende Er/ichungsreform durchgeführt, die bis 
zur Republik-Zeit die größte in der ganzen türkischen Geschichte bleibt. Er hat



101

besonders die Mittelschulerziehung und die Berufsausbildung gefördert. Viele 
Hochschulen breiteten sich auf dem Lande aus. Die erste moderne Universität 
wurde von ihm gegründet (1900). Mit dieser Bildungsreform hat er insofern ei­
nen Fehler begangen, als tausende von Intellektuellen, die die modernen Schu­
len absolviert hatten, die diktatorische Verwaltung ablehnten. Es begann ein 
großer Untergrundkampf um die politische Freiheit, der mit dem Sieg der 
"Jungtürken" endete.

* Abdülhamit II. wollte die Einheit der letzten ihm am Balkan verbliebenen 
Gebiete bewahren. Er wußte, daß Bulgaren, Griechen und Serben ihre Augen 
auf Mazedonien gerichtet hatten. Sie wollten dieses letzte Stück der osmani- 
schen Türkei in Europa mit Thrazien in der Hand haben. Abdülhamit II. hat ge­
schickterweise die Balkanstaaten gegeneinander ausgespielt. Für unser Thema 
ist es besonders interessant, daß er diese orthodoxen Völker gespalten hat, in­
dem er den Wunsch nach "nationalen Kirchen" förderte und so in Mazedonien 
die Rivalität unter den orthodoxen Volkskirchen weckte. So hat er auch den 
Einfluß des griechisch-orthodoxen Patriarchen in Istanbul verringert. Diese Ri­
valität führte dazu, daß Mazedonien zu seiner Zeit in türkischer Hand blieb.

* Wegen der deutschen Einheit wurde das europäische Gleichgewicht völ­
lig verändert. Das osmanische Reich brauchte Hilfe, was für Deutschland eine 

gute Möglichkeit schuf, über die Türken Einfluß zu gewinnen, da die anderen 
Mächte in der Zeit des Krimkriegs ihre Haltung geändert hatten und das osma­
nische Reich als "hoffnungslos" betrachteten.

* Ein neues Problem in der Zeit von Abdülhamit II. war das Aufffammen 
des armenischen Nationalgcfühls. Das armenische Volk war geteilt zwischen der 
Türkei, Rußland und dem Iran. Viele Provinzen, in denen mehrheitlich Arme­
nier lebten, kamen nach dem Vertrag von Berlin zu Rußland. Um ihren Einfluß 
auf den Osten von Anatolien auszuweiten, hatten die Russen dem Vertrag von 
Berlin eine Bestimmung beigefügt, nach der die Osmanen in den Gebieten, in 
denen Armenier leben, Reformen durchführen sollten. Diese Reformen sollten 

von Rußland überwacht werden. Da die Engländer und andere Signatarmächte 
die Russen in dieser Hinsicht nicht allein lassen wollten, haben sie auch Kon- 

trollbefugnisse bekommen. Dieselben (oder ähnliche) Befugnisse hatten sie auch 
ln Mazedonien. So sehen wir, daß das osmanische Reich gegen Ende des 19. 
Jahrhunderts auf dem Wege war, viele Elemente der Souveränität zu verlieren.

* Das Spiel in Mazedonien konnte Abdülhamit II. in den anatolischen Ge­
bieten, wo auch Armenier lebten, nicht praktizieren, da Rußland direkter Nach­
bar war und alle Bewegungen der Osmanen streng kontrolliert wurden.



102

So endete das 19. Jahrhundert. Die Entwicklungen am Anfang des 20. 
Jahrhunderts sind auch bekannt. Nach dem politischen Sieg der Jungtürken im 
Jahre 1908 wollten sie in Mazedonien einer ''Brüderlichkeitspolitik" folgen, die 
sofort eine Einigung der Balkanstaaten - unter dem Einfluß der Russen - her­
vorrief. Das kluge Taktieren von Abdülhamit II. war weggefallen, und damit be­
gannen die Balkankriege 1912-1913. Am Ende dieser Kriege verlor das osmani- 
sche Reich - abgesehen von Osttrazicn - seine ganzen Gebiete in Europa. Es gab 
nun das Problem muslimischer Minderheiten zu lösen, das schon in die Zeiten 
des Berliner Vertrages zurückreichte und jetzt noch größere Dimensionen ange­
nommen hatte. Obwohl seither hundert Jahre vergangen sind, ist dieses Problem 
immernoch aktuell. Man denke an Bosnien, Mazedonien und Westthrazien.

Abschließende Bewertung

1. Die Osmanen wollten die Einheit des Reiches bewahren. Dafür waren 
sie bereit, hinsichtlich der rechtlichen Lage der nichtmuslimischen Bürger alle 
möglichen Reformen durchzuführen. Die Reformen dienten später auch ande­
ren islamischen Staaten als Vorbild.

2. Trotz dieser Reformen konnte man die Aullösung des Reiches nicht ver­
hindern. Die Ursache lag in der Natur der Sache. Ein multireligiöser Vielvölker­
staat, der auch den wirtschaftlichen Aufschwung, das wissenschaftliche Niveau 
und die politisch-juristische Struktur des Westens nicht erreicht hatte, war zur 
Auflösung verurteilt.

3. Obwohl die Reformen Zeichen des guten Willens der Regierung waren, 
konnte man unter den Volksgruppen das alte friedliche Zusammenleben nicht 
wiederherstellen, da die Zeit des Nationalismus gekommen war.

Die Orthodoxen, die damals den größten christlichen Völkerteil im osma- 
nischen Reich bildeten, lebten während der Zeit der "Pax Ottomana" in Frieden. 
Die Reformen im 19. Jahrhundert haben die Angehörigen dieser Konfession ge­
spalten, Durch die politischen Machtmittel der Russen wurde diese Spaltung 
vorläufig zugedeckt, aber nicht aus der Welt geschafft. Ähnliches kann man für 
die armenische Volksgruppe sagen.

Nur für eine Religionsgemeinschaft ist die Situation eine andere. Wie be­
reits erwähnt, wurden mit der Erlaubnis von Bayezit 11. im Jahr 1492 in verschie­
denen Städten aus Spanien vertriebene Juden angesiedelt. Die Juden gehörten 
natürlich zu den schriftbesitzenden nichtmuslimischcn Bürgern und genossen



103

damit alle Vorteile und litten fast alle Nachteile dieses Rechtsstatus. Die osma- 
nischen Regierungen aber haben fast überhaupt keine Probleme mit den Juden 
gehabt. Nur in der letzten Phase der Regierungszeit von Abdülhamit II. verlang­
ten sie ein vergrößertes Siedlungsrecht in Palästina. Dieses Verlangen wurde in 
einer sehr friedlichen Form vorgetragen. Als Abdülhamit II. auf diesen Wunsch 
nicht einging, haben sie sofort davon Abstand genommen. Da es keine jüdische 
Unabhängigkeitsbewegung gab, waren die Juden sehr beliebte niclitmuslimische 
Bürger und konnten ihre Position bis zur letzten Möglichkeit zu ihren Gunsten 
nutzen.

Sogar während des Unabhängigkeitskampfes von 1919 bis 1922 mit den 
Griechen, Armeniern und Franzosen sind die türkischen Juden in keine antitür­
kische Bewegung geraten. Sie waren, kurz gesagt, sehr zufrieden mit den Tür­
ken. Deswegen haben sie auch ihr 500jähriges Jubiläum 1992 mit großen Feier­
lichkeiten begangen, besonders in den USA.

4. Trotz der (sieht man von den Juden ab) schwierigen Situation kam es zu 
keinen großen Konfessions- oder Religionskonflikten. Nach starken Unruhen er­
langten die christlichen Gemeinschaften im europäischen Reichsteil mit Hilfe 
der westlichen Großmächte ihre Unabhängigkeit.

5. Die Reformen - im allgemeinen Sinne - haben den "Türken" die moder­
nen Rechtsstaatsideen gebracht. Die Geburt des Nationalismus in den christli­
chen Völkerschaften im osmanischen Reich hat am Ende den türkischen Natio­
nalismus geweckt. Abgesehen von den eigentlichen Zielen der Reformen, haben 
sie selbst den Türken den Weg zur Gründung eines modernen nationalen, nach 
westlichen Maßstäben geordneten Staates geebnet. Dieser wurde erst nach der 
großen Niederlage nach dem ersten Weltkrieg verwirklicht. Trotz aller Mangel­
haftigkeiten ist die heutige Türkei die einzige Demokratie unter den islamischen 
Ländern, deren Wurzeln man auf Reformen des 19. Jahrhunderts zurückführen 
kann.



104

"MULTIKONFESSIONELLES EUROPA - 
DIE ORDNUNG DES ZUSAMMENLEBENS ZWISCHEN OST UND 

WEST” AUS DER SICHT EINES CHRISTLICHEN POLITIKERS

Von Erhard Busek, Wien

Ich danke Ihnen sehr herzlich für die Einladung zu Ihrem Kongreß, die für 
mich sehr ehrenvoll ist, da ich ja zu Ihren Beratungen nichts als Forscher und 
Wissenschaftler beitragen kann, sondern nur als interessierter Zeitgenosse und 
Politiker, der von Österreich aus immer wieder auf Reisen gegangen ist, um die 
Vielfalt und Verschiedenartigkeit Europas zu ergründen, die sich ja im Spek­
trum der Geschichte und Kultur Österreichs in so vielfältigen Lichtbrechungen 

widerspiegelt. Und natürlich gilt dieses Interesse nicht nur der bloßen Feststel­
lung der Vielfalt und Verschiedenartigkeit Europas, sondern immer auch der 
Frage, wie auf diesem kleinen und großartigen Kontinent Europa ein friedliches 
Zusammenleben und eine fruchtbare Gemeinsamkeit möglich ist. Auch Sie spre­
chen ja von einer "Ordnung des Zusammenlebens” in der "Multikonfessionalität".

Meine Damen und Herren!
Sie haben heute über die Gesetzgebung in den multireligiösen Vielvölker­

staaten des Russischen Reiches, der Donaumonarchie und des Osmanischen 
Reiches gesprochen. Wie immer sie in den Einzelheiten zu beurteilen ist, und da 
und dort vielleicht bis heute noch Vorbildlichkeit haben könnte, - ein bestimm­
ter Rahmen ist seit Jahrzehnten weggefallen:

die Reichs-Idee und ihr universalistischer Anspruch, vielen Völkern, Reli­
gionen und Kulturen ein Gehäuse des Friedens und des geordneten Zusammen­
lebens zu bieten. Der Kaiser, der Zar, der Sultan - wie sehr er sich auch zu sei­
ner Religion bekannte und sich selbst als von Gott ausersehener Herrscher sei­
ner Völker betrachtet, so war er doch der erste und oberste Schutzherr der Mi­
noritäten, der kleineren Volksgruppen und Religionsgemeinschaften. Noch mit­
ten im ersten Weltkrieg, so habe ich mir von Manes Sperber sagen lassen, wurde 
in den Synagogen von New York für Kaiser Franz Josef gebetet; er nannte sich 
"Apostolische Majestät" und war bestimmt kein Philosemit, aber der universale 
Anspruch der alten Reichs-Idee verlangte von ihm diese Schutzherren-Rolle. 
Nach innen, in seinem Reich, hatte der Kaiser ein Friedensfürst zu sein; es wa­
ren "seine" Völker, die ihm da anvertraut waren, welcher Sprache, Religion oder 
Sitte sie immer auch waren.



105

Analogien dazu lassen sich bestimmt auch beim Osmanischen Reich fest­
stellen. So war zum Beispiel die Hohe Pforte immer darum bemüht, daß der Pa­
triarch von Konstantinopel, dessen direktes Jurisdiktionsgebiet ja sehr klein ge­
worden war, in der Gesamt-Orthodoxie weiterhin den Ehrenrang des Ersten un­
ter allen Hierarchen einnahm.

Sie kennen sicher noch viel mehr solcher Beispiele. Es sind allesamt Bei­
spiele aus der Geschichte, Tatsachen und Relikte aus dem Alten Europa, das 
mit dem Ersten Weltkrieg endgültig ausgelöscht wurde.

Die große Wende von 1989/90 hat uns in manchen Aspekten der europä­
ischen Entwicklung an den Ausgangspunkt des Ersten Weltkriegs zurückgeholt - 
besonders in Osteuropa und Südosteuropa, wo nun die gewaltsame Zusammen­
fassung in ein ideologisches Großimperium zerfallen ist und die gesamte Vielfalt 
der verschiedenen Nationen, Ethnien, Religionen und Konfessionen in einem 
mehr oder weniger aggressiven Gegeneinander aufbricht.

Der größere Überbau eines geeinten Gesamt-Europas, in dem diese Viel­
falt in friedlicher Gemeinsamkeit leben könnte, fehlt. Die bisherige westeuropä­
ische Integration ist offenbar weder institutionell, noch geistig, noch emotional 
in der Lage, auf die Situation in Ostmitteleuropa und Südosteuropa angemessen 
zu reagieren - nämlich öffnend, einbeziehend und entgegenkommend.

Um aber näher auf das Thema Multikonfessionalität einzugehen:
Die nationalpolitischcn Konflikte in diesem Raum werden zweifellos noch 

dadurch verschärft, weil sich die einzelnen Ethnien und Nationalitäten mit be­
stimmten Konfessionen und Religionen identifizieren. Die Religion ist sozusa­
gen ein erstrangiges Kriterium für die nationale Zugehörigkeit - ja, manche 
Volksgruppen konstituieren sich geradezu aus ihrer Religion. So spricht ganz 
Europa seit zwei Jahren im bosnischen Konflikt von "Serben, Kroaten und Mos­
lems", und unter den muslimischen Bosniern gibt es neuerdings Bestrebungen, 
sich als eigene historische Ethnie zu erklären, die schon im Hochmittelalter von 
den Serben und Kroaten völlig verschieden gewesen sei; und seltsamerweise 
greift diese Bemühung wieder auf eine religiös-konfessionelle Bezeichnung zu­
rück, nämlich auf die "Bogumilcn", eine religiöse Bewegung, die sich von der 
Orthodoxie abgespallcn hat - und aus diesem Grund seien die Bosnier schon im 
Mittelalter keine Serben mehr gewesen, sondern ein eigenes Volk.

Ich will diese Beweisführung, die vor einem Jahr von einem prominenten 
muslimischen Bosnier (Smail Balte) hier in Wien vorgetragen wurde, nicht näher 
beurteilen, denn mir fehlen die speziellen historischen Kenntnisse. Interessant



106

daran ist die Identifizierung von nationaler und religiöser Zugehörigkeit. Und 
nach dieser Formel werden die Gleichungen hergestellt: Serbe ist gleich ortho­
dox, Kroate ist gleich katholisch, Bosnier ist gleich muslimisch.

Das hat die fatale Folge, daß die nationalpolitischen Konflikte zu Reli­
gionskriegen werden. Und im rein religiösen Bereich ist die Folge davon, daß 
monotheistische und universalistische Weltreligionen zu Stammesreligionen her­
absinken. Der eine und einzige Gott aller Menschen wird vielfach geteilt und 
zürn jeweiligen Stammesgott eines Volks degradiert, er zieht mit in den Krieg und 
erweist seine Macht durch militärische Erfolge. Ein besonderes Kampfziel ist 
daher das Gotteshaus, die Kirche oder die Moschee - dem Gegner die katholi­
sche oder orthodoxe Kirche zusammenzuschießen oder die Moschee zu zerstö­
ren, gilt als besondere Heldentat. Alle diese religiösen Atavismen feiern jetzt 
ihre traurige und erschreckende Wiederkehr.

Jeder gläubige Christ, ob orthodox oder katholisch, sowie jeder gläubige 
Muslim muß sich zutiefst schämen über diese Instrumentalisierung der Religion 
für nationalpolitische Zwecke.

Auch in der internationalen Politik wird nun die Religion als Instrument 
eingesetzt; die islamische Well wird aufgerufen, den bosnischen Brüdern zu Hil­
fe zu kommen, und ebenso appelliert Serbien an eine orthodoxe Allianz gegen 
den Ansturm des Islam und auch gegen die finsteren Absichten der vatikani­
schen Weltpolitik, für die sich angeblich auch die USA und Deutschland ein­
spannen lassen. Alle diese Stimmen sind zwar nicht hochoffiziell, aber sie wer­
den laut und werden von den bedrängten Kriegsparteien immer gerne gehört.

Nicht gehört werden im Kanonenlärm die Stimmen jener, die zum Frieden 
und zur Versöhnung mahnen - ich erwähne nur, daß auf Veranlassung von "Pro 
Oriente" zweimal höchste Vertreter des Serbischen Patriarchats und des Erzbi­
schofs von Zagreb hier in Wien zusammengekommen sind, den Krieg verurteilt 
haben und sich verpflichtet haben, auf die Kriegsparteien einzuwirken und sie 
zum Frieden zu mahnen. Sie haben das auch tatsächlich getan, aber sie wurden 
weder von der Weltöffentlichkeit noch von ihren eigenen Landsleuten und Glau­
bensbrüdern gehört, und leider auch von den Kriegshetzern in ihren eigenen 
Kirchen übertönt.

Der Krieg im ehemaligen Jugoslawien hält uns verständlicherweise gebannt 
und zieht unsere ganze Aufmerksamkeit auf sich. Auch wenn es anderswo in 
Ostmittelteuropa und Südosteuropa keine blutigen Auseinandersetzungen gibt, 
so ist doch überall die konfessionspolitische Lage zumindest konfliktträchtig. Das



107

hängt zum Teil auch mit der nationalkirchlichen Tradition der Orthodoxie, vor 
der ich großen Respekt habe, zusammen. In allen diesen Ländern war Kirche 
während der langen Türkenherrschaft (oder auch der Habsburger-Herrschaft) 
der Hort der Nation und die Bewahrerin der eigenen Kultur - der griechischen, 
bulgarischen, rumänischen, serbischen Kultur. Diese nationalkirchliche Tradi­
tion erleichtert aber auf der anderen Seite zumindest die Möglichkeit, daß die 
Kirche für rein nationalistische Ziele mißbraucht wird, wogegen sie sich kaum 
wehren kann. Eine solche nationalistische Gleichung lautet etwa: ein wahrer Ru­
mäne ist rumänisch-orthodox; wenn er andersgläubig ist, ist er kein wahrer Ru­
mäne; ist er evangelisch, so ist er ein Ungar oder ein Deutscher, und ist er 
römisch-katholisch oder gar uniert, dann ist er überhaupt ein verdächtiges Sub­
jekt und ein Verräter an der Nation. Das ist natürlich überspitzt ausgedrückt, 
aber solche Maximen haben ihren festen Platz in den ideologischen Auseinan­
dersetzungen dieser Völker. Eine ähnliche Meinung gibt es ja auch in Polen be­
züglich des Katholizismus, eine analoge Haltung in Rußland und in der Ukraine.

Was wir sehen müssen, ist folgendes:
Die große Auseinandersetzung zwischen Papst und Kaiser, zwischen Kir­

che und Staat um die Trennung oder Vereinigung der "zwei Schwerter", die für 
das abendländische Mittelalter so konstitutiv war und für die Entwicklung der 
Trennung von Kirche und Staat im Westen bestimmend war - diese Auseinan­
dersetzung hat in den Ländern der byzantinischen Tradition nicht (oder zumin­
dest nicht in dieser Grundsätzlichkeit) stattgefunden; und dem Islam ist die Un­
terscheidung von Politik und Religion, von weltlich und geistlich, von Sacerdoti- 
um und Imperium überhaupt wesensfremd. In den Ländern der byzantinischen 
Tradition wirkte sehr lange, oft bis heute noch, das spätantike Konzept des Cä­
saropapismus nach. Peter der Große konnte es dann sehr leicht durch die Über­

nahme des preußischen Landeskirchcntums ersetzen. Und der Kommunismus 
war im Grunde wiederum eine säkularisierte Form des Cäsaropapismus - die 
Religion wurde durch die Ideologie des wissenschaftlichen Marxismus- 
Leninismus ersetzt; die Ideologie legitimierte die Machthaber, und die Machtha­
ber verwalteten das Heiligtum der Ideologie und setzten den Kult fest. Die alten 
Bilder vom Lenin-Mausoleum an der Kreml-Mauer und die langen Wartesch­
langen davor bleiben als eindrucksvolles Bild dieser Staatsliturgie wohl noch lan­

ge im Gedächtnis.
Die kommunistische Staatsreligion verblaßte in den 70er- und 8()er-Jahren 

immer mehr, sie wurde nicht mehr geglaubt, auch von den eigenen Hierarchen 
nicht mehr. Dadurch wurde offenbar, daß das Allerheiligste leer und nichtig 

war, und die Machthaber dadurch ohne sakrale Legitimation waren. Es ist nicht



108

abwegig, den Zusammenbruch des Sowjet-Imperiums als Verfall einer säkulari­
sierten Staatskirchc, einer Glcichsetzung von Thron und Altar zu sehen. Der Al­
tar des Heiligen war leer, und so erwies sich die Macht als pure Macht, die 
durch nichts mehr legitimiert war, weder von unten durch das Volk, noch von 
oben durch die pseudoreligiöse Ideologie.

In dieses Vakuum treten nun wieder die traditionellen Religionsgemein- 
sehaften dieser Länder, aber mit schwerwiegenden Hypotheken. Ich will gar 
nicht vom Problem der Korrumpierung der Kollaboration mit dem alten Regime 
reden.

Ein religiös wichtigeres Problem ist, daß die Kirchen unter der kommuni­
stischen Herrschaft unter keinerlei Legitimationsdruck gegenüber der Öffent­
lichkeit standen. Es wurde weder in der Kirche, noch über die Kirche diskutiert, 
und die Kirche standen auch unter keinem Modernisierungsdruck. Sie durften 
so bleiben, so denken, so handeln und auftreten, wie man es von früher gewohnt 
war; sowohl die Gläubigen als auch die Nichtgläubigen samt dem Regime legten 
Wert darauf, daß die Kirchen ihre traditionelle Gestalt behielten. Es war allen 
nur recht, daß die Kirchen möglichst "altmodisch" blieben. Die Kirchen waren in 
gewisser Weise auch vor geistlich-religiöser Konkurrenz geschützt: die alten Kir­
chen waren geduldet, neue Sekten und religiöse Bewegungen wurden vom Regi­
me im Keim erstickt.

In diesen Ländern stehen die Kirchen jetzt vor einer Reihe von Irritatio­
nen: Ihre frühere Rolle als Auffangbecken für Dissidenten ist obsolet geworden; 
sie haben mit dem Problem der Kollaboration zu kämpfen;

Ihre Ansprüche auf Wiedergutmachung und Eigentumsrückgabe spielen 
sich da und dort in sehr feudalen Dimensionen ab, die Kirche gilt dann als reich 
und besitzgierig. Die Kirchen haben Schwierigkeiten mit der angemessenen Ein­
ordnung in die neue mediale Öffentlichkeit und in die politische Willensbildung; 

sie stellen oft Autoritätsansprüche, die in einer pluralistischen Gesellschaft nicht 
akzeptiert werden. Sie haben erstmals mit dem Phänomen des konfessionellen 
und religiösen Pluralismus zu kämpfen: Die verschiedenen Kirchen machen sich 
untereinander Konkurrenz, und außerdem zieht jetzt der ganze westliche Super­
markt von Sekten, Psycho-Bewegungen und sonstigen "Sinnangeboten" in diese 
Länder ein und hat einigen Zulauf, wie alles, was vom Westen kommt. Man sieht 
jetzt also auch in Kiew oder Bukarest Hallclujah-Sänger, "Jesus-People" und al­
les mögliche andere.



109

Alle Kirchen stehen jetzt unter einem starken Modemisienmgsdruck in der 
Pastoral, denn die Verhältnisse sind in diesen Ländern ja jahrelang stehcnge- 
blieben. Das führt auch zu jeweiligen innerkirchlichen Auseinandersetzungen, die 
diesen Kirchen bisher fremd waren. In allen Kirchen gibt es starke Fraktionen, 
die zu einem Rückgriff auf vorkommunistische nationalkirchliche Traditionen 
neigen, weil ihnen die vordergründige Identifizierung mit der leidenden Nation 
einige innere Probleme verdeckt. Und es gibt natürlich überall auch die andere 
Fraktion, die zu geistlicher und innerer Erneuerung drängt, die nicht auf die gro­
be alte "Volkskirche" setzt, sondern auf eine persönliche, intrinsische Religiosität 
des mündigen Gläubigen, der sich gerade als einzelner gläubiger Mensch seiner 
Weltverantwortung bewußt ist und in der Kirche nicht nur vorübergehende 
Weltflucht und anheimelnden Kerzenschimmer sucht - oder aber die Identitäts­

stütze für nationalpolitische Zugehörigkeit und Geborgenheit.

Die Frage eines friedlichen Zusammenlebens in der multikonfessionellen 
Landschaft Europas ist daher vor allem die Frage, ob die Christen wirklich 

christlich sein wollen, oder in erster Linie an ihre Nationalität glauben.



110

MULTIKONFESSIONELLES MITEINANDER IN JERUSALEM 
UND IM NAHEN OSTEN

Von Nikolaus Egender, Jerusalem

"Wir, Patriarch Ignatios IV. Hazim, Patriarch von Antiochien und dem 
ganzen Orient für die Griechisch-Orthodoxen und Patriarch Maximos V. Ha­
kim, Patriarch von Antiochien und dem ganzen Orient, von Alexandrien und Je­
rusalem für die Griechisch-Katholischen Christen senden Euch im Namen unse­
rer Kirchen, der orthodoxen und der katholischen, unsere brüderlichen Wün­
sche und bitten den Herrn, Er möge Euch in seiner Liebe und in seinem Frie­
den erhalten. Mit großem Schmerz traf uns die Kunde von den leidvollen Ereig­
nissen, die sich zwischen christlichen Brüdern abspielcn in der West-Ukraine 
und in anderen Gegenden Osteuropas. Wir bedauern die Spaltungen, die Feind­
lichkeiten und die Gewalttaten, die von Brüdern begangen werden, die dieselbe 
Taufe cmfangen haben und Glieder des einen Leibes Christi sind."'

Mil diesen Worten wenden sich diese zwei Patriarchen in einer Botschaft 
vom 12. August 1991 "an unsere Brüder in Christus, in der Einheit des orientali­
schen Erbes, die Söhne des Patriarchates von Moskau und Christen der West- 
Ukraine". Manche würden eine solche Intervention als ungelegen bezeichnen, 
die Absicht war aber, ein Zeugnis zu geben, von dem, was sie bezeichneten als 
"die Erfahrung des Miteinander (convivialitö), der gegenseitigen Achtung, die 
wir zwischen den Gläubigen der orthodoxen und katholischen Kirchen in unse­
rem arabischen Orient erleben, die uns dazu führt, zu bezeugen, daß der christli­
che Glaube zur Einheit, nicht zur Spaltung führen soll"1 2. Mit dieser Botschaft 
stehen wir bei der Frage, die sich unser Kongreß stellt: Das Miteinander der 
Kirchen des Nahen Ostens - kann es ein Beispiel sein und eine Hilfe für die 
Umstrukturierung der Kirchen Osteuropas?

Die Vielheit der christlichen Konfessionen in einer muslimischen - und für 
Israel auch jüdischen - Umwelt hat die Kirchen des Nahen und Mittleren Ostens 
dazu gebracht, Strukturen des Dialoges, des gemeinsamen Zeugnisses und 
Handelns zu finden, besonders gefördert durch das ökumenische Klima der 
letzten dreißig Jahre. Denn, wie der maronitische Patriarch S.S. Nasrallah Bou- 
tros Sfeir bei dem ersten Treffen der katholischen Patriarchen im August 1991

1 Prochc-Oricnt Chrölicn (POQ41 (1991)423.
2 Ebd.



111

gesagt hat: "Für einige mag das (gemeinsame) Zeugnis zweitrangig sein, für uns 
ist es unsere Existenzgrundlage, unsere Verantwortung und unser Kreuz."3

Am Ende dieses so reichhaltigen Kongresses möchte ich einige Versuche 
und Verwirklichungen des Miteinander darlegen, die in unserer Region zutage 
getreten sind. Damit wir ihre Bedeutung besser verstehen, erlauben Sie mir zu­
erst, die besondere Situation der Christen des Nahen und Mittleren Ostens kurz 
zu skizzieren.

I

Der Prozentsatz der Christen ist je nach Land verschieden. Während im 
Libanon die Christen noch an die Hälfte der Bevölkerung ausmachen, erreichen 
sie im Heiligen Land (Staat Israel und West Bank) nur 2% (in Galiläa 8%; 12% 
der arabischen Bevölkerung), in Jordanien 6% und 8% in Ägypten. Seit Jahr­
hunderten haben sie die Tendenz, ihr Land zu verlassen, ein Exodus, der sich in 
Krisenzeiten steigert, so in Palästina 1948 und 1967 und während der Intifadah4.

Drei Faktoren charakterisieren ihre Situation:

1. Das osmanische Erbe
2. Die Gründung von westlichen Kirchen
3. Das ökumenische Anliegen in einem Kontext großer politischer 

Spannungen.

1. Im osmanischen Reich wurden die Christen durch das Millet-System re­
giert, "eine religiöse und soziale Grundlage, mit einer gewissen internen Autono­
mie und juridischer Persönlichkeit unter einem Amtsträger"5. So waren die 
christlichen Minoritäten nicht nur Einzelpersonen, sondern hatten das Recht ei­
ner juridischen Person, anerkannt von der osmanischen Regierung, mit Eigen­
status für jede Gemeinschaft. Diese juridische Autonomie und relative Freiheit,

3POC41 (1991) 112.
4 B. SABELL.A, Palestinian Christian Emigration front the Iloly Land, in: POC41 (1991) 74- 

kS. Der Krieg von 1948 hatte einen Exodus von 714.000 Palästinensern zufolge, davon 50.000 Chri- 
s,en (7% der Flüchtlinge und 35% der Christen Palästinas und seit 1967 300.000 Auswander; der 
Prozentsatz der Christen ist doppelt so hoch wie der der Muslime, an die 18.000). Vgl. P. DU 
RRULS, The Crisis of Palestinian Christians, in: Voices from Jerusalem, D. Bureil and Y. Landau, 
New York 1992,118-158. The Emigration Problem, Ed. by Center for Rcligions and Heritagc in the 
[loly Gmd, Jerusalem 1990. Patriarchc Michel SABBAH, The Position of the Church, in: Regard To 
Emigration ln Our Palestinian Society, in: Al-Liqa Journal 2 (Dec.) 1992, 9-15. (Das ganze Heft ist 
dem Problem der palästinensischen Auswanderung gewidmet).

5 P. DUVIGNAU, S.B. Mgr Joseph Valerga, Jerusalem 1972, 96.



112

wenn auch immer gefährdet, verlieh den Kirchen des Nahen Ostens das Bewußt­
sein ihrer Identität, Gcwandheit und die Möglichkeit, ihrem Recht Geltung zu 
bringen, eine Handlungsfähigkeit, die man noch heute gut bei den Verantwortli­
chen beobachten kann.

2. Seit über 150 Jahren kennt der Vordere Orient eine gewaltige Umwäl­
zung. Der Aufstand von Mohammed Ali (1831) und Ibrahim Pascha gegen die 
osmanische Herrschaft einerseits und andererseits die Einmischung der abend­
ländischen Großmächte hatten eine doppelte Folge: zum einen das Zusammen­
wirken der verschiedenen Glaubensgemeinschaften - man denke an das Mani­
fest von Antelias (1840) zwischen Christen, Drusen, Sunniten und Schiiten, eine 
Bewegung, die zur Idee der Arabität führen sollte, und bei den Christen zum 
Verlangen nach einer "Kirche der Araber"6; zum andern die Gründung abend­
ländischer Kirchen, deren primäres Ziel die Bekehrung der Juden und der Mus­
lime war, die sich aber bald den Ortschristen zuwandten, die sie in ihre Gemein­
schaften aufnahmen, eine Entwicklung, bei der die Schulen und die Sozialein­
richtungen eine große Rolle gespielt haben. Palästina und Jerusalem sind dafür 
ein typisches Beispiel.

Mit Ausnahme der kleinen griechisch-katholischen Diözese von Akko 
(1752, mit residierendem Bischof seit 1804), dem griechisch-katholischen Patri­
archalvikariat von Jerusalem (1838) und der wenigen lateinischen Pfarreien (in 
Händen der Franziskaner, in Haifa [1831] der Karmeliter), welche vom Kustos 
der Franziskaner als Ordinarius ohne Bischofsweihe abhingen, gehörten die 
Christen des Hl. Landes zum griechich-orthodoxen Patriarchat von Jerusalem, 
Mutter aller Kirchen, das fünfte Patriarchat seit Chalkedon.

Das erste abendländische Bistum wurde 1841 auf Initiative des preußischen 
Königs Friedrich-Wilhelm IV. und der Königin Viktoria von England gegründet. 
Der erste Bischof, nach anglikanischem Ritus geweiht, war ein konvertierter 
Rabbiner, Michael Salomo Alexander7. Dieses Bistum bildet den Ursprung ei­
ner anglikanischen und einer lutherischen Gemeinschaft, beide heute mit palä­
stinensischem Bischof: die "Episcopal Church of Jerusalem and the Middle- 
East" und die "Evangelical-Lutheran Church in Jordan" mit Sitz in Jerusalem.

6 J. CORBON, L' Egli.se des Arabcs, Paris 1977.
7 Die evangelischen Missionen des Nahen Oslcns reichen ins 19. Jahrhundert zurück. Siehe J.- 

M. HORNUS, Le Protcstantisme au Proche-Orient, in: POC 7/8 (1957-1964); N. EGENDER. Die 
innerchristlichc Ökumene in Jerusalem, in: Festschrift Laurentius Klein, 1993.



113

1847 "restaurierte" Papst Pius IX. das lateinische Patriarchat in Jerusalem 
als Gegengewicht zur protestantischen Missionierung. Ekklcsiologisch gesehen 
bedeutete diese "Restaurierung" eher die Gründung eines neuen Patriarchats 
neben dem orthodoxen, denn der lateinische Patriarch zur Kreuzfahrerzeit war 
damals der einzige Patriarch (1099-1187). Trotz der Unterstützung des Moskau­
er Patriarchats, das 1847 die "Geistliche russische Mission" (Duchoraaja russka- 
ja Missija) in Jerusalem gründete, verlor die orthodoxe Kirche an die 70% ihrer 
Gläubigen zugunsten der zwei katholischen Kirchen, der lateinischen und der 
melkitischcn (jede heute mit 30% der Ortschristen) und der zwei Kirchen der 
Reformation, der anglikanischen und der lutherischen (jede mit 5%), alle fünf 
mit Episkopalstruktur. Bei dieser Entwicklung war die Orthodoxie durch innere 
Gründe benachteiligt, davon der wichtigste: Seit 1543 liegt das Patriarchat in 
Händen der Griechen (bis heute nur ein arabischer Bischof, 1992 geweiht), in 
Form einer "Bruderschaft des Hl. Grabes" (Agiotaphitikc Adelphotes), obwohl 
doch die Gläubigen Palästinas und Jordaniens zu 99% arabischer Kultur sind.

3. Wir haben in Jerusalem und im Vorderen Orient eine in fünf Kirchen 
aufgesplitterte Ortskirche. Die Wiedervereinigung dieser Kirchen bildet unser 
ökumenisches Hauptanliegen. Umso schmerzhafter empfinden wir es, daß sich 
das Aufsplitterungsphänomen - trotz der ökumenischen Bewegung, die es im 19. 
Jahrhundert noch nicht gab8 - unter unseren Augen in Rußland in der Ukraine 
erneuert.

Diese neueren Kirchen stehen neben den seit langem im Nahen Osten exi­
stierenden altorientalischen und orthodoxen Kirchen. Um das Panorama zu ver­
vollständigen, müßten wir die zahlreichen abendländischen Gemeinschaften und 
Institutionen aufzählen, welche durch ihre Schulen und Sozialeinrichtungen un­
serer Region geholfen haben, ihr heutiges kulturelles und soziales Niveau zu er­
reichen - allerdings mit der Gefahr, die Besten von ihrer Kultur zu entfremden 
und sie zur Auswanderung zu bewegen.

Zu erwähnen sind noch die Christen hebräischer Sprache in Israel, deren 
Katholiken im "Werk des Hl. Jakobus" (mit eigenem Palriarchalvikar) organi­
siert sind, und darüber hinaus die "messianischen Juden” (einige Tausend), die 
Jesus von Nazareth als den wahren Messias anerkennen.

8 Die Teilnehmer der Oxford-Bewegung in England bejahten die Judenmission. Als aber das 
anglo-preußische Bistum Orthodoxe konvertierte, schrieb Pusey: "Unser Bischof kann nicht zugleich 
die Einheit fördern und das Schisma, (...) die griechische Kirche zugleich als orthodox und heterodox 
betrachten." Für Ncwnian war es ein Schock, und für Manning eines der Motive, zur katholischen 
Kirche überzutreten. Siehe N. EGENDER, l.c.



114

Jerusalem hat über 400.000 Juden, 100.000 Muslime und nur 14.000 Chri­
sten, in dreißig Denominationen aufgeteilt.

Wie gestaltet sich eine solche multikonfessionellc und multikulturelle Ge­
sellschaft? Was für Strukturen haben sich im Laufe der Jahrzehnte herausgebil- 
del?

II

In dieser durch Kriege, Eroberungen, Bürgerkrieg erschütterten Welt ha­
ben die immer mehr minorisierten Christen versucht, einander zu begegnen, sich 
zu gruppieren, übernationale und interkonfessionelle Strukturen zu schaffen, 
trotz Rivalitäten, trotz oder wegen der politischen Situation: Gründung des 
Staates Israel, Teilung von Zypern, Bürgerkrieg im Libanon, palästinensisches 
Problem, islamischer Fundamentalismus. Mul und Ausdauer haben die Christen 
gezeigt, aber auch neue Angst um die Zukunft ist da, so in Ägypten und im Su­

dan.
Was diesen Christen gemeinsam ist, ist die arabische Sprache. So war cs 

z.B. möglich, daß im Januar 1993 am Fest des Hl. Antonius und während der 
Gebetswoche für die Einheit der Christen, der koptische, der syrische, der ar­
menische und der äthiopische Bischof in der koptischen Kathedrale in Gegen­
wart eines orthodoxen und eines mclkitisch-katholischen Bischofs konzelebrier- 
ten8.

Der bedeutendste und älteste Organismus des Nahen Ostens ist bekannt­
lich der "Middle East Council of Churches" (MECC), der Rat der Kirchen des 
Mittleren Ostens. Er führt seine Wurzeln auf den 1925 gegründeten "Near East 
Christian Council for Missionary Cooperation" zurück, den Rat der Christen des 
Mittleren Ostens für missionarische Zusammenarbeit, "der sich nach und nach 
zu einem Lokalorganismus entwickelte, der sich immer mehr an die eigentlichen 
'Kirchen’ wandte. Dieser erste, aus protestantischen Missionsgesellschaften aus 
dem Ausland gebildete, Rat hat zuerst die durch ihr Wirken entstandenen neu­
en evangelischen Gemeinschaften des Mittleren Orients cingegliedert" (Near 
East Christian Council 1932). In der folgenden Etappe (1962) haben sich die 
Missionsgesellschaften aus dem Rat zurückgezogen, und zu den evangelischen 
und episkopalen Gemeinschaften hat sich die syrisch-orthodoxe Kirche zuge­
sellt. 1974 wurde der MECC in seiner jetzigen Form mit drei Kirchenfamilien 9

9 Ircnikon 66 (1993) 117.



115

gegründet: der griechisch-orthodoxen, der Familie der altorientalischen Kirchen 
und der Familie der episkopalen und evangelischen Kirchen. Jede dieser Fami­
lien hat die gleiche Anzahl von Vertretern in den verschiedenen Entscheidungs­
und Leitungsgremien''10 11.

Die sieben katholischen Kirchen baten 1988 um Eintritt in den Rat und 
wurden 1989 Mitglieder, ein Ereignis, daß die V. Vollversammlung 1990 gefeiert 
hat. Sie bilden die vierte Familie11.

Zur IV. Vollversammlung12 (1985 in Nikosia) waren die Leiter der katholi­
schen Kirchen eingeladen - eine Premiere - und Papst Johannes Paul II. war 
durch Kardinal J. Willebrands, P. P. Duprey und P. G. Daucourt vertreten. Jetzt 
fehlt nur noch die assyrische Kirche, aber nur aus organisatorischen Gründen.

Der MECC hat folgende Abteilungen: Erziehung und Erneuerung, Leben 
und Dienst, Glaube und Einheit, Medien, Finanzen und Administration, Ge­
rechtigkeit und Friede. Der Beitritt der katholischen Kirchen wird dem Rat ei­
nen neuen Impuls geben, soweit ihre eigenen Strukturen, die Synoden, die Kon­
ferenz der lateinischen Bischöfe der arabischen Regionen (CELRA) und auch 
der 1991 gegründete Rat der katholischen Patriarchen, sich innerlich erneuern 
und sich ökumenisch öffnen.

Der Metropolit Ignatius Hazim, der jetzige orthodoxe Patriarch von Antio­
chien Ignatius IV. hat bei der "Pro Oriente" Konferenz 1978 gesagt: "Antiochien 
wäre nicht in fünf Patriarchate zerrissen, wenn bei Krisen ein antiochenisches 
Konzil gehalten worden wäre, frei von äußerem politischem und kirchlichem 
Druck. Heute sind die Vorbereitung und das Abhalten eines solchen Konzils 
nicht mehr unmöglich. (...) Der Ausgangspunkt der neuen antiochenischen Enti­
tät muß synodal sein, denn der Grund jeder Aufspaltung war die Verdunkelung 
der Synodalität"13.

Diese Bemerkung des Patriarchen verdient volle Aufmerksamkeit. Gleich 
dem Ökumenischen Rat der Kirchen (ÖRK) in Genf ist auch der MECC keine 

Superkirche, er ist aber fähig, den existierenden Strukturen der Lokalkirchen 
zur Erneuerung zu verhelfen und sie aus ihrer Isolation zu ziehen. Dies ge­
schieht in einer fruchtbaren Interferenz. Der Weg, der zum MECC geführt hat, 
entsprang einem missionarischen Anliegen, das nicht von Proselytismus und Ri­

10 F. BOUWEN, L’ "Unitd de !' Rsprit par le lien de la Paix". Vcmc Assemblee gdndralc du 
Conseil d’ Egliscs du Moyen-Oricnt, in: POC40 (1990) 93-119, hier: 95.

11 J. CORBON, L’ engagement des catholiqucs dans le Conseil d’ figliscs du Moyen-Oricnt 
in: POC41 (1991)86-102.

12 Text in BOUWEN, Pour unc vivante Espc'rance. IVeme Assemhlcc Gdnerale du CFMO 
in: POC 35 (1985) 59-86, hier: 61.

13 Une Vision antiochicnne de 1’ unite' de 1’ Eglisc, in: POC 28 (1978) 204.



116

valitäten frei war. Die Gründung des Near-East Christian Council for Missiona- 
ry Cooperation war das Werk ausländischer Missionsgesellschaften, die neue 
Ortskirchen geschaffen haben. Aber schon 1962 wurden Struktur und Name ge­
ändert auf "Christlicher Rat des Nahen Ostens" (NECC). Der Zusatz "für mis­
sionarische Zusammenarbeit" wurde weggelassen. 1962 wurde das Wort "Christi­
an" zu "of Churches": die Missionsgesellschaften zogen sich zurück, und die erste 
orientalische Kirche wurde als Mitglied aufgenommen, die syrisch-orthodoxe 
Kirche. Wir stellen hier eine typische Entwicklung fest, vom Prosclytismus zum 
Ökumenismus, eine Ermutigung für Osteuropa.

Eine zweite Feststellung: Diese Entwicklung hat dem ÖRK viel zu verdan­
ken. Der Schritt von 1962 ist eine Folge der Vollversammlung von New Dehli 
(1961). Die Grundlage für die Mitgliedschaft des MECC ist der des ÖRK nahe: 
"Der MECC ist eine Gemeinschaft von Kirchen des Mittleren Orients, die den 
Herrn Jesus Christus gemäß der Hl. Schriften als Gott und Heiland bekennen, 
darum gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu sie berufen sind zur Ehre des ei­
nen Gottes, Vater, Sohn und Heiliger Geist." Während aber ein weltweiter Or­
ganismus wie der ÖRK langsam voranschreitet, kann ein Lokal- oder Regional­
organismus wie der MECC schneller vorangehen, soweit er sich nicht isoliert. 
Die katholische Kirche ist noch nicht Vollmitglied des ÖRK, wohl aber der Ab­

teilung "Glaube und Verfassung", während alle katholischen Kirchen jetzt volle 
Mitglieder des MECC sind und dessen vierte Familie bilden - ein Beweis, daß 
solche Regional- und Lokalstrukturen gefördert werden sollten.

Bis zum heutigen Tag hat der MECC fünf Vollversammlungen veranstaltet:
1. Nikosia (Zypern) 1974: "Unsere gemeinsame christliche Botschaft 

im Mittleren Orient".
2. ßroumana (Libanon) 1977: "Er hat uns den Dienst der Versöhnung 

anvertraut".
3. Nikosia 1980: "Dein Reich komme".
4. Nikosia 1985: "Für eine lebendige Hoffnung"14.
5. Nikosia 1990: "Die Einheit des Geistes durch das Band des Friedens"15.

Der MECC ist besonders wirksam im Dienst an den Kirchen in ihren 
Hauptanliegen: Fortdauer der christlichen Gegenwart und des christlichen 
Zeugnisses im Mittleren Orient, geistliche Erneuerung, pastoralc und diakonale 
Bildung, Wiederherstellung der Einheit des Leibes Christi trotz der Glaubens-,

14 BOUWEN, l’our une vivante Espcrance, in: POC 35 (1985) 59-86.
15 BOUWEN, in: POC 40 (1990) 93-119.



117

Traditions- und Inslitutionsverschiedenheiten, gemeinsames Zeugnis in einer 
multireligiösen gespaltenen Welt. Er bietet ein Forum an, in dem Fragen wie der 
Proselytismus in aller Freiheit und Offenheit behandelt werden können.

"Das Problem des Proselytismus", so die IV. Vollversammlung, "das die 
orientalischen Kirchen geschwächt hat unter dem Vorwand, sie zu einigen oder 
zu reformieren, kann nicht auf zufriedenstellende Weise gelöst werden durch ei­
nen simplen modus vivendi im Namen der Menschenwürde und der christlichen 
Liebe. Das wäre wie eine Wunde heilen zu wollen, ohne den Ursachen nachzu­
gehen. Die radikale Lösung wird sich in der effektiven Bereitschaft finden, zu­
sammen die Einheit im Glauben zu suchen, da die Glaubensunterschiedc das 
Unglück hervorgerufen haben. Wo Glaubensgemeinschaft herrscht, fällt die 
Versuchung des Proselytismus"16. Die Kirchen des Mittleren Ostens zeigen ihre 
Verantwortung und ihre Solidarität mit den Völkern, in deren Mitte sie leben, 
durch die Stimme des MECC "in diesem Teil der Welt, wo Christus geboren 
wurde, wo er gestorben und auferstanden ist, und von wo das Christentum sich 
über die ganze Welt verbreitet hat''17.

111

Der MECC ist nicht der einzige christliche Organismus im Nahen Osten. 
Etliche sind älter, andere wurden durch seinen Elan und seine Strukturen be­
günstigt. Er spielt die Rolle eines Katalysators. Ich möchte einige Bewegungen 
und Gruppierungen aufzählen, die zur Einheit der Christen beitragen. Wie in 
der ökumenischen Bewegung allgemein, haben die Jugendbewegungen in unse­
rer Region eine bedeutende Rolle gespielt, sowohl für die innere Erneuerung 
der Kirchen als zum Aufbau von Organismen wie des MECC.

Während des zweiten Weltkriegs (1942) wurde im Libanon die "Orthodoxe 
Jugendbewegung" (MJO) gegründet. 1962 kam es zur Eröffnung des "Ökumeni­
schen Büros für Jugend und Studenten im Mittleren-Osten", zuerst auf der Ach­
se Beirut-Kairo. Seine Zeitschrift "Al-Montada" erscheint seit 1967. Die Initiati­

16 BOUWEN, in: POC 35 (1985) 80.
17 Botschaft der V. Generalversammlung (POC 1990, 117). Die gegenwärtigen Präsidenten 

des MECC sind: S.B. Ignatios IV., der griechisch-orthodoxe Patriarch von Antiochien, Bischof Samir 
Kafity, von der Episkopalen Kirche im Jerusalem, beide wiedergewählt; S.S. Ignatius Zakka I. hvas, 
der syrisch-orthodoxe Patriarch und S.S. Mgr. Kasparian, armenisch-katholischer Patriarch; letzterer 
anstelle des maronitischen Erzbischofs von Tyrus, der am 5. Februar 1992 gestorben ist. Das Exeku­
tivkomitee besteht aus 24 Mitgliedern, sechs aus jeder der vier Familien.



118

ven des Büros sind zahlreich. "Die Zielsetzungen konkretisieren sich anhand 
dessen, was schon verwirklich ist: Gebet und theologische Bildung, Information, 
Zusammenarbeit, ... Theologiekurse für Laien (1966-1969); Kongresse und Ta­
gungen über ökumenische Katechese (1969-1974); ein Team für audio-visuelle 
Medien (1971-1974); Weltkonferenz für die Christen Palästinas (1970-1973); ... 
Bildung einer SODEPAX-Gruppe im Libanon und in Ägypten (in Verbindung 
mit SODEPAX, ÖRK - 'Kommission für Gerechtigkeit und Frieden’ vom Vati­
kan, dessen erster Kongreß 1968 im Libanon stattfindet."'8

"In einem Jahr (1967-1968) geben sich die Kirchen der Region ökumeni­
sche Strukturen: Katholische Kommission für die Ökumene in Ägypten, Liba­
non, Syrien, Jordanien-Palästina-Israel, Irak; Synodalkommissionen der chalke- 
donischen und vor-chalkedonischen Kirchen; Delegierte für die Ökumene in 
den Synoden und Räten der Reformationskirchen. Bekanntlich hat auch für die 
Nah-Ost-Kirchen die Interorthodoxe Jugenbewegung, die im Abendland vor 
vierzig Jahren entstanden ist und von 1949 und 1953 ihre Struktur im "Syndes- 
mos" (Verbindung) gefunden hat, eine Rolle gespielt. Sein Ziel war, "einen spiri­
tuellen Kontakt zwischen den Jugendbewegungen und -gruppierungen herzustel­
len, eine möglichst breite Zusammenarbeit zu schaffen, damit die Einheit der 
Orthodoxie unter den jungen Menschen sichtbar wird; gegenseitige Hilfsaktio­
nen zu ermöglichen, den Jugendlichen beizustehen in ihrem Kontakt mit den 
Andersgläubigen."18 19

Parallel zu den Studentengruppierungen kennt der Mittlere Osten seit 1967 
eine interkonfessionelle Gesellschaft für theologische Bildung, zuerst unter der 
Bezeichnung ATENE (Association for Theological Education in the Near East), 
dann seil 1980, in den MECC integriert, als "Association of Theological Institu­
tes in the Middle East” (ATIME). Sie entsprach einem dreifachen Bedürfnis: 
das Niveau des Theologiestudiums zu erhöhen; Mittel und Menschenpotential 
zusammenzulegen; Klerus und Laien heranzubilden, die in Zukunft Verantwor­
tung in den Kirchen der Region wahrnehmen können. 1987 zählte die "Associa­
tion" elf Institute als Mitglieder20.

18 J. CORBON, Brcf Historique Oeeumeniquc au Moyen-Orient, in: Courricr Oecumdnique 
du Moyen-Orient, 1 (11987) 9-17.

19 Statuts de 1954, No 3, in: Irenikon 28 (1955) 111.
20 Evangelische Fakultät von Kairo, Koptisch-Orthodoxe Fakultät von Kairo, das koptisch­

orthodoxe Seminar von M^adi, das orthodoxe Institut Hl. Johannes Damaszenus von Balamand, das 
Höhere Institut für Religionswissenschaft der Universität St. Josef in Beirut, die Near East School 
of Theology (armenisch, episkopal, reformiert) in Beirut, das armenische Seminar von Bikfaya, das 
griechisch-katholische Institut St. Paul von Ilarissa, die päpstliche Fakultät der Universität von Kas- 
lik, das arabisch-baptistische Seminar des Libanon, das syrisch-orthodoxe Seminar von Damaskus: J. 
CORBON, Courricr Oeeumeniquc du Moyen-Orient 1 (11-1987) 15-22.



119

Die ATIME bemüht sich, brüderliche Beziehungen zwischen den Instituten 
zu entwickeln, Information auszutauschen, das Bildungsniveau zu erhöhen, die 
Interaktion zwischen theologischer Bildung und dem Leben der Kirchen zu för­
dern, sowie die theologische Zusammenarbeit mit anderen Instituten in der Welt 
zu pflegen. Es besteht ein Veröffentlichungsprogramm, z.B. die Sammlung "Alt­
christliche Schriften", eine bescheidene Art "Sources chretiennes" auf arabisch. 
Die Direktoren und Dekane der Institute treffen sich jährlich.

In Zusammenarbeit mit der Sektion "Glaube und Einheit" des MECC hat 
ATIME im September 1978 im koptischen Kloster Amba Bischoi in Ägypten ei­
nen Theologenkongreß über das Thema: "Theologie und Zusammenarbeit der 
Kirchen im Mittleren Osten" veranstaltet21. Ein zweiter Kongreß fand Septem­
ber 1992 statt. Die Studenten der verschiedenen Institute haben ihre Komitees, 
die Begegnungen organisieren, so 1992 in Meadi eine Tagung über "Das Alte 
Testament angesichts der Herausforderungen unserer Zeit” oder im Libanon 
(Mai 1992) über "Die Katechese im christlichen pluralistischen Kontext der pri­

vaten und offiziellen Schulen"22.

Multikonfessionelle Strukturen, die auch schon früh die katholischen Kir­
chen einschlosscn, sind hauptsächlich im Libanon, in Syrien und Ägypten ent­

standen, in Ägypten schon 1972. Die Erfahrung des Zusammenlebens hat Fort­
schritte mit sich gebracht. Zu erwähnen ist das "pastorale Abkommen" zwischen 
den Griechisch-Orthodoxen und den Syrisch-Orthodoxen des antiochenischen 
Patriarchats, das 1991 von den Synoden beider Kirchen bestätigt wurde. Es ist 
das fortschrittlichste Abkommen bis heute. Auch wenn der Ausdruck "fusion" 
(Vereinigung), den Patriarch Ignatius IV. gebraucht hat, zu stark ist, so hat P. 
Corbon recht, es als ein "höchst wichtiges Ereignis" zu bezeichnen, nicht nur weil 
es eine historische 'Premiere’ ist, sondern auch "weil es exemplarisch für die er­
strebte Einheit ist, sowohl für die antiochenischen Kirchen als auch für die des 
Mittleren Ostens und für die orthodoxe und die katholische Kirche insgesamt"23. 
Das Abkommen enthält vierzehn "Kanones" betreffs der Feier der Sakramente, 
ohne bis zur eucharistischcn Konzelebration zu gehen, wohl aber mit der Mög­
lichkeit, daß ein Priester der einen oder anderen Kirche für die Gläubigen bei­

zt J. CORBON, Theologie ct cooperalion entre les F.gliscs. Congrcs des thdologiens du 
Moycn-Oriem, in: POC 37 (1987) 319-329.

22 Courrier Oecumdniquc du Moycn-Oricnt 16 (1-1992) 45.
23 J. CORBON, Un pas dccisif vers !’ Unite de I' Figlise d’Antiochc, Courrier Occumcniquc 

16 (1-1992) 15-21, avcc Texte de l’Aeeord. Vgl. POC 41 (1991) 418. 424-426. Vgl, auch J. CORBON, 
Urgcnce el Conditions d’un accord pastora! orthodoxe-catholiquc au Liban, in: POC 42 (1992) 126- 
142.



120

der Kirchen der Eucharistie vorstehen kann. Das Abkommen geht weiter als das 
von 1984 zwischen Papst Johannes-Paul II. und dem Patriarchen Mar Ignatius 
Zakka I. Iwas. Es ist die Frucht eines langen gemeinsamen Weges und die Ver­
wirklichung der auf universeller Ebene gehaltenen Dialoge auf lokaler Ebene. 
Das eine geht nicht ohne das andere.

Wie steht es mit den katholischen Kirchen? Seit 1967 haben die Kirchen im 
Libanon infolge des 2. Vatikanums eine "Vollversammlung der katholischen Bi­
schöfe des Libanon" (APECL) gebildet, die jährlich Zusammentritt. Die lateini­
sche Hierarchie des Mittleren Orients hat sich auch 1967 (Statuten 1986) in ei­
ner "Konferenz der lateinischen Bischöfe der arabischen Regionen" (CELRA) 
versammelt, deren Vorsitzender der lateinische Patriarch von Jerusalem ist. Erst 
1991 wurde in Jerusalem eine "Vereinigung der katholischen Ordinarien des Hl. 
Landes" gegründet.24 Mitglieder sind die Bischöfe und Patriarchalvikare von Is­
rael, Palästina, Jordanien und Zypern und der Kustos des Hl. Landes. Dieser 
neue Organismus soll die Bemühungen koordinieren, die zur Lösung der schwe­
ren Probleme in diesen Ländern verhelfen sollen. Angesichts einer ähnlichen Si­
tuation kam es im selben Jahr 1991 zur Bildung des "Rates der orientalischen 
Patriarchen des Ostens" (CPCO), dessen Mitglieder der armenische, der chaldä- 
ische, der koptische, der maronitische, der melkitische und der lateinische Patri­
arch sind. Sie treffen sich jährlich zu einem Symposium25. Der Rat bezeichnet 
sich selbst als "ein Zufluß zur brüderlichen Communio zwischen den Christen 
des Ostens". Bis jetzt hat der Rat sich zwei Problemen gewidmet: den islamisch­
christlichen Beziehungen im Nahen Osten und der christlichen Gegenwart und 
Bildung im Nahen Osten. Das Symposium von 1991 hat eine "Botschaft"26 verab­
schiedet, das von 1992 einen "Pastoralbrief an alle Gläubigen in den verschiede­
nen Ländern, wo sie sich befinden"27. Dieser hervorragende Text, der von 
Ostern 1992 datiert, greift einige Stellen der "Botschaft" von 1991 auf. Er ist ein 
ergreifender Appell an "die kleine Herde" der Christen in der arabischen Welt, 
damit sie nicht den Mut verliert und Zeugnis vom Glauben ablegt. Er stützt sich 
auf das christliche arabische Erbe des 8. bis 14. Jahrhunderts, das eine "vollkom­
mene Form der Zusammenarbeit zwischen Musümen, Juden und Christen dar­
stellt, ein Zusammenwirken, das wir mit berechtigtem Stolz als exemplarisch und

24 Approbiert von Papst Johannes Paul II. am 27. Januar 1992, vgl. POC 41 (1991) 381-382.
25 Bikfaya, Libanon (1991); Kairo, Ägypten (1992); Amman, Jordanien (1993); vgl. POC 41 

(1991) 111-113; 313-314.
26 Text in: Doc. Cath. No. 2037 (3 nov. 1991) 938-942.
27 Text in: Courrier Occumdnique du Moycn-Orient 17 (11-1992) 27-55.



121

eine privilegierte Form des Miteinander (convivialitö) betrachten. ... Somit sind 
gegenseitige Hilfe und das Zusammenhalten (cohösion) auf der Ebene der Kul­
tur zwischen Christentum, Islam und Judentum eine Wirklichkeit, verankert in 
der Treue zum jeweiligen Glauben" (N. 30). Der ökumenische Imperativ beruht 
auf einer Evidenz: "Wir werden Christen zusammen sein oder gar nicht" (to bc 
or not to be). Der Text ist ein Appell zum Dialog "zuerst mit unseren muslimi­
schen Brüdern" (N. 48-49), dann auch mit den “jüdischen Brüdern, denn der 
Dialog ist unzertrennlich" (N. 50). Das Dokument unterstreicht "die Solidarität 
unserer Kirchen mit dem Menschen dieser Region in seinen Leiden und Verlan­
gen", in der Verteidigung der Menschenwürde (N. 55).
Zum Schluß wendet sich der Brief an "die orientalischen Christen in der Diaspo­
ra", welche zum ersten Mal zahlreicher sind als die in ihrem Mutterland, was das 
schmerzhafte Problem des Exodus der Christen vor Augen stellt28.

Noch andere Initiativen wären zu erwähnen: So die "Synode der Hoffnung" der 
katholischen Bischöfe des Libanon, die 1991 von Papst Joahnnes-Paul II. ange­
kündigt wurde und in voller Vorbereitung ist29; weiters die "Christliche Vereini­
gung Oberägyptens" (ACHE), die 1991 zum 50-jährigen Bestehen ihr "goldenes" 
Jubiläum feiern konnte30 31. Sie ist ein interessanter Fall einer Entwicklung in eine 
ökumenische und soziale Richtung. Ursprünglich 1941 als "Katholische Vereini­
gung für die Schulen Ägyptens" gegründet, wurde sie 1972 die "Christliche Ver­
einigung Oberägyptens für Schulen und soziale Promotion", also von einer rein 
katholischen zu einer "ägyptischen christlichen Bewegung", der Laien aller Kon­
fessionen beitreten können. Endlich sei noch der Kongreß der christlichen 
Nachrichtenagenten des Mittleren Ostens (Nikosia 1989) im Rahmen der Me­
dienabteilung des MECC3' erwähnt.

Diese Beispiele, die im Abendland wenig bekannt sind, mögen genügen, um die 
Weite und den Reichtum der christlichen Aktivitäten unserer Region und ihrer 
ökumenischen Tragweite zu veranschaulichen.

28 Man müßte auch die beiden "Pastoralbriefe" des lateinischen Patriarchen von Jerusalem 
Mgr. Michel Sabbah, heranziehen, vom 15. August 1988 über die Erneuerung des Glaubens und von 
Pfingsten 1990: "Erbittet für Jerusalem Frieden".

29 J.-L. LINGOT, Le Synode de I’ Esperance, in: POC 41 (1991) 299-339; 42 (1192) 19-56.
30 S. TAGHER, En cinquantc ans, Evolution de "L’ Association Chrdticnne de la Hautc- 

Egypte", in: POC 41 (1991) 289-298.
31 Courrier Oecumcnique du M.-O. 7 (1-1989) 30-33; MECC News Report 2/2 (1989) 2-3. 

1993 fand in Limassol eine erste Regionaltagung der christlichen Presse mit dem Thema "Commun- 
ication Awareness and Social Transformation" statt.



122

IV

Kommen wir noch einmal auf die besondere Lage von Jerusalem und dem Hl. 
Land zurück. Alle Kirchen des Hl. Landes sind Mitglieder des MECC. Dieser 
konnte aber bis jetzt bei uns kein Dauerkomitee einrichten. Es besteht jedoch 
eine Zusammenarbeit zwischen den Kirchen in den sozialen Fragen, besonders 
betreffs der palästinensischen Flüchtlinge32. Auch gibt es informelle Begeg­
nungsinstanzen auf drei Ebenen:

1. Die Ebene der drei Patriarchen (orthodoxer, armenischer und lateinischer) 
und des Kustos der Franziskaner (wir nennen sie die "Vier Großen”). Sie treffen 
zusammen in einer brüderlichen Atmosphäre, um sich gegenseitig zu informie­
ren und die gemeinsamen Fragen und Probleme des Hl. Landes zu besprechen. 
Zu gewissen Anlässen, wie der Intifadah, der Golfkrise, auch zu Ostern 1991 
oder zur Eröffnung der Madrider Konferenz (1991) senden sie gemeinsame 
Schreiben33.

2. Zu solchen Anlässen werden öfters die anderen Amtsträger dazugerufen. 
Diese Bischöfe und Patriarchalvikare (griechisch-katholisch, syrisch [orthodox 
und katholisch], koptisch, äthiopisch, maronitisch, anglikanisch und luthera- 
nisch) treffen sich monatlich, meist den ganzen Tag, zum Gebet, zum geistlichen 
und pastoralen Austauch und zur Besichtigung des Landes.

3. Eine dritte Ebene bildet der "Ecumenical Circle of Friends", eine Gruppe von 
Priestern, Ordensleuten und Laien von fast allen in Jerusalem gegenwärtigen 
Konfessionen. Manchmal nimmt auch ein messianischer Jude teil. Der Circle 
existiert seit mehr als zwanzig Jahren. Er kommt jeden Monat zusammen zum 
Austausch von Informationen und zur Behandlung eines theologischen, pastora- 
lcn oder sozialen Themas. Diese Gruppe organisiert im Januar die Gebetswoche 
der Einheit. Außer der orthodoxen Mutterkirche sind alle Kirchen daran betei­
ligt, und die acht Tage reichen nicht aus zu einem Gottesdienst in jeder Gemein­
de.

32 F. BOUWEN, Kirche und Ökumene im Heiligen Land, Vorlrag beim Symposion der Stif­
tung "l’ro Oriente“ in Graz, am 28. Oktober 1992. Vgl. Grazer Hefte für konkrete Ökumeme, Nr.15, 
1992, 263-285.

33 POC 41 (1991) 388-395. Im November 1991 haben sich der griechisch-orthodoxe, der 
griechisch-katholische, der lateinische, der armenische und der episkopale Bischof von Jordanien ge­
meinsam nach Rom begeben und sind von Papst Johannes Paul II. cmfangen worden, wobei sie ihm 
für seine Sorge um das Hl. Land gedankt und ihm eine Denkschrift über die Zukunft Jerusalems 
überreicht haben.



123

Die Initiative zu diesem Circle liegt in den Händen von ausländischen Christen, 
es existieren aber auch andere Besinnungsgruppen, wo die Ortschristen arabi­
scher Zunge die Mehrzahl bilden: so das 1983 gegründete Zentrum "Al-Liqa" 
(die Begegnung), das jährlich einen Kongreß über 'Theologie und Ortskirche" 
im Hl. Land veranstaltet.
Es gibt die Zeitschrift "Al-Liqa" heraus, vierteljährlich in Arabisch, halbjährlich 
in Englisch. Eine zweite Gruppe in Betlehem erarbeitet eine "Palästinensische 
Bcfreiungstheologie". Beide Institutionen wollen allen Christen des Hl. Landes 
zu ihrer Identität und Spezifizität verhelfen und sie ermutigen, zusammen zu hal­
ten und das Land nicht zu verlassen. Beide sind für den interreligiösen Dialog 
mit Islam und Judentum offen. So organisiert das Zentrum "Al-Liqa" jährlich 
eine Tagung über "das christlich-muslimische Erbe im Hl. Land", an der auch 
Muslime teilnehmen. "Wenn man die Wichtigkeit des Zusammenlebens zwi­
schen Christen und Muslimen für die Zukunft der Kirche im Mittleren Osten 
kennt, versteht man zugleich, daß die ökumenische Zusammenarbeit der Bischö­
fe, Priester, Amtsträger und Laien der verschiedenen Kirchen im Dialog mit 
dem Islam ein wahrhaftiger gemeinsamer Beitrag zur Erbauung der Kirche von 
morgen im Hl. Land ist."34

Es gibt viele Gebiete und Instanzen, wo Christen verschiedener Konfessionen 
Zusammenwirken. Man darf nicht vergessen, daß man sich an der Basis in der 
massiv jüdischen und islamischen Umwelt einfach als "Christ" versteht. Die mei­
sten Familien haben Mitglieder in verschiedenen Kirchen. So hat ein Koptisch- 
Orthodoxer einen katholisch-lateinischen und einen griechisch-orthodoxen Bru­
der (sic!). Klerus und Hierarchie denken, infolge der konkreten Lage, in konfes­
sionellen Kategorien. Unsere "Christen wollen gemeinsam am Aufbau einer bes­
seren Zukunft Zusammenarbeiten, in Übereinstimmung mit den anderen und in 

der Achtung des Pluralismus. So erweitert und befestigt sich grundlegend das 
Bewußtsein der Solidarität und des ’Einsseins’... Dieses Gefühl, daß alle einer 
selben zugrundeliegenden Gemeinschaft angehören, ist sehr wertvoll; es hat be­
stimmt dazu beigetragen, die christüche Anwesenheit inmitten der muslimischen 
Mehrheit für Jahrhunderte lebendig zu erhalten."35

Es ist auffallend, daß der Dialog zwischen Christen und Juden wenig erwähnt 
wurde. Er ist auch wenig präsent bei der Behandlung der Strukturen unserer

34 BOUWEN, Kirche und Ökumene, 282.
35 A.a.O., 283-284.



124

Gegend. Das Hauptproblem des Mittleren Ostens bleibt das Verhältnis zum Is­
lam, angesichts des raschen Aufkommens des Fundamentalismus und des Extre­
mismus. Im übrigen ist dieser Dialog wegen der politischen Lage schwierig und 
beschränkt sich auf Israel. Es bestehen aber doch Dialoginstanzen, so die "Jeru­
salem Rainbow Group” und die "Ecumenical Theological Research Fraternity in 
Israel". Der "Rainbow" hat hohes akademisches Niveau und besteht je zur Hälfte 
aus Christen und aus Juden. Die christlichen Mitglieder sind fast exklusiv 
Abendländer. Die zweite Gruppe, eine interkonfessionelle christliche Initiative 
abendländischer Christen, mit Teilnahme von einigen Ortschristen, strebt da­
nach, beide Religionen in ihrer Einheit und ihren Unterschieden besser kennen­
zulernen. Jüdische Persönlichkeiten nehmen regelmäßig an den Monatsver­
sammlungen teil. Die "Ecumenical Fraternity" gibt seit 1972 die Zeitschrift "Im­
manuel" heraus. Beide Gruppen sind stark strukturiert.

Am Ende dieses Referats möchte ich noch zwei Fragen stellen. Die erste betrifft 
den Proselytismus in unserer Region. Wir haben gesehen, daß er zur Bildung 
neuer Kirchen beigetragen hat. Heute ist er in zwei Formen gegenwärtig; der 
Einfluß der Sekten und die missionarische Tätigkeit der "Evangelicals", die dem 
ökumenischen Geist verschlossen sind. In Israel haben wir das Problem der so­
genannten "Christian Embassy", eine Versammlung ausländischer christlicher 
Fundamentalisten, die zum Laubhüttenfest (Sukkot) zugunsten des Staates Isra­
el demonstrieren, in dem sie die Erfüllung der biblischen Prophezeiungen sehen. 
Unseren Ortskirchen bringt dies Schaden, besonders in ihrer Beziehung zur 
muslimischen Umwelt. Der MECC hat sich mehrmals darum gekümmert. 1987, 
1988 und 1989 hat der Generalsekretär M. Gabriel Habib einen "offenen Brief 
an den Kongreß der Evangelikalen gesandt, mit der Bitte "das Evangelium in 
diesem Teil der Welt in Zusammenarbeit mit den Ortskirchen zu verkünden."36

Einige von ihnen haben eine Gruppe gebildet, die "Evangelicals for Middle-East 
Understanding" (EMEU), die 1988 mit dem MECC eine Begegnung hatte; ein 
weiteres Treffen kam dann 1991 in Limassol unter dem Titel "Hoffnungszeichen 
im Mittleren-Oslen" zustande. In einem offenen und brüderlichen Klima wurde 
ein "Aufruf zum gegenseitigen Respekt der Glaubensüberzeugungen ... der Sen­
sibilitäten, der Spiritualität und der Ekklesiologie der traditionellen Kirchen der 
Region, die lange vor der Ankunft dieser 'Missionare’ von heute gegenwärtig 
waren"37 erlassen. Hier läßt sich deutlich die konkrete Rolle des MECC sehen,

36 Courrier Oecuminiquc du M.-0.8-9 (II/III1989) 52-53.



125

denn diese Begegnung mit dem EM EU hat einen dreifachen Dialog möglich ge­
macht: zwischen den abendländischen Evangelikalen und den Kirchen des Mitt­
leren Ostens, zwischen den Evangelikalen des Westens und denen, die "vor Ort" 
arbeiten, sowie zwischen letzteren und den Ortskirchen.

Die zweite Frage betrifft das ökumenische Anliegen im allgemeinen: Wie weit ist 
die Basis von den ökumenischen Strukturen berührt? In unserer Gegend können 
wir feststellen, daß da, wo die Jugend- und Laienbewegungen lebendig sind und 
von der Hierarchie unterstützt werden, eine echte Osmose besteht zwischen der 
Basis und den Strukturen auf höchstem Niveau. Da ist Fortschritt auf dem Weg 
zur Einheit. Da haben sich die Strukturen des Miteinanders bewährt.

Eine letzte Bemerkung: Alle Länder unserer Region haben lange und schwere 
Prüfungen gekannt. Sic kennen sie heute wieder. Neben ihren tragischen Folgen 
bilden sie aber eine Läuterung eine Katharsis; es ist wie beim Gold, das im 
Schmelzofen geläutert wird. Ist es nicht ein Gesetz des christlichen Mysteriums, 
daß aus dem Tod Leben entspringt? Nach dem Kreuz kommt die Auferstehung, 
nach Golgotha Anastasis. Möge diese Erfahrung der Kirchen des Vorderen und 
des Mittleren Ostens für die Kirchen Europas, des Westens und des Ostens eine 
Hoffnung und eine Ermutigung sein. 37

37 POC 41 (1991) 430.



126

THE NORTH AMERICAN EXPERIENCE OF CONFESSIONAL 
COEXISTENCE: AN ORTHODOX PERSPECTIVE

ByLewisJ. Patsavos, Cambridge/MA

Introduction

It is with great interest that we on the North American Continent observe 
the movement towards the unification of Europe. European unification presents 
the Christian Church with both a challcnge and a unique opportunity which 
must not be lost. In seeking a modcl of co-operation for confessional 
coexistence, one should keep in mind the experience of the Church before the 
schism between East and West. Although there was unity, there was certainly 
not uniformity. This is evident from the theological differences which continued 
to exist even before the schism. These were both basic and of secondary im- 
portance, and related to the Church’s government and pastoral ministry1.

The movement towards a unified Europe provides the opportunity to the 
pcoples of this great continent to know each other culturally and religiously; to 
know what has united them and what has divided them; to know the hard facts 
of history in spite of the painful memories they evoke. This is a time for both in- 
dividuals and nations to understand each other; to seek the common charac- 
teristics which unite them; to overcome the historic and cultural biases which 
divide them; to respect their specific differences; to contain their personal and 
national sensitivities; to rise to the height of their Christian faith; to forget the 
history of hatred and to live the Johannine exhortation: "Love one another, as 
Christ has loved you." (Jn. 13:34)1 2

Is the movement towards a unified Europe a sign of the times, or is it some- 
thing more - the beginning of the "union of all" petitioned in the Byzantine 
liturgy? Is this movement the will of God or a human Utopia? These are the 
questions which need to be asked when seeking a model of co-operation for con­
fessional coexistence. From an Eastern Orthodox perspective, Western Europe 
has already been cultivated to live together with Orthodox Christians from the 
mere fact of their presence here for several centuries now. Indeed, one might

1 See M. VARLAS, E diakonia tou logou ypo to fos tes Enomcncs Evropes, in: Ekklesia 7 
(1. May 1993) 244.
2 VARLAS, 244.



127

say that thc historic division between East and West has entered the realm of 
populär consciousness by the actual presence of Orthodox Christians in the 
West on the one hand, and through the efforts at reconciliation initiated by 
recent patriarchs and popes on the other3.

Despite progress achieved in the recent historic encounter between the 
Churches of the East and West, there have been setbacks occasioned by human 
wcakness and negative reaction. This should predispose us for an effort which 
will be long and arduous. Nevertheless, the message of the Christian Church, 
East and West, is dirccted to persons who have been liberated from the bonds of 
death and oppression. For that reason, Christianity, which is thc religion of 
liberation with universal dimensions, has a special task in a unified Europc. A 
Europe unified politically and ideologically ought therefore to provide the locus 
ideally suited for its mission4.

North American Model of Coexistence:
Characteristics and Existing Societal Differences

The experience of confessional coexistence has already been testcd el- 
sewhere in the world. Lessons learned, botli positive and negative, from prcce- 
dents set can be an invaluable resourcc for the expcrimcnt about to takc place in 
Europe. It is the purpose of this paper to share with the members of this body 
the model of coexistence provided by the North American experience, espccially 
as it pertains to thc United States of America.

Pluralism/Multiculturalism

It must be kept in mind that differences do exist in the types of society 
which constitute the North American and European Contincnts. Conscquently, 
what may work well for one society may not necessarily work well for another. 
For example, that which charaeterizes the greater pari of North American 
society is its pluralism, a characteristic not unknown to European society, espe- 
cially in recent times. However, Europe is a conglomeration of nations, each of 
which has a predominant culture. This is a most important factor which cannot 
bc overlooked.

3 VARLAS. 245.
4 VARLAS, 246.



128

Pluralism in the form of multiculturalism presents us with a challenge. In 
order to address the issues it raises, it is first necessary to clarify its meaning. 
The meaning of multiculturalism varies, and can include everything from the 
laudable impulse for greater objectivity and tolerance, to the belief in absolute 
value relativism. How is this broad ränge of understanding seen from an 
Orthodox Christian perspective? Notwithstanding the degree to which they prac- 
tice them, Orthodox Christians do accept injunctions to know truth more clearly 
and to love those who differ with or are even hostile to them.

At the same time, they reject the currently populär belief that morality and 
truth are ultimately societally conditioned, with no eternal and universal claim 
on humanity. At times multiculturalism becomes inherently seif contradictory. 
While seeking to free persons to behold truth and experience unity, it negates 
the existence of absolute truth, thus removing the only basis for a lasting human 
oneness.

Seen on the level of the institution I represent here today, and by projec- 
tion, of every institution engaged in the formation of tomorrow’s leaders, the ap- 
plication of multiculturalism must focus upon the promotion of tmth through 
scholarship and the encouragement of respect for all members of the human 
community. Hellenic College/Holy Cross Greek Orthodox School of Theology is 
a unique Orthodox Christian institution in the Western hemisphere which edu- 
cates the clergy and lay leaders for the Church of the future.

Ours is a diverse community with students from Africa, Asia, North 
America, and Europe. Many of these students will eventually serve as clergy and 
lay leaders in racially diverse environments. Thus, our students, both while at 
school and later in their ministries, must be capable of functioning in such en­
vironments. Specific programs aimed at combatting racism, ethnophyletism and 
sexism should be methods by which we enlist ourselves in the accomplishment of 
this goal.

From a recent survey undertaken by the National Catholic Educational As­
sociation at thirty-nine Roman Catholic seminaries in the United States, it was 
revealed that all is not well with the preparation of leaders to meet the chal- 
lenges of the future. Among other disturbing Undings, the survey rcport States 
that "although the church of the twenty-first Century will be divided almost even- 
ly between an ’old majority’ of Irish, German, Polish, and Italian Catholics, and a 
’new majority’ of Latins, Asians, and African Americans, few seminarians now



129

preparing for Ordination are from the latter groups".5 A similar assessment is un- 
doubtedly the case at other dcnominational institutions of higher learning as 
well.

Whether preparing for the ordained ministry or a position of lay leadership 
in the Church, all persons called to serve find themsclves in a unique position 
relative to those to whom they will minister. Consequently, grcater sensitivily is 
also required regarding the needs of those from different cultural backgrounds. 
The issues related to cultural sensitivity are complcx and necd to be addressed. 
The above stated rationale concerning muiticulturalism provides a basis on 
which to proceed. ln this way, it is hoped that the goal of being "neither Jew nor 
Greck, neither slave nor free, neither male nor female," but "all one in Christ 
Jesus" (Gal. 3:28) will bc achieved.

Religions Tolerance/Civil Religion

Another important charactcristic of American society as a whole is its 
religious tolerance. Americans have not experienced the sectarian violencc that 
has existed in Europe for ccnturies. This is not to say that religion has not becn a 
force for negative development or conflict. For example, the abolitionist move­
ment, i.e., the otherwisc noble movement to abolish slavcry which led to the civil 
war, was inspired by religious faith. So, too, was prohibition, the movement to 
prohibit the manufacture and sale of alcoholic beverages. And today, the move­
ment to end abortion draws its greatest support from religious institutions such 
as the Roman Catholic Church.

But these movemenls, while inspired by religion, have not been about 
religion per se; they have been aboul morality, about the national soul. Thus, 
religions in these movements have steadily reached out to people of other failhs 
who might join their cause, ln the pro-life movement, for example, Christians of 
all denominations join Jews and even atheists to produce change. Why has this 
been the case?

First, because Americans are pragmatic, they are willing to make new al- 
liances to achieve their goals. Second, because Americans of all religions have a 
common faith in the sanctity of religious freedom, there exists a belief which

5 The rcsourcc for this data is a report by E. HEMR1CK and R. WISTER, Readincss for 
Theological Studies: A Study of Faculty l’crceptions on the Readincss of Scniinarians, publishcd by 
the seminary department of the National Catholic Educational Association (Washington, D.C., no 
datc).



130

Stands above religion in the public discourse. Americans value diversity not for 
its own sake, but because it proves the universality of their common ideals: life, 
liberty and the pursuit of happiness - the birthright of all persons. These ideals 
form a kind of civil religion based on the empirical fact that unrestrained 
freedom produces generally positive results. Besides this common core of belief, 
many Americans are simply indifferent about religion, and this, too, hinders sec- 
tarian strife.

Secularism

Sectarian strife is also hindered by the all pervasive force of secularism. 
Christian Americans of every denomination have decried the power of 
secularism in the lives of their faithful and in the life of the nation. Loosely 
defined, secularism is the belief or attitude that certain areas of life, especially 
political life, lie outside the purview of either religion or religious organizations6.

This attitude is unthinkable to many traditional or primitive cultures, which 
hold the spiritual realm to be everywhere present and all important. As a 
modern phenomenon, it stems from the period following the religious wars sur- 
rounding the Reformation. Wolfhart Pannenberg’s essay "Christentum in einer 
säkularisierten Welt"7 ascribes the development of secularism spccifically to the 
abhorrence and weariness associated with sectarian strife, especially after the 30 
years war. Secularism at its most basic and harmless level is an agreement to dis- 
agree, a civil compact to leave the resolution of doctrinal issues outside the 
sphere of public debate. As such, secularism can actually be an important ally of 
religious liberty.

Secularism is nevertheless held to be a harmful force for several reasons. 
First, it may encourage a kind of "Sunday-only" Christianity, in which the mes- 
sage of the Gospel proclaimed in church on Sunday has no effect on the other 
six days of a parishioner’s life. Second, it results in a diminution of the power of 
the Gospel, which is reduced to a kind of civil code or ethic on how to reduce 
conflict, independently of any ontological or soteriological implications. 
Christianity becomes diluted, compromised in a way that subordinates its dic- 
tates to the worldly lusts of the larger culture. Ultimately, the scandal of 
particularily inherent in the Incarnation is seen as an enemy of civil peace. At

6 The effccts of secularism upon the life of the Orthodox Church in America have becn vividly 
portraycd in the excellent article, the third in a series of three articles invcstigating the Status of 
Orthodoxy in the new world, by A. SCHMEMANN, Problems of Orthodoxy in America, St. 
Vladimir’s Thcological Quarterly 9,4 (1965) 171-93.

7 Freiburg, 1988.



131

the same time, secularism produces a syncretism which avoids conllict, thereby 
satisfying only those under the influence of materialism.

The persistence, not to say increase, of religious diversity, however, 
militates against a smooth return to the old order of alliance between organized 
religion and public life, especially political life. Christian denominations today 
are forced by the fact of their own disunity to acknowledge a place in society 
free from religious restraints. A middle ground needs to be souglit, in which 
religion does not become a destructive force for the body politic, nor does the 
body politic bccome destructive of religion.

Two nations which provide models for the study of the relationship 
between religion and public life are the United States of America and the 
Federal Republic of Germany. Both nations are modern and affluent, with a 
high level of actual denominational diversity. In each case, the religious diversity 
is not primarily or necessarily bound up with ethnic or racial distinctions, as in 
the former Yugoslavia, a factor which certainly tends to diminish religious strife. 
Both nations have strong religious forces within them, yet both might be thought 
of more as secular tlian as religious States. Finally, both nations guarantee 
religious freedom for their citizens.

Bcyond these similarities lies a fundamental difference in the way in which 
both nations view religion in public life. Whereas in the United States of 
America religion has become progressively marginalized, attaining the Status at 
times of a force only to be tolerated, in the Federal Republic of Germany it con- 
tinues to enjoy public moral, legal and financial support. An example of this dif­
ference lies in the attitude towards religion in the schools in both countries. In 
the United States, many States have souglit to ban the use of public school build- 
ings for any religious purpose such as the recitation of prayer, even after school 
hours. In the Federal Republic of Germany, mcanwhile, religious education in 
the public schools is funded by the state, and children are free to pursuc 
religious instruction in their own tradition.

1t would appear that the policy of the German state just described manages 
to guarantee religious freedom, while al the same time strengthening the 
spiritual life of its citizens who practicc religion. The issue of the Separation of 
church and state in the United States, on the other hand, although not without 
merit, has the potential of polarizing public life and religion entirely. The con- 
sequences of such a dangerous trend are yet to be seen.



132

Testet! Models of Co-operation

Beyond societal diffcrences in Europe and North America and the ways in 
which the experience of confessional coexistence may thereby be effecled, tested 
models of co-operation warranting our attention do exist. In this section of my 
paper, I shall atlempt to describe those institutions - as many as are known to 
me - engaged in organizing Inter-Orthodox, Inter-Confessional and Inter- 
Religious communicalion and contact. I begin by focusing upon those bodies 
which have as their goal the strcngthening of bonds and co-ordinating of efforts 
among the various Orthodox jurisdictions in North America.

Inter-Orthodox Co-operation

The scandal of administrative disunity among the various Orthodox juris­
dictions in America is recognized and feit as strongly as is the growing desire for 
a canonical solution to this intolerable anomaly. As has been pointed out in a 
recent publication on the witness of Orthodoxy, a result of this disunity in the 
new world is that "the public moral witness of the American Orthodox (on issues 
of pcace, freedom, and national security) has been sporadic at best and general- 
ly ineffectual".8 9

On the other hand, wc are reminded elsewhere that "it is precisely tkrough 
the Church that Orthodox Christians in America can best help their co- 
rcligionists in the Balkans. Each of the countries involved has an ecclesiastical 
presence in America, and it might be easier for Orthodox Christians to ap- 
proach one anolher in a fraternal spirit here, where the pressure of government 
and press is less immediate. If the Church in America could begin the process of 
reconciliation, it would be an important lesson for all Orthodox Christians".3

Standing Conference of Canonical Orthodox Bishops in America

It was in response to concerns such as the above that SCOBA (Standing 
Conference of Canonical Orthodox Bishops in America) was founded forty 
years ago. As stated in the minutes of incorporation, this Standing Conference

8 Quoled from the new book by A. WEBSTER, The Pricc of Prophecy: Orthodox Churchcs 
on Peace, Freedom and Security, published by the Ethics and Public Policy Center Washington, D.C. 
1993.

9 J. JATRAS, Managing Macedonia, in: American Orthodoxy 4 (Summer 1992) 7.



133

was created "for the consideration and resolution of common problcms, the co- 
ordination of cfforts in mattcrs of common concern, and the strengthening of the 
unity which is the essencc of Orthodoxy". Areas of concern for which commis- 
sions wcre established include the following: Christian education, theologica! 
schools, campus ministry, scouting, iiturgical translations, military chaplaincy, 
missions, fund raising, ccumenical affairs, church-statc relations, and youth mini­
stry.

Over the past forty ycars, SCOBA has experienced both momcnts of tri- 
umph and failure, the lattcr attributable more to ecclesiastical events ovcr which 
the Standing Conference has no control than to the nature of the body itself. 
SCOBA is a body composed of the primates or administrative personnel of 
eleven Orthodox jurisdiclions in the Americas, and is chaired by the Exarch of 
the Ecumenical Patriarchate of Constantinoplc. It is inevitable that decisions 
reached by one or more jurisdictions, for which thcre is no clear Consensus 
within world Orthodoxy, will have repercussions among the remaining member 
jurisdictions. Such was the case with the proclamation of the autocephaly of the 
Orthodox Church in America in 1970. Rcgardless of who is right in this disputc, 
the fact remains that contention ovcr procedure was rcsponsible for threatening 
the cohesion and effectiveness of the standing Conference for a time10.

On a positive nole, SCOBA has withstood the test of jurisdictional dif- 
ferences for years. Dcspite temporary setbacks in its shortlived history, it still 
remains, by common assent, the one great hope for the eventual resolution of 
the canonical anomaly confronting us in America. Most reccntly, in fact, its suc- 
cesses have been consistcnt. Time docs not allow for an elaboration of all the 
areas in which a resolve to maintain pan-Orthodox unity and co-opcration has 
been apparent. Some of these areas will be touched upon in what follows. Suf- 
fice it to say, however, that the molto "united we stand, divided we fall" appears 
to have made an impact upon all the members of the standing Conference.

10 For my views on this dispute, sec my articlc "Unity and Autocephaly: Reality or Illusion?, 
in: Festschrift for Metropolitan Barnabas of Kitrops Athens 1980, 8 f. As stated by w! 
SCHNF.IRLA, The Future of American Orthodoxy, in: St. Vladimir’s Theological Quarterly 5, 4 
(1961) 26: "Two patriarchal sees Claim exclusive printary jurisdiction in America: Constantinople on 
the grounds of the famous 28th Canon of Chalcedon, and Moscowon the basis of the 2nd Canon of 
Carthage, which provides that missionary Settlement confers jurisdiction.“ To date, the matter still 
remains unrcsolvcd.



134

International Orthodox Christian Charities

As a result of this spirit of co-operation and mutual Support, an interna­
tional humanitarian Organization of Orthodox Christians in the United States 
and Canada known as International Orthodox Christian Charities (IOCC) has 
recently been established by SCOBA. This Organization conducts relief opera- 
tions in a number of areas around the world in conjunction with other relief 
agencies. In less than a year, it has mounted an aggressive fund raising campaign 
among parishes of every Orthodox jurisdiction to contribute to its charitable 
work. With the full support of corporate executives, church leaders, large Com­
panies, and the United States govcrnment, it has thus far directed its relief ef- 
forts to those in need in the former Yugoslavia, Russia, Armenia, Lebanon, 
Egypt, Romania, and Albania.

It is heartening to see persons of both similar and diverse backgrounds 
come together in times of crisis to extend a helping hand to the less fortunate. 
Perhaps it is in times such as thcse that the good in humanity prevails, causing 
persons to band together in outreach to their fellow human beings. Whatever the 
casc may be, it is then that one senses the bond of unity at work among us. 
Nevertheless, in Order for this bond to be strong and lasting, there need to be 
nurturing activities alive elsewhere as well. It is to this category that the efforts 
now to be named belong.

Theological/Canonical Socicties

Concern for the promotion and ongoing study of theology both as a 
stimulant for those trained in this sacred Science and as an essential theological 
resource for SCOBA led to the founding of the Orthodox Theological Society in 
America (OTSA) in 1966. Academic Conferences held annually are hosted 
alternately by the two accredited sister Orthodox schools of theology in the 
Western hemisphere, St. Vladimir’s Orthodox Theological Seminary and Holy 
Cross Greek Orthodox School of Theology. Occasionally, theological Con­
ferences international in character are also sponsored by OTSA, such as the 
Third International Conference of Orthodox Schools of Theology held at Holy 
Cross in 1987.

Over a year and a half ago, at the Conference commemorating the 1300th 
anniversary of the Council "in Trullo" sponsored by Hellenic College/Holy Cross, 
the Society for the Study of Canonical Issues was organized with the blessing of 
SCOBA. Envisioned as a canonical resource for the study of practical matters



135

primarily confronting thc Orthodox jurisdictions in America, it brings together 
persons trained in the canonical tradition of the Orthodox Church.

Student/Youth Movements

It has been corrcctly understood that if any permanent good is to come of 
inter-Orthodox contacts, efforts towards this end must begin at an early stage in 
one’s formation. With this in mind, the Orthodox Inter-Seminary Movement 
(OISM) seeks to cncourage contact among students of the several Orthodox 
theological schools in North America. By sharing among themselves spiritually, 
academically and socially, ihc participants in OISM develop a greater un- 
derstanding of the various jurisdictions in order to develop a unified ministry for 
the future.

Among the several Orthodox theological schools in North America, a spe­
cial relationship exists between St. Vladimir’s Seminary and Holy Cross School 
of Theology, not only in the realm of faculty contacts, but also in that of Student 
affairs as well. As a result, thc Student exchangc program was initiated, which al- 
lows students of one school to attend the other school for one Semester. This 
program encourages co-operation between the two schools and makes available 
to participating students a greater array of classes and instructors.

Student contacts arc not limited to our seminaries. They are especially evi­
dent among university students through the efforts of Orthodox Christian Fel­
lowship (OCF). OCF is a diverse group of Orthodox Christian students from a 
variety of ethnic backgrounds who meet for worship, fellowship and study. Its 
purpose is to offer thesc students an opporlunity to grow in their faith and 
heritage, to provide an Orthodox Christian witness at their university, to intro- 
duce students of other confessions to the Orthodox faith, to strengthen ties 
among Orthodox students, and to further the welfare of the university campus 
through fellowship, lectures, spiritual retreats, and worship.

Similar in nature to the above mentioned youth movements is the North 
American Region of SYNDESMOS, the World Fellowship of Orthodox Youth, 
which serves as a network to co-ordinate activities for the member movements in 
North America. Its goal is to assist on the local level in dcveloping co-opcration 
and communication among Orthodox youth movements and theological schools 
worldwide, and in promoting within them a deeper understanding and vision of 
their common faith.



136

Mission and Evangelism

An area continually gaining momentum on a pan-Orthodox scale is mission 
and evangelism. This can be attributed no doubt to the coming of age of the 
Orthodox presence in America and the realization that our faith is not meant to 
be the possession of a privileged few. In view of this, the Mission Center of the 
Greek Orthodox Archdiocese of North and South America was established less 
than ten years ago. Besides conducting domestic and foreign missions in which 
several Orthodox jurisdictions are involved, it Sponsors seminarians from mis­
sion lands to study in the United States, and also supports a number of mission 
parishes here as well.

The Pan-Orthodox Conference on Missions and Evangelism is a joint ven­
ture of at least thrce jurisdictions. This ycar’s Conference will address ways of 
communicating the Orthodox faith effcctively, how to bring growth to an existing 
parish, how to begin new mission parishes, and a strategy to spread Orthodoxy 
in North America.

Other Lay Movements

Orthodox People Togcther (OPT) exists to encourage lay ministry in the 
various Orthodox jurisdictions. Its objective is to advance a United witness by 
identifying, communicating and connecting the needs, resources, projects, and 
Services of Orthodox faithful and their communities. ln this way, it aspires to 
contribute to the spiritual unity of Orthodox Christians in North America and to 
encourage all members to discern and ulili/.e their diverse gifts with the blessings 
of the Church.

Strengthening the rolc of the laity in the life of the Church is also the goal 
of Orthodox Christian Laity (OCL). Allhough not officially sanctioned by the 
Greek Orthodox Archdiocese of Norlh and South America from which it comes, 
the OCL sees itself as a renewal movement of the Church. As such, its influence 
has beeil feit among actively involved laypersons in other jurisdictions as well.

Inter-Confessional Co-operalion

It has been said that the North American Continent in general, and the 
United States of America in particular, afford the ideal setting for ecumenical



137

dialogue. One can eite reasons of geography, as well as reasons of history, for 
this fact. Geographically, the North American Continenl is far removed from the 
places and cultures where divisions first surfaced. Consequently, the memory of 
them does not exist. Historically, too, the pcoples of North America have not for 
the most pari been cmotionally involved in the tragedy of Separation. This is not 
to say that unity among believcrs prevails either. What it does is bear witness to 
the reality thal desccndants of thosc engaged in religious conflict, when removed 
from the cultural milieu in which it erupted, do not usually experience its in- 
tensity.

Ecumenical Dialogue

The Ecumenical Commission of SCOBA is the agency through which 
dialogue is pursued witli other Christian bodies. The Orthodox Church has been 
involved in the work of ecumcnism from its early years. Time does not permit an 
account of past history relating to the entry of individual jurisdictions into the 
arena of ecumenical contacts in America. As has been pointed out, "(this) was 
generally accidental and unreflectivc, the work of individuals, hierarchs or 
others, who in these acts by no means represented some official tendency in the 
Church or even lay opinion, which is uninformed and indifferent in this ficld"."

Today there is a co-ordinated effort to pursue dialogue locally with a 
variety of confessional partners. These include the National Council of Chur- 
ches; the Orthodox-Roman Catholic Consultation, of which the Orthodox- 
Roman Catholic Bishops Conference is a direct result; the Orthodox-Lutheran 
Dialogue; the Orthodox-Anglican Consultation; and the Inter-Orthodox Con­
sultation of Eastern Orthodox and Oriental Orthodox. These are some of the lo­
cal organizations which bring togelher clergy and laity from the various confes- 
sions for dialogue and for common social action.

As is to be anticipated in organizations whose agendas include issues of 
great sensitivity, there have been moments of hope and joy, and moments of dis- 
appointment and frustration. Among the former have been the positive contribu- 
tions of our local Orthodox-Roman Catholic Consultation, the oldest continually 
meeting local bilateral consultation, to the work of the Orthodox-Roman 11

11 SCHNEIRLA, 29.



138

Catholic International Dialogue. Issues to be discussed on the international level 
have also been the focus of discussion on the local level, thereby providing valu- 
able preliminary insights. Another has been the creation of the Orthodox - 
Roman Catholic Bishops Conference, which studies ways to implement agree- 
ments of a pastoral nature reached in our bilateral consultation. Among the lat- 
ter moments of disappointment and frustration are the tensions feit in our recent 
discussions brought about by the hostilities and misunderstandings between 
Orthodox and Catholics in Eastern Europe and the former Soviet Union. 
Another was the temporary Suspension of participation in the National Council 
of Churches, recently revoked, because of that organization’s perceivcd liberal 
policies.

Academic Fonnation

There is a general understanding that there must bc a context for preparing 
others to continue the work already accomplished in the arena of ecumenical 
enterprise. For those professionally trained in the Science of theology, such a 
context are the several consortia of theological schools existing throughout 
North America. One of these, the Boston Theological Institute (BTI) is made up 
of nine academic theological institutions with different confessional affiliations 
in the Greater Boston area. It is truly ecumenical, in the sense that all three 
Christian traditions - Orthodox, Catholic and Protestant - are represented in its 
membership. Known as the BTI, this consortium of nine eminent theological 
schools unites its members in the sharing of academic courses, library facilities, 
programs, and dialogue. As a result, strong unity has been achieved from wide 
diversity. Two examples will illustrate this point.

One of the programs open for cross registration in all of our schools is the 
theological field education program. Through the Integration of theory and 
praxis, one learns effective ministry in the parish, the classroom, the hospital, the 
prison, etc. This is the program, which - more than any other - allows the bar- 
ricrs of prejudice and intolerance to dissipatc. This is the program which offers 
students of all confessions firsthand experience together there where ministry is 
practiced. The second cxample is even more specific. It refers to the collegial 
relationship between the Melkite Seminary of St. Gregory the Theologian and 
Holy Cross Greek Orthodox School of Theology. With the blessing and approval 
of their ecclesiastical superiors, the students of the Melkite Seminary receive



139

their theoiogical education and ultimately their academic degree from Holy 
Cross Seminary. One hopes that thcreby a new era in ecumenical contacts 
bctween Orthodox and Byzantine Rite Catholics has begun.

Another academic Organization foundcd as recently as 1990 is the Society 
for the Study of Eastcrn Orthodoxy and Evangelicalism (SSEOE). It brings 
together Orthodox and Evangelical scholars with the purpose of examining the 
intersection between Orthodoxy and Evangelicalism in history, doctrine, wor- 
ship, and spiritualily. One of the goals of the society is to address tensions in the 
missionary context in order to bring about co-operation and rencwal.

Renewal Movemenls

If the attempts to break down the barriers which separate us not only doc- 
trinally, but also spiritually and pastorally are to succeed, wc must go beyond 
academic formation alone. With this in mind, attention has becn given to ways of 
involving Christians from different traditions, clergy and laity alike, in a variety 
of spiritual and pastoral activities. These include ecumenical Bible studies, 
spiriluality groups and Christian marriage encounter seminars on the one hand; 
and food distribution Centers, counselling Services and other social Service agen- 
cies on the other. In response to such a need for spiritual rencwal and pastoral 
outreach, the Alliance for Faith and Renewal was established over ten years ago. 
As an Organization comprised of clergy and layleaders from Catholic, Protestant 
and Orthodox Churches, it seeks to foster renewal in their vision of pastoral care 
and the principles and methods for implementing it.

Finally, in this scction devoted to Inter-Confcssional Co-operation, mention 
must also be made of the charismatic movement, a phenomenon which has been 
feit in all the mainline Christian Churches. Although expcrienced spontaneously, 
independently of the official sanction of the "established Churches", the move­
ment has a certain ecumenical charactcr, in that Christians of various traditions 
testify to the experience of "baptism in the Holy Spirit". It is this characteristic 
that has concerned some critics, who Charge that emphasis on experience leads 
to doctrinal relativism and spiritual elitism among its adherents.

While the charismatic movement within Orthodoxy never gained the 
promincnce that it did within Roman Catholicism in America, many American



140

Orthodox testify to the positive cffect it has had in their lives. Reaction of the 
Orthodox hierarchy and othcr clergy has ranged from full support to benign 
ncglcct to open hostility. Orthodox charismatics argue that their intent is not to 
constitute a separate movement in the Chureh, but t.o call the Church to ex- 
perience the powcr of the Holy Spirit in a way which will allow for a dynamic 
Christian life and witness. There are many examples of deeply committed charis- 
matic Christians integrated into the lives of their parishes, who are using their 
spiritual gifts to build up others in the faith. In view of this fact, one must ask 
whether the Churches ought not to seek ways to involve them more openly in 
their efforts towards co-operation and reconciliation?

Inter-Religious Co-operation

Inter-religious co-operation, like inter-confessional co-operation, cannot be 
confined to official bodies organized for that purpose. Whether on the College 
campus, in the armed forces, public institutions, and community life in general, 
Christians of all confessions come into contact with members of other religions, 
as well as with the indifferent and unbelicvcrs in their own traditions. These are 
ideal situations in which to witness for the Christian faith.

Ad Hoc Events

Where persons are adequately versed in their faith and tolerant enough to 
enter into discourse with those of other religions, positive results can be ex- 
pected. On an academic level, this is already the case where there is a 
permanent presence of a particular non-Christian religious tradition or tradi­
tions for purposes of instruction in predominantly Christian religious institu­
tions. Where the sizc of an Institution or resources prohibit such an arrange- 
ment, there ought to be the possibility of ad hoc events such as lecturcships or 
symposia dcvoted to non-Christian religions.

ln the Greater Boston area, well known for its many fine academic institu­
tions, as well as for its multiethnicity, such lectures and symposia are com- 
monplace. Lectures of high quality and discussions on Judaism, sponsored by 
the local Jewish community, are presented annually to the community at large.



141

These events, gratefully acccpted by thosc who attend Ihem, are distinct from 
the offerings of Judaic studies departments which exist in several of llie local 
universities. Likewisc, greater appreciation and understanding of Islam resulted 
from symposia on Muslim-Christian relations sponsored in the rccent past by in- 
stitutions as diverse as Harvard Divinity School and Holy Cross Greek Orthodox 
School of Theology. Activitics of a similar nature takc place frequently in other 
arcas throughout our country as well.

Ongoing Movements

In contrast to the above mentioned occasional programs, the National Con­
ference of Christians and Jcws (NCCJ), founded in the 1930s by Roman 
Catholic, Protestant and Jewish clergy, is a permanently established educational 
and civic Organization. Its purpose is to promote understanding through engage- 
ment with the pluralistic nature of American sociely. In 1986, the NCCJ initiated 
a projcct in theological educalion known as "Theology in a Pluralistic Sctting". 
The program created a network of 21 theological schools in the northeastern 
United States involving both students and faculty.

"Scminarians Interacting" is one aspect of the program, lt fosters interac- 
tion among diverse rcligious communities and theological traditions as they seek 
to guidc their people faithfully in the Contemporary world. ln its first two years, 
"Scminarians Interacting" brought together 200 theological students and faculty 
from participating schools in visits to cach other’s schools and extendcd Work­
shops. Participants included Christians from most mainlinc confessions, as well 
as representatives from branches of Judaism. The visits introduce students to 
one another’s traditions, methods of study and worship. Workshops includc 
plenary addresses, joint text study and small group rcflcction on a variety of is- 
sues such as race, gender and cullure. From all indications, this experiment in 
consciousness raising and tolerance building has greatly profited thosc who 
participate, Ihereby making them ambassadors of good will to the resl of the 
eommunity.

From the sccular spherc, the abortion controversy is one that has captured 
the attention of nearly every rcligious body in the United States. Rcgardless of 
one’s rcligious beliefs, a common cause - the preservation of life - has rallied the 
supporl of groups as disparatc as the Roman Catholic Church, the Orthodox 
Jewish eommunity and even numbers of avowed atheists. These groups provide



142

an opportunity for concerned pro-life advocatcs from both religious and non- 
religious backgrounds to work co-operatively by Philanthropie, social Service, 
legislative, and direct action means in fighting abortion.

The National Pro-Lifc Religious Council (NPRC) assists the various 
religious pro-life organizations to present a United front in the pro-life move­
ment and a forum for the cxchange of ideas. One of these organizations, 
Orthodox Christians for Life, is a Pan-Orthodox pro-life Organization which 
secks to present the position of the Orthodox Church on matters of the sanctity 
of human lifc. To achieve its goals, it works collaboratively with other pro-life 
organizations. Conscqucntly, the pro-life movement in America, while including 
many secular and religious participants, has presented an opportunity for un- 
precedented levels of contact and co-operation among a variety of groups in the 
pluralistic context which is North America. Such co-operation will undoubtedly 
continue as Opposition becomes stronger and more united, and the movement 
must speak to a society with a fragmented moral identity.

Future Projection

From an international perspective, inter-rcligious relations of late have not 
given us cause for joy. When one considers the reccnt tragic events in the former 
Yugoslavia, in India, even in the United States, an image of gloom is conjured up 
in our minds. Yct as Christians, we know that there is no room for hopelessness 
or despair.

A reccnt event - again in the multi-ethnic, multi-confessional and multi- 
racial urban setting of Boston - reported by the local media raises a glimmer of 
hope. It concerns the ground breaking ceremony in April of a new Islamic 
Center for the northeastern region of the United States. Present for the occasion 
were religious leaders of the Grcek Orthodox, Roman Catholic and Jewish 
faiths. ln the words of the attending Jewish Rabbi: "(This) is the place whcre 
Jews, Christians and Muslims can live together in harmony - and that’s what we 
in America have to export to other countries."

The report goes on to list the numerous houses of worship in the Greater 
Boston area representing a variety of religions other than Islam, Christianity and 
Judaism - religions as diverse as Hinduism, Buddhism, Zoroastrianism, and 
Bahaism. As stated by the report’s author, a professor of comparative religion at



143

Harvard Divinity School: "Boston is as religiously diverse as the peoples of the 
world. Its diversity embraces much more than Muslims, Christians and Jews, .... 
One could surely imagine the development of an active mctropolitan inter- 
religious council that could work to nurture the kind of inter-religious com- 
munication and understanding that cannot be taken for granted in toda/s 
world."12

Whether such a mctropolitan inter-religious council cver becomes a reality 
remains to be seen. That which is a reality is that rcligious pluralism ought not to 
divide us but rather be the occasion for us to know one another. Seen as a chal- 
lenge, this moral mandate cerlainly sets a new tone for inter-religious relations.

Concluding Remarks

ln this paper, 1 havc delineated many of the socictal factors, institutional ef- 
forts and trends which characterize the American expcrience of confessional 
coexistence. Much progrcss has been made. Furthermorc, thcrc is a large degree 
of practical co-opcration and inter-religious respect. It is unlikely, therefore, that 
America will expcrience scctarian strife of the kind plaguing the former Yugos- 
lavia.

Yet, there continues to bc a large and glaring failurc in our rcligious life as 
well. There are tens of millions of unchurchcd Amcricans, many of whom are 
deterred from rcligious practice by the scandal of our disunity. In dividing our- 
selves one from another while at the same time proclaiming Christ, we have 
made His Gospel of love and unity simply incredible to many.

Dialogue can and must continue between our hicrarchs and theologians, as 
they explore the doctrinal diffcrences that divide us. There is great hope that 
prayer and scholarship will lead to common ground, to a common mind. 
Nevertlieless, this will take time, and time may be in short supply in the fragile 
democracies of Eastcrn Europe. Saddled with a decaying economic infrastruc- 
ture and millions of disillusioncd people, these States may not withstand the 
added stress of conlinued rcligious strife.

12 D. ECK, The Rcligious Mclting Pol in Boston, in: Boston Globc (10. April 1993).



144

Despite the greal strides made in the ecumenical movement up to now, we 
must admit that this has primarily been an exchange of reciprocal symbolic ges- 
tures of good will. We are, all of us, jealous of our flocks and of our autonomy, 
careful not to give much more than we receive. Until now, we have not seen the 
heroic willingness to die for one another that characterizes the greatest expres- 
sion of love13.

Perhaps, then, the best North American model to be offered the Churches 
of Europe at this initial juncture is not a rcligious one at all, but a political and 
economic one: the Marshall Plan, ln 1947 following the devastation of World 
War II, the United States committed itself to rebuilding not only its wartime al- 
lies but its former enemies as well, and in so doing, guaranteed peace and 
harmony. Simply put, by extending a hand of compassion to its onetime enemies 
while still grieving its own war dead, the United States secured a position of pre- 
eminence in the Western world. It is in this sense that America showed itself then 
to bc a Christian nation.

As Eastcrn and Western Christians today, cognizant of the countless 
martyrs and untold suffering of all believcrs who lived under the godless and op- 
pressive regimes of the East Bloc, can we expect the affluent and influential 
Churches of the West to exhibit a similar display of courage and foresight as that 
of post-World War II America? Can they be expected to commit themselves to 
rebuilding the churches, monasteries, seminaries, printing presses, and religious 
shrines of Eastern Europe and the former Soviet Union? Can they be expected 
to love their brother and sister Christians from the East as their own, and to 
strengthen and heal their wounded Churches?

Our fear is that the reverse may happen; some say is already happening, 
that rather than strengthen and heal, Christians from outside the former East 
Bloc are seizing upon this moment of weakness and vulnerability of their brother 
and sister Christians from the East to further expand their sphere of influcnce 
and domination. If so, we will only have driven Christ further from us and made 
our disunity more permanent. As this Conference closes, I fervently pray that this 
will never come to pass, but that we shall commit ourselves to a new era of inter- 
confessional relations, one of fiery and selfless love.

13 Jn. 15:13.



ISBN-3-925845-65-8


