
KANON

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

Wien 1993



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCIIAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CARL G. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCI IINKELE 

EVA SYNEK

Gefördert durch das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung, 
das Kulturamt der Stadt Wien

und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaltlichen Gesellschaften Österreichs 
auf Antrag der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

ISBN 3-85369-942-1

© VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN ÖSTERREICHS 
A-1070 WIEN, LINDENGASSE 37 
ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 
DRUCK: PLÖCHL, FREISTADT 1993



5

Inhalt

Vorwort.................................................................................................................... 7

Richard Potz, Wien
Bericht zum X. Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen "Incon- 
tro fra canoni d’Oriente c d’Occidentc"/"The Meeting of Eastcrn and Western 
Canons" .................................................................................................................... 9

Emst Chr. Suttner, Wien
Die ukrainische Christenheit auf dem Weg ins dritte Jahrtausend................... 25

Georgy Sjablizew, Moskau
Die Maßnahmen des Moskauer Patriarchats 1990-1992 zur Behebung des inter­
konfessionellen Konfklikls in der Westukrainc..................................................  67

Eva Synek, Wien
Bibliographie zum katholischen Ostkirchcnrccht 

Zum Ostkirchendekret des II. Vatikanums
Überblicksdarstcllungen zum CCEO .........
Zu den Titeln des CCEO ............................
Autorenvcrzcichnis .................................................................................... 114

3?
 S

 2:
 2:



Pagina bianca



7

Vorwort

So wie der letzte Kongreß der Ostkirchcnrechtsgesellsehaft in Bari als ge­
meinsame Tagung mit der Consociatio Internationalis anders verlief als ge­
wohnt, erscheint auch KANON XI in veränderter Form: Die Kongreßakten von 
Bari werden vom Organisator der Tagung, R. Coppola, selbst herausgegeben; 
sie sollen unter dem Titel ”Atti del congrcsso intcrnazionale su ’Incontro fra ca- 
noni d’ Oriente e d’ Occidcnte’" gegen Ende 1993 erscheinen. Wir beschränken 
uns daher im KANON auf einen etwas breiter angelegten Kongreßbericht, der 
das auf der Konferenz gehaltene zusammenfassende Referat von R, Potz zu­
grunde liegt.

Zwei Beiträge, die dem aktuellen Spannungsfeld Ukraine gewidmet sind, 
können als schriftlicher Beitrag zur Tagung der Ostkirchcnrechtsgesellsehaft 
1993 in St. Gabriel/Mödling b. Wien verstanden werden, die ganz, der Frage des 
interkonfessionellen Zusammmenlebcns in Europa gewidmet sein wird: E.Chr. 
Suttner hat uns eine vor allem historisch angelegte Abhandlung zur Verfügung 
gestellt. Die Ausführungen von G. Sjablizev versuchen die aktuellen Probleme 
aus einem orthodoxen Blickwinkel zu beleuchten; ein Beitrag aus ukrainisch- 
katholischer Sicht wurde angefragt, traf aber leider nicht rechtzeitig ein. Im 
nächsten KANON werden dann in traditioneller Weise die Referate der diesjäh­
rigen Konferenz erscheinen, darunter auch ein Beitrag von Msg. Hrynchychyn, 
der die so entstandene Lücke schließen wird.

Der dritte Teil vorliegenden KANONS besteht in einer Bibliographie zum 
neuen katholischen Ostkirchenrecht - die ursprüngliche Idee, eine umfassende 
Ostkirchcnrcchtsbibliographic in Angriff zu nehmen, konnte in der zur Verfü­
gung stehenden kurzen Zeit nicht bewältigt werden. Zusätzlich zur - noch nicht 
sehr zahlreichen - Literatur, die direkt auf den neuen Codex Canonum Ecclesia­
rum Orientalium eingeht, wurden auch entstehungsgcschichtlich bedeutende 
Werke aufgenommen. Die Bibliographie will ausgehend von kanonistisch rele­
vanten Beiträgen zum Ostkirchendekret einen Literaturüberblick über die Dis­
kussion ab dem 2. Vatikanischen Konzil geben. In einer Rubrik wurden Über­
blicksdarstellungen zusammengefaßt, in einer weiteren eine Zuordnung nach 
den Titeln des CC.EO versucht. Den Abschluß bietet ein Autorenverzeichnis. 
Da in Wien Teile der bibliographierten Literatur nicht einsehbar waren, muß 
leider auch mit Fehlern gerechnet werden. Wir bitten um Nachsicht und hoffen, 
daß die Bibliographie trotzdem hilfreich ist.



Pagina bianca



BERICHT
9

DER X. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

Richard P o t z, Wien

Der X. Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen (23. - 29. 
September 1991) stand ganz im Zeichen der Begegnung von Ost und West. Da 
unsere Tagung ausnahmsweise gemeinsam mit der Consocialio lnternationalis 
Studio Iuris Promovcndo und der Communitä delle Univcrsitä Meditcrranae 
veranstaltet wurde, durfte ein durch Spezialisten für das westliche Kirchenrecht 
erweiterter Teilnchmerkreis in Bari mediterrane Gastfreundschaft genießen. 
Unter dem Leitthema "Incontro fra canoni d’oriente e d’occidente/The Meeting of 
Easlem and Western Canons" wurde eine Fülle von Materialien und Gedanken 
aufbereitet. Dem Bemühen der Gastgeber verdankten wir ein sowohl in wissen­
schaftlicher als auch kulinarischer Hinsicht üppiges Programm. Unser intensives 
Arbeiten war eingebettet in italienisches savoire vivre!

Für die hervorragende Organisation zeichneten das Institut für Öffentli­

ches Recht an der rechtswissenschaftlichen Fakultät der Universität Bari unter 
der Leitung von Prof. Raffacle Coppola sowie das Ökumenische Institut S. Nico­

la (P. Giovanni Distante) verantwortlich.

Der feierlichen Eröffnung unserer Tagung am Dienstagvormittag, die der 
Präsident der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen, Metropolit Pantclci- 
mon Rodopoulos und der Präsident der Consociatio lnternationalis Studio Iuris 
Canonici Promovcndo, Msgr. Eugenio Corccco, gemeinsam Vornahmen, ging 
nicht nur eine Ansprache des Präsidenten der Communitä delle Universitä Me- 
diterranec voran; schon am Abend des Anreisetages wurden die Gäste durch 
Repräsentanten der katholischen Kirche und des öffentlichen Lebens willkom­
mengeheißen.

Die folgenden Arbeitstage standen jeweils unter einem übergreifenden 
Motto. Dienstag: Common Canonical Tradition; Mittwoch: ’Ius Graeco- 
Romanum’ and Canon Law; Freitag: Suprema Lex Ecclesiac: Salus Animarum; 
Samstag: Authority and Autonomy; Sonntag: The Subjects of the People of God.



10

Den Vorträgen am Vormittag folgte jeweils die kritische Auseinandersetzung 
am Nachmittag: nach dem einleitenden Vortrag war täglich eine bis eincnhalb 
Stunden Diskussionszeit vorgesehen. Dieser Rhythmus wurde nur durch das 
Donnerstagsprogramm unterbrochen: Nach der Generalversammlung für die 
Mitglieder der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen führte eine Exkursion 
über Bisecglic (Besuch einer Institution zur Betreuung geistig Behinderter; Mit­
tagessen), die alte Bischofsstadt Trani (Besichtigung von Kathedrale und Mu­
seum) schließlich in das (aufgelassene) Monastero di Colonna, wo die Stadtver­
waltung einen Empfang gab.

Es wäre nun geradezu vermessen, in einer knappen Zusammenfassung eine 
kritische Gesamtrezension des Kongresses oder auch nur eine umfassende Wie­
dergabe der wichtigsten Probleme zu versuchen, die im Rahmen der Tagung 
aufgeworfen wurden. Eine Zusammenfassung kann unter folgenden Leitgedan­
ken gestellt werden: Es gilt, das Kirchenrecht in Ost und West unter dem Ge­
sichtspunkt der Entstehung, des Wandels und des Beharrens rechtlicher Tradi­
tionen zu begreifen - und zwar unter den spezifischen Bedingungen, die sich je 
aus dem Anspruch eines christlichen Lebensvollzuges ergaben und ergeben, und 
im Bewußtsein dessen, daß die rechtliche Dimension der Kirche einer steten 
Aktualisierung bedarf. Diese Sicht findet sich auch in den Einleitungsworten der 
Promulgationsbulle zum Codex Iuris Canonici 1983: "Sacrae disciplinac leges 
Catholica Ecclesia, procedenle tempore, reformare ac renovarc consuevit, ut, fi- 
delitatc erga Divinum Conditorem semper servala, caedem cum salvifica missio- 
ne ipsi concredita apte congrucrcnt."

Ein Grundsatz, der der allgemeinen Rcchtsgeschichte inzwischen selbstver­
ständlich geworden ist, muß vor allem auch für eine ökumenisch orientierte Ka- 
nonistik gelten: Das Erkenntnisziel darf nicht die Legitimation aktueller Struk­
turen sein. Es ist eine Verkürzung der Funktion der Rechtsgeschichte - auch 
und gerade unter dem besonderen Anspruch einer ökumenisch offenen kirchli­
chen Rechtsgeschichte -, wenn eine einseitige positive Gewichtung zugunsten je­
ner Elemente vorgenommen wird, die an der Ausbildung des heute gerade gel­
tenden Rechts einer einzelnen Kirche beteiligt waren. Dies ist eine Versuchung, 
der - ohne daß die anderen Kirchen von ihr ganz frei wären - die katholische 
Kanonistik lange Zeit erlegen ist.

An Stelle einer unilinearen, der Legitimation der gerade geltenden rechtli­
chen Strukturen dienenden kirchlichen Rechtsgeschichte müßte also eine



11

Rechtsgcschichtc treten, die das vielschiehtige Eingebundensein der Kirche in 
ihrer sichtbaren Gestalt verdeutlicht: "Da die Kirche weiterhin kraft ihrer Sen­
dung und Natur an keine besondere Form menschlicher Natur und an kein be­
sonderes politisches, wirtschaftliches oder gesellschaftliches System gebunden 
ist", heißt es in "Gaudium et Spcs", "kann die Kirche kraft dieser ihrer Universa­
lität ein ganz enges Band zwischen den verschiedenen menschlichen Gemein­
schaften und Nationen bilden.” Da kirchcnrechtliche Normen in ihrer histori­
schen Bedingtheit immer auch Ausdruck politischer, gesellschaftlicher und wirt­
schaftlicher Systeme sind, heißt das: Nur dort, wo Offenheit für die Variabilität 
und die Dynamik des kirchlichen Rechts vorhanden ist, kann dieses wirklich sei­
ner einheitsstiflenden Aufgabe gerecht werden. Dort aber, wo das Kirchenrecht 
und die Kirchenrechlswissenschaft als Instrument für die Durchsetzung von 
Uniformität mißbraucht werden, wird eine zentrale Aufgabe des Rechts im all­
gemeinen und des Rechts in der Kirche im besonderen, grob mißverstanden.

Im Rahmen eines so begründeten Ansatzes muß einer Reihe von Begriffen 
erhöhtes Augenmerk zugewandl werden. Vier signifikante Beispiele wären "Re­
zeption", ''Rechtstransfer", "Säkularisierung", "Inkulturation". Über die Bedeu­

tung von "Rezeption" für unsere Thematik braucht man kein weiteres Wort ver­
lieren. Sie reicht von der Rechtsgeschichte weit in die Ekklcsiologien aller Kir­
chen hinein und hat bereits vielfältige Beachtung gefunden. Mit dem im franzö­
sischen Schrifttum verwendeten umfassenden Begriff des "Rcchtstransfers", des­
sen sich auch Jean Gaudemet bedient hat, sollte ursprünglich eine abrupte 
Übernahme ganzer Rechtssysteme angesprochen werden. Wir kennen das Phä­
nomen auch aus dem katholischen Kirchenrecht. Ivan Zuzck hat darauf hinge­
wiesen, daß einzelne katholische Ostkirchen nach dem Inkrafttreten des lateini­
schen Kodex von 1917 diesen zur Gänze übernehmen wollten bzw sogar über­
nommen haben. Die Bedeutung des für die neuzeitliche westliche Rechtsent­
wicklung zentralen Säkularisierungsvorganges für das kirchliche Recht ist eben­
falls evident. Der aus jüngster Zeit stammende "Inkulturationsbegriff' ist kultur­
anthropologischen Ursprungs, hat aber seine steile Karriere in der Missionswis­
senschaft gemacht. Von dieser strahlt er als Ausdruck einer erneuerten Sicht 
wahrhaft christlicher Evangelisation zunehmend auch auf andere theologische 
Disziplinen aus. Diese Entwicklung hat sicher in der inkarnatorischen Begrün­
dung des Inkulturationsbegriffs durch Johannes Paul II. eine entscheidende För­
derung erfahren. Für die kanonistisehe wissenschaftliche Diskussion sind die im 
Inkulturationsbegriff liegenden heuristischen Möglichkeiten - vor allem auch un­
ter dem ökumenischen Blickwinkel - jedenfalls viel zu wenig genützt worden.



12

So können etwa Entstehung, Tradition und Wandel im kirchlichen Recht 
im Lichte des in drei charakteristischen Schritten ablaufenden Prozesses von In­
kulturation dargestellt werden:

- Er beginnt mit einer Phase der ersten Kontakte, in der die Heilsbotschaft 
in den Formen einer anderen Kultur präsentiert und daher zunächst als fremd 
empfunden wird.

- In einer zweiten Phase kommt es zum kulturellen Austausch und zur Aus­
einandersetzung, in der Prozesse ablaufen, deren Variationsbreite von der Assi­
milation des Christentums an die vorhandene Kultur bis zu deren Dekulturation 
reicht.

- Die dritte Phase ist die einer Erneuerung, in der sich als Ergebnis der 
Auseinandersetzung eine neue christliche Kultur hcrausbildet.

Eine Reihe der der allgemeinen Rechtswissenschaft und auch der Kanoni- 
stik bereits mehr oder weniger vertrauten Begriffe lassen sich also als idealtypi- 
schc Beschreibung der Phänomene der Entstehung und des Wandels sowie des 
interekklesialen Austausches kirchcnrechtlicher Traditionen darstellen. Die Zu­
sammenhänge zwischen diesen typischen Abläufen sind vielfältig. Inkulturation 
führt im Regelfall zur Übertragung von Recht, von der Idee des Rechts bis zu 
einzelnen rechtlichen Institutionen. Diese Übertragung läuft in günstigen Fällen 

im Rahmen kontinuierlich verlaufender Rezeptionsprozesse ab, manchmal auch 
in abrupt-aggressiver Form, sodaß rechtliche Strukturen tiefe Eingriffe erfahren, 
die bis zur Vernichtung kultureller Identitäten führen können - man denke nur 
an die neuzeitliche Mission der westlichen Kirchen.

Auch der Säkularisationsprozeß brachte spezifische Formen von Rezeption 
und Rcchtstransfer, und zwar zwischen Kirche und Staat, hervor. Einerseits ist 
auf das berühmte Zitat des Staatsrechtlers Carl Schmitt zu verweisen, daß alle 
Begriffe des modernen Staatsrechtes theologischen Ursprungs seien, anderer­
seits hat die katholische Kirche angesichts der Herausforderung durch Reforma­
tion und Absolutismus ihre Rechtsordnung mit der Schaffung des Ius Publicum 
Ecclesiasticum dem absolutistischen Staatsrecht nachgebildet. Letztlich ist 
natürlich auch die Übernahme der Kodifikationsidee als Rezeption aus der 
westlich-bürgerlichen Gesellschaft deutbar.

Wenn auch alle diese Vorgänge einen hohen Grad an Komplexität aufwei­
sen, so lassen sich die auf unserem Kongreß angesprochenen Probleme der Ent­
stehung, des Wandels und des Beharrens kirchlichen Rechts unter folgenden 
Gesichtspunkten zusammenfassen:



13

I. Die historischen Bedingungen des Entstehens und der Ausdifferenzie­
rung der einzelnen kirchenrechtlichen Traditionen in Ost und West.

II. Gleichsam als Rcsum6e dieser historischen Abläufe waren die Gemein­
samkeiten einzelner Traditionen darzustellen. Dabei ging es nicht nur um ur­
sprüngliche Gemeinsamkeiten, sondern auch um das Geben und Nehmen von 
Normen im Rahmen interekklesialer Rezeptionen und Rechtstransfers.

III. Als spezielle Beispiele für die Darstellung von Gemeinsamkeiten und 
Unterschieden zwischen den östlichen Traditionen und der westlichen Tradition 
wurden schließlich drei Spannungsfclder besonders herausgehoben:

a. Die Polarität von Gesetzlichkeit und einer in Barmherzigkeit fundierten 
Einzelfallgerechtigkeit

b. Das Verhältnis von zentraler Autorität und Autonomie
c. Das Verhältnis der verschiedenen Lebensformen der Chrislgläubigen: 

Kleriker, Laien, Religiösen.

I. Entstehen der einzelnen kirchenrechtlichen Traditionen

1. Jean Gaudemet, Konstantinos Pitsakis und Peter Erdö betonten die Be­
deutung der Einbettung in die rechtlichen Formen der jüdisch-orientalischen 
Umgebung, die zugleich ein inkarnatorischcs Grundmodell von Inkulturation 
schuf. Ausdruck dieser Zeit sind jene ersten Quellen kirchlicher Normen von 
der Didachc bis zur Didaskalie, in denen Lehre, Moral und Liturgie mit dem, 
was später als Recht ausdifferenziert wurde, eine Einheit bildeten. Mit der Aus­
breitung der Kirche über den syrisch-palästinensischen Raum hinaus entspricht 
diese Zeit der ersten Phase von Inkulturation, der Fremdheit.

2. Erdö sprach in seinem Bericht von einer "incullurazione del diritto della 
Chicsa ncl mondo romano". Hinzuzufügen ist: Es war bislang die erfolgreichste 
Inkulturation in der Geschichte der Kirche und ihres Rechts. Denn niemals seit­
her hat eine Kultur, die auf den Anruf der Heilsbotschaft geantwortet hat, der­
art prägenden Einfluß gewonnen.

Die Zeit von Konstantin bis Justinian - die Zeit des Diritto Romano Cristi- 
ano im Sinne des monumentalen Werkes Biondis - stellte eine Phase der Aus­
einandersetzung und der Assimilation dar. Es erfolgte die Öffnung der Christen 

zu einer Welt, die durch die Strukturen des römischen Imperiums bestimmt war. 
Es war dies eine Gesellschaft, zu deren Charakteristika die Ausbildung einer 
umfassenden rechtlichen Ordnung gehörte. Römisches Erbe bedeutete jeden-



14

falls, daß das Recht in der Ordnung der Dinge eine zentrale Position einnimmt.
Der Beitrag Jean Gaudemets machte eindrucksvoll deutlich, wie weit die 

Spannbreite dieses römischen Einflusses war. Angefangen von der prinzipiellen 
Weichenstcllung zugunsten des Rechts reichte sie von zentralen Begriffen der 
Rechtsanwendung zu solchen der sich ausbildendcn kirchlichen Verfassung - 
wie auctoritas, potestas, iurisdictio und officium - und zu einer Vielfalt prägen­
der Details - auch wenn manchmal nur eine leere Begriffshülse übriggeblieben 
war. Aufgrund der europäischen Tendenz zu kreativen Renaissancen und Refor­
mationen entstand damit jedenfalls ein Fundus, auf den man bei Bedarf immer 
zurückgreifen konnte.

Es sei hier der rechts- bzw. religionsvcrgleichende Hinweis gestattet, daß 
etwa die großen religiösen und ethischen Traditionen Asiens den Weg des Aus­
baus einer Rechtsordnung nicht gegangen sind.

3. Das Kompilationswerk und die Novcllcngesctzgebung Justinians kenn­
zeichne einen Umbruch, es beginnt die Zeit des Ius Graeco-Romanum, die als 
dritte Phase einer Inkulturation deutbar ist, da als Synthese eine neue christliche 
Kultur entstand. Daß cs mit dem Regierungswechsel von Anastasios I. zu Justi- 
nos 1. zu einem rcligionsrechtlichen Paradigmenwechsel gekommen war, be­
schrieb Walter Selb in seinem Westsyrischen Kirchenrecht (177) kürzlich folgen­
dermaßen: "Verstand man bis zu Anastasios den Einsatz staatlicher Gewalt eher 

noch als Ausführung der gerade begünstigten innerkirchlichen Entscheidungen, 
so dominierte nun ein eigenständiges staatliches Ordnungsinteresse, das in den 
verworrenen Verhältnissen die innere Sicherheit gefährdet sah."

Auf unserem Kongreß wurde das Ius Graeco-Romanum in den Referaten 
des zweiten Blockes als Ausgangspunkt für die Suche nach gemeinsamen Wur­
zeln byzantinischen, lateinischen, syrischen und armenischen Rechts genommen. 
Verglichen mit der welthistorischen Dramatik der Hinwendung des römischen 
Imperiums zum Christentum erscheint die Situation der am Rande und außer­
halb befindlichen Kirchen mit ihren alten christlichen Traditionen allerdings als 
Randphänomen. Sie waren bereits tief in der Assimilationsphase, als die Rcichs- 
kirche mit den Beschlüssen der ökumenischen Konzile und den kaiserlichen Ge­
setzen ihren Einfluß auszudehnen begann. Die Geschichte der Rezeption des 
syrisch-römischen Rechtsbuches spiegelt diesen Prozeß wider.

Im Zentrum der dritten Phase steht daher die Auswirkung des Corpus des 
Ius Graeco-Romanum in den einzelnen Kirchen. Zunächst einmal gilt es, sich 
über die Vielschichtigkeit der Zuordnungen klar zu werden, die auch in den



15

Kongreßreferaten erkennbar wurde. Aus syrischer und wohl auch aus armeni­
scher Sicht stehen häufig Rom und Byzanz auf der einen Seite und die orientali­
schen Traditionen auf der anderen. Gerade die jüngsten Arbeiten Waller Selbs 
zum syrischen Kirchenrecht - Kaufhold hat auf sie verwiesen - machen deutlich, 
daß die rechtliche Tradition dieser Kirchen zeitlich nicht sehr weit über die 
theologisch-dogmatische Trennung hinaus mit der Reichskirche gemeinsam ver­
läuft, während andererseits die Traditionen der verschiedenen orientalischen 
Kirchen zumindestens bis zum Ende der Mongolenzeit durch Entlehnungen 
stark ineinander verzahnt sind.

Aber beginnen wir zunächst mit der Ausbildung der beiden reichskirchli­
chen Traditionen, der lateinischen und der griechisch-byzantinischen. Für Latei­
ner und Byzantiner läuft die gemeinsame reichskirchliche Entwicklung zunächst 
weiter, wobei die byzantinische Herrschaft in Italien einen äußeren Rahmen 
bildet. Das Corpus Canonum des Trullanum wurde schließlich zur bestimmen­
den Sammlung des byzantinischen Ostens. Die Ansätze der Spätantikc wurden, 
wie Pilsakis herausslellte, ausgehend von den berühmten Stellen im Corpus und 
in der Novelle 131 zu einem System von zwei Instanzen und einer einheitlichen 
Rechtsordnung ausgebaut und geradezu perfektioniert. Auf diese Weise wird 
die vom Referenten zum Abschluß zitierte verblüffende Anfrage des Patriar­
chen Markos von Alexandria in Konstantinopel verständlich, ob es sündhaft sei, 
sich nicht nach den in Ägypten unauffindbaren Basiliken - also nach den kaiser­
lichen (iesetzen -, sondern gemäß den Canones zu verhalten.

Der lateinische Westen gewann dagegen erst langsam seine charakteristi­
schen rechtlichen Strukturen. Obwohl sich durchaus parallele Phänomene zu 
der byzantinischen Entwicklung in den neuen politischen Einheiten wie dem 
Frankenreich, vor allem aber auch dem Westgotenreich, entdecken lassen, ent­
steht im Westen eine neue christliche Kultur.

Das machtpolitische Vakuum in Italien und der damit verbundene spezifi­
sche Ausbau des petrinischen Einhcitsamles waren Marksteine dieser Entwick­
lung. Die Diskussion um die Rezeption des Trullanum, ebenso wie die von Fürst 

aufgeworfene Frage nach den östlichen Quellen im Decretum Gratiani spiegeln 
aber das weiter vorhandene Bewußtsein der reichskirchlichen Einheit bis ins 11. 
Jahrhundert wider.

Wesentlich für den Westen war vor allem aber die Verstrickung in einen 
weiteren Inkulturationsprozcß. Dieser durchlief seinerseits die drei Phasen der 
Inkulturation. Für die erste Phase steht in plakativer Verkürzung der Satz aus 
dem Volksrecht der ripuarischen Franken: "Ecclesia vivit lege Romana"; die



16

zweite Phase der Assimilation findet etwa im karolingischen Imperium und sei­
nen kirchenrechtlichen Sammlungen Ausdruck; den Übergang zur dritten Phase 

markiert schließlich die gregorianische Reform.
Unbeschadet dieser eigenständigen Entwicklung des Westens war aller­

dings das Vorbild - und damit das staats- und kirchenrechtliche Grundmuster 
des Ius Graeco-Romanum - latent weiter vorhanden. Es wurde von der politi­
schen Theorie weltlich-staatlicher Herrschermacht, von den mittelalterlichen 
Kaisern bis hin zur Reformation und den neuzeitlichen "Ismen" - De la Hera hat 
darauf hingewiesen - immer wieder herangezogen.

Wenden wir uns zuletzt den orientalischen Kirchen zu. Für sie gilt einer­
seits zwar, was Kaufhold von den syrischen Traditionen aussagt: Daß eine schar­
fe Trennungslinie zum Recht der byzantinischen Kirche nicht zu ziehen ist. An­
dererseits darf der Einfluß des Ius Graeco-Romanum nicht überschätzt werden, 
denn die institutionelle Durchführung der Trennung von der Reichskirche zur 
Zeit Justinians stellt zweifellos eine Zäsur dar.

Der Grad der Rezeption des Ius Graeco-Romanum ist auch - bei aller Ge- 
mcisamkeit der orientalischen Kirchen untereinander - verschieden hoch. Die 
Melkitcn nehmen dabei verständlicherweise eine Zwischenstellung ein, bei den 
Kopten scheint der Einfluß relativ groß gewesen zu sein, bei den Armeniern ist 
er in den Quellen spürbarer, er nimmt bei den Westsyrern ab und ist bei den 
Ostsyrern am geringsten. Die großen Kompilationswerke, das Corpus Iuris Justi­
nians und die Basiliken Leons VI., haben bei den orientalischen Kirchen jedoch 
keine nennenswerten Spuren hinterlassen.

Es kann also in der zweiten Hälfte des ersten Jahrtausends die Ausbildung 
der einzelnen heute bestehenden Traditionen verfolgt werden. Diese Sonderent­
wicklungen sind jedoch durch bemerkenswerte Analogien gekennzeichnet. So ist 
für die ganze christliche Ökumene der Trend zur systematischen Ordnung zwi­

schen 1100 und 1300 festzustellen. Gleichsam in einer Achsenzeit der kirchli­
chen Rechlsgeschichte werden die großen rechtlichen Sammlungen und Schul- 
werke verfaßt. Das 12. Jahrhundert war nicht nur das Jahrhundert Gratians, 
sondern auch das große Jahrhundert der kirchlichen Jurisprudenz in Konstanti- 
nopcl, mit dem Dreigestirn Zonaras, Aristenos und Baisamon. Zu Beginn des­
selben Jahrhunderts wurde die Endredaktion des maronitischen Kitab Al-Huda 
zusammengestellt, in seiner zweiten Hälfte das armenische Rechtsbuch des 
Mkhilar Gos verfaßt. Im 13. Jahrhundert blüht in Byzanz die Beschäftigung mit 
dem kanonischen Recht weiter - ich erinnere an Demetrios Chomalianos - , es



17

ist auch die Zeit des Westsyrers Bar Hebräus, des Ostsyrers Abdiso Bar Brika, 
des Kopten As-Safi Ihn ai-Assal.

Auch hier sei ein Schlaglicht auf andere Rechtskulturen gestattet: Jüdi­
sches wie islamisches Recht linden im 10. und 11. Jahrhundert im wesentlichen 
ihre abschließende Gestalt.

Es ist aber noch ein weiterer wichtiger allgemeiner Aspekt für diese Zeit zu 
bedenken: Vor allem von seiten der Syrologie und Byzantinistik wird immer 
mehr die Fragwürdigkeit unseres Wissens um die Rcchtswirklichkeit herausge- 
stcllt. Kaufhold hat auf unserem Kongreß darauf besonders eindringlich verwie­
sen. Auch in der allgemeinen Rechtsgeschichle mehren sich die skeptischen 
Stimmen hinsichtlich der Effektivität des vormitlelaltcrlichen Rechts. Die westli­
che Kanonistik müßte sich meines Erachtens die Frage nach der Rcchtswirklich- 
keit - besonders für die Zeit vor der gregorianischen Reform - ebenfalls ver­
stärkt stellen.

4. Die folgende Entwicklung war im Westen durch den Eintritt in die 3. 
Phase der Inkulturation, im Osten durch den Mongolensturm und den Beginn 
der osmanischen Dominanz gekennzeichnet. Die byzantinische Kirche wurde im
11. Jahrhundert durch zwei folgenschwere Ereignisse betroffen, den Bruch der 
Communio mit Allrom und die katastrophalen Niederlage am Schlachtfeld von 
Mantzikcrt gegen anstürmende Turkvölker. Die bewundernswerte Lebenskraft 
von Byzanz führte jedoch zunächst zu einer neuen Blütezeit, die auch im kanoni­
schen Recht - wie bereits erwähnt - ihren Niederschlag gefunden hat. Die zer­
störerische Wirkung der Eroberung Konstanlinopels durch die Kreuzfahrer 
konnte jedoch nicht mehr kompensiert werden.

Der Faszination des berühmten Briefes des Ökumenischen Patriarchen 

Antonios IV. an Großfürst Vasilij I. von Moskau aus dem Jahre 1393, in dem 
das politische Programm der byzantinischen Orthodoxie so völlig abgehoben von 
der politischen Realität erscheint, sind mehrere Referenten zurecht erlegen, Es 

wird nicht nur das Konzept der östlichen "translatio imperii" in der Sicht Mos­
kaus als Drittes Rom verständlich, sondern auch die von der Orthodoxie bis 
heute nicht bewältigte Schwierigkeit, die durch den Wegfall des Kaisertums auf­
getane Lücke zu schließen. So scheint sich in Griechenland die Kirche bis heute 
nicht zwischen der Rolle einer byzantinischen Staatskirche und einer Kirche, die 
sich in einem Rechtsstaat selbständig entfaltet, entscheiden zu können.

Im Westen gestaltete sich die Entwicklung spätestens seil dem Hochmittel­
alter anders. Historiker aller Richtungen und Bereiche - in jüngster Zeit beson­
ders auch die Rechtshistoriker - stellen die Zeit zwischen 1050 und 1150 als Um­



18

bruchszeit immer mehr in den Mittelpunkt. Eine Schlüssclrolle erhält dabei die 
gregorianische Reform. Im Zuge der mittelalterlichen Auseinandersetzung von 
imperium und saccrdotium in den machtpolitisch erfahrbaren institutionellen 

Größen des Papsttums und Kaisertums begann die Entsakralisicrung der weltli­
chen Gewalt. Die Welt und die Herrschaft in der Well im Westen war unwider­
ruflich dabei, weltlich zu werden, wie das Scheitern des kirchen- bzw staatspoli­
tischen Konzepts Bonifaz VIII. deutlich macht. Die Päpste von Innozenz III. bis 
Bonifaz. VIII. wurden so aufgrund ihrer imperialen Ansprüche zu Mitverursa­
chern des säkularen neuzeitlichen Staates.

Andererseits halte die gregorianische Reform für die Kirche im Rahmen 
der mittelalterlichen Ordnung des Westens unter dein Sehlagwort der "libertas 
Ecclesiae" einen Freiraum für die selbständige Entfaltung der Kirche erkämpft. 
Dieser Freiraum entfaltete sich als ein ständisch bestimmter Rechtskreis. Die 
daraus sich immer stärker ausdiffcrcnzicrende rechtliche Unterscheidung von 
Laien und Klerikern brachte die Gefahr mit sich, die Kirche auf den Klerikal­
stand zu reduzieren. Die Freiheit der Kirche, verstanden als Freiheit des saccr­
dotium vom imperium, das von den Päpsten nicht übernommen werden konnte, 
wurde also unter den Bedingungen der mittelalterlichen ständischen Ordnung 
mit der spezifischen Klerikalisierung der Kirche im Westen erkauft, die die 
kirchliche Rechtsordnung bis in das 20. Jahrhundert bestimmte. In diesem Zu­
sammenhang sei auf die von Luigi De Luca zitierte Feststellung Pedro Lombar- 
dias verwiesen, daß im Codex 1917 die Kleriker die Adressaten waren "a gestio- 
nar los asuntos propios de la sociedad cclcsiaslica".

II. Aus den skizzierten Abläufen sich ergebende Gemeinsamkeiten 
im Recht der einzelnen Kirchen

Erzbischof Johannes Rinne stellte den Umgang der orthodoxen Kirchen 
mit den ihnen gemeinsamen alten Kanones dar. Es galt für sie, das diffizile Pro­
blem zu lösen, wie man mit der Autorität eines grundsätzlich nunmehr seit über 
1000 Jahren abgeschlossenen Corpus von Normen umgeht - und zwar in einer 
Weise umgeht, die die ausweglose Situation vermeidet, in der sich etwa die isla­
mische Rechtswissenschaft heute befindet.

In dankenswerter Weise hat Carl Gerold Fürst in seinem Bericht einen 
Überblick über die kanonistischc Grundsatzdiskussion in der Orthodoxie gege­

ben. Sie reicht von Ansätzen, die die Heiligen Kanones als abgeschlossenes Cor­
pus in die Nähe der Scharia nach sunnitisch-islamischem Verständnis rücken,



19

für die nach dem Schließen des Tores des Idschtihad im 10. Jahrhundert keine 
Rechtsfortbildung mehr zugelassen wird, bis hin zu Auffassungen, die die Heili­
gen Kanones als unter Umständen von jedem Bischof weiterbildbare Gesetze 
anschen. Für Erzbischof Rinne stellten die Kanones Mittel und pastorale Maß­
nahmen dar, um bestimmte konkrete Ziele zu fördern oder zu erreichen.

In diesem Zusammenhang muß - ein später zu erörterndes Thema vorweg­
nehmend - auf Akribeia und Oikonomia als Anwendungsprinzipien der Kanones 
verwiesen werden. Die Kanones dürfen nach dieser Auffassung nicht als Geset­
ze im neuzeitlichen Sinne verstanden werden, sondern als Normprogramme mit 
Richtliniencharaktcr. Gemessen am neuzeitlich westlich-kontinentalen Normver­
ständnis erhalten die Heiligen Kanones dadurch manchmal ein derartiges Maß 
an Flexibilität, daß sie als argumentativer Selbstbedienungsladen erscheinen. 
Dieser Umgang mit den Normen des alten Corpus Canonum muß in den Augen 
des kontinental-europäischen Juristen vor allem dann befremden, wenn er den 
Geselzespositivismus des 20. Jahrhunderts als das Non-plus-ultra juristischer 
Theorie und Methodik ansieht. Aber diese westliche Tradition, auch wenn sie 
den katholischen Kanonislen in Fleisch und Blut übergegangen ist, kann und 
darf nicht das Maß aller Dinge sein. Schon aus dem Blickwinkel und mit dem 
Instrumentarium des casc-law muß der Befund anders aussehen. Es läßt sich 
nicht oft genug betonen, wie sehr wir bei der Bewertung anderer Rechte Gefan­
gene der uns vertrauten rechtlichen Strukturen sind. Die Beispiele dafür gehö­
ren zum Standardrepertoire von Rechtsvcrgleichung und Rechtsethnologie. 
Dort wo der aus einer kontinentaleuropäischen Rcchtskultur kommende Be­
trachter bei der Bewertung außereuropäischer Rechtskulturen juristische Syste­
me findet, entdeckt der angloamcrikanische Betrachter reines case-law. Aus die­
sen Erfahrungen könnte auch eine ökumenisch arbeitende Kanonistik etwas ler­
nen.

Zu dieser Problematik war der Beitrag zur Kodifikation des katholischen 
Ostkirchenrechts von Ivan Zuzck äußerst informativ. Das Vorhandensein einer 
umfassenden Gesetzgebungsgewalt hatte es der westlichen Kirche, anders als 
den Kirchen des Ostens, erlaubt, das universale Recht im Wege der Gesetzge­
bung weitcrzubildcn und immer wieder einer erneuerten systematischen Ord­
nung zu unterwerfen. Einer Anerkennung des durch das Trullanum fixierten 
Corpus Canonum als geltendes Recht mit einer besonderen Bestandsgarantie 
stand man daher lange Zeit im Westen mit viel Unverständnis gegenüber.

Nachdem man sich endlich zur Anerkennung des alten Reehts durchgerun­
gen hatte, ergab sich für die Kodifikation unvermeidlich das leidige Problem for­
maler derogatorischer Wirkungen. Pater Zuzek beschrieb die Genese der in c 2



20

CCEO enthaltenen Lösung, daß Canoncs, in denen das ius antiquum rezipiert 
oder akkomodiert wurde, aus der Sicht des alten Rechts zu verstehen sind, um 
auf diese Weise dem Geltungsanspruch des alten Corpus Canonum wenigstens 
auf diese Weise zu entsprechen.

Rene Metz schloß die Beiträge des ersten Tages mit einer Aufstellung der 
den beiden katholischen Codices gemeinsamen Canones ab, ein interessantes 
und für unsere Themenstellung nützliches Unterfangen, da derartige Synopsen 
für die kanonislische Arbeit der nächsten Jahre von grundlegender Bedeutung 
für die Bestimmung des katholischen Kirchenrechts sein werden.

III. Exemplarische Spannungsfelder

1. Von den drei angerissenen konkreten Spannungsfcldern wurde im drit­
ten Block unseres Kongresses zuerst die Polarität von rigider Gesetzlichkeit und 
Einzelfallgerechtigkeit behandelt. Die Referate führten uns damit in das funktio­
nale Zentrum des Kirchenrechts, die salus animarum. Bereits die Referate des 
ersten Tages hatten deutlich gemacht, daß in diesem Bereich ein fundamentaler 
Unterschied zwischen westlicher und östlicher Kirchenrechtstradition zu finden 
ist.

Hubert Müller erläuterte in seinem Beitrag zunächst kurz den Begriff der 
Oikonomia in der orthodoxen Kanonistik, wobei er die heilsökonomische 
Orientierung der orthodoxen Ekklesiologie herausstellte. Damit ergab sich eine 
Brücke zu dem Ansatz Erzbischof Rinnes, der Oikonomia wie Akribcia als her­
meneutische Anwendungsprinzipien des orthodoxen Kirchenrechts ansicht. Die 
Darstellung Müllers zur Geschichte der acquitas canonica im Westen enthielt 
ein instruktives Beispiel dafür, daß viele Unterschiede zwischen östlichem und 
westlichem Kirchenrecht vor allem das Ergebnis einer ganz spezifischen und sin­
gulären Entwicklung des Rechts im Westen seit dem Hochmittelalter sind.

Bis zur mittelalterlichen Kanonistik entsprach das noch sehr unscharfe Be­
griffsfeld von "dispensatio", das noch dazu mit einem vielschichtigen, synonym 
verwendeten Vokabular in Beziehung stand, der byzantinischen Oikonomia. Ivo 
von Chartres und Gratian standen grundsätzlich noch in dieser Tradition. Eben­
so wie im östlichen Verständnis von Oikonomia erscheinen auch in Gratians 
Bild von der Waage Gesetzesstrenge und Barmherzigkeit als zwei gleichwertige 
modi für das Handeln des Richters.



21

In diesem Zusammenhang sei aber auch der wichtige Hinweis Picro Belli- 
nis auf die Lehre Gratians von der aequitas naturalis erwähnt, welche in Gleich­
setzung mit dem ius divinum naturale nicht als applikativer, sondern gegenüber 
dem ius humanum als integrierender und korrigierender Faktor gesehen wurde. 
Damit ist ein Strang naturrechtlicher Argumentation im Westen angesprochen, 
der der heilsökonomischen Begründung der Oikonomia recht nahe steht.

Im späteren kanonischen Recht des Westens, das von einer zunehmenden 
Ausrichtung am Normtyp des Gesetzes bestimmt war, entstand das System eines 
scharf umschriebenen Instrumentariums von Ausnahmen und Entschuldigungen. 
Aequitas canonica und Epikie, Dispens und Privileg, Toleranz und Dissimula­
tion und andere wurden definitorisch gezähmt und auf das Gesetz ausgerichtet.

Was einerseits zu Recht als eine großartige Leistung der Kanonistik für die 
Entwicklung des europäischen Rechtsdenkens dargestellt wird, bedeutete ande­
rerseits, daß ein von Barmherzigkeit geprägtes Rechtshandeln als Gewährung 
von Ausnahmen und damit als defizienter modus der Anwendung des Gesetzes 
verstanden wurde.

John Erickson behandelte die Entwicklung der Bußdisziplin in der byzanti­
nischen Tradition. Bellini vermißte an diesem Beitrag eine klare Unterscheidung 
zwischen der theologisch-moralischen Figur der Sünde und der rechtlich- 
kanonistischen Figur des Delikts. Es ist im Rahmen dieser Zusammenfassung 
nicht möglich, eine Art Metakritik der beiden bei Erickson und Bellini zu Tage 

tretenden Denkweisen über Recht zu versuchen. Es sei nur auf das Phänomen 
aufmerksam gemacht, daß hinsichtlich der Entwicklung der Privatbuße beachtli­
che Konvergenzen zwischen den einzelnen Kirchen zu finden sind, bei der auch 
interekklesiale Rezeptionsvorgänge eine Rolle gespielt haben mögen. Die fälsch­
lich Joannes dem Fastcr zugeschriebenen großen Werke zur Bußdisziplin ent­
standen etwa zur gleichen Zeit wie die großen karolingischen Bußbüchcr. Mit 
Verzögerung gelangte die Idee zu den orientalischen Kirchen, bei den Westsy­

rern wurde die private Beichte unter westlichem Einfluß ziemlich unvermittelt in 
der Mitte des 12. Jahrhunderts eingeführl.

Im westlichen kanonischen Recht entstand dann aber nach der kirchen­
rechtlichen Achsenzeit der neue Typ der Beichtsummen. Er ist verknüpft mit 
der klaren Trennung von Buß- und Gerichtswesen und verweist auf ein spezi­
fisch westliches Modell, an dem auch Bellini in seiner Kritik anachronistisches 

Maß nahm. Die Konsequenzen sind bekannt: Sie führten zur Ausbildung von fo- 

rum externum und forum internum, die ihrerseits Wegbereiter der westlich- 
neuzeitlichen Trennung von Recht und Moral wurde, mit all ihren sowohl positi­



22

ven als auch negativen Folgen. Für das orthodoxe Kirchenrecht konnte Nikodim 
Milasch zu Beginn unseres Jahrhunderts dagegen noch folgende Unterschei­
dung machen: Die Vergehen der Laien, welche gewöhnlich Sünden genannt 
werden, gehören vor das innere Forum bei der Beichte; die Vergehen der Geist­
lichen gehören als eigentliche Vergehen vor das äußere Forum der Kirche.

Diese historischen Entwicklungslinien machen deutlich, daß aus einem um­
fassenden Blickwinkel zwei Extreme zu vermeiden sind. Barmherzigkeit als Aus­
druck geschwisterlicher Begegnung ist weder in das forum internum abzuschie­
ben, noch kann Barmherzigkeit Rechtsansprüche ersetzen. Es ist - unter den Be­
dingungen einer durch einen hohen Verrechtlichungsgrad gekennzeichneten 
Gesellschaft - geradezu ein Erfordernis der Barmherzigkeit, zunächst den 
Rechtsansprüchen des anderen zu entsprechen. Dort, wo die Rechtsnorm im 
konkreten Fall unzulänglich erscheint, ist sic durch Barmherzigkeit als dem Aus­
druck einer höheren Gerechtigkeit zu ersetzen. Barmherzigkeit steht also in ei­
nem begründenden und zugleich überschreitenden Verhältnis zum Kirchen- 
rccht. Eine derartige Sicht könnte sowohl die Erfahrung der westlichen Kirche 
bis Gratian als auch die östliche Tradition wieder cinbcziehen. Vor allem aber 
wäre hier eine fruchtbare kritische Auseinandersetzung mit der im Referat von 
Bischof Corecco vorgelegten Sicht von Kirchenrecht und Communio möglich.

2. Nun zum zweiten erörterten Spannungsfeld: Es führte in das 
ekklesiologisch-vcrfassungsrcchtliche Zentrum ökumenischen Dialogs, zur Pola­
rität von Autorität und Autonomie. Alberto de la Hera stellte in einer präzisen 
Analyse das Konzept des päpstlichen Primats in Gegenüberstellung der Kodifi­
kationen des katholischen Kirchenrechts im 20. Jahrhundert dar. Dimitrios Sala- 
chas verglich das Konzept der Kirchen sui iuris des CCEO mit dem Verständnis 
von Autokephalic und Autonomie im orthodoxen Kirchenrecht.

Bemerkenswert waren hier die abschließenden Bemerkungen von Bischof 
Emile Eid. In der Frage der Ausübung von Autorität in der Kirche muß sich die 
Kanonistik verstärkt dem historisch Kontingenten zuwenden. Dies gilt für das 
patriarchale Amt, die synodale Struktur und nicht zuletzt für die rechtliche Aus­
gestaltung des päpstlichen Einheitsamtes.

Metropolit Damaskinos Papandreou stellte sein Konzept einer Ortskir- 
chcnckklesiologic vor. Der von ihm bereits seit längerem vertretene Ansatz be­
darf immer noch einer kanonistischen Aufarbeitung. Dies wäre eine vordringli­
che Aufgabe für die orthodoxe Kanonistik auch und vor allem unter ökumeni­
schem Vorzeichen.



23

Für die westliche Kanonistik steht wohl ein anderer Aspekt im Vorder­
grund: Die Betonung von Autorität und hierarchischer Struktur hatte hier zum 
Übergang von punktuellen Interventionen in bedeutenden und außerordentli­

chen Angelegenheiten zu einem auf alt-römischen Herrschaftsprinzipien aufbau­
enden System geführt. In der Neuzeit konnten auf diese Weise auch die Eingrif­
fe des allumfassende Zuständigkeit beanspruchenden Staates abgewehrt werden. 

Mit dem Ius Publicum Ecclesiasticum und der socielas-pcrfecta-Lehre gerüstet, 
konnte die Kirche dem absolutistischen Staat und dem bürgerlichen National­

staat entgegentreten und sich einen Freiraum erkämpfen.
Regelungen, die ursprünglich die Aufgabe hatten, die Freiheit der kirchli­

chen Selbstbestimmung vor staatlichen Eingriffen zu schützen, müssen heute je­
doch neu überdacht werden. Was der Abwehr des Staates diente, darf heute 
nicht gegen die ckklcsiologisch begründete legitime Autonomie der Ortskirchen 
gerichtet werden. Darin liegt eine besondere Herausforderung für die westliche 
Kanonistik.

3. Das dritte Spannungsfeld ergibt sich aus der Stellung der handelnden 
Subjekte im Volke Gottes. Vasil Istavridis und Vittorio Parlato stellten in ihren 
straff zusammengestellten Übersichten zum Verhältnis von Klerus und Laien die 
Rolle der Laien in den jeweiligen Kirchen in einer die Probleme ein wenig un- 
lerspielenden Weise dar. Es fanden sich auch überraschende, aber doch charak­
teristische Formulierungen. Der orthodoxe Referent glättete die Geschichte, 
wenn er feststclltc, daß die Kirche im Falle des Konflikts mit dem Kaiser immer 
Siegerin blieb; der katholische Referent glättete das System, wenn er in c 129 
CIC einen Ausschluß der Laien von der potestas regiminis aufgrund des ius divi­
num positivum entdeckt. Vieles wäre gerade bei dieser Thematik im einzelnen 
noch zu verfolgen gewesen, so die wichtigen Hinweise Pariatos und De Lucas 
auf Gewohnheitsrecht und Remonstrationsrecht, um nur zwei Beispiele zu nen­
nen.

Mit dem Leben nach den evangelischen Räten befaßten sich die Beiträge 
von Metropolit Pantclcimon Rodopoulos und Jean Beyer. Tradition und Wan­
del in den Formen des geweihten Lebens liefern besonders plastische Beispiele 
für die skizzierten idealtypischen Abläufe in den einzelnen Kirchen. Der Ur­

sprung der mönchischen Lebensform lag in der Zeit der Assimilation und wird 
überwiegend als Reaktion auf diese gedeutet, ln den Novellen Justinians erfuhr 
sie eine Verrechtlichung und Einbindung in das Ius Graeco-Romanum und wur­

de mit diesem weitergebildet. Das Corpus des Trullanischen Konzils bildete



24

auch hier einen Markstein, auf dem sich das "Eigenrecht" der östlichen Orden, 
vom vorbildlichen Wirken des Theodoros Studites bis zum Hcsychasmus, entfal­
ten konnte.

Im westlichen Ordensrecht setzte sich im 8. Jahrhundert die Benediktincr- 
regel endgültig durch - übrigens lebten Theodoros Studites und Benedikt von 
Aniane zur gleichen Zeit. Nach der kanonistischen Achsenzeit im 12. Jahrhun­
dert fand das Ordenswesen in Ost und West zu seinen charakteristischen For­
men. Es ist überhaupt bemerkenswert, wie sehr die verschiedenen Formen des 
geweihten Lebens Ausdruck der Phasen von Inkulturationsprozessen sind.

In seinem Resümee stellte daher Jean Beyer fest, daß die Evolution der 
verschiedenen Formen des geweihten Lebens vor dem Hintergrund der Aussa­
gen des 2. Vatikanums es nunmehr in besonderer Weise erlauben, das Wesentli­
che dieser Berufung zu definieren. Beyer hat damit auch einen fundamentalen 
Aspekt des Inkulturationskonzeptes auf den Punkt gebracht: Es hilft den Blick 
auf das Wesentliche zu konzentrieren.

In seiner Vorliebe für eine anthropologische Bildsprache hat der Papst an­
läßlich der Promulgation des Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium die bei­
den katholischen Gestzbüchcr als Lungenflügel und Herzkammern bezeichnet. 

Diese Bildsprache Johannes Paul II. signalisiert eine hohe Erwartung an die ka­
tholische communio Ecclesiarum, sich ihrer Vielfalt auch im Recht bewußt zu 
werden, einer Vielfalt, die der Einheit zu dienen hat.

Dem könnte man ein weiteres Bild hinzuzufügen: Es sind dies die beiden 
Gehirnhälften, denen bekanntlich spezifische Denkweisen zugeordnet werden. 
Darauf bauend bietet sich zunächst eine vordergründige Analogie hinsichtlich 
einer rational-analytischen westlichen und einer emotional-ganzheitlichen östli­
chen Denkform an, ein Aspekt, den Msgr. Corccco in seinem Hinweis auf die 
Archetypik theologischer Denkweisen angesprochen hat.

In einer Richtung läßt sich die Analogie aber grundsätzlich weiterführen: 
Wenn eine der beiden Gehirnhälften ausfällt, kann zwar die andere funktional 
für sie in die Bresche springen, im grundsätzlichen geht jedoch eine Dimension 
verloren. Die Persönlichkeitsstruktur neigt sich dann einseitig einer Denkweise 
zu. Die Auseinandersetzungen der Kirchen in Ost und West hatten ähnliche 
Konsequenzen, denn Kirchenspaltungen führten immer zur Verarmung an theo­
logischen Denkweisen. Die Diskussionen auf dem Kongreß in Bari, einer Stadt 

der Begegnung von Ost und West, enthielten auch die Aufforderung, zu versu­
chen, wieder mit beiden Gehirnhälften auch über das Recht in der Kirche nach­
zudenken.



ABHANDLUNGEN
25

DIE UKRAINISCHE CHRISTENHEIT AUF DEM WEG INS DRITTE
JAHRTAUSEND*

Von Ernst Chr. Suttner, Wien

/■ Ekklesiologische Vorüberlegung
II. Aus den geschichtlichen Erfahnmgen der ukrainischen Christenheit

1. Teilung der Kicvcr Metropolie ohne Verlust der Communio
2. Zwei oslslawischc Metropolien in Polen-Litauen zueinander im Schisma
3. Blüte und Niedergang der orthodoxen Metropolie von Kiev im 17. und 

18. Jahrhundert
4. Erfahrungen aus dem 20. Jahrhundert

III. Konsequenzen für ökumenische Gegenwartsfragen
1. Autonomie und Einheit
2. Union und Uniatismus
3. Vorübergehende Dominanz, eines soteriologisehcn Exklusivismus im 

ekklesioiogischen Denken
4. Anrecht auf eine Kirche für das eigene Volk
5. Zur (iegcnwartslage in der Ukraine

IV. Ausblick ins Morgen

Über die Zukunft der Kirche in der Ukraine möge der Verfasser philoso­
phieren, schlug man ihm vor, als man von ihm diesen Beitrag erbat. Zukunftsvi­
sionen sind eine riskante Sache. Einem Historiker, der in die Vergangenheit zu 
blicken und aus den Quellen beweisbare Tatsachen zu erheben hat, sind sie erst 
recht verdächtig. Was also läge näher, als daß er das Ansinnen ablehnte?

Doch er ist Mitglied der gemischten internationalen Kommission für den 
offiziellen theologischen Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen 
Kirche. Auch wenn diese Kommission Fehler untersucht, die in der Vergangen­
heit geschahen, ist ihre Arbeit auf die Zukunft ausgerichtet. Soll sie doch der er­
sehnten Einheit zwischen den Kirchen dienen. Die Historiker, die ihr angehö-

* Das Manuskript wurde abgeschlossen im Dezember 1991.



26

rcn, haben daher nicht nur die historischen Wurzeln der bestehenden Probleme 
zu studieren; sie sollen auch aufzuzeigen suchen, was von den guten und 
schlechten Erfahrungen in der Geschichte unserer Kirchen Anleitung sein konn­
te beim Suchen nach einem geeigneten Weg in die Zukunft. So betrachtet ist das 
Ansinnen, das man in einer spontanen ersten Reaktion ablchnen möchte, eine 
Herausforderung, der sich zu stellen lohnend erscheint.

Umso mehr lohnt es sich, das zu tun, als die Ekklesiologie lehrt, daß beim 
Mühen um Erneuerung der Kirche der Kirchengeschichte Beachtung geschenkt 
werden muß. Denn nicht durch Umsturz, sondern nur durch Entfaltung ihres 
überlieferten Erbes kann die Kirche, die auf den Säulen der Apostel steht und 
der Tradition verpflichtet bleibt, erneuert werden. Sie ist gemäß dem 2. Vat 
Konzil "in einer nicht unbedeutenden Analogie dem Mysterium des flcischgc- 
wordenen Wortes ähnlieh" und existiert in der Well als "eine einzige komplexe 
Wirklichkeit, die aus menschlichem und göttlichem Element zusammenwächst"'. 
Das in ihr geschichtlich Gewordene ist im vollen Sinn des Wortes theologisch 
bedeutsam. Es wäre ein spiritualistischer, den Prinzipien der Ekklesiologie wi- 
derspreehender Irrtum, wenn man beim Streben nach Erneuerung der Kirche 
einseitig oder gar ausschließlich auf die göttlichen Gnadengaben und wenig oder 
gar nicht auf die Erfahrungen der Kirchengeschichte achtete.

Wem an der Zukunft der Kirche gelegen ist, der muß also fragen, was die 
Christenheit an Erfahrungen sammelte und mit welchen kontingenten geschicht­
lichen Entwicklungen sie das geistliche Erbe der Kirche Christi verwob, sodaß 
jene Ortskirchen hcranwuchsen, mit denen wir cs heute zu tun haben. Denn die 
geschichtlich gewordenen und dank der Gnadengaben des Heiligen Geistes le­
bendigen Kirchen, die gefördert sind durch die guten Erfahrungen ihrer Ver­
gangenheit und unter der Last ihrer schlechten Erfahrungen leiden, sind cs, die 
durch die gegenwärtigen ökumenischen Bemühungen untereinander Communio 
erlangen und im kommenden Jahrtausend Zeugnis geben sollen für Christus. Sie 
in ihrer geschichtlichen Gestalt müssen sich im erforderlichen Maß erneuern, 
damit die Christenheit von morgen dem Auftrag des Herrn besser nachkomme 
und eins sei.

Beginnen wir also mit einem Blick in die Geschichte. Suchen wir bezüglich 
der uns heute besonders bedrängenden Themen nach den guten und schlechten 
Erfahrungen der ukrainischen Christenheit. Stellen wir die Frage, aus welchen 
Gründen jene Ereignisse eintraten und warum mitunter aus besten Absichten 
traurige Ergebnisse erwuchsen. Überlegen wir, wie im Geist des Ökumcnismus 1

1 I.umcn gentium, Art 8.



27

die Folgeerscheinungen früherer Irrtümer überwunden werden können, und 
richten wir unser Augenmerk vor allem auf jene Erfahrungen, die hilfreich sein 
können bei der Suche nach einer wirksamen Weise des Zeugnisgebens für Chri­

stus in der Ukraine von heute und morgen wie auch beim ökumenischen Bemü­
hen um die volle Gemeinschaft der gespaltenen ukrainischen Christenheit und 

um die Einheit aller Christen überhaupt.

/. Ekklesiologische Vorüberlegung

Die gemischte internationale Kommission für den offiziellen theologischen 
Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen Kirche stellte in ihrer 
Münchener Erklärung heraus: "Wenn man sich auf das Neue Testament stützt, 
wird man zunächst bemerken, daß die Kirche eine ortsgebundenc Wirklichkeit 
bezeichnet. Die Kirche existiert in der Geschichte als Ortskirche. ... Es handelt 
sich immer um die Kirche Gottes, aber um die Kirche an einem Ort."2 Und wei­
ter heißt es, daß Existenz der Kirche am Ort als göttliche Gnadengabe ge­
schenkt und dort Tatsache wird, wo "ein Jerusalem von oben von Gott her her- 
abstcigl"; daß die Kirche an einem bestimmten Ort "sich als solche kundgibt, 
wenn sic versammelt ist"; daß die Versammlung "im vollen Sinn ist, was sie sein 
soll, wenn sie Eucharistiegemeindc ist."

Dies entspricht der dogmatischen Konstitution über die Kirche des 2. Vat 
Konzils, in der dargclegt wird, daß die eine und einzige katholische Kirche in 
Einzclkirchen und aus ihnen besteht.3 Dort wird auch ausgeführt: "Die Kirche 
Christi ist wahrhaft in allen rechtmäßigen Ortsgemeinschaften der Gläubigen 
anwesend, die in der Verbundenheit mit ihren Hirten im Neuen Testament auch 
selbst Kirchen heißen. Sie sind nämlich je an ihrem Ort, im Heiligen (Jeist und 
mit großer Zuversicht, das von Gott gerufene neue Volk. In ihnen werden durch 
die Verkündigung der Frohbotschaft Christi die Gläubigen versammelt, in ihnen 
wird das Mysterium des Herrcnmahls begangen, 'auf daß durch Speise und Blut 
des Herrn die ganze Bruderschaft verbunden werde’. In jedweder Altargemein­

schaft erscheint unter dem heiligen Dienstamt des Bischofs das Symbol jener 
Liebe und jener 'Einheit des mystischen Leibes, ohne die es kein Heil geben 
kann’. In diesen Gemeinden, auch wenn sie oft klein und arm sind oder in der

2 Abschnitt II/1; wir zitieren die deutsche Übersetzung in: Una Sancta 37 (1982) 334-340; der 
französische Originaltext des Dokuments findet sich in: Irenikon 55 (1982) 350-362.

3 Lumen gentium, Art 23.



28

Diaspora leben, ist Christus gegenwärtig, durch dessen Kraft die eine, heilige, 
katholische und apostolische Kirche geeint wird."4

Von allen "rechtmäßigen Ortsgemcinschaften”, die die Eucharistie feiern 
dürfen5, gilt, daß ein und derselbe Geist in ihnen am Wirken ist, in ihnen und in 
den Herzen ihrer Gläubigen wie in einem Tempel wohnt, in diesen Gemein­
schaften betet und die Annahme ihrer Gläubigen an Sohnes Statt bezeugt; daß 
er die Gemeinschaften in alle Wahrheit einführt, sie eint, sie bereitet, sic durch 
die verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben lenkt und sic mit 
seinen Früchten schmückt.6 Wo der Geist des Herrn wirkt, wo Eucharistie gefei­
ert wird, wo das himmlische Jerusalem hcrniedersteigl, ist die Kirche.

Obgleich dies an vielen Orten geschieht und die Kirche folglich an vielen 
Orten besteht, ist es immer die eine Kirche, weil es nur eine Kirche Christi gibt. 
Die oben zitierte Münchener Erklärung führt aus: "Der Leib Christi ist ein einzi­
ger. Es existiert also nur eine Kirche Gottes. Die Identität einer cucharistischcn 
Versammlung mit der anderen kommt davon, daß alle im selben Glauben das­
selbe Gedächtnis feiern, daß alle durch das Essen desselben Leibes Christi und 
die Teilnahme an demselben Kelch zu dem einen und einzigen Leib Christi wer­
den, in den sie schon durch die Taufe eingegliedert wurden. Wenn es eine Viel­
zahl von Feiern gibt, gibt es doch nur ein einziges Geheimnis, welches gefeiert 
wird und an dem wir Anteil haben.”7

Die Tatsache, daß die eine Kirche verwirklicht ist in vielen Kirchen am Ort, 
macht zwischen den Ortskirchen sowohl Einheit als auch Grenzen und Unter­
scheidungsmerkmale zur ekklesiologischen Notwendigkeit. Eine jede von den 
Ortskirchen ist sowohl unterschieden von den anderen Ortskirchen als auch eins 
mit ihnen. Soferne die Kirchen die Rücksichtnahme auf die Erfordernisse der 
gesamtkirchlichen Einheit nicht verletzen, steht cs ihnen zu, ihr eigenes Leben 
zu führen, eigene Traditionen zu besitzen, auf Autonomie Anspruch zu erheben 
und auch dann beim eigenen Herkommen zu bleiben, wenn dieses sich nicht 
deckt mit dem Herkommen anderer Ortskirchen. Jede Kirche hat nämlich das 
Recht und die Pflicht, die göttlichen Gnadengaben in der nach Ort und Zeit ge­

4 Ebenda, Art 26.
5 Die rechte Feier der Eucharistie ist für das 2. Vat Konzil in solchem Ausmaß Kennzeichen 

der Kirche, daß in "Unitatis redintegralio". Art 15, im Anschluß an eine Aufzählung der bei der Eu­
charistie den orientalischen Kirchen geschenkten Gnadcnerwcisc Gottes fcstgestellt wird: "So baut 
sich auf und wächst durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen Einzclkirchcn die Kirche 
Gottes".

6 Lumen gentium, Art 4.
7 Abschnitt III/l.



29

rade für sie angemessenen Weise zu verwalten. Die dafür erforderliche Freiheit 
haben die Kirchen einander zuzubilligen.

Das Recht auf eigene Traditionen macht Zusammenschlüsse von Bischofs­
kirchen mit gleicher Überlieferung notwendig. Um nämlich die Gnadengaben 
Gottes wirklich den Bedingungen von Ort und Zeit angemessen zu verwalten, 

müssen die Bischofskirchen unter anderem auch der Tatsache Rechnung tragen, 
daß sich die Menschen eines Volkes, einer Sprachgruppe, einer Kulturgemein­
schaft (einerlei ob sie ein geschlossenes Gebiet besiedeln oder eine Diaspora 
bilden) zusammengehörig fühlen. Weil diese Menschen eine gemeinsame Spra­
che, gemeinsame Bräuche, ein gemeinsames Kulturgut zu eigen haben, müssen 

auch ihre Bischofskirchen ein besonderes Miteinander aufweisen und haben ge­
meinsam die göttlichen Gnadengaben in der diesen Menschen angemessenen 
Weise zu verwalten. Sie unterscheiden sich durch ihnen gemeinsame Merkmale 

von den übrigen Bischofskirchen und bedürfen, um diese ausbildcn und bewah­
ren zu können, einer gemeinsamen Handlungsfähigkeit. Sie sollen von ihren Bi­
schöfen, unter denen es einen Primas geben muß, synodal geleitet werden, und 
es ist ekklesiologisch richtig, sie zusammen ebenfalls eine Ortskirche zu nennen.8 
In "Lumen gentium" heißt es: "Dank der göttlichen Vorsehung (divina Providen­
tia factum est) aber sind die verschiedenen Kirchen, die an verschiedenen Orten 

von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet worden sind, im Lauf der 
Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen Gemeinschaften zusammenge­

wachsen. Sic erfreuen sich unbeschadet der Einheit des Glaubens und der einen 
göttlichen Verfassung der Gesamtkirchc ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen 
liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen und geistlichen Erbes."9

Dafür gab das 2. Vat Konzil eine tiefe hcilsgeschichtliche Begründung, in­
dem es, wie oben zitiert wurde, aufzeigte, daß eine Analogie besteht zwischen 
dem Mysterium des fleischgewordencn Wortes und dem Mysterium der Kirche. 
Wie nämlich alles, was von der fleischlichen Daseinsweise Jesu, des Sohnes Ma­
riens, bedingt war, dem Gottmenschen Jesus Christus zu eigen ist, wird die vom 
Geist geführte Kirche von der diesseitigen, durch zahlreiche kontingente Fakto­

ren bedingten Situation der zum neuen Gottesvolk gerufenen Menschen wesent­
lich mitgeprägt. Die Geschichte und die Kulturwcrle der berufenen Menschen 

sowie die Einheit, die durch Geschichte und Kultur zwischen ihnen entstand,

8 Sowohl die Grenzen zwischen den einzelnen Bischofskirchen als auch solche Grenzen, die 
mehrere Bischofskirchen miteinander von den übrigen Ortskirehen abheben, dürfen Grenzen zwi­
schen Ortskirchen genannt werden, wie dies herkömmlicherweise in der orthodoxen Ekklesiologie 
geschieht. Vgl hierzu auch G. GRJESHAKE, Oie Stellung des Protos in der Sicht der römisch- 
katholischen dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.

9 Lumen gentium, Art 23.



30

und ebenso die Vielfalt und die Unterschiede zwischen ihnen charakterisieren 
die Kirche, ln ihrer Gesamtheit vermag die Kirche Gottes ihrer vollen Berufung 
nur nachzukommen, wenn sie die Unterschiede zwischen den Kirchen für die 
einzelnen Völker, Sprachgruppen und Kullurgemeinschaflen freudig bejaht. 
Denn die katholische Kirche "fördert und übernimmt Anlagen, Fähigkeiten und 
Sitten der Völker, soweit sie gut sind. Bei dieser Übernahme reinigt, kräftigt und 
hebt es sie aber auch. Sic ist dessen eingedenk, daß sie mit jenem König sam­
meln muß, dem die Völker zum Erbe gegeben sind und in dessen Stadt sic Ga­
ben und Geschenke herbeibringen. Diese Eigenschaft der Weltweite, die das 
Gottcsvolk auszcichnet, ist Gabe des Herrn selbst. In ihr strebt die katholische 
Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die ganze Menschheit mit all ihren 
Gütern unter dem einen Haupt Christus zusammenzuführen in der Einheit sei­
nes Cieistes. Kraft dieser Katholizität bringen die einzelnen Teile ihre eigenen 
Gaben den übrigen Teilen und der ganzen Kirche hinzu, so daß das Ganze und 
die einzelnen Teile zunehmen aus allen, die Gemeinschaft miteinander halten 
und zur Fülle in Einheit Zusammenwirken.”'0

Nach Ausweis der Kirchengeschichte läßt der Herr die Bischofskirchen, 
die in einem Volk bzw im Bereich einer bestimmten Kultur zum Heil der 
Menschen wirken dürfen, in wechselseitigem Austausch zusammenhelfen, um 
für die eine und einzige katholische Kirche zu sammeln, was gut ist in diesem 
Volk und in dieser Kultur; und er läßt die Kirchen aller Regionen Zusammen­
wirken, um die Güter der gesamten Menschheit unter dem einen Haupt Christus 
zusammenzuführen. Alle Gaben, die der Geist in jeder einzelnen Kirche wirkt, 
und die Einsichten hinsichtlich des Reinigens und Sammelns der Menschheits­
güter, die er dort ausreifen läßt, gehören allen Kirchen gemeinsam. Die Kirchen 
haben deshalb die Pflicht, wechselseitig einander Anteil zu geben und aneinan­
der Anteil zu nehmen.

Eine Ortsgcmcinschaft, die das Geben und Nehmen, das heißt den gegen­
seitigen Austausch und damit die Einheit mit den anderen ürtsgemeinschaften 
verweigerte, hörte auf, rechtmäßig zu sein. Sie wäre nicht mehr wert, Kirche zu 
heißen. Und eine auch noch so gewichtige Ortskirche, die sich zu der Auffas­
sung verstiege, daß ihr alleine das Urteil über das rechte Reinigen und Aufneh­
men der Gaben der Völker zukäme, wäre nicht mehr die Kirche Christi, von der 
das 2. Vat Konzil spricht. 10

10 Ebenda, Art 13.



31

Wegen unserer Geschichtlichkeit finden wir Menschen in einer Vielzahl 
von Fragen nur mühsam, in langen Auseinandersetzungen und nicht allerorts 
zur gleichen Zeit die rechten Antworten. Deshalb stiftete der Herr die Kirche 
so, daß sie eine ist, aber zugleich in vielen Ortskirchen voneinander abgegrenzt 
bleibt. Darum ist die Kirche, in der wir dank der Gaben des Heiligen Geistes 
eins sind, zugleich eine Heimstatt, die auch Platz bietet für unser noch nicht 
überwundenes Ungenügen nach Ort und Zeit. Dies stellt das Dogma von der 
Unfehlbarkeit der Kirche nicht in Frage. Denn unfehlbar lehren heißt nicht, die 
Fülle der Wahrheit aussprechen können. Eine solche Vollendung ist der irdi­
schen Kirche nicht gewährt. Nach dem hl. Paulus gilt: Stückwerk ist unser Er­
kennen, Stückwerk unser prophetisches Reden, und erst wenn das Vollendete 
kommt, wird das Stückwerk vergehen (vgl 1 Kor 13,9-10). Unfehlbar lehren 
heißt, daß sich die Kirche dank des Beistands des Heiligen Geistes nicht von der 

Wahrheit abkehrt. Daß das kirchliche Lehren von Ungenügen gekennzeichnet 
bleibt und daher steter Verbesserung bedarf, ist selbstverständlich und ein wei­

terer wichtiger Grund, weswegen keine Kirche der Versuchung nachgeben darf, 
sich für autark zu halten.

Eine jede Kirche, ob sie klein ist oder groß, und auch dann, wenn ihr ein 
Bischofssitz von besonders hoher Würde zugehört, muß auf die Stimme der 
Schwesterkirchen hören, denn der Heilige Geist kann es für richtig befinden, 
der einen Kirche durch eine andere Kirche Anstöße zu ihrer Erneuerung und 
Vervollkommnung zukommen zu lassen. Wem stünde es zu, ihm dies zu verweh­

ren? Wer könnte ihn hindern, wenn er beschließt, zu einer sehr großen Kirche 
durch eine viel kleinere zu sprechen? Und wer dürfte, wenn dies so ist, bestrei­

ten wollen, daß die ukrainische Christenheit als autonome Größe ins dritte Jahr­
tausend gehen darf, soferne sie ihr Anrecht auf Autonomie nicht in ein Verlan­
gen nach Autarkie pervertiert?

Aus den geschichtlichen Erfahrungen der ukrainischen Christenheit

Als Fürst Vladimir von Kiev vor tausend Jahren die Taufe empfing, waren 
die ostslawischen Stämme noch nicht in Russen, Ukrainer und Weißrussen ge­
gliedert. Es gab damals im Kiever Reich verschiedene Zentren des kirchlichen 
Lebens, die zu Bischofskirchen wurden. Diese bildeten eine gemeinsame Metro- 

Polie mit dem Sitz in Kiev und waren zusammen die eine ostslawische Kirche. 
Uber lange Zeit blieb diese Metropolie eine Tochterkirche des Patriarchats der 
Kaiserstadt Konstantinopel.



32

Die eine gemeinsame ostslawisehc Kirche gibt cs nicht mehr. Nationale 
Entwicklungen und konfessionelle Spaltungen führten dazu, daß heutzutage die 
Bisehofskirchen, die in der Tradition der alten Kievcr Metropolie stehen, nicht 
mehr zu einer einzigen Kirche zusammengchören, sondern verschiedene Kir­
chen bilden, die zueinander im Schisma leben. Dieser Zustand trat ein, weil die 
Bisehofskirchen der Kiever Metropolie die dringliche Notwendigkeit, daß sie 
den eigenständigen Werten und geistlichen Traditionen ihrer jeweiligen Gläubi­
gen zu dienen haben, nicht im Einklang zu bringen verstanden mit dem nicht 
weniger wichtigen Erfordernis, das größere Ganze im Blick zu behalten und mit 
allen übrigen Orlskirchen in Einheit zu bleiben. Der entstandene Zustand kann 
nicht gerechtfertigt werden. Mögen jene, die ihn herbeiführten, um Wichtiges 
bemüht gewesen sein, mag also zumindest die Mehrzahl von ihnen lautere Ab­
sichten gehabt haben: Was geschah, war irrig und fehlerhaft.

Doch der Herr der Kirche üble Nachsicht mit den Irrtümern und Fehlern. 
Er zog deswegen, weil Schismen verursacht wurden, seine Gnade nicht zurück. 
Obwohl es zu Spaltungen kam und die Kirchen dem dringlichen Auftrag des 
Herrn, daß sie eins sein sollen, nicht mehr nachkommcn, ließ er sie blühende 
Kirchen bleiben. Sic sind weiterhin seine Kirche und von ihm "gleichsam zum 
Sakrament, dh zum Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit 
Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit"11 berufen. So macht die ukrai­
nische Christenheit der Gegenwart eine für den Ökumenismus höchst bedeutsa­

me Erfahrung. Sic erlebt, daß es nebeneinander Kirchen geben kann, die zwar 
eines von der Ekklesiologie geforderten wichtigen Merkmals - nämlich ihrer 
Einheit untereinander - ermangeln, aber dennoch Sachwalterinnen der Gnade 
Gottes bleiben dürfen.

Das bedeutet, daß die Gründe, um derentwillen die Kirchen einander die 
Kirchengemeinschafl verweigern, in der Ordnung der Gnade Gottes keinen ent­
scheidenden Unterschied verursachen. Weil die Kirchen das, was sic unterschei­
det, für eine Spaltung im heiligen Glauben oder für ein schwerwiegendes Verge­
hen gegen die kanonischen Grundlagen der Kirchencinhcit halten, meinen sie, 
daß zwischen ihnen keine Gemeinschaft möglich sei. Da der Herr ihnen aber er­
laubt, den gleichen Hcilsdienst zu leisten, muß man fragen, ob ihre Meinung 
richtig sein kann. Ist das, was sie unterscheidet, vielleicht nur ein Unterschied im 
zeitlichen Kleid, in dem sie die göttlichen Gaben durch die Zeiten tragen? Wenn 
es aber um nicht mehr als nur um dies geht, warum verharren sie dann im Schis­
ma?

11 Ebenda, Art 1.



33

Nicht nur für die Christenheit in der Ukraine, auch für die Kirchen in aller 
Welt stellt sich die nämliche Frage. Es geschieht also zugleich im Dienst eines 

gesamtkirchlichen Ökumenismus, wenn wir uns im folgenden näher mit der 
ukrainischen Kirchengcschichtc befassen und zu ergründen suchen, was zu den 
Trennungen führte und wie es dazu kommen konnte, daß Kirchen, die den näm­
lichen Heilsdienst leisten, einander abstoßen. Dieser Blick in die Vergangenheit 
ist zukunftsweisend, denn cs gilt, sich endlich jener Grundsatzfrage zu stellen, 
die Metropolit Damaskinos Papandreou schon vor Jahren wie folgt umriß: "Es 
ist von kirchlicher Seite noch nicht genügend geprüft und geklärt worden, ob un­

sere Unterschiede eine gegenseitige Kommunionsverweigerung rechtfertigen ... 
Ich denke, man muß in der Tat auch von der anderen Seite her fragen, nicht 

nur: 'Dürfen wir miteinander kommunizieren’, sondern auch: 'Dürfen wir einan­
der die Kommunion verweigern?’ Denn auch dies darf doch nur geschehen, 

wenn wirklich das Wesentliche des Glaubens und der Kirchenordnung dazu 
zwingt. Geschieht es ohne solchen zwingenden Grund, machen wir uns schul­
dig."^

1- Teilung der Kiever Metropolie ohne Verlust der Communio

Als Tochtcrkirchc des Patriarchats von Konstantinopcl, die fest in dessen 
Verband eingeglicdcrt war, empfing die alte Metropolie von Kiev viele geistliche 

und geistige Güter aus Byzanz. Wie die in der Rus’ geschaffenen Baudenkmäler 
und Ikonen und auch das dortige Schrifttum aber bezeugen, besaß die Metropo­
le dennoch eine hinreichende Autonomie, um im Rahmen des byzantinischen 
Erbes echtes Eigenleben zu entfalten. Sic reifte zu einer eigenständigen ostslawi- 
schen Kirche byzantinischer Tradition heran. Dabei kam eine enge Verbindung 
der ostslawischcn Christenheit mit der byzantinischen Tradition zustande; sic 
kennzeichnet alle ukrainischen Kirchen, mit denen wir uns im folgenden befas­
sen.'3

Die Einheit der Metropolie zerbrach aus pastoralen Notwendigkeiten, als 
das Territorium des ehemaligen Kiever Reiches nach dem Mongolensturm von 
drei recht unterschiedlichen Zentren aus neu organisiert und regiert wurde. Im 
äußersten Westen der alten Rus’ überdauerte das Fürstentum Halid den Mon- 12 13

12 Orthodoxie und Ökumene. Gesammelte Aufsätze von Damaskinos Papandreou, hrsg v 
w- SCHNEEMELCHER, Stuttgart 1986,91.

13 Mit der lateinischen Kirche, die sich im Lauf der /eit auch auf die Ukraine ausdehnte, be- 
faßt sich dieser Aufsatz nicht, weil diese Kirche dort aus Gründen, von denen unten die Rede sein 
"ud, als 'polnische Kirche" gilt. Ebenfalls abgesehen wird von Ausführungen über die protestanti­
schen kirchlichen Gemeinschaften, die inzwischen in der Ukraine auch in starkem Maß Fuß faßten.



34

golensturm verhältnismäßig ungeschoren. Seine Nähe zu Polen brachte ihm sehr 
früh eine intensive Berührung mit der abendländischen Welt. 1253 übersandte 
Papst Innozenz IV. dem Halider Herrscher sogar eine Krone. König Kasimir III. 
(Regierungszeit 1333-1370) erwarb das Halider Land über Erbfolgcverträge für 
das Königreich Polen. Damit gerieten dort zum ersten Mal ostslawische Chri­
sten unter die Oberhoheit von Lateinern. Obwohl in diesem Fürstentum von al­
ters her eine Landeskirche byzantinischer Tradition bestand, gründeten die Po­
len unverzüglich ihre eigenen Bistümer, als ob es sich um ein heidnisches Land 
gehandelt hätte, in das die Glaubcnsbotschaft erst hätte gebracht werden müs­
sen. Mit der einheimischen Kirche verfuhren sie gemäß der Bestimmung des 4. 
Lalcrankonzils, die da lautet: "In Anbetracht der Tatsache, daß mancherorts in 
derselben Stadt und Diözese Leute verschiedener Sprache zusammenwohnen, 
die auch bei aller Einheit im Glauben verschiedene Riten und Gewohnheiten 
haben, befehlen wir, daß die Bischöfe solcher Städte und Diözesen geeignete 
Männer aufstellen, die den Gottesdienst gemäß den verschiedenen Riten und 
Sprachen feiern und ebenso die Sakramente spenden. Sie sollen ihre Gläubigen 
auch durch Wort und Beispiel lehren. Indessen verbieten wir unbedingt, daß 
dieselbe Stadt oder Diözese verschiedene Bischöfe habe. Das wäre ein Mon­
strum - wie wenn ein einziger Leib mehrere Köpfe hätte. Aber wenn aus den an­
gegebenen Gründen eine dringende Notwendigkeit dafür besteht, soll der Orts­
bischof in kluger Fürsicht einen katholischen Prälaten vom griechischen Ritus 
als seinen Vikar aufstellen, der ihm gehorsam und unterworfen sein soll in allen 
Dingen."’4 In Übereinstimmung mit dieser Bestimmung erschien es den Polen 
angemessen, daß ihre Bischöfe die Oberaufsicht führten über die ostslawischen 
Diözesen im neu erlangten Herrschaftsgebiet. Die östliche Kirche des Landes 
mußte nicht nur erleben, daß sie von den Lateinern als untergeben behandelt 
wurde, anstatt als ebenbürtige Schwesterkirche geehrt zu werden; jene Ruthe- 
nen, die die Chance ergriffen, sich durch Übertritt zum Lateincrtum in das herr­

schende Staatsvolk der Polen integrieren zu lassen14 15, um sozial aufsteigen zu 
können, wurden in der Regel nochmals getauft16. So mußten es die östlichen 
Christen in diesem lange zu Polen gehörenden Land erleben, daß sogar der sak­

14 Zitat nach J. GILL in: W. de VRIES, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, 
37.

15 Zum Umstand, daß der Übertritt zum Lateinertum damals die Integration ins polnische 
Staatsvolk bedeutete, vgl unten den Abschnitt "Anrecht auf eine Kirche für das eigene Volk".

16 Für einschlägige Quellen- und Litcraturangaben vgl den Abschnitt "Rcbaptisatio Rutheno­
rum" bei W. HRYNIKWICZ, The Florentinc Union. Reception and Rejection, in: G. ALBERIGO, 
Christian Unity. The Councel of Ferrara-Florcncc, I.cuven 1991,527-529.



35

ramentale Charakter ihrer Kirche in Frage gestellt wurde, und sie sammelten 
Beweis um Beweis für die Überheblichkeit der Lateiner ihnen gegenüber’7.

Im Nordosten der alten Rus’, wo sich das russische Volkstum ausbilden 
sollte, wurden christliche Fürsten bestimmend. Deren Dynastie wählte sich mit 
der Zeit Moskau zur Residenz. Die Fürsten waren zunächst noch Vasallen der 
heidnischen, später islamischen Mongolenherrscher, aber ihr aufstrebender 
Moskauer Staat war von Anfang an christlich. Die Kirche im Moskauer Staat 
führte die Traditionen der Kirche von Kiev fort, und die Kievcr Metropoliten 

siedelten dorthin über. Zunächst behielten sie ihre angestammte Titulatur als 
Metropoliten von Kiev noch bei, doch ihre Kirche wurde mehr und mehr zu ei­

ner Moskauer Kirche. Schrittweise setzten die Moskauer Fürsten ihre Unabhän­
gigkeit vom nichtchrisllichcn Oberherrn durch. Als Konstantinopel schließlich 

unter islamische Herrschaft Fiel, wollte die Christenheit des Moskauer Reichs 
nicht weiter Tochterkirche von Konstantinopel bleiben. Ihre Verbundenheit mit 
dem Moskauer Staat und ihre Offenheit für die besonderen Charakteristika des 

russischen Volkes waren längst intensiv genug geworden, daß die Moskauer Kir­
che zu der Überzeugung fand, ihr Leben von jetzt an eigenständig führen zu 
können. Die Wahl der Metropoliten nahm man in Moskau nun selbständig vor. 
Diese ließen sich von diesem Zeitpunkt an auch als Metropoliten von Moskau ti­
tulieren. Der historischen Entwicklung folgend und im Einklang mit dem An­

recht auf Autonomie, das die Ekklesiologie gewährt, entstand auf diese Weise 

'm neuen Staatswesen, aus dem später das große Rußland werden sollte, eine ei­
gene russische Kirche. Ihr Verhältnis zu den Schwesterkirchen jenseits der 
Grenzen war in der Zeit, in der das Moskauer Staatswesen noch ziemlich isoliert 

war, wenig geklärt. Kanonisch wurde es erst geregelt, als 1589 Patriarch Jeremi­
as II. von Konstantinopel den Moskauer Metropoliten zum Patriarchen erhob 
und als 1590 und 159317 18 Synoden der orientalischen Patriarchen dies sanktio­
nierten.

17 Die langen unguten Erfahrungen mögen eine Erklärung sein, warum gerade die beiden Di­
özesen dieses Landes und Ihre Bischöfe 1595/96 der Union, wie man sie in Rom umschrieb, die Zu­
stimmung versagten; vgl unten den Abschnitt "Zwei ostslawischc Mctropolien in Polen-Litauen zu­
einander im Schisma".

18 Die nochmalige synodale Beratung im Jahr 1593 war notwendig geworden, weil der russi­
sche Zar unter Verweis auf die Unvollständigkcit der Synode von 1590 wegen einer Sedisvakanz in 
Alexandrien deren Entscheidung anfocht (sie hatte der russischen Kirche nur den fünften, nicht den 
erwünschten dritten Platz zuerkannt) und weil auch der neue Patriarch Meletios Pigas von Alexan­
drien eine abermalige Behandlung verlangte. Meletios wurde zum dominierenden Wortführer der 
Synode von 1593. Vgl A.M. AMANN, Abriß der ostslawischcn Kirchcngcschichtc, Wien 1950, 230- 
235; H. OHME, Die kanonische Begründung der Erhebung des Moskauer Patriarchates durch die 
Konstantinopcler Synode des Jahres 1593 - eine ökumenische Anfrage, in: Oikonomia, Bd 27, Br­
ingen 1991,101-109.



36

Die Synoden führten die Sanktionierung ohne Mitwirken des Bischofs von 
Rom durch. Dies verdient einige Reflexion. Gleich im Eröffnungsvotum der 
Synode von 1593 unterstrich Meletios Pigas, "daß die Kirche vom Heiland durch 
die Apostel und heiligen Väter hinsichtlich der Definitionen und klaren Bestim­
mungen einen vollkommenen Zustand erreicht hätte. Pigas verweist hierzu aus­
führlich auf die sieben ökumenischen Konzilien und die Lokalsynoden. Die 
nochmals herausgcstellte 'Vollkommenheit der orthodoxen Kirche’ beziehe sich 
auch nicht nur auf die Dogmen, sondern genauso auf die 'heilige Verfassung der 
kirchlichen Angelegenheiten’. Deshalb sei es richtig, jene Neuerung der äußeren 
Gestalt der Kirche zu beschränken."19 Um den erlangten Zustand der "Vollkom­
menheit der orthodoxen Kirche", dem zufolge es fünf Patriarchate gab, in gülti­
ger Weise um ein neues Patriarchat auszuweiten20, sah man sich zu einer erneu­
ten Beratung im Jahr 1593 genötigt, da 1590 kein Patriarch von Alexandrien hat­
te teilnehmcn können. Daß Rom an keiner der beiden Synoden beteiligt war, 
wurde weder von den Russen als Anfechtungsgrund noch von den orientalischen 
Patriarchen als Hinderungsgrund für die Entscheidungsfindung erachtet. Zwei­
fellos vertiefte es den Abstand der Moskauer Kirche zu den lateinischen Kir­
chen, daß man nur einen Beschluß der Griechen herbeiführte, als ihr bislang un­
klares Verhältnis zu den Schwesterkirchen jenseits der Grenzen des Moskauer 
Staates geregelt werden sollte. Als dies geschah, stand die Union von Brest un­
mittelbar bevor. Überdies erscheint es der Beachtung wert, daß dies alles zur 

selben Zeit geschah, in der sich im Abendland Robert Bellarmins Zählung der 
ökumenischen Konzilien durchzusetzen begann; gerade diese Zählung hat 
schließlich dazu geführt, daß sich die abendländische Christenheit die Kompe­
tenz zusprach, auch alleine allgemeine Kirchenvcrsammlungen durchführen zu 
können.21

19 OHME, 102.
20 Eine solche Ausweitung führt OHME, 107, aus, wäre in alter Zeit kaum denkbar gewesen, 

denn, "noch in der Zeit schärfster kirchenpolitischer und theologischer Konfrontation nach (den Er­
eignissen) des Jahres 1054, als die pcntarchischc Konzeption erst zur Waffe gegenüber den Ansprü­
chen des Papsttums geschliffen wurde, bestritt Patriarch Pctros III. von Antiochien in seinem Brief 
an Patriarch Dominicus von Grado diesem das Recht auf den Patriarchentitel. Die göttliche Gnade 
habe in der ganzen Welt nur fünf Patriarchen eingesetzt, Dominicus sei deshalb nicht als richtiger 
oder echter Patriarch anzuschen."

21 V. PERI, II numero dei concili ccumenici nclla tradizionc cattolica modema, in: Aveum 37 
(1963) 430-501, untersucht, wie cs zur Festlegung dieser Zählung kam. Er benennt dafür zwei ent­
scheidende Daten: das Erscheinen des ersten Bandes der "Controversiae" des Robert Bcllarmin im 
Jahr 1586 und den 21. Oktober 1595, an dem sich in Rom die für Publikationen zuständige Kardi- 
nalskongrcgation dafür entschied, das Florenlinum als das 16. ökumenische Konzil zu zählen, wie es 
Bcllarmin in seinen "Controversiae" getan hatte. Daß ein längerer Prozeß vonnöten war, bis abend­
ländische Generalkonzilien des 2. Jahrtausends im Abendland ganz allgemein - wie in der Zählung 
Bcllarmins - mit den ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends in eine Reihe gesetzt wurden, 
zeigt sich unter anderem daran, daß noch 1604 in Wilna - also sogar in einer Stadt mit sehr starker



37

Im Nordwesten grenzten die ostslawischen Lande an das Siedlungsgebiet 
der Litauer; deren Fürsten erlangten nach dem Mongolensturm die Herrschaft 
über das heutige Weißrußland, über den größten Teil der heutigen Ukraine und 

- wenigstens vorübergehend - auch über einige heute russische Gebiete. Die Li­
tauer waren noch Heiden, als diese Entwicklung einsetzte, aber sic waren dem 
Christentum nicht feindlich gesonnen; etliche ihrer Adeligen, die im slawischen 
Gebiet zur Herrschaft kamen, nahmen die Taufe an und wurden wie ihre Unter­

tanen Christen byzantinischer Tradition22. Mancherorts hatte man auch die 
Hoffnung gehegt, die Litauer möchten das Christentum in seiner byzantinischen 
Form annehmen. Derlei Erwartungen waren zu Ende, als 1385 der Litauerfürst 
Jagiello die Taufe der Lateiner empfing, um die zum König von Polen gekrönte 
Prinzessin Hedwig heiraten zu können. Zu den Bedingungen, die er um dieser 
Heirat willen zu erfüllen hatte, gehörte auch, dafür zu sorgen, daß sein noch 
heidnisches Volk zur abendländischen Kirche geführt wurde.

Die Hochzeit leitete eine Personalunion ein zwischen dem Königreich Po­
len und dem Großfürstentum Litauen. Von da an lebte die ostslawischc Chri­

stenheit des Landes, die nun keinen heidnischen Oberherren mehr hatte, unter 

einem abendländischen Herrscher und in einem Staatswesen, das wegen der en­
gen Verbindung mit Polen ins abendländische Kulturleben cinbezogen wurde. 
Sie blieb getreu beim byzantinischen Erbe, war aber gefordert, sich unter Ver­
hältnissen zu bewähren, die sich von jenen im Moskauer Staat stark unterschie­
den. Je mehr der in Moskau residierende Metropolit von Kiev zusammen mit 

seiner Synode die von ihm geleitete Kirche zur Kirche des aufstrebenden russi­
schen Staatswesens gestaltete, desto dringlicher erschien cs den Litauern, daß 
die Christenheit der ihnen botmäßigen Lande zu einer gesonderten kirchlichen 
Einheit würde. Zeitweise ließen sich die Patriarchen von Konstantinopel in der 
Tat auch bewegen, eigene Metropoliten für die slawischen Christen in Litauen 

zu kreieren23. Um ihren Gläubigen wirklich zu dienen, mußte die Kirche in Li­
tauen andere Wege gehen als die Moskauer Kirche.

Präsenz der Jesuiten - ein Buch mit dem Titel "Apologie des achten ökumenischen Konzils von Flo­
renz" erscheinen konnte; vgl die bibliographischen Angaben zu dieser Edition auf S 149 des Katalogs 
l'er Ausstellung Tre alfabeti per gli slavi”, die 1985 in der Bibliotcca Vaticana zu sehen war.

22 Einschlägige Quellen und Sekundärliteratur wurden zusammengetragen anläßlich eines in­
ternationalen Kirchcngeschichtskolloquiums zur 600-Jahrfeier der Christianisierung Litauens; vgl 
Pont Comitato di Scienze Storiche, Atti e documenti, 2: La cristianizzazione dclla Liluania, Cittä dcl 
vaticano 1989.

23 Vgl die Metropolitcnlistcn bei A. AMMANN, Abriß der ostslawischen Kirchengeschichte, 
Wien 1950, 684-687. Wie die Listen zeigen, gab es zeitweilig auch in jenem Teil des ostslawischen 
Siedlungsgebiets, der zum polnischen Königreich gehörte, eigene Metropoliten, sodaß für die ostsla- 
w>schen Christen byzantinischer Tradition mitunter sogar drei Metropoliten gleichzeitig amtierten.



38

2. Zwei ostslawische Metropolien in Polen-Litauen zueinander im Schisma

Nach der Bekehrung des herrschenden Volks der Litauer zum lateinischen 
Christentum mußte sich die Christenheit byzantinischer Tradition im Großfür­
stentum Litauen mit dem Platz einer zweiten Kirche begnügen. Doch sie blieb in 
Litauen die Mehrheitskirche und konnte sich dort daher gegenüber der zahlen­
mäßig schwächeren lateinischen Kirche leichter behaupten, als dies die ostslawi­
schen Bistümer in jenem Gebiet zu tun vermochten, das zum Königreich Polen 
gehörte. 1569 wurden jedoch die bisher nur in einer Personalunion verbundenen 
Staaten Polen und Litauen durch die Union von Lublin zu einem einzigen ge­
meinsamen Staat vereinigt. Die daraus erwachsende Angleichung der Rechts­
ordnungen führte in Litauen zu einer Änderung der Gewichte zugunsten der La­

teiner.
Überdies wurde die Lage der ostslawischen Kirche in ganz Polen und Li­

tauen dadurch erschwert, daß der Kalvinismus um die Mitte des 16. Jahrhun­
derts große Erfolge erzielte. Es sah vorübergehend so aus, als würden die bei­
den Traditionskirchen von der reformierten Kirche verdrängt werden. Auf sei­
ten der Lateiner leiteten die Jesuiten, die in der Seelsorge und in ihren Schulen 
die Anliegen der Zeit aufzugreifen verstanden und große Anstrengungen auf pu­
blizistischem Gebiet machten, im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts eine er­
folgreiche Gegenbewegung ein. 1564 hatten sie ihre erste Niederlassung in Polen 
gegründet, 1569, im Jahr der Lubliner Union, ihre erste Niederlassung in Litau­
en. Sie konnten für die abendländische Traditionskirche verlorenes Gebiet zu­
rückgewinnen und weitere Übertritte zum Protestantismus verhindern. Auf ost­

slawischer Seite traten Bruderschaften von Handwerkern und Kleinbürgern zur 
Verteidigung der Kirche ihrer Väter an. Da sie in der Abwehr des Protestantis­
mus keine Erfahrung besaßen, orientierten sie sich stark am Beispiel der Jesui­
ten. Besonders im Schulwesen waren diese ihnen Vorbild. Die Bruderschaften 
errichteten Schulen, an denen gegen den Widerstand konservativer Kreise, die 
westlichen Einfluß befürchteten, von Anfang an Latein verpflichtendes Lehrfach 
war. Dies war unvermeidlich, denn man konnte nicht umhin, die Studenten mit 
der Kultur- und Verwaltungssprache des Staates vertraut zu machen. In nichts 
wollten die Bruderschaftsschulcn den Jesuitenschulen nachstehen. Weil man 
aufgriff, was sich bei den Lateinern in der Auseinandersetzung mit den von der 

Reformation geschaffenen Problemen bewährte, begann alsbald deren Unter­
richtsprogramm die Bruderschaftsschulen Polen-Litauens zu prägen. Und so 
verwundert es nicht, daß man bald auch die Handbücher der Jesuitenschulen 
verwandte. Der lateinischen Sprache, in der sie verfaßt waren, war man ja mäch­



39

tig. Ein pastoralcs Miteinander der beiden Traditionskirchen Polen-Litauens 
beim Bewältigen der modernistischen Strömungen der damaligen Zeit schien 
sich anzubahnen.

Aufgrund dieser historischen Umstände setzte also in jenen Diözesen der 
alten Kicver Metropolie, die zu Polen-Litauen gehörten, eine neue Entfaltung 
des kirchlichen Lebens ein. Wie oben geschildert, waren die Diözesen, die auf 
dem Gebiet des Moskauer Staates lagen, zu einer russischen Kirche geworden; 

nun schickten sich die ostslawischen Diözesen in Polen-Litauen an, zu einer Kir­
che zu werden, die zwar der byzantinischen Tradition verpflichtet blieb, sich 
aber ins öffentliche Leben eines abendländischen Staates einfügte. Als Patriarch 
Jeremias II. 1589 die besondere Entwicklung der Moskauer Kirche durch die 
Erhebung zum Patriarchat guthieß, sanktionierte er auch den Eigenstand der in 
Polen-Litauen beheimateten Diözesen der alten Kiever Metropolie. Auf seiner 
Rückreise stellte er ausdrücklich klar, daß sic nicht ins Moskauer Patriarchat 
einzubeziehen seien, sondern als eigene Metropolie im Verband des Konstanti- 

nopeler Patriarchats verbleiben sollten. Ihre Metropoliten behielten den Titel ei­
nes Metropoliten von Kiev bei, residierten aber meistens in Novogrodek. Auch 
einen Exarchen für Polen-Litauen bestellte der Patriarch, damit die dortige öst­
liche Kirche, die sich wegen der politischen Verhältnisse nur schwer regelmäßig 

an den Patriarchen und seine Synode wenden konnte, ihre Angelegenheiten 
selbständig ordne.

Als die politische Union zwischen Polen und Litauen schon gut zwei Jahr­
zehnte bestand und die politische Einheit beider Länder Rechtsgleichheit in ih­

nen erbrachte, wurde die Idee geboren, nun auch zwischen den beiden Tradi­
tionskirchen des Königreichs eine Union abzuschließen. Mit dem Ende der Kir­

chenspaltung zwischen den Christen lateinischer und byzantinischer Tradition in 
Polen-Litauen sollte für sie alle im gesamten Königreich Rechtsgleichheit cintrc- 

tcn. Doch die Vorbereitung für die Union war nicht gründlich genug. Verschie­
dene Konzeptionen von dem, was dabei zu geschehen habe, standen gegeneinan­
der. Die Verantwortlichen versäumten cs, gemeinsam abzuklären, was sie tun 

wollten, ehe sie die entscheidenden Schritte setzten. Die Folge war, daß man 
nicht nur den alten Graben zwischen den Kirchen beider Traditionen nicht zu 
überbrücken vermochte, sondern sogar einen neuen, viel bitterer empfundenen 
Graben aufriß.

Führende Kreise in der Kiever Metropolie, vielleicht auch der polnische 
König und sicher ein Teil seiner Berater, wollten die Trennung zwischen der 
Metropolie und der Kirche des Königs durch eine Union beendet sehen, bei der



40

das gesamte Herkommen der Mctropolic als einer Kirche östlicher Prägung, 
ihre Autonomie und ihre sakramentale Communio mit den Schwesterkirchen 
östlicher Tradition im Ausland erhalten bleiben sollte.24 Dazu drängten geistli­
che Motive, denn nach Ausweis der Quellen brannte es den Beteiligten auf der 
Seele, daß das Schisma, welches in Polen-Litauen Lateiner und östliche Christen 
spaltete, dem Friedensauftrag Christi an seine Kirche Hohn sprach. Es drängten 
auch weltliche Motive, denn die ostslawischen Bischöfe, Priester und Laien soll­
ten durch die Union alle Rechte erwerben, die in Polen-Litauen mit der Zuge­
hörigkeit zur Kirche des Königs verbunden waren.25 Jene, die die ersten Schritte 
setzten, verfolgten, wie betont, das Ziel, daß die Mctropolic von Kiev nach Ab­
schluß der Union Communio habe mit den Kirchen in Ost und West. Mehrere 
östliche Hierarchen Polen-Litauens sprachen sich im Dezember 1594 auf einer 
Zusammenkunft für eine Union mit den Lateinern aus, weil sie den Zwist mit 
den abendländischen Christen mißbilligten, "von denen wir, obgleich ein und 
demselben Gott angchörend und als Söhne einer und derselben heiligen katholi­
schen Kirche, getrennt sind, weswegen wir uns gegenseitig keine Hilfe und Un­
terstützung angedeihen lassen können";26 sie waren, wie der Tenor ihres Schrei­
bens deutlich macht, der Überzeugung, zu erstreben, was auch die Griechen cr-

24 Für nähere Ausführungen zu diesem Verständnis von "Union" vgl den Abschnitt "Oie Uni­
on von Brest-I jtovsk" bei SUTTNER, Wandlungen im Unionsverständnis vom 2. Konzil von Lyon 
bis zur Gegenwart, in: Ostk Studien 34 (1985) 128-150; DF.RS, Brachte die Union von Brest Eini­
gung oder Trennung für die Kirche?, in: Ostk Studien 39(1990) 3-21.

25 Die politische Ordnung der Zeit brachte es mit sich, daß die Zugehörigkeit zu dieser oder 
jener Kirche die Zubilligung bzw Verweigerung bestimmter Rechte im öffentlichen Leben zur Folge 
hatte. Dies war von den Zeitgenossen mit Selbstverständlichkeit hingenommen, und selbstverständ­
lich erschien es ihnen demnach auch, daß man Fragen der Kirchcnzugchörigkcit aufzurollcn habe, 
wenn man bisher verweigerte Rechte im öffentlichen Leben erlangen wollte. Nach Beurteilungskri- 
terien, die unserer Zeit angemessen sind, stuft man heutzutage derlei Handlungsmotive als "nicht­
kirchliche Gründe" ein. Doch Vorsicht ist geboten, wenn es um frühere Gcschichtsperiodcn geht. 
Damals mag als "kirchlich" verstanden worden sein, was uns "unkirchlich" erscheint; vgl die einschlä­
gigen Überlegungen in unserm Beitrag: Kirchliche und nichtkirchliche Gründe für den Erfolg 
abendländischer Missionare bei Christen im Osten seit dem Tridentinum, in: Ostk Studien 35 (1986)
135- 149. Auch kann, was allzu beflissene Gefolgschaft von Hierarchen und Theologen der Staats­
macht gegenüber wäre, wenn es in unseren Tagen geschähe, in der Mentalität einer anderen Zeit an­
ders verstanden worden sein und ein weniger hartes Urteil verdienen. Schon gar muß es der Histori­
ker vermeiden, daß er für Ereignisse einer bestimmten Zeit Handlungsmotivc postuliert, die erfah­
rungsgemäß zu anderen Zeiten ähnlichen Geschehnissen zugrunde liegen. Wenn das, was in der 
Vergangenheit geschah, ungute Folgen hatte, begingen die Menschen, die entsprechend handelten, 
gewiß einen Fehler, auch wenn dies damals noch nicht erkennbar war. Solange sie aber die schädli­
chen Folgen der von ihnen gewählten Vorgehensweise nicht absehen konnten, geht es nicht an, sic 
eines Vergehens oder auch nur übler Absicht zu zeihen. I eider wird diesbezüglich nicht immer mit 
der erforderlichen Sorgfalt nuanciert, wenn von jenen Persönlichkeiten die Rede ist, die für den 
Unionsabschluß der Ostslawen eintraten.

26 Aus einem von den versammelten Hierarchen Unterzeichneten Dokument zitiert nach G. 
HOFMANN, Wiedervereinigung der Ruthenen mit Rom (= Onentalia Christiana 12), Rom 1925,
136- 139. Als die Hierarchie der Metropolie im Juni 1595 vollzählig zur Synode versammelt war, wur­
de eine ähnliche Erklärung einstimmig von allen unterzeichnet, vgl ebenda, 140-142.



41

sehnten, aber wegen der Türken nicht ausführen durften.27 Nach Hilfe suchte 
man wegen des Ansturms des Protestantismus, der die Orthodoxie Polen- 
Litauens lange schon voll, die Griechen aber noch kaum getroffen hatte,28 und 
man wollte es tun, indem man Gemeinschaft suchte mit der vom gleichen An­
sturm bedrohten, in der Abwehr bereits erfahreneren abendländischen Tradi­
tionskirche, mit der die griechische Delegation auf der Kirchcnversammlung von 
Florenz die Communio für möglich gehalten hatte.

Doch gab es auch ganz andere ekklesiologischc Konzeptionen von einer 
Union. Die Jesuiten Polen-Litauens und ihr führender Theologe Petrus Skarga 
vertraten je länger desto deutlicher, daß es ein Heilserfordernis für die östlichen 
Christen sei, sich unter die Obhut des obersten Hirten in Rom, des Nachfolgers 
Petri, zu stellen. Diese nachtridentinische Sichtweise, die sie ins Land brachten, 
fand nicht sofort allgemeine Zustimmung, verbreitete sich aber unter Polen und 
Litauern und dürfte auch in bestimmte ostslawische Kreise Eingang gefunden 
haben. Ausmaß und Tempo der Ausbreitung dieser Sicht in Polen-Litauen an 
der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert bedarf noch der kirchcngcschichtlichcn 
Klärung.

Auf eine Vorstellung von Union, die jurisdiktioneile Konsequenzen in den 
Vordergrund rückte und sich stark von jenen Vorstellungen unterschied, die ih­
ren heimatlichen Synodalbcratungen zugrunde lagen, stießen die Delegierten 
der Kicver Synode in Rom, als sie das Ansuchen um Aufnahme der Kirchcngc-

27 Ausdrücklich hciBt es in dem Schreiben der Synode vom Juni 1595 an den Papst, daß man 
die Freiheit nütze, derer man sich im Gegensatz zur Kirche unter der Osmanenmacht erfreue, wenn 
man jetzt die Union erstrebe (ebenda, 140). Man meinte, schon tun zu sollen, was allen Orthodoxen 
eigcnllich erwünscht sei, aber von der Kirche unter dem osmanischcn Joch nicht getan werden durf­
te. Der Verweis auf entschiedene Gegnerschaft der Türken gegen eventuelle Unionspläne der Grie­
chen entsprach sehr wohl den historischen Gegebenheiten. Bekanntlich hatte in Byzanz im 15. Jahr­
hundert der Gedanke an eine Union mit den Lateinern nur wegen der Türkengefahr größeren An­
klang gefunden. Kaiser Manuel II. (1391-1425) soll seinem Sohn empfohlen haben, die Idee der Uni­
on lebendig zu halten, denn sie flöß« den Türken Furcht ein, aber sie nicht ernstlich in die Tat umzu­
setzen, denn sic käme doch nicht zustande, und das Scheitern würde die Türken über die wahren 
Verhältnisse aufklären und sic erst recht zur Gefahr werden lassen. So jedenfalls läßt Georgios 
Phrantzes, der enge Beziehungen zu Kaiser Manuel und dessen Familie hatte, in seiner Chronik den 
Kaiser zu seinem Sohn sagen. Als die Situation der Kaiserstadt immer bedrohlicher wurde, machte 
Johannes VIII. (1425-1448) zusammen mit Eugen IV. (1431-1447) in Florenz doch den Versuch, 
eine Union abzuschließcn. Zur feierlichen Proklamation in der Sophicnkathedrale des Konstantino- 
pelcr Patriarchen kam cs erst am 12. Dezember 1452, als der Fall Konstantinopcls nicht einmal mehr 
ein halbes Jahr auf sich warten ließ. Nach der Einnahme der Kaiserstadt ließ der Sultan in Genna- 
dios Scholarios, der in Florenz zwar ein Parteigänger der Union war, aber inzwischen zu deren ent­
schiedenem Gegner wurde, einen neuen Patriarchen erheben. Die Kirchencinigung muß von da ab 
als beendet gelten, falls man sie als überhaupt jemals realisiert betrachten will. Die Griechen muß­
ten sich peinlich vor neuer offener Annäherung an die Kirche des Abendlands hüten, wenn sie beim 
türkischen I-Indesherren nicht des Verrats und der politischen Sympathie für die christlichen Staa­
ten verdächtigt werden wollten. Der "modus vivendi" der Orthodoxie im Osmancnreich, den man im 
1-auf des 16. Jahrhunderts gefunden hatte, war in Gefahr, falls man sich offen mit Unionsplänen be­
faßte.

28 Vgl SUTTNER, Beiträge zur Kirchengeschichte der Rumänen, Wien 1978,241 ff.



42

meinschaft überbrachten. Den Kievern war es darum zu tun, daß eigenständige 
Kirchen, die bislang zueinander im Schisma lebten, ihr gegenseitiges Verhältnis 
bereinigten und wieder die Sakramentengemeinschaft aufnahmen. Im Rom der 
tridentinischen Reform dachte man, daß die ostslawischen Bistümer, wenn sic 
die Union cingingen, ganz und gar auf die römische Seite herüberträten und 
folglich mit allen übrigen katholischen Bistümern, die sich zum Papst bekennen, 
cinzubezichcn seien in den Erneuerungsprozeß, den das Konzil von Trient ein- 
gcleitet hatte und der nun unter Führung durch den römischen Oberhirten zu 
vollenden war. Dafür erschien nur die Aufnahme der Sakramentengemeinschaft 
nicht genug; nach Ansicht einflußreicher Kreise bedurfte cs dazu auch einer kir­
chenrechtlichen Eingliederung der hinzukommenden Bistümer in den Verband 
der Ecclesia Romana; es brauchte, meinten sie, deren Unterstellung unter die 
pastorale Führung in Rom. Man besaß damals in Rom auch ein Konzept für 
eine institutionelle Eingliederung von Orientalen in die römische Kirche.29 Es 
fand seinen Niederschlag in der Unionsbullc "Magnus Dominus" vom 23.12.1595, 
nicht nur in den darin formulierten Unionsartikeln, sondern auch in dem Be­
richt, den Clemens VIII. darin aus römischer Sicht über die Vorgänge gibt, die 
zur Union führten. Die Bulle kennt nämlich keine Kiever Metropolic und er­
wähnt mit keinem Wort, daß cs eine Synode war, die um die Communio ansuch- 
tc. Sie spricht vielmehr nebeneinander Erzbischof Michael (dem die Titulatur 
eines Metropoliten so bcigcgcbcn wird, als ob es sich wie bei den sogenannten 
Patriarchen im lateinischen Westen lediglich um einen Ehrentitel handelte), sei­
ne Mitbischöfe, deren Klerus und ihre Nation einzeln an, und dies sogar mehr­
fach. Sie antwortet also nicht auf einen Synodalbeschluß, sondern wendet sich 
an bestimmte Bischöfe. Von ihnen stellt sie heraus, daß ein jeder die Union 
wünsche und daß im Namen eines jeden von ihnen die beiden Delegierten das 
Glaubensbekenntnis ablcgtcn. Die Delegierten, die aufgrund ihres Glaubensbe­
kenntnisses vom päpstlichen Großpönitentiar persönlich von allen Zensuren ab­
solviert wurden, werden darin bevollmächtigt, nach ihrer Heimkehr in päpstli­
chem Auftrag auch den Erzbischof, ihre Mitbischöfe, sowie alle Kleriker und 
Laien ad personam zu absolvieren. Die Unionsbulle sanktioniert also nicht die

29 Wie V. PERI zeigt, war das Konzept ausgearbeitet worden in einer drei Jahrzehnte über- 
spannenden Vorbereitung von "Reformen" im Geist des Tridcntinums für die Italogricchen. Im 
Sommer 1595, wenige Monate vor der Ankunft der Kiever Delegierten, war es von Clemens VIII. in 
einer ’Perbrcvis instructio" an die lateinischen Bischöfe Süditalicns dargclcgt worden. Vgl V. PERI, 
Chicsa romana c "rito" greco. G.A. Santoro e la Congrcgazionc dei Grcci (1566-1596), Brescia 1975; 
DERS, I metropoliti oricntali di Agrigcnto. I-a loro giurisdizionc in Italia nel XVI secolo, in: ßisan- 
zio c l’Italia (Festschrift Pertusi), Milano 1982, 274-321; DERS, I.'unione della Chicsa Orientale con 
Roma. II modemo regime canonico occidentalc nel suo sviluppo storico, in: Aevum 58 (1984) 439- 
498.



43

Communio mit einer Metropolie, sondern die kanonische Aufnahme bestimmter 
Bischöfe, ihres Klerus und ihrer Gläubigen in die Einheit mit dem römischen 
Stuhl. Sie spricht auch keine Anerkennung aus für die Tradition der ostslawi- 
schen Christenheit, sondern gewährt den in die Einheit mit dem römischen Stuhl 
aufgenommenen Christen als päpstliches Privileg das Recht, die bisherigen litur­
gischen Gebräuche beizubehalten. Der Gedanke, daß sich eine autonome Kicver 
Kirche an den Papst wandte und von der abendländischen Kirche als Schwester­
kirche behandelt werden müßte, lag den Römern fern.

Die altkirchliche Ekklesiologie hatte sehr wohl eine geordnete Bczogenhcit 
der östlichen Schwesterkirchen auf die Kirche des ersten Bischofs der Christen­
heit vorgesehen. Doch war den Lateinern des 16. Jahrhunderts nicht bewußt, 
daß die geordnete Beziehung östlicher Schwesterkirchen zum römischen Bischof 
nicht jene Subordination unter ihn bedeutet, die der römische Bischof als Patri­
arch des Abendlands legitimerweise von den westlichen Kirchen einfordert. In­
folge des Schismas zwischen Griechen und Lateinern war der Amtsbereich der 
Päpste nämlich de facto (fast) auf das römische Patriarchat eingeschränkt; der 
Bereich, in dem der römische Bischof als Papst anerkannt wurde, und jener, für 
den er auch als Patriarch zuständig war, erstreckten sich nahezu gleich weit. So 
war cs den Lateinern längst zur Gewohnheit geworden, die patriarchalen Präro­
gativen des römischen Stuhls nicht mehr von den päpstlichen zu unterscheiden. 
Wenn der römische Bischof seiner pastoralcn Sorgepflicht für eine (bzw für ein­
zelne) der Ortskirchen seiner Communio nachkam, war man infolgedessen in 
Rom am Ende des 16. Jahrhunderts der irrtümlichen Annahme, daß dann in je­
dem Fall ein eigentlich päpstliches Handeln erfolgte. Als in Polen-Litauen eine 
Union erstrebt wurde und die geordnete Bezogcnheit der dortigen östlichen 
Christen zum römischen Bischof hergcstellt werden mußte, distinguierte man 
auf lateinischer Seite folglich nicht zwischen der päpstlichen und der patriarcha­
len Jurisdiktion. Den Lateinern fiel nicht auf, daß die Orientalen nur dann der 
altkirchlichcn Überlieferung treu bleiben können, wenn sie bei einem Unionsab­
schluß in ein anderes Verhältnis zum römischen Stuhl eintreten, als jenes ist, in 
dem die abendländischen Diözesen zu ihm stehen. Ihnen entging, welch großer 
Unterscheid bestand zwischen dem, was sie und was die ostslawischen Bischöfe 
der Kiever Metropolie für richtig hielten. Denn letztere betrachteten beide Sei­
ten als autonome Kirchen und erstrebten eine sakramentale Gemeinschaft zwi­
schen Rom und Kiev, kein Abhängigkeitsvcrhältnis.

Als die Delegierten in die Heimat zurückkamen, gingen zahlreiche Ostsla- 
wen, die vordem für eine Union mit der abendländischen Kirche Polen-Litauens



44

aufgeschlossen waren, in Opposition. Der Unterschied zwischen dem, worauf sie 
selber und worauf die römischen Dekrete abzielten, war allzu groß. Aus dem 
Versuch einer Union wurde eine Spaltung der Kiever Metropolie in Uniertc, die 
den in Rom gewünschten Bedingungen zustimmten, und in eine kirchliche Par­
tei, die eine derartige Union ablehnte. Die institutionelle Einbindung der Unier- 
ten auch unter die patriarchale Autorität Roms ließ eine scharfe Grenze entste­
hen zwischen den Unicrtcn und den Nicht-Unierten, die diese Einbindung ver­
warfen.30 31 Denn die Nicht-Unicrten wollten weder die herkömmliche Autonomie 
der Kirche von Kiev noch die Gemeinschaft mit den östlichen Christen im Aus­
land verlieren, die abzubrcchcn war gemäß den Vorstellungen, welche man in 
Rom von den Auswirkungen einer Union besaß. Bezeichnenderweise führten 
gerade die Bischöfe des schon unter Kasimir III. mit Polen vereinigten Galiziens 
zusammen mit Fürst Ostrogskij die Opposition an; ihre Diözesen blickten ja 
auch auf die längsten, recht trüben Erfahrungen mit den Lateinern zurück.

Es besteht kein Zweifel, daß jene Kreise, die die Union verweigerten, kei­
neswegs der Meinung waren, daß eine Einigung mit dem Papsttum aus grund­
sätzlichen ekklesiologischen oder anderen dogmatischen Erwägungen unmöglich 
wäre. Denn Fürst Ostrogskij und die beiden galizischen Bischöfe, die Häupter 
der Gegenpartei, waren zu einem Unionsabschluß positiv gestanden, solange 
man einen solchen gemäß dem Kiever Verständnis von Union herbeiführen 
wollte und solange ihnen das römische Verständnis von Union noch unbekannt 
war. Zudem gab es zweimal ernsthafte, jedoch ergebnislose Verhandlungen zwi­
schen Vertretern der Unierten und der Nicht-Unierten, um beide Parteien da­
durch zu versöhnen, daß der römische Stuhl für Kiev ebenso die Zustimmung 
zur Errichtung eines Patriarchats gäbe, wie es 1589 der Konstantinopeler Patri­
arch in Moskau tat.3' Dabei hätte der römische Stuhl die Handlungsfähigkeit ei­
ner eigenständigen Kirche byzantinischer Tradition in Polen-Litauen, die durch 
die Unionsbulle ausgeschlossen war, anerkennen müssen, und die Kiever Kirche 
hätte in voller Eigenverantwortung als selbständiges Patriarchat Communio pfle­
gen sollen mit den Patriarchaten in Rom, Konstantinopel, Alexandrien, Antio­
chien, Jerusalem und Moskau. Daß die Möglichkeit eines solchen Übereinkom­

mens mit Rom auch von jenen Kreisen eingeräumt wurde, die die Union von

30 Vgl SUTTNER, Gründe für den Mißerfolg der Brestcr Union, in: Der Christliche Osten 45 
(1990) 230-241.

31 Vgl li. SMURLO, Le Saint-Siege et ('Orient Orthodoxe Russe (1609-1654), Prag 1928; A. 
WOJTYLA, De tentaminibus novac "Unionis universalis" in Polonia-l.ithuania anno 1636 factis, in: 
Orientalia Christiana Pcriodica 18 (1952) 158-197.



45

1595/96 kompromißlos verwarfen, zeigt sich, weil kein geringerer als Metropolit 
Petr Mogila an der zweiten Verhandlungsrunde beteiligt war und selber als Kan­
didat für das Amt des Patriarchen galt, der vom Papst hätte eingesetzt werden 
sollen.

Daß man beim Abschluß der Bresler Union einer Auffassung folgte, die 
dem östlichen Herkommen nicht gemäß war, und daß der Korrckturvorschlag 
auf Errichtung eines Kiever Patriarchats in Rom auf verschlossene Ohren stieß, 
erbrachte das traurige Ergebnis, daß es in Polen-Litauen seit der Wende vom 
16. zum 17. Jahrhundert zwei Kirchen byzantinischer Tradition gab, die zueinan­
der im Schisma standen.

Aufs Ganze gesehen war von diesen Kirchen die unierte schwächer. Das 
ihr anfangs erwiesene Wohlwollen des Herrschers verlor sic bald. Die lateini­
sche Kirche des Königreichs ließ sich nie herbei, sic als ebenbürtig anzusehen. 
Und in Rom, wo man sic von Anfang an nicht als autonome Kirche anerkannte, 
fanden jene Tendenzen nur allzuoft und allzu bereitwillig Stütze, die auf eine 
möglichst weitgehende lateinische Überfremdung ihrer spirituellen, liturgischen, 
theologischen und kanonistischcn Traditionen bedacht waren. In ihrem unierten 
Teil mußte damals die ukrainische und weißrussische Christenheit zum ersten 
Mal die bittere Erfahrung machen, daß man an einem wichtigen Zentrum der 
Christenheit das ihr aus ekklesiologischcn Gründen gebührende Anrecht auf 
Autonomie glattwegs mißachtete. Es sollte dies für die ukrainischen und weiß- 
russischen Christen nicht die einzige Erfahrung des Unterdrücktwerdens blei­
ben. Die andere Kirche, die die Union unter den Bedingungen der Bulle "Ma­
gnus Dominus" zurückwics, konnte sich schnell festigen und gab sich in der 
Stadt Kiev einen Metropoliten. Unter Petr Mogilas Führung erlangte sie 1632 
königliche Privilegien und volles Offenllichkcilsrccht im Staat. Ihre Hierarchie 

erlangte Sitz und Stimme im Senat, im Unterschied zur unierten Hierarchie, de­
ren Streben nach derselben Rechtslage auf Betreiben der lateinischen Hierar­
chen Polens scheiterte. Die beiden Kirchen rivalisierten miteinander und trugen 
ihre Gegensätze zeitweise in so großer Härte untereinander aus, daß cs auf bei­

den Seiten sogar zu Todesopfern kam.

3. Blüte und Niedergang der orthodoxen Melropolie von Kiev im 17. und 13. 
Jahrhundert

Petr Mogilas politische und kulturelle Loyalität zum mitteleuropäischen 
polnischen Staat steht außer Zweifel. Was er für seine Kirche erstrebte, läßt sich



46

mit einer Redewendung unserer Tage umschreiben: Er wollte sie einbringen ins 
gemeinsame europäische Haus. Dieses Anliegen mit Eifer verfolgend, wurde er 
zu einer Schlüsselfigur für den Aufbruch der orthodoxen Kirche in die Neuzeit, 
ln seiner Kiever Kirche geschahen erste Schritte für das Aggiornamento der 
Orthodoxie an eine Welt, in der nicht mehr Konstantinopel, sondern das Abend­
land die kulturelle Führung der Christenheit innchatte, in der folglich auch bei 
den Christen byzantinischer Tradition ein neues Lebensgefühl bestimmend zu 
werden begann. Je länger, desto mehr mußten in der neuen Zeit auch die östli­
chen Kirchen die Glaubcnsverkündigung so vornehmen, daß sie von Menschen 
gehört und verstanden werden konnte, die von der abendländischen Kultur be­
einflußt waren, ja ihr zum Teil ganz zugehörten. Um ihrem Hüteramt über das 
anvertraute Glaubenserbe nachzukommen, mußte die Kirche dabei auch zu ei­
ner Reihe theologischer Grundsatzfragen Stellung beziehen, die den Vätern 
noch nicht Vorlagen, sondern erst neuerdings in den Mittelpunkt des Interesses 
rückten. Um nicht der Gefahr einer Verkürzung des überlieferten Erbes zu er­
liegen, durfte die Kirche zu diesen Fragen nicht schweigen. Ein von Petr Mogila 
gefördertes Schulwesen auf der Höhe der Zeit, die Herausgabe sorgfältig über­
arbeiteter Gottesdienstbücher und besonders sein Katechismus, das "Orthodoxe 
Bekenntnis", verhalfen zunächst der Kiever orthodoxen Kirche und den orthodo­
xen Metropolicn der Donaufürstentümer,32 nach Petr Mogilas Tod auch dem 
Konstanlinopeler und dem Moskauer Patriarchat, zu neuem Leben und eröffne- 
ten den Weg, auf dem die Orthodoxie in die neue Zeit hineinfinden konnte. Ein 

Blick in jedes beliebige neuere orthodoxe Lehrbuch erbringt, wie sehr sie sich 
dabei wandelte, denn viele Themen und Denkweisen, die der Orthodoxie seit 
der Reformation zuwuchsen, sind inzwischen zum festen Bestandteil der ortho­
doxen Theologie geworden. Petr Mogilas früher Tod ließ ihn kaum erste Früch­
te seines Einsatzes erleben. Als aber sein Jahrhundert zu Ende war, hatte sich 
sein Werk dank dem Bemühen des Jerusalemer Patriarchen Dositheos bei den 
Griechen voll durchgesetzt; im Gefolge der Reformen Peters’ geschah dies ein 
wenig später auch bei den Russen.

Im Schulwesen, beim Überarbeiten der gottesdienstlichen Texte und beim 
Abfassen theologischer Bücher bedienten sich Petr Mogila und seine Mitarbei­
ter nicht ausschließlich der Erfahrungen ihrer eigenen Kirche. Sie schöpften 
reichlich und gerne aus den Erfahrungen der Lateiner. Denn jenes erneuerte 
orthodoxe Kirchenlcben, nach dem sic strebten, sollte passend sein für Men­

32 Vgl SUTrNER, Die rumänische Orthodoxie des 16. und 17. Jahrhunderts in Auseinander­
setzung mit der Reformation, in: Kirche im Osten 25 (1982) 64-120.



47

sehen der abendländisch geprägten neuen Zeit und Kultur. "Der ererbte Glaube 
überlebte in entliehenen Formen ... und die Schule Petr Mogilas war, was sic 
war, weil der Mann, der sic begründete, ein Bürger vieler Welten war", schreibt 
Ihor Sevcenko in einem Aufsatz zur 1000-Jahrfeier der Taufe der Kiever Rus’.33

Wegen der Weite des Horizonts ist Petr Mogilas Werk angcfochten.3* Als 
man 1942 das 300-Jahr-Gedächtnis für jene Synode in Iasi beging, bei der das 
"Orthodoxe Bekenntnis" den Griechen bekannt gemacht wurde, formulierte P. 
Panaitescu im Amtsblatt der Rumänischen Orthodoxen Kirche: "Petru Movila, 
ein Mann von abendländischer Kultur, aber der östlichen Kirche in tiefem Glau­
ben ergeben, markiert durch sein Wirken eine Wiedergeburt dieser Kirche 
durch die Kultur."35 Wenige Jahre zuvor hatte hingegen G. Florovskij gegen Petr 
Mogilas Wirken den Vorwurf einer schweren Verformung der authentischen 
Orthodoxie erhoben.36 Bis heute gibt es Reserven. Aber in unserer Zeit bekom­
men immer deutlicher die für Petr Mogila anerkennenden Stimmen Oberhand. 
So faßt der Hcrmannstädlcr Kirchengeschichtlcr M. Pacurariu zusammen, daß 
Petr Mogila trotz kurzer Lebenszeit von nur 50 Jahren "in der Geschichte der 
orthodoxen Kirche der Ukraine und Weißrußlands als ein echter Reformer fort- 
lebt"37 Der Moskauer Lilcraturwissenschaftler S.S. Averincev brachte anläßlich 

der Millenniumsfcier für die Taufe der Kiever Rus’ tiefe Dankbarkeit für alles 
zum Ausdruck, was den Russen an geistig-geistlichen Werten übermittelt wurde, 
weil es in der Spätantike und in byzantinischer Zeit zu einer "gegenseitigen 
Durchdringung des Christlichen und Griechischen" kam; er lehnte cs aber trotz­
dem ausdrücklich ab, "in der Diskussion über das Verhältnis von Christentum 
zum Griechentum eine extreme Position einzunehmen" und sagte: "Dem verstor­
benen, höchst scharfsinnigen russischen Theologen Vater Gcorgij Florovskij 
(wie auch manchen griechischen Theologen aus Vergangenheit und Gegenwart) 
kann ich nicht soweit folgen, um das 'richtige’ orthodoxe Christentum und das 
christianisierte Griechentum so gut wie gleichzusctzen."38 Verwiesen sei in die­
sem Zusammenhang noch auf Damaskinos Papandreou, der den Weg der Kir-

33 Ihor SEVDENKO, The Many Worlds of Pclcr Mohyla, in: Harward Ukrainian Studios 8 
(1984), Sonderdruck 1985, 21.

34 Eine Reihe voneinander schroff divergierender russischer, griechischer und rumänischer 
Urteile ist angeführt bei SUTTNER, Beiträge zur Kirchcngcschichte der Rumänen, Wien 1978, 
240 f.

35 P. P. PANAITESCU, Petru Movila ci Romänii, in: Biscrica Ortodoxa Romäna 60 (1942)
403.

36 G. FLOROVSKIJ, Puti russkago bogoslovija, Paris 1937.
37 M. PACURARIU, Isloria Biscricii Ortodoxe Romänc, vol. II., Bucarcst 1981,44.
38 S.S. AVERINCEV, Das byzantinische Erbe der Rus’ und seine Wirkung, in: 1000 Jahre 

Christentum in Rußland, Göttingen 1988, 120 f. An Florovskijs Urteil übt auch I. SEVDENKO in 
dem in Anm 33 zitierten Aufsatz, S 33, Kritik.



48

ehe durch die Geschichte eine "ununterbrochene Inkarnation der Wahrheit im 
Leben jeder geschichtlichen Epoche" nennt und schreibt: "Da jede geschichtli­
che Zeit verschieden von den ihr vorausgegangenen ist, soll die Inkarnation der 
Wahrheit immer das Kleid der Epoche tragen, das Fleisch der Geschichte. Aus 
diesem Grunde haben die Kirchenväter nicht gezögert, sondern cs sogar als ihre 
Aufgabe empfunden, die Begriffe ihrer Zeit zu gebrauchen, um mit ihnen den 
immer wieder sich inkarnierenden Jesus zu umkleiden ... Dafür sind sie ... ange­
griffen worden, sie hätten sich vom Neuen Testament entfernt, indem sie von 
der hellenistischen Philosophie beeinflußt wurden. Die Wahrheit wird aber nicht 
verraten, wenn sie in jeder geschichtlichen Epoche inkarniert wird, sondern 
wenn sie wie eine Reliquie, wie in einem Museum aufbewahrt wird, aus Angst, 
sie könne von der Geschichte angetastet werden. Der Heilige Geist, der immer 
in der Kirche lebt, existiert, um diese Inkarnation der Wahrheit in jeder Epoche 
zu ermöglichen".39

Abrupt wurde das durch Petr Mogila cingcleitete Aufblühen der Kievcr 
Mctropolie nicht lange nach seinem Tod unterbrochen. Recht bald nämlich wur­
de die Stadt Kiev ins Zarenreich cinbczogen. Die Kievcr Kirche verlor sofort ih­
ren Rang, wurde als ein einfaches Bistum der russischen Kirche uniert und galt 
hinfort schlichtweg als ein Teil von ihr. Dies befruchtete zunächst die russische 
Kirche sehr, denn dem Moskauer Patriarchat wurden jene Kräfte zugeführt, auf 
die sich Zar Peter’ stützen konnte, als in seiner Regierungszcit auch in Rußland 
eine Öffnung der Kirche für die Neuzeit eingeleitet wurde. Wer die historischen 
Auswirkungen überblickt, muß sich fragen, welcher Peter der größere ist: der 
Metropolit Peter im ukrainischen Süden, der der Kiever Kirche einen geistig- 
geistlichen Weg nach Europa wies und dafür deren ungeteilte Zustimmung fand, 
weil sein Vorgehen nicht am kirchlichen Herkommen rüttelte und die Identität 
des Volkes nicht anfocht - oder der Autokrat Peter im russischen Norden, der 
sich, was die Kirche und das kirchliche Bildungsgut anbclangt, auf Leute aus 
Kiev stützte, als er seinem Land die europäische Lebensweise aufzwang und 
durch seine Vorgangsweise unter anderem erreichte, daß die Altgläubigen40 zu 
einer dauerhaften Oppositionsbewegung erstarkten.

39 W. SCHNEEMELCHER (Hg), Orthodoxie und Ökumene. Gesammelte Aufsätze von D. 
Papandreou. Stuttgart 1986,61.

40 Über die Altgläubigcnbewegung, die für das russische Patriarchat eine ebenso schwerwie­
gende und dauerhafte Kirchenspaltung bedeutet wie jene in der Kiever Mctropolie, die aus der Brc- 
stcr Union erwuchs, wird in diesem Aufsatz, nicht weiter die Rede sein, da diese Bewegung um ihres 
ausgesprochen allrussischen Hintergrunds willen in der Ukraine wenig Bedeutung erlangte. Stalin 
gliederte allerdings im Gefolge des 2. Weltkriegs ein wichtiges Zentrum der Altgläubigen, das in Bc- 
laja Krinica (in der Bukowina: damals österreichisch) ausgcbildet wurde, der Ukraine an. Es entzieht 
sich unserer Kenntnis, was davon die stalinistischen Repressionsmaßnahmen überlebte und in der



49

Sosehr die Einbindung Kievs in die russische Kirche diese befruchtete, für 
die Orthodoxie in Polen-Litauen leitete sie den Niedergang ein. Nach dem Ver­
lust ihres Metropolitansitzes und als infolge der weiteren Expansion Rußlands 

eins ums andere von den hauptsächlichen orthodoxen Siedlungsgebieten von ihr 
abgetrennt wurde, verlor die orthodoxe Kirche Polen-Litauens allmählich die 
Eigendynamik, die sic als selbständige Metropolie besessen hatte. So war sie 
bald auch nicht mehr in der Lage, der geistlichen Ausstrahlung der unierlcn Kir­
che standzuhalten. Die beiden Diözesen des ehemaligen Halieer Fürstentums, 
die 1595/96 die Zustimmung zur Union verweigert und sich damals gegen die 
Union verwahrt hatten, wuchsen etwa 1(X) Jahre später in die unierte Kirche hin­
ein. Dies geschah in einem Prozeß, der sich über lange Zeit hinzog und haupt­

sächlich durch Predigt und Katechese verursacht war. Kein bloßer kirchenamt­
lich gefaßter Beschluß wie 1595/96, für den noch die Rezeption durch die Ge­

meinden erlangt werden mußte, und schon gar nicht Polizeimaßnahmen, wie sie 
im 19. Jahrhundert in einiger Zurückhaltung unter den Zaren und im 20. Jahr­
hundert ganz brutal unter Stalin geschahen, sondern eine langsame Entwicklung 
hatte die beiden Diözesen der katholischen Kirche zugeführt. Diese Art des 
Eingcfügt-Wcrdcns in die Communio mit Rom ließ ein besonders starkes Be­
wußtsein vom Uniert-Sein heranreifen. Zudem schlug der Vorgang keine Wun­
den, sondern brachte Heilung. Als diese Entwicklung nämlich beendet war und 

man 1721 die Synode von Zamosc feierte, waren wenigstens in dem inzwischen 
kleiner gewordenen Polen-Litauen die ostslawischen Christen, die dort seit 

1595/96 in zwei Kirchen geteilt waren, wieder zu einer einzigen Kirche vereint. 
Getrennt blieben sie freilich von den orthodoxen ostslawischen Christen jenseits 
der Staatsgrenzen, und dies nicht allein wegen geistlicher Gründe, sondern je 

mehr die russische Kirche zu russifizieren begann, desto mehr auch aus nationa­
len Motiven.

Die nationalen Gesichtspunkte bedürfen näherer Beachtung. Beim An­
schluß Kievs an den Moskauer Staat nahm niemand Rücksicht auf die Tatsache, 
daß sich seit dem Zerfall des alten Kievcr Staates längt die drei ostslawischen 
Völker der Russen, Ukrainer und Weißrussen ausgebildct hatten. Weder auf die 
ethnischen Besonderheiten, noch auf die lange geschichtliche Eigenentwicklung 
der Kirchen im Moskauer Staat und in Polen-Litauen wurde Rücksicht genom­

men. Jeglicher Eigenstand der bisherigen Kiever Metropolie sollte erlöschen.

heutigen Ukraine noch Bedeutung besitzt. Zu Belaja Krinica vgl den Abschnitt "I.ipowaner" bei 
SUTTNER, Zur Geschichte kleinerer religiös-ethnischer Gruppen in Österreich-Ungarn und in den 
Nachfolgestaaten, in: Ostk Studien 38 (1989) 116-125 (samt der dort benannten Literatur).



50

Hicrarchcn und Theologen aus Kiev hatten der russischen Kirche zwar helfen 
dürfen, sich nach Europa zu öffnen. Im übrigen aber sollte die Kiever Kirche ihr 
geistliches, liturgisches und theologisches Leben angleichen an das Moskauer, 
später Petersburger Vorbild. Von der Moskauer bzw Petersburger Kirchcnlci- 
tung bekam die Kirche aller ans Zarenreich angeglicderter Gebiete hinfort die 
pastoralcn und administrativen Direktiven. Das kirchliche Leben der Kosaken 
wurde ebenso angeglichen, nachdem sich die Kosaken dem Zarenreich ange­
schlossen hatten. Nach einer recht kurzen Übergangszeit, in der die Kosaken 

noch gewisse Sonderrechte wahren durften, verloren auch sie jegliche Autono­
mie im politischen wie im kirchlichen Bereich. Nicht anders verfuhr man bei den 
polnischen Teilungen im 18. Jahrhundert, bei denen Weißrußland und weitere 
Teile der Ukraine ans Zarenreich fielen. Jedesmal, wenn infoige der Expan­
sionspolitik des Zarenreiches ein Stück Land an Rußland fiel, wurden die dorti­
gen ukrainischen und weißrussischen Christen - und zwar die Unicrten ebenso 
wie die Orthodoxen - mit der russischen Kirche vereint, und nach einer von Fall 
zu Fall etwas verschieden langen Übergangszeit behandelte die russische Kir- 

chenlcitung die ukrainischen und weißrussischen Diözesen nicht anders als alle 
anderen Bistümer der russischen Kirche.4' Wie es 1595/96 schon einmal gesche­
hen war, mußte es die ukrainische und weißrussische Christenheit wieder erle­
ben, daß sie von der Kirchenleitung der herrschenden Kirche nicht als autono­
me Kirche geachtet wurde. Dabei wurde das Abwürgen der Eigenständigkeit in 
Rußland sogar effizienter durchgesetzt, als es an der Wende vom 16. zum 17. 
Jahrhundert in Polen-Litauen geschehen war. Obwohl 1595/96 die Mctropolic 
von Kiev in Rom keine offizielle Anerkennung fand, konnte die unierte Kirche 
de facto bis zu den Teilungen Polens als Mctropolic fortbestehen, und nach den 
Teilungen Polens errichtete Rom 1807 für die Unicrten, die österreichische Un­
tertanen wurden, eine eigene Mctropolic. Hingegen gab es für Ukrainer und 
Weißrussen nach ihrem Anschluß an die russische Kirche keine Möglichkeit 
mehr für irgendwelche gesonderte Kirchlichkeit. Es wurde immer deutlicher: 
Vereinigung mit der russischen Kirche bedeutete Russifizierung.

4. Erfahrungen aus dem 20. Jahrhundert

Massiv war der Widerstand weiter Teile der ostslawischen Christenheit 
Polen-Litauens, als Rom an der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert über das 41

41 Niehl anders verhielt sich die russische Staatskirche übrigens auch dann, wenn es sich nicht 
um slawische Orthodoxe handelte. Sic verfuhr ebenso mit den Rumänen Bessarabiens und mit der 
uralten georgischen Kirche.



51

herkömmliche Anrecht der Kiever Metropolie auf Autonomie hinweggehen 
wollte. Zum Ausbruch eines ebenso massiven Protests kam es in der ukraini­
schen Christenheit wieder nach der russischen Revolution vom Februar 1917, 
weil ihr Anrecht auf Eigenstand durch die russische Kirche lange und gründlich 
mißachtet worden war. Von kirchlich-pastoralen, aber auch politisch-nationalen 
Anliegen gedrängt, nützte man in der Ukraine nach dem Zusammenbruch der 
russischen Zcntralmacht die Gunst der Stunde, um eine eigene ukrainische Kir­
che aufzubauen.42 Ein längeres vergebliches Verhandeln begann, bei dem auch 
von seiten der russischen Kirchcnlcitung neben kirchlich-ekklcsiologischen An­
liegen ebensolche von politisch-nationaler Art vertreten wurden. Als die Fron­

ten schließlich verhärtet waren, sodaß keine Aussicht auf eine einvernehmliche 
Lösung mehr bestand, brachten ukrainische Christen sogar das legitime Anrecht 
auf eine eigene Kirche für ihr Volk in Mißkredit, indem sie eigenmächtig eine 
Autokephale Ukrainische Kirche ausriefen. Sie hollen keinen Konsens der 
Schwesterkirchcn ein und übersahen, daß eine Kirche, die nicht auf Überein­

stimmung mit allen übrigen Kirchen bedacht ist, es nicht mehr verdient, Kirche 
zu heißen. Weil keine Schwcstcrkirche ihr von keinerlei Mitsorge um die Einheit 
der gesamten Kirche Christi gemäßigtes Verlangen nach Autonomie billigte und 
keine mit ihnen in Communio stehen wollte, fand sich kein Bischof, der bereit 

gewesen wäre, ihrem Kandidaten für das Amt eines ukrainischen Metropoliten 
das Weihesakrament zu spenden. Darum gingen sie soweit in die Isolation, daß 
sic ihren Metropoliten und dessen Mitbischöfe ohne Mitwirken von Bischöfen 
aufstellten; sie beauftragten ihre Priester, dem künftigen Metropoliten die Wei­
he zu erteilen, und diesen ließen sie dann die Mitbischöfe weihen.43 Ihren 

schweren Verstoß gegen die Grundordnung orthodoxer Kirchlichkeit suchten 
sie durch eine Theorie über angeblich alte alcxandrinischc Traditionen zu ent­
schuldigen.

Ein stalinistischcr Vcrnichtungsfcld/ug der Polizei löschte nach der Erobe­
rung der Ukraine durch die Rote Armee diesen Versuch, eine ukrainische Kir­
che entstehen zu lassen, schnell wieder aus. Als während des 2. Weltkriegs ein 

neuer Versuch erfolgte, fanden sich Bischöfe, die wirkliche Bischofsweihen er­

42 In englischer Sprache und unier Verweis auf zahlreiche Publikationen in ukrainischer, rus­
sischer und deutscher Sprache schildert die Vorgänge B.R. BOCIURK1W, The Church and the 
Ukrainian Revolution: The Central Rada Pcriod, in: T. HUNCZAK (Hg), The Ukraine 1917-1921: 
A Study in Revolution, Cambridge Mass 1977, 220-246

43 Eine Chronik der Vorgänge bei ö ZINKHWYCH - A. SOROKOWSKI, A 'Ihousand Ye- 
®rs of Christianity in Ukraine: An Encyclopedic Chronology, New York 1988, 209-214; siche auch F. 
HEY ER, Die orthodoxe Kirche in der Ukraine von 1917-1945, Köln 1953,70-106.



52

teilten. So kam unter deutscher Besatzung eine bischöflich geleitete ukrainische 
Kirche zustande. Beim Rückzug der Deutschen ging sie ins Exil.44 Ohne Com- 
munio mit anderen Kirchen aus Ost oder West, dh als ein in ckklesiologischcr 
Hinsicht überaus fragwürdiges Gebilde, überlebte sie in Kanada. Seitdem neuer­
dings die Behörden ihrer alten Heimat zustimmen, daß Emigranten und deren 
Nachkommen zurückkehren, breitet sich diese Kirche dort aus, bekämpft das 
Moskauer Patriarchat und spaltet die Christenheit, indem sie neben und gegen 
die orthodoxen Kirchengemeinden, die der Moskauer Patriarchatsleitung unter­
stehen, eigene ukrainische orthodoxe Kirchengemcindcn errichtet. Denn ihr er­
scheinen die nationalen Anliegen wichtiger als Christi Auftrag zur Einheit der 
Christen; sie offenbart, daß eine Kirche erkranken muß, wenn ihr die Autono­
mie für die Gläubigen einer bestimmten Nation wichtiger ist als die Communio 
der Kirchen. Erst die Zukunft wird erweisen, ob Gott auch diese Sondergruppe 
auf die Dauer Verwalterin seiner Gnadengaben sein läßt. Erst daran wird sich 
zeigen, ob sie eine Anerkennung als Kirche oder die Verurteilung als Sekte ver­

dient.
Eine Kirche, die über Jahrhunderte hinweg Vermittlerin der Gnadengaben 

Gottes sein durfte, wollte man in der Ukraine gewaltsam in eine andere assimi­
lieren, nachdem Stalin aufgrund seines Paktes mit Hitler aus dem Jahr 1939 und 
als Frucht des Sieges im 2. Weltkrieg Galizien und das Karpatenland der ukrai­
nischen Sozialistischen Republik angegliedert hatte. Er beschloß, die unierten 
Christen der eroberten Lande durch seine Polizei zwangsweise dem Moskauer 
Patriarchat zuführen zu lassen. Denn dem Beispiel der Zaren folgend, jedoch 
unter Anwendung brutalster, von den Zaren nie in Erwägung gezogener Metho­
den, wollte er die neu seinem Herrschaftsgebiet eingegliedcrten Christen nicht 
nur staatlich, sondern auch kirchlich möglichst eng an sein Machtzentrum Mos­
kau binden.45 Seine Polizei machte sich schwerer Vergewaltigung der Gewissen

44 Chronik der Vorgänge bei O. Z.INKEWYCH - A. SOROKOWSKI, A Thousand Years of 
Chrislianity in Ukraine: An Encyclopcdic Chronology, New York 1988, 226-231; siche auch F. HEY- 
ER, Die orthodoxe Kirche in der Ukraine von 1917-1945, Köln 1953,170-227.

45 Das Moskauer Patriarchat wurde von dieser Zwangsmaßnahme ebenso überfahren wie die 
unierte Kirche; keineswegs ging die Initiative dazu vom Patriarchat aus, wie oft behauptet wird; das 
Patriarchat erteilte vielmehr erst 1971 auf das Ansuchen der 1946 cinbcrufcnen sogenannten "Syn­
ode von Lemberg" um Aufnahme der Unierten in die orthodoxe Kirche eine zustimmende Antwort; 
vgl SUTTNER, Die stalinistischc Unterdrückung der unierten Kirche in Galizien und im Karpaten- 
gcbict, in: E. RENIIART - A. SCHNIDER (Hg), Sursum corda (Festschrift Harnoncourt), Graz 
1991, 423-438. (In einer ausführlicheren Fassung sollen die Argumente vorgetragen werden in einer 
1992 in Würzburgerscheinenden Publikation desselben Verfassers mit dem Titel: Die Katholiken in 
der Sowjetunion.) Ebenso wie bestimmte unierte, haben auch bestimmte orthodoxe Kleriker der 
Polizei, die die Aktionen durchführte, mehr oder weniger erzwungene Handlangerdienste erwiesen. 
Doch war das Moskauer Patriarchat als solches in diesen orthodoxen Klerikern ebensowenig aktiv 
wie die unierte Kirche als solche nicht auf der sogenannten "Iembergcr Synode" vertreten war, ob­



53

schuldig, indem sie gläubigen Menschen, die ihre Kirche liebten, in der sie das 
Wort Gottes vernommen und die heiligen Sakramente empfangen hatten, kurz­
um befahlen, diese Kirche zu verlassen und künftig einer anderen, nach ihrer 
Überzeugung irrigen Kirche anzugehören. Diesen Vorgang, der den Menschen­

rechten Hohn sprach, nannten die Behörden offiziell eine "Rückkehr zur Mut­
terkirche, dem Moskauer Patriarchat". Die Bezeichnung war im selben Ausmaß 
verlogen, wie der Vorgang verbrecherisch war. Denn die Heimat der betroffe­
nen Gläubigen gehörte seit dem Zerfall der Kicver Rus’ zur abendländischen 
Welt; niemals war sie kirchlich oder staatlich nach Moskau ausgerichtet gewe­
sen. Von "Rückkehr nach Moskau" zu reden, war propagandistische Verfäl­
schung der geschichtlichen Tatsachen, und die Betroffenen, die nicht nach Mos­
kau zurückkehren konnten, weil weder sic noch ihre Vorfahren jemals dorthin 
bezogen waren, wollten sich dorthin auch nicht zum ersten Mal ausrichten las­

sen, weil sie sehr bewußte Ukrainer waren. Denn nur allzu genau wußten sie, 
daß einer Russifizierung ausgesetzt wird, wer zur russischen Kirche gehört.

ln einer Leidensbereitschaft von bewundernswürdiger Zeugniskraft über­
lebte die Unicrte Ukrainische Kirche im Untergrund. Jetzt, nach ihrer Befrei­
ung, wird es vieler geduldiger Untersuchungen und Aufklärungen bedürfen, bis 
die von den gottlosen Behörden unter den Unierten in Umlauf gebrachten Un­
terstellungen, Gerüchte und Lügen über eine angebliche Mitursächlichkeit des 
Moskauer Patriarchats an der langen und grauenhaften Unterdrückung und an 
den entsetzlichen Leiden entkräftet werden. Erst wenn dies geschehen ist, wer­
den Schritte eingcleitct werden können, die abziclen auf eine Communio zwi­
schen der unierten Christenheit der Ukraine und den orthodoxen Christen der 
Ukraine, die dem Moskauer Patriarchat zugehören.

Im Januar 1990 stimmte das Moskauer Patriarchat zu, daß sich seine in der 
Ukraine gelegenen Bistümer zu einer Ukrainischen Orthodoxen Kirche Zusam­
menschlüßen. Es gewährte ihr Autonomie und setzte damit eine Tat, die sich als 
sehr hilfreich erweisen könnte. Zwar zweifeln einstweilen noch viele, ob in baldi­
ger Zukunft tatsächlich verwirklicht wird, was der Synodalbeschluß vom Januar 
1990 verheißt. Wenn dies der Fall ist, wenn die gesamte Orthodoxie der Zuer­
kennung von Autonomie an die Ukrainische Orthodoxe Kirche zustimmt und 
wenn sich die Ecclesia Romana anders verhält als bei den Vorschlägen auf Er­
richtung eines Kicver Patriarchats im 17. Jahrhundert, könnte es sein, daß die

wohl dort unicrte Priester und Laien versammelt waren. Dem statistischen Propagandaapparat ist 
es aber zum Schaden der Kirche gelungen, den Opfern des himmelschreienden Unrechts, das die 
statistischen Behörden an den unierten ukrainischen Christen verübten, einzureden, dieses sei auf 
Wunsch und mit dem Segen des Moskauer Patriarchen geschehen.



54

ukrainische Christenheit wie in den Tagen ihres großen Metropoliten Petr Mo- 
gila abermals und hoffentlich diesmal erfolgreich versuchen könnte, ihre ver­
schiedenen Konfessionen zu einem einzigen Patriarchat von Kiev zusammen­

zuführen, das dann in Communio leben wird mit den Kirchen, denen heute 
die verschiedenen Konfessionen der ukrainischen Christenheit zugehören.

Damit ist von der Zukunft geredet. Doch che wir ins Morgen blicken, wol­
len wir noch etliche Konsequenzen erwägen, die sich aus den geschichtlichen 
Erfahrungen der ukrainischen Christenheit für bestimmte Themen der gegen­
wärtigen ökumenischen Problematik ergeben.

III. Konsequenzen fiir ökumenische Gegenwartsfragen

I. Autonomie und Einheit

Die Metropolie der Kievcr Rus’ unterhielt gute Verbindung mit der Mut- 
terkirchc, dem Patriarchat von Konstantinopel. Sie war es aber gewöhnt, in vie­
ler Hinsicht pastoral eigenständig zu handeln; die Entfernung und die Verkehrs­
verbindungen hätten etwas anderes auch gar nicht erlaubt. Communio hatte die 
Kievcr Kirche mit den Kirchen jener Länder, mit denen das Kiever Reich in leb­
haftem Verkehr stand, und noch mit anderen Kirchen, mit denen ihre Mutter­
kirche Communio pflegte und sic ihr vermittelte. Wegen politischer Umstände 
wurden später aus der ehemals einen Kiever Metropolie zwei, zeitweise sogar 
drei Metropolien, die sich über die politischen Grenzen hinweg als Schwester­
kirchen verstanden. Jene Metropolic(n), der (denen) die ukrainischen Lande 
angehörten, blicb(cn) Tochtcrkirche(n) von Konstantinopel; die andere Metro­
polie betrachtete sich nach dem Konzil von Ferrara/Florenz als dem Tochterver­
hältnis zu Konstantinopel entwachsen und wurde nach einer Periode der Unge­
wißheit, in der die politischen und geographischen Umstände die Konlaktnahme 
sowieso kaum erlaubt hätten, von der früheren Mutterkirche und von den übri­
gen östlichen Patriarchaten in der Tat als selbständige Schwesterkirche aner­
kannt. Den gegenseitigen Relationen zwischen den bisher benannten Kirchen 
lag ein Verständnis von Kirchencinheit zugrunde, das weitgehende Eigenstän­
digkeit zuließ. Sie waren bestrebt, beiden Forderungen der Ekklesiologie nach­
zukommen: Einerseits waren sic bedacht, als der eine Leib Christi eins zu sein; 
andererseits respektierten sie im Dienst ihrer Völker und um deren Schätze zu



55

sammeln zwischen sich dennoch Grenzen und erkannten einander Autonomie 
zu.

Eine neue Lage entstand, als durch die Union von Lublin Polen und Litau­
en zu einem einzigen Staatswesen zusammenwuchsen. Die Kievcr Metropolie, 
der der Konstantinopeler Patriarch zwar nicht die volle Selbständigkeit als eige­
nes Patriarchat zubilligte, der er aber wenigstens einen Exarchen und damit ver­
mehrtes Recht zu eigenständigem pastoralen Handeln gewährte, verlangte da­
nach, auch mit der lateinischen Kirche im gemeinsamen polnisch-litauischen 
Staat in ein geordnetes Verhältnis von Schwcstcrkirchen einzutreten. Gemäß 
den Entwicklungen, die im 2. Jahrtausend im römischen Patriarchat stattgefun­
den hatten, kannte die lateinische Kirche jedoch seit langem keine zu eigenstän­
digem pastoralen Vorgehen befugten Mctropolien mehr. Also war die lateini­
sche Kirche Polens zu keinen eigenständigen Schritten in der Angelegenheit er­
mächtigt, und die Vcrhandlungsführer der Kiever Metropolie hatten nach Rom, 
an den Sitz des ersten Bischofs der gesamten lateinischen Kirche, zu reisen. 
Dort war der Gedanke an eine Aufnahme der Communio mit der lateinischen 
Kirche, die nicht zugleich hierarchische Abhängigkeit vom ersten Bischof der 
gesamten lateinischen Kirche bedeutet hätte, fremd. Auch nahm man dort nicht 
zur Kenntnis, daß die Delegierten Abgesandte einer auf Autonomie bedachten 
Synode waren. Vielmehr wollte man die ostslawischcn Christen Polen-Litauens 
so in die Gemeinschaft mit dem Papst aufnehmen, daß dieser ihnen hinfort auch 
jene Fürsorge angedeihen lassen sollte, die er in seiner Funktion als erster Bi­
schof des Abendlandes den Lateinern schuldete. Das aber war ein Abrücken 
von der altkirchlichen Patriarchatsordnung und bedeutete ein anderes Verständ­
nis von Kircheneinheit, als es die Kiever Synode und ihre Mutterkirche Konstan­
tinopel besaßen. Die Delegierten aus Kiev ließen sich für das römische Einheits­
verständnis gewinnen und vertraten cs auf der Synode von Brest. Aber sie konn­
ten nur Teile ihrer Kirche bewegen, vom herkömmlichen Kirchenbild abzurük- 
ken und auf die Eigenrechte für ihre Metropolie zu verzichten. Uber den Ge­
gensatz im Verständnis von Kircheneinheit zerbrach die Kiever Kirche.

Die Gegner der Union, wie sie in Rom konzipiert worden war, konnten 
sich bald kirchlich konsolidieren; als ihnen ein Metropolit geweiht war, residier­
te dieser in Kiev. Zwischen Unierten und Orthodoxen kam es nicht nur zu Riva­
litäten; es herrschte offener Streit, bisweilen sogar Kampf. Einsichtige Männer, 
die Frieden ersehnten, suchten nach einem Weg zurück zur Communio zwischen 
beiden Parteien. Sie kamen aus der Kiever Tradition und verstanden die Kir­
cheneinheit als Gemeinschaft eigenständiger Kirchen. So meinten sie, daß sich 
die auseinandergebrochene Kiever Kirche wiedervcrcinigen und mit allen Kir­



56

chen in Ost und in West Communio haben könne, wenn sie aus ihren bisherigen 
Abhängigkeiten als Tochterkirche entlassen würde und ebenso einen Patriar­
chen bekäme wie vor nicht langer Zeit die Moskauer Kirche. Sic waren sich aber 
bewußt, daß sich ihre Kirche die erstrebten und nach ihrer Überzeugung frie­

denfördernde Würde und die Rechte eines Patriarchats nicht eigenmächtig neh­
men dürfe, sondern zu erbitten habe. Darum schlugen sie vor, sich an den römi­
schen Bischof zu wenden, damit dieser ähnlich, wie es früher Jeremias II. für die 
Moskauer Kirche getan hatte, nun den Konsens der Weltchristenheit auch für 
eine Rangerhöhung der Kicver Kirche herbeiführe. Sie meinten, daß der konfes­
sionelle Graben, zu dem es aufgrund der zwiespältigen Union von 1595/96 ge­
kommen war, nach dem Zuerkennen der patriarchalen Würde an die Kiever 
Metropolie überwunden würde. Denn nach östlichem Verständnis wäre die Kir­
che von Kicv als Patriarchat autorisiert gewesen, ohne Rekurs an ferne, meist 
mangelhaft informierte Zentren in Eigenverantwortung zu ergründen und 
durchzuführen, was unter den konkreten örtlichen Bedingungen für die Ein­
tracht zwischen den Christen gut ist. Doch in Rom wich man nicht von dem Ein­
heitsverständnis ab, das in der Bulle "Magnus Dominus" ausgedrückt war. Den 
Ruthcncn wurde zu verstehen gegeben, daß alles längst geklärt sei, daß folglich 
kein Grund vorüege zur Suche nach abweichenden Lösungen. Autonome Kir­
chen, die nach der eingangs skizzierten Ekklesiologie des 2. Vat Konzils mitein­
ander die eine Kirche Christi bilden und die dieses Konzil wiedcrhcrzustellen 
befahl,46 waren für Lateiner des 17. Jahrhunderts nicht vorstellbar.

Als Kiev und bald auch andere Gebiete Polen-Litauens an Rußland ange­
schlossen wurden, ordnete sich die russische Kirche die dortigen Bistümer in ge­
nau jener unmittelbaren Weise unter, die beim Unionsabschluß in Rom als das 
ideale Verhältnis der ostslawischcn Unierten zum Papst betrachtet wurde: Die 
orthodoxe Metropolie Polen-Litauens wurde ausgelöscht, und alles kirchliche 
Leben sollte durch eine einzige kirchliche Oberbehörde geleitet werden. Daß 
dies geschah, als sich die drei Völker der Russen, Ukrainer und Weißrussen 
schon ausgebildet hatten, sammelte gefährlichen Zündstoff an und wurde ver­
derblich, als es später bei Ukrainern und Weißrussen zu nationalen Bewegungen 
kam.

46 Vgl Oricntalium Licdesiarum, Art 9.



57

2. Union und Uniatismus

Wegen der Vorläufigkeit allen kirchlichen Lebens und Lehrens47 gibt es 
Fragen der Glaubenslehre und der Kirchenverfassung, bezüglich derer es den 
Kirchen noch nicht gelang, alle einschlägigen Gesichtspunkte so miteinander zu 
verknüpfen, daß ein voller Konsens aller bestünde. Solange diese Unvollkom­
menheit besteht, darf keine Kirche ihr eigenes Maß an Einsicht zur Leitmarke 
machen wollen und von anderen Kirchen schlichtwcg die Übernahme der von 
ihr für angemessen gehaltenen Auffassung verlangen. Tut sie es dennoch, nimmt 
sic nicht mehr die Wahrheit, sondern das geschichtliche Maß ihrer eigenen 
Wahrhcitserkennlnis zum Bezugspunkt für die Glaubensichre.

Leider begingen die Kirchen in der Vergangenheit oftmals diesen Fehler. 
Immer wieder geschah es, daß eine bestimmte Kirche meinte, der kirchlichen 
Einheit am besten zu dienen, wenn sie den übrigen Kirchen ihre eigene Auffas­
sung zur strittigen Frage aufdrängt. Man glaubte, die Probleme, um derentwillen 
sieh die Kirchen voneinander abgegrenzt hatten, würden aus der Welt geschafft 
werden, wenn man die fraglichen Angelegenheiten künftig gemeinsam von je­
nem Gesichtspunkt her angeht, der infolge der geschichtlichen Entwicklung in 
einer bestimmten Kirche die hauptsächliche oder sogar die ausschließliche Be­
achtung fand. Wo unter solchen Bedingungen ein Zusammenschluß der Kirchen 
erfolgte, war ihre Verarmung die Folge. Denn jene geistlichen Erkenntnisse, die 
von der anderen Kirche besonders hätten gehütet werden können, welche bei 
dem Vorgang genötigt war, von ihren Einsichten abzurücken, entschwand aus 
dem reflcxen Bewußtsein der Kirchen. Wurde nicht eine ganze Kirche, sondern 
nur ein Teil von ihr zur Übernahme der Auffassung einer anderen Kirche be­
wegt, waren schwere Krisen und neue Kirchenspaltungen die Folge, denn Gläu­
bige, die bislang in geistlicher Einheit zueinander lebten, wurden dabei ausein­
andergerissen; die Communio, die sie bislang untereinander hatten, wurde zer­
brochen, um einen Teil von ihnen künftig in die Communio mit einer Kirche an­
deren Herkommens eintreten zu lassen. Der Okumcnismus der Gegenwart 
brandmarkt das Verfahren, bei dem eine Kirche anderen Kirchen oder Teilen 
von ihr schlichtweg die Belehrung aufnötigt, als Uniatismus.48 Dieses Verfahren 
lehnte Johannes Paul II. ausdrücklich ab, als er in Bialystok sagte, nur der Dia­
log sei ein rechter Weg zur vollen Einheit der Kirchen.49

47 Vgl oben im Abschnitt "Ekklesiologischc Vorüberlegung".
48 Ein knapper Durchblick durch 1500 Jahre Uniatismus wird versucht im 4. Kapitel bei 

SUTTNER, Church Unity: Union or Uniatism? Catholic-Orthodox Ecumenical Perspectives, Ban­
galore 1991.



58

Wie ein solcher Dialog zu führen ist, skizzierte Johannes Paul II., als der 
Ökumenische Patriarch Dimitrios’ im Dezember 1987 bei ihm zu Gast war. Er 
rief damals auf zum gemeinsamen Suchen nach einer Lösung für eine Frage, be­
züglich derer die orthodoxe und die katholische Kirche ihre alten Überlieferun­

gen noch nicht in der erforderlichen Weise zueinander in Relation setzen konn­
ten. Die beiden Kirchen können nämlich noch nicht angeben, wie die Amtsfüh­
rung des Papstes als des Inhabers des ersten Bischofssitzes der Christenheit in 
Einklang zu bringen ist mit dem Eigenstand und der selbständigen Handlungs- 
möglichkcit jener "organisch verbundenen Gemeinschaften", zu denen, wie das 
2. Vat Konzil lehrt, "dank der göttlichen Vorsehung die verschiedenen Kirchen 
zusammenwuchsen, die an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren 
Nachfolgern eingerichtet sind."49 50 Offen bekannte der Papst vor seinem Gast aus 
Konstantinopel, daß er noch nicht wisse, wie er seiner Sendung in der rechten 
Weise nachzukommen habe, und er rief alle - Katholiken und Nichtkatholiken - 
auf, ihn durch Gebet und Studium zu unterstützen, damit er lerne, seiner Sen­
dung als römischer Bischof gerecht zu werden. An den Konstantinopeler Bi­
schof gewandt, sagte er: "Wie Sie wissen, geschieht es aus dem Wunsch, wirklich 
dem Willen Christi zu gehorchen, daß ich mich gerufen weiß, als Bischof von 
Rom dieses Amt auszuüben. So bitte ich in Erwartung jener vollkommenen Ge­
meinschaft, die wir wieder aufrichlen wollen, den Heiligen Geist inständig, daß 
er uns sein Licht schenke und alle Hirten und Theologen unserer Kirchen er­
leuchte, damit wir - selbstverständlich gemeinsam - die Formen suchen können, 
in denen dieses Amt einen Dienst der Liebe leisten kann, der von den einen und 
von den anderen anerkannt wird. Ich erlaube mir, Eure Heiligkeit zu bitten, mit 
mir und für mich zu beten, damit Er, ’der in alle Wahrheit cinführt’(Joh 16,13) 
uns von jetzt an die Gesten, Haltungen, Worte und Entscheidungen eingebe, die 
erlauben werden, alles zu erfüllen, was Gott für seine Kirche will. Das 2. Vat 
Konzil verlangte, daß man beim Streben nach der Wiederherstellung der vollen 
Gemeinschaft mit den orientalischen Kirchen besonderes Augenmerk richte auf 
'die Art der vor der Trennung zwischen ihnen und dem römischen Stuhl beste­
henden Beziehungen’. Diese Beziehungen respektierten voll die Fähigkeit jener 
Kirchen, 'sich nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren’. Ich möchte Eurer

49 Der polnische Originaltext dieser Papstansprachc findet sich in einer Beilage zum Osscrva- 
tore Romano vom 10711. Juni 1991, .Seite XXI-XXII; eine (inadäquate) italienische Übersetzung 
wurde bereits in der Nummer vom 7. Juni abgedruckt.

50 Lumen gentium, Art 23; vgl oben im Abschnitt "Ekklesiologischc Vorübcrlcgung".



59

Heiligkeit versichern, daß der römische Stuhl, der achthat auf alles, was die Tra­
dition der Kirche mit sich bringt, diese Tradition der Kirche des Ostens voll re­
spektieren will."51

Hilfe empfangen und Hilfe geben beim Erkennen und Erfüllen des Willens 
Christi unter den jeweils konkreten Gegenwarlsverhältnissen ist eine Frucht der 
Communio zwischen Schwcstcrkirchen. Kirchen, die Communio haben, und 
auch Kirchen, die zueinander Communio suchen, sollen einander uneigennützig 
an ihren Gaben Anteil geben und füreinander Verantwortung tragen, denn sie 
sind miteinander der eine Leib Christi; alle Freuden und Leiden der einen Kir­
che sollen stets auch die Freuden und Leiden der übrigen Kirchen sein. In Frei­
heit und vorbehaltloser Offenheit für alles Gute soll jede Kirche an dem Anteil 
nehmen, was von den Schwesterkirchen angeboten wird, denn der Verantwor­
tung, die die Kirchen füreinander tragen, entspricht die Pflicht, voneinander Er­
munterung im Glauben und, so nötig, den Aufruf zu Metanoia und Reformen 
anzunehmen. Handeln sic so, bannen sie jede Gefahr von Uniatismus; Überein­
künfte, die getrennte Kirchen auf diesem Weg erarbeiten, verdienen "Union 
ohne Uniatismus" genannt zu werden.

3. Vorübergehende Dominanz eines soteriologischen Exklusivismus im ekkle- 
siologischen Denken

Schon im 16. Jahrhundert war - wie oben erwähnt - von bestimmten Theo­
logen der abendländischen Kirche vertreten worden, es sei heilsnotwendig, jener 

Kirche anzugehören, die vom Bischof von Rom, dem Nachfolger Petri, geleitet 
wird. Die Ekklesiologie dieser Theologen, die an den Heilschanccn nichtkatholi­
scher Christen zweifelten, sie eventuell sogar ganz bestritten, wurde unter den 
Katholiken im Lauf des 18. Jahrhunderts weit verbreitet. In nachtridcntinischer 
Zeit griff dieser soteriologische Exklusivismus mehr und mehr um sich und fand 
vor etwa zwei Jahrhunderten in der katholischen Kirche fast allgemeine Zustim­
mung.

Ihm zufolge gehört zur Kirche Christi nur, wer ausdrücklich unter der 
oberhirtlichcn Verantwortung des römischen Papstes lebt. Die orthodoxen Chri­
sten galten jenen, die von der exklusivistischen Auffassung überzeugt waren, für 
verirrte und des Heimgeholtwerdens bedürftige Schafe. Zwar wurde das sakra­

mentale Leben außerhalb der Herde Petri nicht kategorisch abgestritten. Man 
hielt aber die Sakramente dort für illegitim vollzogen und meinte, das Heil der

51 L’Osservatorc Romano vom 7./8.12.1987,5.



60

östlichen Christen "sicherer" machen zu sollen, indem man sic zur Anerkennung 
des römischen Papstes und zum Anschluß an die Romana Ecclesia, dh zur Kon­
version zum Katholizismus bewegte. Denn nur dann, so war man überzeugt, 
würden sie ihr sakramentales Leben in der rechten Weise pflegen.

In der schärfsten Form, die die exklusivistische Auffassung je in einem 
lehramtlichen Dokument erlangte, wurde sie etwa zwei Jahrzehnte vor dem 2. 
Vat Konzil in der Enzyklika "Mystici corporis" vom 22.6.1943 ausgesprochen. Es 
heißt dort: "Den Gliedern der Kirche aber sind in Wahrheit nur jene zuzuzählen, 
die das Bad der Wiedergeburt empfingen, sich zum wahren Glauben bekennen 
und sich weder selbst zu ihrem Unsegen vom Zusammenhang des Leibes ge­
trennt haben noch wegen schwerer Verstöße durch die rechtmäßige kirchliche 
Obrigkeit davon ausgeschlossen worden sind. ... Wer die Kirche zu hören sich 
weigert, ist nach dem Gebot des Herrn als Heide und öffentlicher Sünder zu be­
trachten. Aus diesem Grunde können die, welche im Glauben oder in der Lei­
tung voneinander getrennt sind, nicht in diesem einen Leib und aus seinem ei­
nen göttlichen Geiste leben."

Das 2. Vat Konzil machte sich davon frei; cs rückte ab von jener Betrach­
tungsweise, die in erster Linie die kanonischen Kirchengrenzen in den Blick 
nahm und sich von ihnen in solchem Ausmaß beeindrucken ließ, daß sic jenseits 
derselben nicht mehr nach "Kirchlichkeit" Ausschau hielt. Vielmehr entschied 
sich das Konzil für eine Vorgehensweise, die im Gedanken an die Allgemeinheit 
des Heilswillens Gottes und in Ehrfurcht vor seiner Souveränität zuerst nach 
den Spuren des Gnadcnhandclns Gottes sucht, ehe an Grenzen gedacht wird. 
Denn nur so wird vermieden, daß die Theologie Grenzen vermutet, die vor Gott 
keine Gültigkeit haben. Darum verwahrte sich das Konzil gegen die exklusivisti­
sche Annahme, daß die kanonischen Kirchengrenzen schlechthin als die Grenze 
von "Kirchlichkeit" zu betrachten seien und stellte heraus, daß "die orientali­
schen Christen die liturgischen Feiern begehen, besonders die Eucharistiefeier, 
die Quelle des Lebens der Kirche und das Unterpfand der kommenden Herr­
lichkeit, bei der die Gläubigen, mit ihrem Bischof geeint, Zutritt zu Gott dem 
Vater haben durch den Sohn, das fleischgcwordene Wort, der gelitten hat und 
verherrlicht wurde, in der Ausgießung des Heiligen Geistes, und so die Gemein­
schaft mit der allerheiligstcn Dreifaltigkeit erlangen, indem sie 'der göttlichen 
Natur teilhaftig’ geworden sind."52 Von ihren Kirchengemeinschaften heißt es im 
Anschluß daran: "So baut sich auf und wächst durch die Feier der Eucharistie 
des Herrn in diesen Einzelkirchcn die Kirche Gottes ...", und einige Zeilen wei-

52 Unitatis redintegraiio, Art 15.



61

ier unten wird gesagt, daß diese Kirchen mit der katholischen Kirche bis heute 
in ganz enger Verwandtschaft verbunden sind.

Als das 2. Vat Konzil die Neubesinnung vornahm, war die Ukrainische Un- 
ierte Kirche in den Untergrund abgedrängt und vom theologischen Austausch 

mit der katholischen Kirche im Ausland abgeschnitten. Sie konnte kaum etwas 
davon erfahren. So war sie - ganz ohne ihr Verschulden - gezwungen, bei den al­
ten Überzeugungen zu bleiben. Die Mehrzahl ihrer Glieder steht jetzt, wo die 

Grenzen geöffnet werden, der seit dem 2. Vat Konzil von der katholischen Kir­
che gelehrten Ekklesiologie und dem Ökumenismus mit wenig oder mit keinem 
Verständnis gegenüber. Wie die alte Ekklesiologie erhielten sich im Untergrund 
auch die alten, aus dem Exklusivismus abgeleiteten Verhaltensweisen gegenüber 
den anderen Kirchen. Wegen des Mangels an Information über die Erneuerung 
der katholischen Kirche durch das 2. Vat Konzil hatte die Ukrainische Uniertc 
Kirche im Untergrund nämlich nicht die Möglichkeit, ökumenische Einsichten 
zu erlangen und um ihretwillen ihr Verhalten zu läutern. Sic tritt heute so wie­
der ans Licht der Öffentlichkeit, wie sie sich in den 40-er Jahren in den Unter­
grund zurückzichcn mußte. Die Spannungen, die jetzt auftreten, sind daher 
nicht neu; sie waren nur bisher verdrängt und sind in der Zeit, in der sie weder 
ausgetragen noch gelöst werden durften, sehr unzeitgemäß geworden.

Blicken wir zurück ins 17. Jahrhundert. Als man damals durch Errichtung 
eines gemeinsamen Patriarchats für Unierte und Nichtunicrte die Wiederverei­
nigung der durch die Union von 1595/96 gespaltenen Ruthencn erreichen wollte, 
indem man ohne alle Vorbedingungen schlichtwcg die Kommuniongemeinschaft 
aufzunehmen vorschlug, waren auch Führer der Unierten an den Gesprächen 
beteiligt. Diese konnten an dem Vorhaben mitwirken, denn sic waren in jener 
traditionellen Ekklesiologie verankert, die vor dem Tridentinum allgemein ver­
breitet war und vom 2. Vat Konzil wieder aufgegriffen wurde. Gemäß dieser Ek­
klesiologie hielten sic wegen der nämlichen sakramentalen Gnadengaben auf 
beiden Seiten des Grabens das Schisma für überbrückbar. Spätere Generationen 
der Unierten änderten die Sicht. Je länger, desto mehr ließen sie sich überzeu­

gen von der in der nachtridentinischen römischen Kirche allmählich um sich 
greifenden Überzeugung, daß Christen, die nicht unter der direkten Obhut 
durch den Nachfolger Petri stehen, verirrte Schafe seien; daß sie zwar nicht 
wirkungslos, aber in unerlaubter Weise an den Sakramenten Anteil nehmen und 
nur dann ihres Seelenheils sicher sein können, wenn sie zur katholischen Kirche 
konvertieren. Als die stalinistischc Unterdrückung der Unierten Ukrainischen



62

Kirche erfolgte, war die weit überwiegende Mehrheit des Klerus und der Laien 
von dieser Überzeugung erfüllt. Daher gerieten sie in schwere Gewissensnot, als 

ihre Gemeinden und Gotteshäuser orthodoxen Bischöfen unterstellt werden 
sollten.

4. Anrecht auf eine Kirche für das eigene Volk

Das nationale Fühlen ist bei den östlichen Kirchen von großer Wichtigkeit 
für das kirchliche Leben. Wer dies übersähe, könnte vieles von dem, was in den 
orthodoxen, altorientalischen oder unierten Kirchen und auch was bei den mei­
sten katholischen und protestantischen Kirchen im östlichen Europa und im 
Vorderen Orient zu beobachten ist, nicht verstehen. Wie aus dem Studium der 
Geschichte aller christlichen Völker dieser Regionen deutlich wird, kam es bei 
jedem von ihnen entweder beim Eintritt in die Geschichte oder an einem ent­
scheidenden Wendepunkt ihrer Geschichte zu dem Bewußtsein von einer ganz 
engen Verbindung zwischen ihrer Nation und ihrer Kirche. Solange diese Völ­
ker selbständig waren, galt ihnen als Volksgenosse und vollberechtigter Bürger 
ihres Königreiches, wer ihr kirchliches Leben mitlebtc. Wer es nicht tat, war ein 
im Land lebender Fremder. Verloren die Völker ihre Selbständigkeit und muß­
ten sic unter Fremdherrschaft leben, war ihr eigenes kirchliches Leben der Kri­
stallisationspunkt, um den herum sic ihre Identität zu wahren vermochten, und 
ganz selbstverständlich wurde dabei ihr Klerus zu ihrem Sprecher. Dies umso 
leichter, als der Klerus in der Regel auch die Bildungselitc darstelltc. Die somit 

sehr tief in die Geschichte zurückreichendc Verbindung zwischen Nation und 
Kirche hat zur Folge, daß die Christen dieser Länder ihr Christ-Sein ganz selbst­
verständlich in den gerade bei ihrem Volk üblichen Formen der Frömmigkeit 
praktizieren, die dort traditionelle Ausgestaltung des Gottesdienstes lieben, ih­
rem überlieferten Festkalender folgen, das herkömmliche Brauchtum vollziehen 
und überzeugt sind, daß ihre Treue zu ihren national gefärbten kirchlichen Tra­
ditionen auch ihre Zugehörigkeit zu ihrem Volk stärkt. Zwar wissen sic, daß es 
außer der ihnen ans Herz gewachsenen Weise noch andere Möglichkeiten gibt, 
als aufrichtiger Christ zu leben. Doch es ist für sie nicht allein wichtig, ein guter 
Christ zu sein; sie legen auch größten Wert darauf, daß sie es in der für ihre Na­
tion charakteristischen Weise sind. So ist das Christ-Sein in diesen Nationen in 
hohem Grad volkstumsmäßig geprägt, und dies ließ umgekehrt bei ihnen auch 
das Bewußtsein hcranwachsen, daß ein bestimmt geprägtes Christ-Sein zu ihrem 
Volkstum gehört.



63

Werden sie gehindert, ihr Christ-Sein in genau jener Ausprägung zu leben, 
die sie für ihre Tradition halten, betrachten sie dies als Unrecht sowohl gegen 
ihre Kirche als auch gegen ihre Nation. Daß dies, wie unser Durchblick durch 
die ukrainische Geschichte ergab, in Rom und in Moskau bzw St. Petersburg 
nicht oder doch zu wenig bedacht wurde, daß man von dort aus vielmehr allzu 
unbekümmert Direktiven ausgab, die das Kirchenleben der Ukrainer mit demje­
nigen des Abendlandes bzw Rußlands vereinheitlichen sollten, führte zu schwe­
ren Spannungen und sogar zum Zerbrechen der Kircheneinheit. Eine Ekklesio­
logie, die in der rechten Weise um die Communio aller Schwcsterkirchcn be­
sorgt ist, muß Raum geben für Kirchen der Völker, Sprachgruppcn und Kultur- 
gemeinschaftcn, die ihre eigenen Traditionen lieben und pflegen. Diese Kirchen 
dürfen ihre Traditionen aber nicht verabsolutieren und ihretwegen nicht die 
Rücksichtnahme auf die unabdingbaren Erfordernisse der gesamtkirchlichen 
Einheit vergessen.

Infolge des Säkularisierungsprozesses der Neuzeit trat für manche Angehö­
rige von Völkern, die eine bestimmte Kirchenzugehörigkeit zu ihren Charakteri­
stika zählen, die geistliche Komponente der Kirchengliedschaft hinter deren eth­
nischer oder auch folklorislischcr Komponente zurück. Wo Fremdherrschaft 
über einem Volk lag, konnte cs dann dazu kommen, daß sich bestimmte Kreise 
sehr für ihre Kirche ereiferten, ohne sich um die religiösen, aus dem Glauben 
erwachsenden Pflichten wirklich zu bekümmern.53 Auch unter der Diktatur des 
Kommunismus, die den Völkern ideologische und kosmopolitische Fesseln anle- 
gen wollte, geschah es des öftern, daß die Kirchen von nicht eigentlich geistlich 
interessierten Kreisen als Bollwerke für die Verteidigung des nationalen Her­
kommens bzw des Dissidententums überhaupt in Anspruch genommen wurden. 
Es ist unaufgebbarer Anspruch des Evangeliums, daß die Erlösung Freiheit be­
deutet, und es ist Pflicht der Kirche, zur Freiheitssicherung beizutragen. Den­
noch ist auch nach jener Grenze zu fragen, die respektiert bleiben muß, damit cs 
nicht vorkommc, daß ein Volk um lediglich innerweltlicher Ziele willen auf eine 
eigene Kirche Anspruch erhebt.

53 liinschlägigc, sehr kritische Stellungnahmen des rumänischen orthodoxen Kirchenrechtlcrs 
G. CIUHANDU sind zitiert bei SUTTNER, Beiträge zur Kirchengcschichtc der Rumänen, Wien 
1978, 22 f. Der rumänische unierte Theologe A. RUSU kritisierte wie folgt: "... unsere Kirche wurde 
-wie auch die nichtunicrte Kirche von Hermannstadt - zu einem wahren Schutzschild und Trutzturm 
für unsem ethnischen Charakter. Unsere innere Schwachheit brachte es mit sich, daß des öftern die 
Kämpfe, die ausgefochten wurden für die Erhaltung unseres nationalen Gedankens, den Eifer und 
die Begeisterung für die religiösen Tragen im engeren Sinn des Wortes minderten und so - bei uns 
sicher weniger als bei den nichtunierten Brüdern - den seltsamen Typ des rumänischen Intellektuel­
len schufen, der aus nationalen Gründen der eifrigste Verteidiger der Kirche und ihrer Rechte war, 
ohne sich dabei über die religiösen Pflichten, die aus dem Glauben erwachsen, viel den Kopf zu zer­
brechen." (vgl ebenda, 23 f).



64

5. Zur Gegenwartslage in der Ukraine

Heute kann man es erleben, daß die großen Anliegen der ukrainischen 
Christen des 17. Jahrhunderts teils zu konfessionellen, teils zu nationalen Forde­
rungen umgebogen werden.

Wie damals sind auch heute wieder viele dringend bemüht, den Zustand zu 
beenden, daß bei den Ukrainern Kirchen byzantinischer Tradition konfessionell 
gegeneinander stehen, weil die eine Kirche mit Rom uniert ist und die anderen 
Kirchen es nicht sind. Die Besonnenen unter diesen Menschen sehen im Dialog 
zwischen den Kirchen für ihr großes Ziel den richtigen Weg, der zwar sehr müh­
sam zu begehen ist, aber auch einzig und allein zu einem wahren Ausgleich füh­
ren kann. Konfessionalistische Heißsporne auf orthodoxer Seite meinen hinge­
gen, dies durch die Beseitigung der unierten Kirche schneller erreichen zu kön­
nen. Sie wiederholen den verderblichen Fehler des Uniatismus, indem sie ein­
fach die von ihnen für angemessen gehaltene Lösung auferlegen wollen; ohne 
Rücksicht auf die berechtigten Einwände der Betroffenen fordern sie nämlich, 
daß die unierten Katholiken, die im Glauben geeint sind mit der katholischen 
Kirche, aber den byzantinischen Ritus vollziehen, entweder ihrem Glauben ge­
mäß übergehen zum lateinischen Ritus (und damit entsprechend dem oben dar­
gestellten nationalkirchlichen Fühlen aus "Ukrainern" zu "Polen" würden) oder 
daß sie ihrem Ritus gemäß konvertieren zum orthodoxen Glauben.54 Sie beden­
ken nicht, daß dies nicht zur Kircheneinheit führen würde, sondern eine noch­
malige Verschiebung der Grenzlinie des Schismas erbrächte. Auch unterlassen 
sie es, sich Gedanken zu machen, wie es erlaubt sein kann, an eine jahrhunderte­
alte, vom Heiligen Geist getragene Ortskirche die Forderung zu richten, daß sie 
sich einfach in eine andere Kirche hinein auflösen solle.

Durch Übertreiben des Anspruchs auf Autonomie für die ukrainischen 
Christen schädigen nationalistische Kreise das kirchliche Leben, weil sie die 
ukrainische Christenheit weiter aufspalten, indem sie ohne Bedacht auf Christi 
Wort einem eigenmächtigen Beschluß entsprechend neben der bestehenden ort­
hodoxen Kirche des Landes und in scharfer Konkurrenz zu ihr eine gesonderte 
Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche aufrichten. Ohne Rücksichtnahme 
auf die gcsamtkirchlichc Einheit nehmen sie sich das ekklcsiologisch an sich be­
rechtigte Selbstbestimmungsrecht für die Kirche ihres Volkes nach eigenem

54 Vg] die Presseerklärung einer Unterkommission des orthodox-katholischen Dialogs in 
Kath-Press Nr 24 vom 2.2.1990,10a-11.



65

Ciutdünken heraus. Was die Väter des 17. Jahrhunderts, um die Communio der 
Kirehen nicht zu belasten, im Konsens mit den übrigen Kirchen zu erreichen 
suchten, sprechen sic sich einfach selber zu und diskreditieren durch ihr unaus- 
gcwogencs Vorgehen einen wichtigen Wert der Ekklesiologie, nämlich das An­
recht auf Eigenstand für die zahlreichen Kirchen der Völker, Sprachgruppen 
und Kulturgcmcinschaftcn.

Viele Unicrtc wünschen sich heutzutage die Erhebung ihrer mit Rom un- 
ierten Kirche zum Patriarchal. Was für die Väter des 17. Jahrhunderts eine krö­
nende Bestätigung für die Überwindung des bestehenden Schismas gewesen 

wäre, erstreben sie zur Glorifizierung ihrer Konfession.

IV Ausblick ins Morgen

Wie eingangs gezeigt, stimmen die katholische und die orthodoxe Kirche 
unserer Tage überein, daß die Kirche Christi dort zu finden ist, wo im sakra­
mentalen Geschehen den Menschen das Heil geschenkt wird; daß überall, wo 
dies geschieht, die betreffende Ortskirche in der je angemessenen Weise für die 
ihr anverlrauten Menschen da zu sein hat; daß es die eine Kirche Christi ist, die 
in der je erforderlichen Gestalt an den vielen Orlen am Wirken ist. Also darf 
dem ukrainischen Volk um der Kircheneinheit willen ein ihm gemäßes kirchli­
ches Leben nicht verweigert werden; die Kirchcnzenlrcn in Rom und in Moskau 
- und, wenn neue Zentren anderswo entstehen sollten, auch diese - haben aus 
den Fehlgriffen der Vergangenheit zu lernen und für die Zukunft Konsequenzen 
zu ziehen. Wie eine jede Ortskirche muß aber die ukrainische Christenheit um 
die Zustimmung der Schwesterkirchen zu dem Weg besorgt sein, den sic für sich 
wählt, denn nur in Communio mit allen Kirchen ist sic die Kirche Christi; dies­
bezüglich kennt sie in ihrer Geschichte positive und negative Erfahrungen.

Doch die ukrainische Christenheit hat volle Communio weder unter sich 
noch mit allen übrigen Ortskirchen. Wie das Studium der Kirchcngcschichte 
zeigt, kam es aus recht verschiedenen Gründen zu mehrfachen Trennungen, 
"nicht ohne Schuld der Menschen auf beiden Seiten”, doch darf denjenigen, die 
in die getrennten Kirchen "hincingeboren werden und in ihnen den Glauben an 
Christus erlangen, die Schuld der Trennung nicht zur Last gelegt werden."55 
Zweifellos trägt cs bei zur Reinigung des historischen Bewußtseins der gegen­
wärtigen und der kommenden Generationen und zur "Bewältigung der Vergan-

55 Vgl Unitatis rcdmlcgratio, Art 3.



66

gcnhcit", wenn die Historiker aufrichtiger, als es bislang geschah, den beidersei­
tigen Anteil an Mitschuld aufzeigen. Zum Herausfinden der Kirchen aus der 
derzeitigen wechselseitigen Verweigerung der Communio tragen aber Schuldzu­
weisungen auch dann nichts bei, wenn sie gerecht sind.

Communio ist nicht eine Frucht von dem, was wir Menschen richtig ma­
chen. Sie ist jener Zustand, der zwischen Ortskirchen besteht, die den Geber al­
les Guten dafür preisen, daß er durch sie ihren Gliedern die nämlichen Gnaden­
gaben der Erlösung, der Gotteskindschaft und des ewigen Heiles schenkt. Da 
die Ortskirchen diesen Gaben aber, um sie durch die Zeiten zu tragen, ein je ih­
ren geschichtlichen Umständen entsprechendes Kleid geben müssen, kann cs 
geschehen - und es ist in der Geschichte oftmals geschehen - daß sich die Kir­
chen wegen geteilter Meinungen über die Unterschiede im zeitlichen Kleid zer­
streiten und über den Streit die Communio verlieren. Solange sie fortfahren, wie 
gebannt (fast) nur auf das zu blicken, was menschlichen Ursprungs ist, und so­
lange sic aneinander die wechselseitige Forderung stellen, daß korrigiert werden 
müsse, was sie als besonders störend empfinden, dauert das Schisma fort.

Manche halten dafür, die Schismen nähmen ein Ende, wenn Konsens über 
alle schwerwiegenden Streitpunkte erlangt sei. Denn sie sind besorgt, daß die 
Mängel am zeitlichen Kleid, durch die sie sich beunruhigt fühlen, ein Indiz seien 
für einen geistlichen Mangel der anderen Kirche. Sie meinen, daß jene Anstren­
gung, die nach ihrer Meinung die Mängel verbessert - also ein menschliches Tun 
- die Communio ermöglicht. Bedenken diese Menschen aber recht, daß es beim 
Herrn nicht Ja und Nein zugleich gibt? Darf es sein, daß wir die sakramentalen 
Gnadengaben, die der Herr in einer anderen Kirche wirkt, wegen eines ver­
meintlichen oder auch wegen eines wirklichen menschlichen Ungenügcns, das 
dieser Kirche beim Weben des zeitlichen Kleides unterlief, für gemindert hal­
ten? Ist cs nicht richtiger, mehr auf das Gnadenwirken des Herrn zu vertrauen 
als auf die Mühen, die die Kirchen aufwenden, wenn sie Konsens suchen? Wenn 
dem so ist, dürften auch heute - wie im Jahrhundert Petr Mogilas - die Schismen 
überwunden werden durch das gegenseitige Ansuchen zwischen unseren Kir­
chen, einander gelten zu lassen und sich die Communio zu gewähren. Es wird 
des Vertiefens unserer ckklesiologischen Einsichten und großer Mühe beim 
Hinaustragen der ökumenischen Erkenntnisse zum Klerus und zum gläubigen 
Volk unserer Kirchen bedürfen, bis wir die Reife der Erkenntnis wieder erlan­
gen, die die ukrainische Christenheit des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts 
besaß.



67

DIE MASSNAHMEN DES MOSKAUER PATRIARCHATS 1990-1992 ZUR 
BEILEGUNG DES INTERKONFESSIONELLEN KONFLIKTS IN DER

WESTUKRAINE

Von Georgy S j a b 1 i z e w, Moskau

Die religiöse und politische Situation in der Westukrainc verschärfte sich 
seit dem Sommer 1988 in besonderem Maße. Die griechisch-katholischen Chri­
sten, die dort seit 1946 illegal lebten, verließen ihre Illegalität und organisierten 
eine massive antiorthodoxe propagandistische Kampagne, führten in Moskau 
und in der Ukraine ihre Manifestationen (Demonstrationen, Treffen, Hunger­
streiks, Gottesdienste unter freiem Himmel) durch und forderten die Wieder­
herstellung der Union in den westukrainischen Gebieten. Der Anfang aktiver 

Angriffe der Griechisch-Katholischen gegen die Orthodoxe Kirche war die 
Wegnahme der Vcrklärungskathcdralc, der zweitgrößten orthodoxen Kirche in 
Lwow, in der Nacht vor dem 29. Oktober 1989. Danach erfolgte im Zeitraum 
von einigen Monaten lawinenartig die Eroberung der Gemeinden der Orthodo­
xen Kirche in der Westukraine durch Unicrte.

Die Lage der Anhänger der Orthodoxen Kirche wurde im Frühling 1990 
äußerst kompliziert, als die Vertreter des RUCH im März, bei den Wahlen der 
Ortsvcrwaltungen in den Gebieten von Lwow, Iwano-Frankowsk und Ternopol, 
siegten und die neu gewählten Räte die unicrte Kirche ganz offen unterstützten.

Der Gipfel der für die Orthodoxe Kirche katastrophalen Vorgänge in der 
Westukrainc war die Besetzung der Sankt-Jura-Kathcdralc in Lwow im August
1990 durch die Griechisch-Katholischen. Der zu dieser Zeit in der Kirche anwe­
sende Bischof Andrej (Gorak) wurde beleidigt, vielen Orthodoxen wurden eini­
ge Monate lang normale Bedingungen für die Feier von Gottesdiensten vorent­
halten. Das Ergebnis der beschriebenen Begebenheiten war eine fast vollständi­
ge Vernichtung dreier orthodoxer Diözesen bis zum Winter 1990/91. Im Sommer 
1989 hatte die Diözese von Lwow etwa 1200 Gemeinden, Anfang des Jahres
1991 hingegen waren es nicht mehr als 50 bis 60. Die Anzahl der Kirchen in der 
Diözese von Iwano-Frankowsk, die einst etwa 600 betrug, wurde bis zum Früh­
ling 1991 auf einen Bestand von nicht mehr als 25 bis 30 reduziert. In Iwano- 
Frankowsk und Ternopol wurden den orthodoxen Hierarchen die Kirchenge­
bäude vorenthaltcn, die Gottesdienste wurden in kleinen Räumen, die kurzfri­

stig dazu umgebaut wurden, gefeiert. Im Zusammenhang mit diesen Begeben­
heiten trat das Moskauer Patriarchat als Initiator der Gespräche mit dem Heili-



68

gen Sluhl auf, um die Lage zu normalisieren. Die Gespräche fanden vom 12. bis 
zum 17. Januar 1990 in Moskau statt.

Im Kommunique dieses Treffens hieß es: "Indem die Vertreter der beiden 
Kirchen ihre Besorgnis über die Situation in der Westukraine ausdrückten, stell­
ten sie die Tatsache fest, daß die Probleme zwischcnkirchlicher Beziehungen in 
dieser Region nicht aufgrund der Religion entstehen, und erklären ausdrück­
lich', daß Feindschaft und Gewalt mit dem christlichen Geist unvereinbar sind."

Damit wurde wohl von beiden Seiten anerkannt, daß sich die Unierlenfra- 
ge seil 1989 in erster Linie als eine politische darstellt, während die konfessio­
nellen Unterschiede eigentlich sekundär wurden.

Die Beschützer der Union, besonders im RUCH und in den Parteien der 
"Linken", verteilten die Rollen eindeutig: die griechisch-katholische Kirche sei 
"die gemarterte Kirche", der geistige Kern des Widerstands gegen die "bolsche­
wistische Okkupation"; die Wiedergeburt der Union betrachtete man als einen 
Bestandteil der Demokratisierung des öffentlichen Lebens in der Ukraine.

Im Gegensatz dazu wurde die orthodoxe Kirche als offizielle Organisation, 
die den Kommunisten diente, gedeutet. Dabei spielte auch der nationale Faktor 
eine wichtige Rolle. Indem sich die Theoretiker "der Wiedergeburt der Union" 
aktiv auf die These vom echt nationalen Charakter des griechischen Katholizis­
mus stützten, nützten sie die mächtige patriotische Bewegung aus, die in den 
Jahren der Perestroika in der Ukraine begonnen hatte; dabei erklärte man na­
türlich die Orthodoxie als Gegnerin der freien Entwicklung des ukrainischen 
Volkes; sic wurde als "Moskauer Glauben" und ein Mittel der Russifizierung ab­
gestempelt. Der Kernpunkt dieses Problems ist die Frage der Gottesdienstspra­
che. Obwohl die kirchcnslawische .Sprache die traditionelle Sprache des Gottes­
dienstes in der Ukraine war, wurde der Gottesdienst in ukrainischer Sprache ein 
mächtiges Werkzeug im Dienste der Popularität des griechischen Katholizimus.

Das wichtigste Resultat des Treffens im Januar 1990 waren elf Punkte um­
fassende "Empfehlungen für die Normalisierung der Beziehungen zwischen 
Orthodoxen und Katholiken des östlichen Ritus"2:

1. Beide Seiten bestätigten die Treue ihrer Kirchen zu den Prinzipien der 
Religionsfreiheit und erkannten an, daß diese Prinzipien im Rechtsstaat auf der 
Grundlage des Gesetzes ohne irgendeine Diskriminierung für alle verwirklicht 
werden sollen; sic halten die schnellstmögliche Normalisierung der Lage der Ka­
tholiken des östlichen Ritus in der Westukraine für notwendig.

49.

1 Englischer Text des Kommuniques: The Journal of the Moscow Patriarchale 1990, lieft 4,



69

2. Diese Normalisierung soll ein neues Kapitel in der Geschichte der Bezie­
hungen zwischen Katholiken und Orthodoxen in dieser Region eröffnen; beider­
seitiges Gegeneinander und Ungerechtigkeit in der Vergangenheit sollen im 
Geiste der echten Vergebung und Versöhnung überwunden werden, und das 

soll zur Zusammenarbeit und zum gemeinsamen Zeugnis für Jesus Christus füh­
ren; denn die Kirche ist dazu berufen, ihn zu predigen.

3. Diese Normalisierung, die im Kontext der allgemeinen demokratischen 
Umgestaltung im Lande verwirklicht wird, soll den Katholiken des östlichen Ri­
tus das allgemeine Recht auf religiöse Tätigkeit im Einklang mit der Verfassung 
und den Gesetzen der UdSSR garantieren.

Dabei soll dieses Recht nicht ohne Beachtung des Rechts und der legiti­
men Interessen der Orthodoxen und anderer religiöser Gruppen verwirklicht 
werden.

Wir glauben, daß die Christen der UdSSR zu den gemeinsamen Bemühun­
gen beitragen sollen, die zur Schaffung eines Rechtsstaates führen.

4. ln diesem Zusammenhang ist cs sehr wichtig, jede illegitime Aktion auf­
zugeben, besonders diejenige, die von (Jewalt begleitet wird. Solche Aktionen 
sind mit dem christlichen Geist unvereinbar und sollen verurteilt werden; außer­
dem sind sie ein Hindernis für die Registrierung der Gemeinden der Katholiken 
des östlichen Ritus.

5. Dabei denken beide Seiten, daß die katholischen Gemeinden des östli­
chen Ritus ein Recht und eine Möglichkeit haben, gesetzlich registriert zu wer­
den.

6. Die auf diese Weise registrierten katholischen Gemeinden haben, wie 
auch die Gemeinden anderer Konfessionen, das Recht, die Kultusgcbäudc zur 
kostenlosen und unbefristeten Benutzung zu erhalten, aber auch neue Kirchen 
zu bauen oder Immobilien zu pachten oder zu kaufen.

7. Indem wir die Tatsache feslstellen, daß die Gemeinden sich gelegentlich 
trennten, und jede Gruppe - Orthodoxe und Katholiken - gleichermaßen die 
ausschließliche Benutzung des Kirchengebäudes beansprucht, rufen wir beide 
dazu auf, die gegenseitigen Ansprüche ohne Feindschaft, in brüderlicher Über­
einstimmung und Anerkennung der freien Wahl, ohne irgendeinen Druck auf 
der Grundlage des Gesetzes zu überwinden.

8. Für die Lösung praktischer Fragen, die im Prozeß der Normalisierung 
zwischen Orthodoxen und Katholiken des östlichen Ritus entstehen, wurde ein­
stimmig die Notwendigkeit der Bildung einer gemeinsamen Kommission unter 2

2 Englischer Text: The Journal of Ihc Moscow Patriarchate 1990, Heft 5,8 f.



70

Teilnahme der Vertreter des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats sowie 
auch der Orthodoxen und Katholiken der Westukraine ausgesprochen. Jede die­
ser Gruppen soll in der Kommission mit einem bis maximal zwei Mitgliedern 
vertreten sein. Die Kommission soll dieses Abkommen berücksichtigen und die 
Streitfragen im Geiste der christlichen Liebe und der brüderlichen Zusammen­
arbeit lösen. Es ist notwendig, die Lage in den Kirchen, die von den Katholiken 
des östlichen Ritus ohne Zustimmung der genannten Gemeinden besetzt wur­
den, so schnell wie möglich zu regulieren. Diese Regulierung soll im Einklang 
mit dem Gesetz noch vor der Registrierung katholischer Gemeinden verwirk­
licht werden.

9. Die Gemeinschaft der Katholiken des östlichen Ritus in der Westukraine 
entstand vor 400 Jahren als ein Versuch, die Trennung zwischen der orthodoxen 
und der katholischen Kirche zu überwinden. Dieser Versuch mißlang. Jahrhun­
dertelang blieben die Trennungen, die die Quellen der Konflikte und Leiden für 
Orthodoxe und Katholiken bildeten, bestehen.

Indem sie dem Gebot Christi "Auf daß sie alle eins seien" treu blieben und 
bestrebt waren, dieses Gebot in ihren Beziehungen zu wahren, machten sich die 
beiden Kirchen auf den neuen Weg des Dialogs, denn sie sind tief überzeugt: 
nicht diese Methode der Union, die in der Vergangenheit praktiziert wurde, 
sondern der Dialog wird ihnen helfen, die Probleme zu lösen, die sie trennen. 
Ein solcher Dialog wurde möglich dank dem neuen Herangehen an die Fragen 
der christlichen Einheit, die vom 2. Vaticanum und durch mehrere panorthodo- 
xc Gespräche aufgearbeitet wurden.

Die östlichen katholischen Kirchen, die als Ergebnis der Union der vergan­
genen Jahrhunderte cnstanden und ein Teil der katholischen Kirche geworden 
sind, verhalten sich zu den Orthodoxen auf der Basis der Prinzipien des 2. Va­
ticanums, und das eröffnet ihnen die Gelegenheit, ein konstruktives Element in 
den orthodox-katholischen Beziehungen zu sein.

Beide Seiten sind fest überzeugt, daß diese Beziehungen heute und auch in 
der Zukunft von jedem Proselytismus und beiderseitigem Verdacht frei sein sol­
len, denn nur in der Atmosphäre des Vertrauens und der Zusammenarbeit kön­
nen die beiden Kirchen auf dem Weg des Dialogs erfolgreich fortschreiten.

10. In der Fortsetzung und Entwicklung der Bemühungen in Richtung Ein­
heit soll man die Frage der Organisation der hierarchischen Struktur der Katho­
liken des östlichen Ritus in der Westukraine besprechen, damit nicht der Ein­
druck entsteht, daß die eine Hierarchie der anderen cntgegengestellt wird; dabei



71

soll man sich bemühen, die gemeinsamen Verpflichtungen zu erfüllen, die aus 
dem Dialog zwischen unseren Kirchen und aus der neuen Art der brüderlichen 
Beziehungen erwachsen, die zwischen uns entstanden.

11. Die beiden Delegationen werden unverzüglich die oben genannten 
Empfehlungen ihren kirchlichen Autoritäten übergeben, da sie in voller Ein­
tracht angenommen wurden. Diese Empfehlungen bleiben vertraulich bis zu ih­
rer Bestätigung, und werden sofort nach der Bestätigung veröffentlicht werden. 
Wir hoffen, daß die Katholiken und Orthodoxen, vereinigt im neuen Geist, der 
sich hier zeigte, ihre Bemühungen für die Normalisierung des Prozesses fortset- 
zen werden, der, wie wir hoffen, zur vollständigen Beruhigung der Lage führen 
und zur Steigerung der Gemeinschaft zwischen Katholiken und Orthodoxen bei­
tragen wird. Lind dies geschieht zum Ruhme Gottes.

Aufgrund dieser Empfehlungen wurde eine Kommission unter der Teilnah­
me der Vertreter des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats, der 
ukrainisch-orthodoxen und der griechisch-katholischen Kirche gebildet. Vom 8. 
bis zum 13. März arbeitete sic in Lwow an der Frage der gerechten Verteilung 
der Kirchengebäude. Das Resultat war die Annahme gemeinsamer praktischer 
Lösungen: verteilt wurden die Kirchengebäude in den Städten Nikolacw, Neste- 
row, Solotschow, Jawor, Stryja und Borislawl. Die Protokolle darüber wurden 
von den Vertretern aller vier Seilen unterzeichnet, ln der Erklärung vom 13, 
März verpflichteten sich die Mitglieder der Kommission im Namen der Kirchen, 
jede Möglichkeit der gewaltsamen Besetzung der Kirchen auszuschlicßen; aber 
bald darauf verließen die Griechisch-Katholischen diese Kommission und bra­
chen den begonnenen Prozeß der friedlichen Lösung des Konflikts ab.

Am 7. und 8. Juni 1990 fand im Dreifaltigkcits-und-Scrgy Kloster das 
Landes-Konzil der russisch-orthodoxen Kirche statt; in seinen Bestimmungen 
(sic!) wurde auf die alarmierende Situation in der Westukraine hingewiesen. Es 
wurde fcstgehalten:

"19. Bei der Bewertung der Beziehungen der russisch-orthodoxen mit der 
römisch-katholischen Kirche mußte das Landes-Konzil mit Bedauern feststellen, 
daß diese vom Uniertcnproblem in ernster Weise belastet sind; und dieses Pro­
blem verschärft sich heute im Westen der Ukraine zunehmend.

Die gesetzlich ungeregelte Lage der Uniertcn ist ein Hindernis für die Ent­
wicklung brüderlicher Beziehungen zwischen der Wcltothodoxic und der 

römisch-katholischen Kirche, sie untergräbt die Hoffnung auf eine erfolgreiche 
Fortsetzung des orthodox-katholischen Dialogs.

Das Landes-Konzil anerkennt das Recht der Unionsgcmcinden auf legale 
Existenz, sieht aber die Gewalttaten gegen orthodoxe Geistliche und Laien und



72

die Besetzung orthodoxer Kirchen als unzulässig an. Diese Handlungen, die dem 
christlichen Geist fern sind, werden von einzelnen Gruppierungen organisiert 
und begangen. Das Konzil protestiert gegen nicht verfassungskonforme Hand­
lungen lokaler Behörden der Westukrainc, die die Bürger orthodoxen Bekennt­
nisses diskriminieren, sich in innerkirchliche Angelegenheiten einmischcn und 
die legalen Rechte der orthodoxen Kirche gefährden.

Das Landes-Konzil verurteilt die Gewaltakte des Stalin-Regimes gegen die 
Griechisch-Katholischen und jede Einmischung der Sowjetbehörden in das inne­
re Kirchenleben. Das Landes-Konzil hält cs für unzulässig, heule zu ähnlichen 
Methoden bezüglich der Orthodoxen zu greifen. Die Geschichte hat gezeigt, daß 
das komplizierte Problem der Beziehungen zwischen diesen zwei Gemeinschaf­
ten durch Gewalt, durch Unterdrückung der legalen Rechte der Orthodoxen 
und Uniertcn nicht zu lösen ist.

20. Das Landes-Konzil bedauert, daß der schon begonnene Weg zur Nor­
malisierung der Beziehungen zwischen Orthodoxen und Katholiken des östli­
chen Ritus in Galizien, zur Regelung der Lage der Unionsgemeinden durch die 
Arbeit der Kommission mit den Vertretern des Moskauer Patriarchats, des Hei­
ligen Stuhls, der ukrainisch-orthodoxen Kirche und der Katholiken des östlichen 
Ritus durch die Uniertcn abgebrochen wurde; letztere nahmen die Verantwor­
tung für den Abbruch der Gespräche und für den Verzicht auf die Lösungen, 
die von der Kommission mit dem Einverständnis der unierten Kirche ausgear­
beitet worden waren, auf sich.

Danach verstärkten sich aggressive Handlungen der Unierten bei der Be­
setzung orthodoxer Kirchengebäude. Das Landes-Konzil erklärt, daß der Weg 
der Unionsvertreter zur Erschwerung der Situation und zur Verhärtung der in­
terkonfessionellen Feindschaft in Galizien führt. Das Konzil ruft den Heiligen 
Stuhl auf, die in seiner Jurisdiktion befindlichen ukrainischen Katholiken des 
östlichen Ritus zu beeinflussen, damit die Arbeit der Kommission wiederaufge­
nommen werden kann.

Es ist ganz klar, daß dieser gefährliche interkonfessionelle Konflikt nur mit 
kirehlichcn Mitteln durch den aufrichtigen Dialog bereinigt werden kann."

Es ist auch folgendes zu bemerken: nach dem Verlassen der Kommission 
durch die Griechisch-Katholischen erfolgte die Erklärung der griechisch- 
katholischen Bischöfe vom 17. März 1990, worin sie erklärten, daß "die ukraini­
sche griechisch-katholische Kirche die einzige Kirche in der Ukraine ist"; so



73

nennt sich Metropolit Wladimir Sternjuk nicht nur "Metropolit von Lwow", son­
dern auch "von Kiew und Galizien”.

Das Moskauer Patriarchat schlug im Juni wieder vor, ein außerordentliches 
Treffen durchzuführen, um diese Situation zu besprechen und Wege zu ihrer 
Normalisierung zu finden. Aber aus Gründen, die nicht von der russisch- 
orthodoxen Kirche herrührten, fand dieses Treffen erst am 10. und 14. Septem­
ber statt. Die Delegationen des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats, der 
ukrainisch-orthodoxen und der ukrainisch-katholischen Kirche versammelten 
sich im Moskauer Sankt-Daniels Kloster, bestätigten die "Empfehlungen" vom 
Januar und sprachen sich für die Fortsetzung der Arbeit der Kommission aus.

Erfolgreich wurden die Punkte des Kommuniques vereinbart, die allgemei­
nen Charakter haben und Prinzipien der Zusammenarbeit der Kirchen für die 
Normalisierung der orthodox-katholischen Beziehungen in der Westukraine be­
schreiben.

Daß von unierter Seite die Arbeit der Kommission im März dieses Jahres 
abgebrochen wurde, bewirkte eine äußerst negative Reaktion der Orthodoxen 
und Ungläubigkeit gegenüber der Möglichkeit der Regelung des Problems 
durch den Dialog mit Katholiken des östlichen Ritus; und da in der Kommission 
Vertreter aller repräsentierten Institutionen bei diesem außerordentlichen Tref­
fen anwesend waren, schlugen die russisch- und ukrainisch-olhodoxe Kirche vor, 
wenigstens zwei konkrete Fragen zu lösen: die Frage des Überiasscns wenigstens 
je einer der von Katholiken des östlichen Ritus besetzten Kirchen an die ortho­

doxen Bischöfe von Lwow und Iwano-Frankowsk, damit sie die Möglichkeit ha­
ben, die Gottesdienste zu feiern und die orthodoxen Gläubigen pastoral zu be­
treuen sowie jene der vorübergehenden Überlassung der alten Residenz an den 

Bischof von Lwow, bis dessen neue Residenz gebaut wird.
Leider hat die Stellung der Unicrtcn, ihre Verweigerung jeglichen Kom­

promisses, alle früheren, in Eintracht gefaßten Punkte des Kommuniques sinnlos 
gemacht.

Da die Delegation des Vatikan dem Standpunkt der Griechisch-Unierten 
nichts entgegcnstcllen konnte, führten die Gespräche in eine Sackgasse.

Am 1. Oktober 1990 erfolgte auch die Erklärung des Heiligen Synods der 
russisch-orthodoxen Kirche über die Situation in den Beziehungen mit der ka­
tholischen Kirche. Darin hieß es3:

3 Englischer Text: The Journal of Ihe Moscow Patriarchate 1991, Heft t, 2-4.



74

"Der Heilige Synod des Moskauer Patriarchats stellt mit Bitternis fest, daß 
die Beziehungen zwischen der römisch-katholischen Kirche und dem Moskauer 
Patriarchat, die sich seit dem 2. Vatikanum erfolgreich entwickelten, bei dem 
Versuch, das interkonfessionelle Problem in der Westukraine zu lösen, einer 
schweren Prüfung unterworfen wurde. Diese Situation führt unsere Beziehungen 
auf eine andere Ebene und stellt die Frage: wie kann man in dieser Lage den 
theologischen Dialog fortsetzen? Ist er vereinbar mit himmelschreienden Tatsa­
chen des Drucks auf die Orthodoxen, mit Lästerungen vor unseren heiligen Din­
gen seitens der ukrainischen Katholiken des östlichen Ritus?”

Daß diese Worte keine Übertreibung sind, bestätigt die Besetzung einer 

Kirche in Sambor im Lwow-Gebiet am 17. Oktober 1990. Dieses Ereignis wird 
in der Erklärung der orthodoxen Geistlichen dieser Stadt folgendermaßen be­
schrieben:

Seit Mai 1990 zelebrierten die Orthodoxen ruhig in der Kirche der Geburt 
der Gottesmutter in Sambor. Die ukrainisch-katholische Kirche errichtete im lo­
kalen Park eine Kapelle, sprach über den Bau ihrer Kirche und sammelte Geld. 
Laut einer Veröffentlichung in der Presse haben sie 150.000 gesammelt und be­
gannen, den Grundstein zu legen. In Sambor gibt cs ein ehemaliges katholisches 
Kirchengebäude (Orgelsaal). Das wäre ein geeigneter Raum. Obwohl ihnen die­
ses Gebäude vom Stadtrat vorgeschlagen wurde, lehnten die Katholiken das An­
gebot ab. Es gibt in Sambor etwa 7000 Katholiken gegenüber 21.000 Orthodoxen 
(die Gesamtbevölkerungszahl beträgt 50.000). Seit Oktober wurden Aufrufe 
laut, die orthodoxe Kirche der Geburt der Gottesmutter zu besetzen; in diesem 
Zusammenhang hielten die katholischen Priester Straßengottesdienste neben 
dieser Kirche und Manifestationen, die einen anti-moskauer Charakter hatten, 
ab.

Das erste Kirchengebäude wurde von Katholiken in der Nacht vom 30. auf 
den 31. Januar 1990 besetzt. Einen Tag später halten es die Orthodoxen wieder 
befreit. Dann schlugen die lokalen Behörden vor, die Kirche gemeinsam für den 
Gottesdienst zu benutzen. Die Orthodoxen forderten Garantien, daß diese Kir­
che nicht völlig in die Hände der Katholiken gerate.

Im Juni 1990 erklärte der Dekan der Kirche W. Golod den Übertritt eines 
Teils der Gemeinde zur Autokephalen Kirche. So enstanden zwei orthodoxe 
Gemeinden, die abwechselnd in der Kirche feierten, ln der Folge verlangten die 
Behörden die Schlüssel der Kirche und sagten, sie würden selbst über ihr 
Schicksal entscheiden. Die Orthodoxen weigerten sich; daraufhin verklagte der 
Stadtrat die Orthodoxen gerichtlich auf Auflösung des Vertrages und auf Über­



75

gäbe der Schlüssel. Zu dieser Zeit hatte der Stadtrat bereits einen Pachtvertrag 
über die Benutzung der Kirche mit den Katholiken geschlossen.

Das Obergericht der Ukraine billigte den Protest des Staatsanwaltes der 
Republik, hob alle Gerichtsbeschlüsse der lokalen Behörde über die Kirche auf 
und übergab sic den Orthodoxen. Dies geschah am 21. August 1991.

Am Vorabend, also am 20. August, registrierte der Gebietsrat die Ortho­
doxe Gemeinde als juristische Person. Am 30. August verlangte derselbe Ge­
bietsrat die Räumung der Kirche seitens der Orthodoxen. Dieser Beschluß des 
Gebictsrates wurde der Gemeinde nicht mitgetcilt.

Es ist hinzuzufügen, daß in diesem Sommer, am 24. Juli, etwa 200 OMON- 
Lcutc die Kirche angegriffen hatten, aber das Volk hatte die Kirche beschützt. 
Am 29. August 1991 um sechs Uhr morgens zerschlugen die Katholiken die Tür 
der Kirche und besetzten das Gebäude. Das Volk befreite die Kirche wieder. 
Nach dieser Besitzergreifung beschloß der Gebietsrat am 30. August, daß die 
Miliz, die Kirche versiegeln und bewachen sollte.

Am 17. September um vier Uhr in der Nacht kamen etwa 47 Busse und 
drei Panzerfahrzeuge zur Kirche, die von etwa 40 Mann verteidigt wurde; weite­
re 20 Mann befanden sich mit den Priestern innerhalb des Gebäudes. 900 
OMON-Lcutc, 24 Abteilungen der Miliz, und eine Feuerwchrableilung beteilig­
ten sich am Sturm. Die Führung bestand aus 54 Mann, mit Oberst Kret, dem 
stellvertretenden Chef der UWD des Lwower Gebiets an der Spitze.

Alle Beschützer der Kirche wurden im Hof geschlagen und auf die Distanz 
von 200 Metern z.urückgcdrängt, einige Kordons wurden eingerichtet und nie­
mand wurde zur Kirche gelassen, dabei wurde Tränengas eingesetzt. Die innere 
Tür wurde abgerissen, 200 OMON-Leutc stürzten in die Kirche. Man schlug die 
Beschützer mit Knüppeln, sogar im Altarraum. Die Geschlagenen wurden hcr- 
ausgcholt und in ein Auto der OMON-Lcutc gezerrt. Dem Priester Buchnij 
schlug man die Zähne aus, ein armer Invalide der ersten Gruppe wurde schreck­
lich mißhandelt; dasselbe geschah mit dem Kriegsveteranen Chaljawko, einigen 
Jungen und etwa zehn Rcntncrinncn. Eine orthodoxe Frau, Anna Sarachman, 
wurde mit Gehirnerschütterung und doppelten Kinnbruch ins Krankenhaus ge­
bracht. Sic wurden drei Tage lang nicht operiert. Alle 19 verhafteten Männer, 
die sich in der Kirche befunden hatten, wurden nach Drogobytsch in die Miliz­
abteilung gebracht. Unter ihnen befanden sich drei Priester: A. Schwcz, I. 
Schwcz und N. Buchnij. Sie saßen dort elf Stunden ohne medizinische Hilfe.

Um 14 Uhr wandten sich die Vertreter der orthodoxen Gemeinden an den 
stellvertretenden UWD des Lwower Gebiets und befragten ihn über das Schick­
sal der Gefangenen. Die Antwort war: "In Sambor herrscht Ruhe, die Priester



76

sind nach Hause gebracht worden." Zu dieser Zeit forderten die Orthodoxen in 
Sambor, die Gefangenen freizulassen, sie gingen zur Eisenbahn und warfen sich 
auf die Geleise; daraufhin wurden die Gefangenen um 17 Uhr freigelassen.

Schließlich ist noch festzuhalten: im Herbst 1990 haben die Gläubigen und 
Geistlichen der orthodoxen Kirche in Iwano-Frankowsk und Tcrnopol, die alle 
Kirchen verloren hatten und keine Gottesdienste besuchen konnten, mehrmals 
zu solchen extremen Maßnahmen wie Hungerstreik gegriffen.

Die Situation in der Westukraine wurde vom Moskauer Patriarchat in der 
Gemischten Kommission für den theologischen Dialog zwischen den orthodoxen 
Ortskirchen und der römisch-katholischen Kirche besprochen. Auf der 6. Ple­
narsitzung in Freising (Deutschland), die vom 6. - 16. Juni 1990 stattfand, wurde 
eine Erklärung angenommen, die folgendes festhielt4:

"VI. 1) Da eine Spannung zwischen den römisch-katholischen Kirchen des 
byzantischen Ritus und der orthodoxen Kirche in manchen Regionen herrscht, 
wird das Problem der Union aktuell, und es muß vor anderen zu betrachtenden 
Fragen Priorität haben.

2) Der Terminus "Union” bedeutet in diesem Fall das Bestreben, die Ein­
heit der Kirche durch Spaltung der orthodoxen Gemeinden zu erreichen, ohne 
zu berücksichtigen, daß die orthodoxe Kirche ckklesiologisch eine Schwesterkir­
che ist, die die Gnade und das Heil vermittelt. Wir lehnen, im Einklang mit dem 
Text der Wiener Unterkommission, die Union als Methode der Suche nach Ein­
heit ab, weil sie der allgemeinen Überlieferung unserer Kirche nicht entspricht.

3) Die Union als Methode diente dort, wo sie angewandt wurde, nicht dem 
Ziel der Annäherung der Kirchen. Im Gegenteil, sie rief immer wieder neue 
Trennungen hervor. Eine solche Lage war Anlaß für Unglück und Kämpfe, die 
im historischen Gedächtnis der Kirchen blieben. Außerdem erfordern ekklesio- 
logische Motive die Suche nach anderen Wegen.

4) Jetzt, da unsere Kirchen sich auf der Grundlage der ekklesiologischen 
brüderlichen Gemeinschaft begegnen, kann die Union nur die wichtigen Errun­
genschaften des Dialogs zerstören.

VII. Aber außer dem Ziel der theologischen und historischen Annäherung 
sind praktische Maßnahmen nötig, um den Folgen der gefährlichen Spannung, 
die in vielen orthodoxen Regionen herrscht, zu entkommen. Das Folgende ist zu 
berücksichtigen:

a) Die religiöse Freiheit von Personen und Gemeinden ist nicht nur ein 
Recht, das voll zu achten ist, für die Christen, die das göttliche Leben genießen,

4 Englischer Text: The Journal of the Moscow Patriarchate 1990, lieft 10,46 f.



77

ist es auch die Gabe des Geistes für das Zusammenfügen des Leibes Christi, für 
das Wachsen in seiner Fülle (Eph 4,16). Diese Freiheit schließt letztlich jede 
Form der Gewalt, direkte oder indirekte, physische Gewalt oder moralischen 
Druck, aus. Die Gaben des Geistes, die dem Gemeinnützen immer dienen (1 
Kor 12,7), bei der brüderlichen Zusammenarbeit der Hirten, müssen endlich die 
Wunden der Vergangenheit heilen und die Gläubigen zur tiefen und dauernden 
Versöhnung führen, die das Gebet erlaubt, das der Herr seinen Jüngern geboten 
hat...

c) Jedes Bestreben, die Gläubigen der einen Kirche in die andere überzu­
führen - also Proselylenlum - muß als eine Entstellung der Hirtenarbcil ausge­
schlossen werden. Außerdem ist es ein negatives Zeugnis für diejenigen, die die 
neue Freiheit der Kirchen kritisch betrachten und bereit sind, jeden Fall des An­
tagonismus auszunutzen."

Am 12. Dezember 1990 wurde im Fanar5 die Erklärung der intcrorthodo- 
xen Kommission für den theologischen Dialog zwischen der orthodoxen und der 
römisch-katholischen Kirche angenommen; dabei wurde betont: "Die heutige 
Belebung der Union wird von groben Verletzungen der Menschenrechte und 
der religiösen Freiheit begleitet." Auch die Erklärung von Freising wurde unter­
stützt.

Vom 10. - 15. Juni 1991 fand in Arrice (Italien) die Sitzung des Koordina- 
tionskomitces der Internationalen Gemischten Kommission für den theologi­
schen Dialog zwischen der orthodoxen und der katholischen Kirche statt. Es 
wurde das Schlußdokument angenommen, in dem geschrieben stand, daß mit 
dem Entstehen der östlichen Katholischen Kirchen "die Situation entstand, die 
eine Quelle des Konflikts und des Leidens vor allem für Orthodoxe wurde”. Im 
Dokument gab es Empfehlungen mit dem Aufruf zum Dialog als Methode der 
Problemlösung.

Aber trotz der Tatsache, daß der Dialog zwischen den orthodoxen Kirchen 
und der römisch-katholischen Kirche über die Union als religiöse und histori­
sche Erscheinung positiv war, gab cs praktisch keine Beruhigung des Konflikts. 
Das Zusammentreffen der Delegationen des Moskauer Patriarchats und des 
Heiligen Stuhls in Genf am 2. und 3. März 1992 brachte auch keine entscheiden­
den Ergebnisse. Im Kommunique dieses Zusammentreffens heißt es:

"Was die Situation in der Westukraine und in den Beziehungen zwischen 
der orthodoxen Kirche und der ukrainisch griechisch-katholischen Kirche anbe- 
langt, stimmten die Delegationen überein, daß die im Januar 1990 in Moskau gc-

5 Vgl The Journal of the Moscow Patriarchate 1991, lieft 4,57 f.



78

meinsam formulierten Prinzipien, die von der katholischen Obrigkeit und der 
Hirarchie des Moskauer Patriarchats gebilligt wurden, eine wirksame Grundlage 
für jede Bemühung, sie zu lösen, bleiben, aber es besteht weiterhin Uneinigkeit 
in der Frage, welcher Mechanismus am besten für die Verwirklichung dieser 
Prinzipien geeignet wäre."

Das Uniatentum bleibt nach wie vor ein Problem, das den Dialog der 
römisch-katholischen Kirche mit der russisch-orthodoxen und mit anderen ort­
hodoxen Kirchen erschwert. Metropolit Kyrill von Smolensk und Kaliningrad, 
Vorsitzender des kirchlichen Außenamts des Moskauer Patriarchats, sagte im 
Interwicw mit der Zeitung "Croix" am 12. März 1991:

"Nicht unsere Kirche, sondern Stalin hat die Unicrten verboten. Und wir 
haben ohne Zwang diejenigen empfangen, die orthodox bleiben und nicht Ka­
tholiken des lateinischen Ritus oder Atheisten werden wollten. Ich war immer 
überzeugt: wenn sich unser öffentliches Leben normalisiert hat, sollen die Un- 
ierten sicher das Recht auf Existenz haben. Meiner Meinung nach soll sich die 
griechisch-katholische Kirche dem Proselytcntum verweigern und als eine Brük- 
ke zwischen West und Ost dienen.

Aber dafür soll sie die Theologie des 2. Vatikanums in ihrem Denken und 
in ihrer Praxis verwenden."

Diese Meinung kann man für die allgemeine Meinung der heutigen Hierar­
chie der russisch-orthodoxen Kirche halten.



BIBLIOGRAPHIE
ZUM KATHOLISCHEN OSTKIRCHENRECHT 1

79

II. Vatikanum
Decretum de Ecclesiis orientalibus catholicis

BREYDY M., El dccrcto conciliar "Oricntalium Ecclesiarum", in: Rcvista Es- 
panola de Derecho Canonico 22 (1966) 295-311.

DIE KONZILSDEKRETE. Über den Ökumenismus. Über die Katholischen 
Orientalischen Kirchen. Mit Beiträgen v. L. Kard. Jaegcr u. E. Stakcmeicr, 
Münster 1965.

DEKRET ÜBER DIE KATHOLISCHEN OSTKIRCHEN (Decretum de Ec­
clesiis orientalibus catholicis), eingel. u. komm. v. J.M. HOECK, 
LThK/Erg.Bd. 1, 361-392.

DE VRIES W., Das Konzilsdekret über die katholischen orientalischen Kirchen 
(Eine theologische Auswertung), in: Orientierung 29 (1965) 201-204.

DE VRIES W., II Decrcto Conciliare sulle Chiesc Caltolichc Orientali, in: La 
civiltä Caltolica 2 (1965) 108-121.

DUMONT C., Concile Occumeniquc Vatican II - L’Eglisc, l’Oecumenisme, les 
Eglises Orientales, Paris 1965.

DECREE ON THE CATHOLIC ORIENTAL CHURCHES, in: Clergy 
Monthly (1965) 85-93.

EDELBY N., L’authcntique tradition orientale et le düeret de Vatican II sur les 
eglises orientales catholiques, in: Kanon 1 (1973) 59-69.

EDELBY N./DICK I., Les Eglises orientales catholiques: dccret "Oricntalium 
Ecclesiarum" (Unam Sanctam 76), Paris 1970.

EID E., La revisione del Codicc di Diritto Canonico Orientale alla lucc del De­
crcto Conciliare "Orientalium Ecclesiarum", in: Nuntia 20 (1985) 128-131.

ESPOSITO R.F., Dccrelo sulle Chiese Orientale, Rom 1963.
ESPOSITO R.F., II Decrcto conciliare sulle Chiese orientali. Testo e commenta- 

to, Rom 1966.
FALTIN D., L’institution synodales dans le Concile Vatican II, in: Kanon 2 

(1974) 39-52.
FORTINO E., La fisionomia di una Chicsa orientale cattolica nel Concilio Vati- 

cano II: Oriente Cristiano 29 (1989) 3-18.

1 Zusammcngestellt von Iiva Synck.



80

GALLAGHER C., The Revised Code of Eastern Canon Law and the Sceond 
Vatiean Couneil, in: Seminarium 38 (1987) 222-239.

HOEK J.M., Deeree on Eastern Catholic Churchcs, in: H. Vorgrimler (Hrsg.), 
Commentary on the Documcnts of Vatiean II Bd.'l, New York 1967, 307- 
330.

MADEY J., Das Zweite vatikanische Konzil und die Revision des Rechtes der 
Ostkirchen, in: Catholica 32 (1978) 188-211.

MADEY J., Das Konz.ilsdckret über die katholischen Ostkirchen, in: Begegnung 
20 (1965) 256-260; 287-290.

MADEY J., Der Abschluß einer bekcnnlnisverschiedenen Ehe nach dem Kon­
zilsdekret "Über die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische 
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Orientalium Ecclesiarum: More than Twenty Years After, Pader­
born 1987.

MANNA S., DISTANTE G., Orientalium Ecclesiarum - Deercto sulle Chicse 
Orientali Catloliche, Casale Monferrato 1986.

Obscrvations sur lc nouveau Schema de Ecclcsiis Orientalibus par 1c Patr. Maxi- 
mos et lc Saint-Synode, Automnc 1964.

O’CONNEL P.A., Vatiean II: The Deeree on the Catholic Eastern Churches, 
Dublin 1965.

ORTIZ DE URBINA I., Decreto sulle Chicse Orientali cattoliehe, Turin 1967.
PAPANDREOU D., Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des II. Vatika­

nums, Freiburg 1969.
POSPISHIL V.J., Orientalium Ecclcsiarum. The Deeree on the Eastern Calho- 

lic Church of II Vatiean Council, New York 1965.
POSPISHIL V.J., Patriarehowie wschodni w swietlc dekretu Soboru Watykan- 

skiego II De Ecclcsiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar­
chen im Lichte des Dekrets über Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18 
(1.971) 109-142.

PRZEKOP E., Kanoniezne aspeely dekretu "Orientalium Ecclesiarum'' a bieza- 
ca reforma kanonieznego prawa wsehodniego, in: Prawo Kanoniezne 20 
(1977) 295-306.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia patriarehöw wsehodnieh wedlug dccretu 
"Orientalium Eccclcsiarum”, in: Wiadomosci kosciclne Archidiecezji w B- 
stoku 3 (1977), Heft 2, 92-105.

PRZEKOP E., Zagadnienia autentycznej tradyeji wschodniej w dekrecic 
"Orientalium Ecclesiarum", in: Wiadomosci Koscielne Arehidiec. w B-stoku 
4 (1987), Heft 3, 67-79.

PUJOL C., Comcntario de la Declaracion de la S.C. para las Iglcsias Orientales 
(25-III-1979), in: Rcvista Espanola de Derecho Canonico 26 (1970) 397- 
404.



81

PUJOL C., Decretum Concilii Vaticani II "Ecclesiarum Oricntalium'1. Tcxtus et 
Commcntarium, Rom 1970.

PUJOL C., De sensu vocis ’aggregatus’ (Vaticanum II, Dccr. Orientalium Ecclc- 
siarum n.7), in: Pcriodica 50 (1971) 251-271.

PUJOL C., II decrcto Conciliare sulle Chiese Orientali Cattoliche, in: Unitas 20 
(1965) 167-181.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican 
Council-Decrcc "Orientalium Ecclesiarum", n.4). (Orientalia Christiana 
Analecta 186), Rom 1970,209-224.

PUJOL C., Vaticano 11 - El unico pueblo de Dios - Decreto "Orientalium Eccle­
siarum". Tcxto y Comentario, Madrid 1968.

SALACHAS D., II Codice dclle Chiese Orientali, in: Regno-Attualitä 36 (1991) 
51-52.

SAVRAMIS D., Die griechisch-orthodoxe Kirche und das zweite Vatikanische 
Konzil, in: Christenheit in Bewegung Hamburg 1964, 78-107.

WOJNAR M., Decrec on the Oriental Calholic Churches, in: The Jurist 25 
(1965) 173-255.

ZUZEK I., Animadvcrsiones quaedam in Decretum de Eeclesis Orienlalibus 
Catholicis Concilii Vaticani II (mit conspectus bibliographicus), in: Periodi- 
ca 55 (1966) 266-288 (= in: De Concilio oecumcnico Vaticano II. Studia, 
Rom 1966, 114-136).



82

Codex Canonum Orientalium Ecclesiarum 

Überblicksdarstellungen

ALESANDRO, J.A., The Revision of the Code of Canon Law: A Background 
Study, in: Studia Canonica 24 (1990) 91-146.

BHARANIKULANGARA K., An Introduction to the Ecclesiology and Con­
tents of the Oriental Code, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), 
The Code of Canons of the Eastern Churchcs. A Study and Interpretation. 
Essays in Honour of Joseph Cardinal Parccattil, President, Pontifical Com­
mission for the Revision of Eastern Canon Law, Alwaye 1992,11-38.

BROGI M., Algumas caracterfslicas do "Cödigo dos Cänones das Igrejas 
Orientais'', in: Direito e Pastoral 6 (1991) 3-25.

BROGI M., Codificazione del diritto comunc dclle Chicse oricntali caltoliche, 
in: Rcvista Espanola de Derecho Canonico 45 (1988) 7-30.

BROGI M., I cattolici orientali nel Codex Iuris Canonici, in: Antonianum 58 
(1983) 218-243.

BROGI M., II nuovo Codice Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35- 
61.

BROGI M., La Congrega/ione per le Chicse Orientali, in: La Curia Romana 
nella Cost. Ap. "Pastor Bonus" (Studi Giuridici 21), Cittä del Vaticano 
1990, 239-267.

BROGI M., Particular Law in the future Oriental Code of Canon Law, in: C. 
Payngot (Hrsg.), Homage lo Mar Cariatti-Pioneer Malabar Ecumenist, 
Rom 1987, 89-99.

BUCCI ()., II Codice di Diritto Canonico Orientale nella storia della Chiesa, in: 
Apollinaris 55 (1982) 370-448.

BUCCI O., II Problema della formazione della terminologia cristiana da parle 
delle originaric chicse orientali: Studio linguislico c storico-giuridico, in: 
Nuntia 5 (1977) 71-95.

BUCCI ()., La genesi della struttura del diritto della Chiesa latina e del diritto 
delle Chiese Cristianc Orientali in rapporlo allo svoligimenlo storico del di­
ritto romano e del diritto bizantino, in: Apollinaris 65 (1992) 93-135.

CAPPELLINI E., Con il 'Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium’. Nuovc 
prospettive didattiche per il Diritto Canonico, in: L’Osscrvatore Romano, 
14. Februar 1991, 8.

CAPRILE G., Il nuovo codice dei canoni delle Chiese Orientali, in: La Civiltä 
Cattolica, 19. Jänner 1991,171-177.



83

CHIRAMEL J., BHARANIKULANGARA K. (Hrsg.), The Code of Canons of 
the Easlern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Jo­
seph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision 
of Eastern Canon Law, Alwayc 1992.

DE CLERCQ C., Fontes iuridici Ecclcsiarum orientalium, Rom 1967.
DE CLERCQ C., Initia iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 38 

(1965) 215-235.
DOUM1TH M., De l’unitd du codc de droit dans l’Eglise catholique, in: Antio- 

chcna 1965, cahicr 7 (11/3) 23-27.
EDELBY N., Ein einheitliches kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl? 

Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch für die orientalischen Kirchen? in: 
Concilium 3 (1967) 618-624.

EDELBY N., Unity or Plurality of Codes: Should the Eastern Churchcs Have a 
Special Code?, in: N. Edelby (Hrsg.), Canon Law - Post Conciliar 
Thoughts: Rcncwal and Reform of Canon Law (Concilium 28), New 
York/Glen Rock, 1967, 37-47.

EID E., La presentazione del codice dei canoni delle Chiese orientali (La rcla- 
zione di S.E. Mons. Eid, vice-prcsidenle delle pontificia commissionc per 
la revisione), in: L’Osscrvatorc Romano, 27. Oktober 1990, 7.

EID E., La rövision du Code de droit oriental: histoire et principes, in: Anne6 
Canonique 33 (1990) 11-27.

EID E., Le droit canonique oriental, in: Al-Manarat (1988) 3-22,156-160.
EID E., Presto il nuovo codice di Diritto Canonico Orientale, in: Nuntia 27 

(1988) 93-94.
EID E., Presentation of the Code of Canons of the Eastern Churchcs to the Syn- 

od, October 25, 1990, in: Synod of Bishops Committee for Information, 
Bulletin 40(1990)

EID E., ZUZEK I., Invio dello Schemu Codicis Iuris Canonici Orientalis all’csa- 
me dei Membri dclla Commissionc, in: Nuntia 23 (1986) 109-119.

FALTIN D., Codex Iuris Canonici Orientalis, in: P. Palazz.ini (Hrsg.), Dictiona- 
rium Morale et Canonicum. Bd. 1, Rom 1968, 719-722.

FALTIN D., La Codificazionc del diritto canonico orientale, in: La Sacra Cong- 
regazione per le Chiese orientali nel Cinquantesimo della fondazione 1917- 
1967, Rom 1969, 121-137.

FALTIN D., Legislatio Latino-Oricntalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictionarium 
Morale et Canonicum. Bd. 3, Rom 1968, 33-36.

FALTIN D., L’Unitä della Chiesa e la Icgislaz.ionc canonica delle Chiese 
Orientali, in: Unitas 27 (1972) 161-188.

FARIS J., Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchcnrcchtskodex von seiten 
katholischer Ostkirchen, in: Concilium 205 (1986) 223-227.



84

FARIS J.D., Observations on the 1986 Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis, 
in: in Canon Law Society of America, Proceedings of the Forty-Nineth An- 
nual Convention, Washington D.C. 1987, 340-359.

FARIS J.D., The Codificalion and Revision of Eastern Canon Law, in: Sludia 
Canonica 17 (1983) 449-485.

FÜRST C.G., Katholisch ist nicht gleich lateinisch. Der gemeinsame Kirchcn- 
rcchtskodex für die katholischen Ostkirchen, in: Herder Korrespondenz 45 
(1991) 136-140.

GALLAGHER C. (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churchcs, Rom 
1991.

GIANNINI A., Dottrina sulla codificazione dcl diritto canonico orientale, in: 
Ephemeridcs Iuris Canonici 48 (1992) 29-42.

GLINKA L., Resoconto sulla pubblicazione delle Fonti della Codificazione 
Orientale, in: Nuntia 10 (1980) 119-128.

GREEN T.J., Reflections on the Eastern Code Revision Process, in: The Jurist 
51 (1991) 18-37.

HAMBYE E.R., The Eastern Churches in India and the Syrian Tradition, in: 
Seminarium 38, NS 27 (1987) 364-379.

HAJJAR J., Ouclques jalons modernes de la codification canoniquc orientale, 
in: Apollinaris 35 (1962) 231-237.

HIEROLD E., Die Systematik des Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 
in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 337-345.

LANNE E., La revision du Droit canonique oriental et le retour aux traditions 
authentiques de l’Orient, in: Irenikon 54 (1981) 485-496.

LYNCH J.E., The Eastern Churches: Historical Background, in: The Jurist 51 
(1991) 1-17.

MADEY J., The Eastern Churches in the Diaspora. What Roman Catholics 
Should Know about their Brethren, in: Seminarium 38, NS 27 (1987) 309- 
351.

MALANCHARUVIL C., The Syro-Malankara Church, Alwaye 1973.
MAR BASELIOS C., Ecclcsial Perspectives Emerging from the New Code of 

Canon Law for the Oriental Catholic Churches, Kottayam 1991.
METZ R., La nouvelle codification du droit de 1’ Eglise (1959-1983), in: Revue 

de Droit Canonique 33 (1983) 158-168.
METZ R., La premiere codification du droit des Egliscs orientales catholiques, 

in: R. Epp, Ch. Lefebvrc, R. Metz, Le droit et les institutions de 1’ Eglise 
catholique de la fin du XVIIIe siöcle ä 1978, Paris 1981, 272-281.

METZ R., La premifere tentalive de codificr le droit des Eglises orientales au 
XXe siücle (1927-1958), in: Melanges offerts ä Jean Dauvillier, Toulouse 
1979, 531-546.



85

METZ R., La seconde codification du droit des Egliscs orientales ä partir de 
1972, in: G. Le Bras (Hrsg.), Histoire du Droit et des Institutions de l’Egli- 
se cn Occidcnt. Bd. 16, Paris 1981, 343-351.

METZ R., La seconde tentative de codifier lc droit des Egliscs orientales catho- 
liques. Latinisalion ou identitö orientale?, in: L’Annöc Canoniquc 23 
(1979) 289-309.

METZ R., Le nouveau Code des canons des Eglises Orientales, in: Revue de 
Droit Canonique 42 (1992) 99-117.

METZ R., Qucl est lc droit pour les Egliscs orientales unies ä Rome?, in: 
L’Annee Canonique 30 (1987) 339-409.

NEDUNGATT G., A New Code for the Oriental Churches, in: Vidyajyoti 55 
(1991) 265-285; 327-345.

NEDUNGATT G., Glossario dei termini usati nel CCEO, in: Enchiridion Vati­
canum: Documcnti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 904-914.

NEDUNGATT G., II Codice dellc Chiesc orienlali, in: Civilta Cattolica 143 
(1992) 133-144, 325-338.

NEDUNGATT G., Prcscntazione dcl CCEO, in: Enchiridion Vaticanum: Do- 
cumenti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 889-903.

NEDUNGATT G., The Glossary of Terms Used in CCEO, in: The Jurist 52 
(1992)

NEDUNGATT G., The New Oriental Code, in: Vidyajyoti 55 (1991) 171-172.
NEDUNGATT G., The Title of the New Oriental Code, in: Studia Canonica 25 

(1991) 465-476.
NEDUNGATT G., The Tille of the New Canonical Legislation, in: Studia Ca­

nonica 19 (1985) 61-80.
O’DONOGHUE C., Somc Notes on Pastoral and Canonical Matters in Latin 

and Oriental Rites (Compiled by a Committee of the Canon Law Society of 
Australia), 1970 (offset).

ORIOLI G., I lavori della Commissione dalla sua istituzione al 21 Giugno 1975, 
in: Nuntia 1 (1975/76) 20-22.

PARLATO V., Alcuni problemi attuali del diritto canonico orientale, in: Alti 
dcl Congrcsso internazionale di Diritto Canonico, Mailand 1971.

POSPISHIL V.J., Ex Occidentc Lex. From the West - the Law. The Eastern 
Catholic Churches under the Tutclage of the Holy See of Rome, New York 
1979.

POSPISHIL V.J., The Eastern Catholic Codification, in: Diakonia 21 (1987) 
141-154.

POSPISHIL V.J./FARIS J.D., The New Latin Code of Canon Law and Eastern 
Catholics, Brooklyn 1984.

POTZ R., Das katholische Ostkirchcnrccht nach dem Zweiten Vatikanum, in: II 
diritto Ecclcsiastico 1 - 2 (1978) 204-219.



86

POTZ R., Der Codex Canonum Ecclesiarium Orientalium 1990 - Gedanken zur 
Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Scientia Canonum. 
Festgabe für F. Pototschnig zum 65. Geburtstag, hrsg. v. H. Paarhammer u. 
A. Rinnerthalcr, München 1991, 399-414.

POTZ R., Die Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Handbuch 
des katholischen Kirchenrechts, hrsg. v. J. Listl, H. Müller u. H. Schmitz, 
Regensburg 1983, 57-65.

PROVOST J.H., Somc Practical Issues for Latin Canon Lawyers from the Code 
of Canons of Eastern Churches, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

PUJOL C., Leccioncs de la codificaci'on canonica oriental (cn vistas de una revi- 
sion dcl Codigo de Derecho latino), in: Estudios de Dcusto 9 (1961) 119- 
139.

REZAC J., De hodierna competentia S.C. pro Ecclesiis Orientalibus, in: The 
Malabar Church (Orienlalia Christiana Analecta 186), Rom 1970, 225-236.

ROCA M.J., Consideraciones cn torno al VIII "Münchener Kanonistisches Sym­
posion" sobre cl Codigo de cänones para las Iglesias orientales, in: Ius Ca­
nonicum 63 (1992) 341-348.

ROHBAN L., Codification du droit Canonique Oriental, in: Apollinaris 65 
(1992) 237-298.

SACRA CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENT ALI, Oriente catto- 
lico - Ccnni storici e statistici. 4.ed., Rom 1974, 57-59.

SAID E.S., Les fegliscs orientales et leurs droits hier, aujour’hui... demain, Paris 
1989.

SALACHAS D., II Codice dcllc Chiese Orientali, in: II Regno- Attualitä 36 
(1991) 51-52.

SALACHAS D., Instituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orien­
tali. Strutture ccclesiali dcl CCEO, Rom 1993.

SALACHAS D., Istituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orienta­
le Strutture ecclcsiali del CCEO, Rom 1993.

SCHOENBECHLER R., Principlcs Which Govcrn the Revision of the Code of 
Canon Law, in: Readings, Cases, Materials in Canon Law: A Textbook for 
Minislerial Students (1990) 84-92.

SIMON C., I Rutcni: passato e presente, in: Civillä Cattolica 141.3 (1990) 400- 
412.

SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex für die katholischen 
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

SZENTIRMAI A., The Legal Language of the New Code of Canon Law of the 
Oriental Churches, in: The Jurist 22 (1962) 39-70.

TAFT R.F., Eastcrn-Rite Calholicism: Its Heritagc and Vocation, Glcn Rock 
1963.



87

TAUTU A. L., Relazionc sulla stampa della Scrics III delle Fonti della Codifi- 
cazionc Orientale, in: Nuntia 3 (1975/76) 93-100.

THOMAS J.W., The Ecclesiological and Ecclesiastical Developments in the 
East and the West, in: Diakonia 6 (1971) 3-16, 135-146.

ZANETTI U., L’Eglisc copte, in: Seminarium 38, NS (1987) 352-363.
ZIADE I., Note sur la necessitö d’un unique Code de Droit Canonique pour 

l’Eglise, in: L’ Orient Syrien 11 (1966) 90-98.
ZUZEK I., Ansichten über die künftige Struktur des ostkirchlichen kanonischen 

Rechts, in: Concilium 3 (1967) 665-675.
ZUZEK I., Ein Codex für die Orthodoxen Kirchen, in: Concilium 5 (1969) 637- 

643.
ZUZEK I., Informatio de statu laborum Pontificia Commissionis Codici Iuris 

Canonici Orientalis recognosccndo, in: Periodica 67 (1978) 765-783.
ZUZEK I., Les textes non publids du code de droit canon oriental, in: Nuntia 1 

(1975/76) 23-31.
ZUZEK I., L’ordine sistcmatico dcllo Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis 

nella sua evoluzione, in: Nuntia 26 (1988) 17-99.
ZUZEK I., Particular Law in the Code of Canons of the Eastern Churches, in: 

Chiramel .1., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea­
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 39-56.

ZUZEK I., Prescntazione del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: 
Monitor Ecclesiasticus 115 (1990) 591-612.

ZUZEK I., Riflcssioni circa la Constituzione Apostolica "Sacri Canones" (18 ol- 
tobre 1990), in: Apollinaris 65 (1992) 53-64.

ZUZEK I., Überblick über die neuere Entwicklung des orientalischen Kirchen­
rechts, in: Concilium 1 (1965) 686-696.



88

Ordnung nach Titeln

Allgemeine Hilfsmittel

Schema Codicis Iuris Canonici Orienlalis, in: Nuntia 24/25 (1987) 1-268.
FÜRST C.(!., Canones Synopse zum Codex Iuris Canonici und Codex Canonum 

Ecciesiarum Orientalium, Frciburg-Basel-Wicn 1992.
ZUZEK 1., Index Analyticus Codicis Canonum Ecciesiarum Orientalium (Kano- 

nika 2), Rom 1992.

Zu den Praeliminarcanones insgesamt

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia- 
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

JARAWAN E., Revision des canons De nonnis generalilms, in: Nuntia 10 (1980) 
87-118.

URRUTIA F.J., Canones praeliminares codicis (CIC). Comparatio cum canoni- 
bus praeliminaribus Codicis Canonum Ecciesiarum orientalium (CC), in: 
Periodica 81 (1992) 153-177.

Zu den einzelnen Canones

Can. I: BROGI M., I cattolici orientali ncl Codex Iuris Canonici, in: Antonia- 
num 58 (1983) 218-243.

Can. 1: BROGI M., II nuovo Codice Orientale cd i latini, in: Antonianum 66 
(1991) 35-61.

Can. I: POSPISHIL V.J., Intcrrilual Canon Law Problems in the United States 
and Canada, Chesapcake 1955.

Can. I: POSPISHIL V.J./FARIS J.D, The New Latin Code of Canon Law and 
Eastern Catholics, Brooklyn 1984.

Can. 1: PRIMETSHOFER B., Intcrrituellcs Verkchrsrccht im CCEO, in: Ar­
chiv für katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

Can. I: PROVOST J.H., Somc Practical Issues for Latin Canon Lawyers from 
the Code of Canons of Eastern Churehes, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

Can. 2: FONT), hrsg. v. Sacra Congregazionc Orientale, Vatikan 1930 ff.
Can. 2: DE CLERCO, Fontes iuridici Ecciesiarum orientalium, Rom 1967.



89

Can. 2: PODIPARA P.J. (cd. X. Koodapuzha), The Canonical Sourccs of the 
Syro-Malabar Church, Vadavathoor 1986.

Can. 2: THAZHAT A., The Juridieal Sourccs of the Syro-Malbar Church, Va­
davathoor 1987.

Can. 2: ZUZEK I., The Ancient Oriental Sourccs of Canon Law and the Mo­
dern Legislation for Oriental Calholics, in: Kanon 1 (1973) 147-160.

Can. 4: CORRAL C., Iglesia y Estado en el Oriente Cristiano, in: Estudias Ecle- 
siasticos 66 (1991) 295-305.

Can. 4: SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre 
Rechtsstellung gegenüber den zivilen Autoritäten in ihren Patriarchatsgc- 
bielcn. Kanonistische Überlegungen zu einer vergessenen Norm des katho­
lischen Ostkirchenrechts, in: lustus Iudex. Festgabe Für P. Wesemann, 
hrsg. v. K. Lüdicke, H. Mussinghoff u. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675- 
692.

Zum Verfassungsrecht (Tit. I-Xl) insgesamt

Schema canonum de Constitutione hierarchica ccclesiamm orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia- 
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

La nuova revisione dclla seconda partc dello Schema canonum de constitutione 
hierarchica Ecclesiarum orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Eeclesiarum Orienta- 
lum, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.

CH1RAMEL J., Hierarchical Strucluring in the Oriental Legislation, in: Chira- 
mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern 
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern 
Canon Law, Alwaye 1992, 91-107.

DUPREY P., La structurc synodale de 1’ Eglise dans la theologie orientale, in: 
Proclic Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La sinodalitä nella tradizionc orientale, in: La sinodalitä nell’ordina- 
mento canonieo (1991) 59-84.

EID E., La Synodalitc dans la tradilion orientale, in: Ephemerides Iuris Canoni­
ci 48 (1992) 9-27.

FALTIN D., L’institution synodales dans lc Coneilc Vatican II, in: Kanon 2 
(1974) 39-52.

FALTIN D., L’Unitä della Chiesa e la legislazione canoniea dellc Chiesc 
Orientali, in: Unitas 27 (1972) 161-188.



90

FARIS J.D., The Communion of Churches: Tcrminology and Ecclesiology, New 
York 1985.

FARIS J.D., The Eastern Catholic Churches: Constitution and Governancc Ac- 
cording to the "Code of Canons of the Eastern Churches'1, New York 1992.

HAJJAR J., Les synodes d’Eglises orientales Calholiques et l’Evequc de Rome, 
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal 
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

MAR BASELIOS C., Ecclesial Perspectives Emcrging from the New Code of 
Canon Law for the Oriental Catholic Churches, Kottayam 1991.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction 
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2 
(1975/76) 75-87.

NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churches in the Catholic Church, in: 
The Jurist 49 (1989) 1-22.

NEDUNGATT G., La giuridizione delle Chiese particolari, in: Unitas 31 (1976) 
180-198; 261-285.

NEDUNGATT G., Synodalität in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen 
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

POSPISHIL V.J., The Constitutional Development of the Eastern Catholic 
Churches in the Light of the Re-codification of their Canon Law, in: Kanon 
5 (1981) 36-71.

PUJOL C., De Extensionc lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali- 
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican 
Council-Decree "Orientalium Ecclesiarum", n.4). (Orientalia Christiana 
Analccta 186), Rom 1970, 209-224.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im 
allgemeinen über die Gläubigen ihres Ritus, in: 5 Concilium (1969) 623- 
630.

SALACH AS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice lalino e nel 
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., II principio della struttura sinodale delle Chiese orientali nella 
lcgislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

SALACHAS D., Instituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orien­
tali. Strutture ecclcsiali dcl CCEO, Rom 1993.

ZUZEK I., Compiti dcl Coetus III c IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



91

Zu den einzelnen Titeln

Tit. I De christifidelibus eorumque omnium iuribus et obligationibus

SYNEK E.M., (K)cine katholische Alternative? Der Kodex für die katholischen 
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

Tit. II De Ecclesiis sui iuris et de ritibus

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia­
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

BASSETT W., The Determination of Rite (Analecta Grcgoriana 157), Rom 
1967.

BROGI M., Le Chiesc sui iuris nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 
in: Revista Espanola de Derecho Canönico 48 (1991) 517-544.

BROGI M., Strutturc delle Chicse Orientali sui iuris secondo il CCEO, in: 
Apollinaris 65 (1992) 299-312.

DE CLERCQ C., Divcrsitas iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 
38 (1965) 348-371.

EDELBY N., Ein einheitliches kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl? 
Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch für die orientalischen Kirchen? in: 
Concilium 3 (1967) 618-624.

FAR1S J., The Communion of Churchcs: Terminology and Ecclesiology, New 
York 1985.

JARAWAN E., Les canons des rites oricnlaux, in: Nuntia 3 (1975/76) 44-53.
MADATH1KANDATHIL G., The Catholic Bishops’ Conference of India: An 

Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublishcd dissertation).
NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2 

(1975/76) 75-87.
NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churchcs in the Catholic Church, in: 

The Jurist 49 (1989) 1-22.
NEDUNGATT G., The Syro-Malabar Church under the New Oriental Code, in: 

Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea- 
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastcrn Canon Law, Alwayc 1992, 276-300.

ONCLIN W., Ordinatio Ecclcsiae Universae in spccie ad Ecclesias Rituales sui 
iuris quod attinet, in: Revue de droit cononiquc 30 (1980) 304-317.



92

PORUNNEDOM Right of the Syro-Malabar Church for an All-India Juris­
diction, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons 
of the Eastern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of 
Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revi­
sion of Eastern Canon Law, Alwayc 1992,301-318.

PORUNNEDOM J., The All-India Jurisdiction of the Syro-Malabar-Church. A 
Historical-Juridical Study, Rom 1991 (dissertalion).

PUJOL C., De Extensione Iurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali- 
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., Distinctio inter ’ritum’ et ’iurisdictionem’, in: Periodica 70 (1981) 
193-219.

RAI P., Eglise Locale ct Eglise Rite, in: Prochc Orient Chreticn 21 (1970) 280- 
288.

SALACHAS D., Ecclesia Univcrsa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino c ncl 
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., II concetto ecclesiologico e canonico di "Chiese Orientali" (Ec- 
clesiae sui iuris), in: Oriente Cristiano 1 (1990).

SALACHAS D., Le "status" ecclesiologique et canoniquc des Eglises orientales 
"sui iuris" et des £glises orthodoxes autocephales, in: L’Annee Canonique 
33 (1990) 29-56.

THAZHATH A., The Juridical Sourccs of the Syro-Malabar Church, Koltayam 
1987.

VALIYAVILAYIL A., The Notion of Sui Iuris Church, in: Chiramel J., Bhar­
anikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A 
.Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, 
President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law, 
Alwayc 1992, 57-90.

WOJNAR M., De Ritu in Codice Iuris Canonici Oricntalis, in: Analecta OSBM, 
Ser. II, Sec. II, vol. III, fase. 1-2, Rom 1954,105-118.

ZUZEK I., Che cosa b una Chiesa, un Rito Orientale, in: Seminarium 28, N.F. 
15 (1975) 263-277.

ZUZEK I., Le Ecclcsiac sui iuris nella revisione del Diritto Canonico, in: Vati- 
cano II: bilancio e prospettive venticinque anni dopo (1962-1987), Assisi 
1987, 869-882.

ZUZEK I., The Ecclcsiae sui iuris in the Revision of Canon Law, in: Vatican II. 
Assessment and Perspectives, hrsg. v. R. Latourcllc. Bd. 2, New York 1989, 
288 -304.



93

Caput I De ascriptione alicui Ecclesiae sui iuris
BROGI M., I cattolici orientali nel Codex Iuris Canonici, in: Antonianum 58 

(1983) 218-243.
BROGI M., II nuovo Codicc Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35- 

61.
FARIS J.D., Inter-ritual Matters in the Revised Code of Canon Law, in: Studia 

Canonica 27 (1983) 239-259.
MAHFOUD P., Ouel rite doit adopter Ie fidtile oriental acatholique qui rejoinl 

1’fSglise ealholique? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.
POSPISHIL V.J., Interritual Canon Law Problems in the United Stales and Ca- 

nada, Chesapcake 1955.
POSPISHIL V.J./FARIS J.D, The New Latin Code of Canon Law and Eastern 

Calholics, Brooklyn 1984.
MUDRYJ S., De transitu ad alium ritum (A Byzantino-Ucraino ad Latinum), 

Rom 1973.
PR AD ER J., Interrituclle, interkonfessionelle und interreligiösc Probleme im 

Eherecht des neuen CIC, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 152 
(1983) 408-464.

PRIMETSHOFER B., Intcrrituellcs Verkchrsrccht im CCEO, in: Archiv für ka­
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

RIZZI M., Transitus Ritus, in: P. Palazzini, Dictionarium Morale et Canonicum. 
Bd. 4, Rom 1968, 536-547.

Tit. III De suprema Ecclesiae auctoritate

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclcsia- 
nim orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

DE VRIES W., Ecumenical Council and the Ministry of Peter, in: Selection of 
the Papers and Minutes of the Four Vienna Consultations between Thcolo- 
gians of the Oriental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church: 
1971,1973,1976 and 1978, Wien 1988.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction 
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Ecclesia univcrsalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2 
(1975/76) 75-87.

HAJJAR J., Lcs synodes d’Eglises orientales Catholiques et l’Eveque de Rome, 
in: Kanon 2 (1974) 53-99.



94

MAXIMOS V (Catholic Mclkite Patriarch), Autonomy and Collaboration bet- 
wecn the Eastcrn Churchcs and the Universal Church, in: Eastern Chur- 
ches Review 3 (1970) 181-187.

POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietle dekretu Soboru Watykan- 
skiego II De Ecclesiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar­
chen im Lichte des Dekrets über Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18 
(1971) 109-142.

PUJOL C., De Extcnsione Iurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali- 
um, in: Pcriodica 65 (1976) 509-528.

RONCAGLIA M.P., Papautö, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico- 
juridique d’unc partic de l’Eglise mölkite catholique aprös lc Concile Vati- 
can II, in: Proche Orient Chretien 23 (1973) 166-171.

SALACHAS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino e nel 
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

ZUZEK I., Compiti del Coetus III c IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Caput I De Romano Pontifice
ABBASS J., Apostolic Sec in the New Oriental Canonieal Legislation, Rom 

1992.
ABBASS J., Historical Basis for the Unqualified Use of Apostolic See, in: Chi- 

ramcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn 
Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastcrn 
Canon Law, Alwaye 1992, 230-257.

GALLAGHER C., The Concept of ’Protos’ in the Eastcrn Catholic Churchcs, 
in: Kanon 9 (1989) 99-111.

GRESHAKE G., Die Stellung des Protos in der Sicht der römisch-katholischen 
dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.

MADEY J., Der theologische Ort des Bischofs von Rom in der Sicht der neue­
ren orientalischen Theologie, in: Petrus und Papst, hrsg. v. A. Brandenburg 
und H.J. Urban, Münster 1977, 303-330.

Tit. IV De Ecclesiis patriarchalibus

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesianim orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisionc dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia­
nim orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

BROGI M., Osservazioni sui Vicari Patriarcali, in: Antonianum 52 (1977) 165- 
176.



95

BROCJI M., Sinodi Patriarcali, Asscmble c Confcrenze Episcopali di rito 
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.

DE VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum", in: Concilium 1 (1965) 655-663.
EID E., La Figure Juridiquc du Palriarche, Rom 1963 (third edition).
POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietlc dekrctu Soboru Watykan- 

skiego II De Eeelcsiis Orientalibus Catholicis (Die orientalisehen Patriar­
chen im Lichte des Dekrets über Ostkirchen), in: Roczn. tcol.-kanon. 18 
(1971) 109-142.

POSPISHIL V.J., The Patriarchate in the Law of the Eastern Catholie Chur- 
ches, in: John XXIII Lectures 1 (1966) 122-131.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia palriarchöw wschodnich wedlug dcerctu 
"Oricntalium Eccclcsiarum", in: Wiadomosci koseielne Archidiecezji w B- 
stoku 3 (1977), Hell 2, 92-105.

PRZEKOP E., Pozycja prawna patriarchy wschodniego kosciola katolickiego 
(Die Rechtsposition des Patriarchen in der katholischen Ostkirche), Lublin 
1976.

PUJOL C., Adnotationcs ad Declaralionem Practicam Vocis ’Aggregatus’, in: 
Periodica 59 (1970) 344-354.

PUJOL C., De Extensione Iurisdictionis Ecclesiarum Particularium Oricntali­
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., De sensu vocis ’aggregatus’ (Vaticanum II, Decr. Oricntalium Ecclc- 
siarum n.7), in: Periodica 50 (1971) 251-271.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im 
allgemeinen über die Gläubigen ihres Ritus, in: Concilium 5 (1969) 623- 
630.

RONCAGLIA M.P., Papaute, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico- 
juridique d’unc parlie de l’Eglise mclkitc catholique apres le Concile Vati- 
can II, in: Prochc Orient Chreticn 23 (1973) 166-171.

RONZANI A., Patriarca, in: Enciclopcdia del Diritto 23, 263-271.
SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre Rechtsstel­

lung gegenüber den zivilen Autoritäten in ihren Palriarchatsgebielen. Ka- 
nonistische Überlegungen zu einer vergessenen Norm des katholischen 
Ostkirchenrechts, in: Iustus Iudex. Festgabe Für P. Wesemann. hrsg. v. K. 
Lüdiekc, H. Mussinghoff u. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675-692.

ZUZEK I., Compili del Coctus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.
ZUZEK I., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76) 

31-52.



96

Caput I De electione Patriarcharum
PRZEKOP E., Quid in electione patriarcharum ad normas iuris pro ecclcsiis 

catholicis oricnlalibus vigcnlis peragcnda servetur quidque mutetur? in: 
Kanon 3 (1977) 271-293.

Caput II De iuribus et obligationibus Patriarcharum
AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclcsiarum Oricnta- 

lum, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.
VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum", in: Concilium 1 (1965) 655-663.
DUPREY P., La structure synodale de I’feglisc dans la thdologie orientale, in: 

Prochc Orient Chretien 20 (1970) 123-145.
EID E., La Synodalite dans la tradilion orientale, in: Ephcmerides Iuris Canoni­

ci 48 (1992) 9-27.
EID E., La sinodalitä nella tradizione orientale, in: La sinodalitä nell’ordina- 

mento canonico (1991) 59-84.
FALTIN D., L’institution synodale dans le Concile Vatican II, in: Kanon 2 

(1974) 39-52.
HAJJAR J., Lcs synodes d’Eglises orientales Calholiques et l’Evcque de Rome, 

in: Kanon 2 (1974) 53-99.
MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal 

Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.
NEDUNGATT G., Synodalität in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen 

Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.
SALACHAS D., II principio dclla struttura sinodale dellc Chicse orientali nella 

legislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

Caput III De Synodo Episcoporum Ecclesiae patriarchalis
AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclesiarum Orienta- 

lum, in: Archiv für katholisches Kirchenrechl 160 (1991) 367-389.
BROGI M., Sinodi Patriarcali, Asscmble e Conferenze Episcopali di rito 

orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.
DUPREY P., La structure syonodale de l’Eglise dans la thdologic orientale, in: 

Proche Orient Chretien 20 (1970) 123-145.
EID E., La sinodalitä nella tradizione orientale, in: La sinodalitä nell’ordina- 

mento canonico (1991) 59-84.
EID E., La Synodalitö dans la tradition orientale, in: Ephcmerides Iuris Canoni­

ci 48 (1992) 9-27.
FALTIN D., L’institulion synodales dans le Concilc Vatican II, in: Kanon 2 

(1974) 39-52.
PARIS J.D., Synodal Governancc in the Eastern Catholic Churchcs, in: Procee- 

dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.



HAJJAR J., Die Fatriarchalsynoden im neuen Codex Canonicus für die kalholi- 
sehen Oslkirehen, in: Concilium 26 (1990) 314-325.

HAJJAR J., Die Synoden in der Ostkirche, in: Concilium 1 (1965) 650-654.
HAJJAR J., Les synodes d’Egliscs orientales Catholiqucs et l’Evcque de Rome, 

in: Kanon 2 (1974) 53-99.
MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal 

Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.
NEDUNGATT G., Synodalität in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen 

Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.
SALACHAS D., II principio dclla slruttura sinodale dellc Chicse orientali nella 

lcgislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.
ZUZEK 1., Canons de Synodo Ecclesiac patriarchalis et de Convcntu palriar- 

cliali, in: Nuntia 7 (1978) 21-46.

Caput VIII De territorio Ecclesiae patriarchalis atque de potestate Patriarchae 
et Synodorum extra hoc territorium

FALTIN D., De hierarchis extra fines territorii patriarchalis eonstitulis, in: 
Apollinaris 43 (1970) 546-554.

PUJOL C., Conditio fidelis orientalis ritus extra suum territorium, in: Periodica 
4 (1984) 489-504.

THERIAULT M., Canonieal Questions Broughl About by the Prcsence of Ea- 
stern Catholics in Latin Areas, in: CLSN (1990) 32-49.

THERIAULT M., Canonieal Questions Brought about by the Prcsence of Ea- 
stern Catholics in Latin Areas in the Light of the Codex Canonum Ecclesia­
rum Orienlalium, in: lus Ecclesiac 3 (1991) 201-232.

ZUZEK I., Canons Conccrning the Autority of Patriarchs over the Faithful of 
their own Rite who Live Outside the Limits of Patriarcal Territory, in: 
Nuntia 6 (1978) 3-33.

Tit. V I)e Ecclesiis archiepiscopalibus maioribus

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orienlalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclcsia- 
mm orienlalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

CH1MY H., De figura Archicp. Majoris in Jure Canonico Orientali vigente, 
Rom 1968.

ZUZEK I., Compili del Coctus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



98

ZUZEK I., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76) 
31-52.

Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV.

Tit. VI De Ecclesiis metropolitanis ceterisque Ecclesiis sui iuris

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia­
mm orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

ZUZEK I., Compiti dcl Coctus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.
Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV

can. 156: ORIOLI G., La collazione del pallio, in: Nuntia 2 (1975/76) 88-96.

Tit. VII De eparchiis et Episcopis

The Scheme of the Canons. De Paroeciis, de Vicariis paroecialibus, de Rectoribus 
ecclesiamm ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione della scconda parte dello Schema canonum de constitutione 
hierarchica Ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.

BROGI M., Eparchial Structure = Characteristics of the Eparchiai Structure in 
the New Law for the Oriental Churches, in: C. Gallagher (Hrsg.), The 
Code of Canons of the Oriental Churches. An Introduction, Rom 1991, 59- 
70.

BROGI M., The Norms on Eparchies and Bishops, in: Chiramel J., Bharaniku- 
langara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn Churches. A Study 
and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, Presi­
dent, Pontifical Commission for the Revision of Eastcrn Canon Law, Al- 
waye 1992, 108-120.

DE CLERCQ C., Decrcta viginti synodorum eparchialium orientalium catholi- 
corum (= Ecclesiae particulare aevo moderno 1), Rom 1971.

ERDÖ P., La partecipation des Eveques Orientaux ä la Conference episcopale. 
Observations au lor § du Canon 450, in: Apollinaris 64 (1991) 295-308.

ZUZEK I., Canons de Episcopis, in: Nuntia 9 (1979) 3-61.
ZUZEK I., Compiti dcl Coctus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



99

Caput I De Episcopis
Art. I De electione Episcoporum
KHOURY J., Die Bischofswahl in den Ostkirchen, in: Concilium 17 (1981) 549- 

555.
KHOURY J., La scelta dei Vcscovi nel Codice dei Canoni delle Chiese Oricnta- 

li: Apollinaris 65 (1992) 77-91.
PAARHAMMER H., Bischofsbestellung im CCEO. Patriarchen- und Bischofs­

wahl und andere Formen der Bischofsbesleliung, in: Archiv für katholi­
sches Kirchenrecht 160 (1991) 390-407.

WOJNAR M., The Choosing of Bishops, edited by W.W. Bassel - The Canon 
Law Society, Hartford, in: The Participation of the Clergy and Laity in the 
Elcction of Bishops According lo the Disciplinc of Oriental Catholic Chur- 
ches, Conn. 1971, 61-73.

Caput II De organis Episcopum eparchialem in regimine eparchiae adiuvanti- 
bus

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclcsiarum Orienta- 
lum, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.

BROGI M., Sinodi Patriarcali, Assemble e Confcrcnze Episcopali di rito 
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.

DUPREY P., La structure synodale de l’feglise dans la theologic orientale, in: 
Proche Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La sinodalitä nella tradizionc orientale, in: La sinodalitä nell’ordina- 
mento canonico (1991) 59-84.

EID E., La Synodalite dans la tradition orientale, in: Ephemeridcs Iuris Canoni­
ci 48 (1992) 9-27.

FALTIN D., L’institution synodale dans le Concile Valican II, in: Kanon 2 
(1974) 39-52.

FARIS J.D., Synodal Governancc in the Eastern Catholic Churches, in: Procee- 
dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.

HAJJAR .1., Lcs synodes d’kgliscs orientales Catholiques et l’fjveque de Rome, 
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADATHIKANDATHIL G., The Catholic Bishops’ Conference of India: an 
Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublished dissertation).

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal 
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

NEDUNGATT G., Synodalilät in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen 
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

NIJME E., Der Eparchierat im orientalischen Recht, in: Concilium 1 (1965) 
639-645.



100

SALACHAS D., II principio dclla struttura sinodale delle Chiesc orienlali nclla 
legislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

Art. V De protopresbyteris
SINAL A., The Schcme of (hc Canons. De Paroeciis, de Vicariis paroecialibus, de 

Rectoribus ecclesianun ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Caput III und Cap IV De paroeciis, de parochis et de vicariis paroecialibus bzw 
De rectoribus ecclesiarum

SINAL A., The Schcme of the Canons. De Paroeciis, de Vicariis paroecialibus, de 
Rectoribus ecclesiarum ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Tit. VIII De exarchiis et exarchis

La nuova revisione della scconda parte dello Schema canonum de constitutione 
hierarchica Ecclesianun orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.

ZUZEK I., Compiti del Coetus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Tit. IX De conventibus hierarcharum plurium ecclesiarum sui iuris

Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV Caput III.

Tit. X De clericis

Schema canonum de clericis et laicis, in: Nuntia 13 (1981) 81-118.
Schema canonum de clericis nella nuova revisione, in: Nuntia 20 (1985) 59-127.
GUTIERREZ D.J.A., The Clcrgy in the Latin and Oriental Codes, in: Chiramel 

J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn Chur- 
chcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa- 
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca­
non Law, Alwaye 1992, 121-151.

NEDUNGATT G„ More Canons on Clericis in General, in: Nuntia 7 (1978) 7- 
20.

NEDUNGATT G., On Clericis in General, in: Nuntia 3 (1975/76) 54-69.
ZUZEK I., Compiti del Coetus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



101

Can. 327: PETZOLD H., Der Subdiakonat im byzantinischen Eherecht unter 
Berücksichtigung der gegenwärtigen Praxis in den orthodoxen Kirchen und 
im römisch-katholischen Ostkirchenrecht, in: Kyrios 8 (1968) 33-62.

Caput I De institutione clericorum
Art. I De seminariis erigendis et regendis
NEDUNGATT G., Clcrical Formation and Scminarics, in: Nuntia 8 (1979) 68- 

84.

Caput III De iuribus et obligationibus clericorum
POSPISH1L V., Compulsory Celibacy for the Eastern Catholics in the Ameri­

cas, in: Diakonia 12 (1976) 133-156; 259-280.
POSPISHIL V.J., Clcrical Celibacy in the Eastern Rite Catholic Dioccses in the 

United States and Canada, Diakonia 2 (1967), Heft 2, 137-155.

Tit. XI De laicis

Schema canonum de clcricis et laicis, in: Nuntia 13 (1981) 81-118.
Schema canonum de laicis et de christifidelium consociationihus nella nuova revi- 

sionc, in: Nuntia 21 (1985) 3-39.
HABBI J., La participation des fidöles dans la vie de PEglise d’orient (Assyro- 

chaldöenne), in: Kanon 3 (1977) 90-95.
NEDUNGATT G., The New Oriental Canon Law on Lay People, in: Vachanad- 

hara 10(1991) 15-21.
REZAC J., De laicis deque Consociationihus christifidelium ac de officiis cccle- 

siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.
REZAC J., I laici nel diritto canonico orientale vigentc e le proposle per la revi- 

sionc di questo diritto, in: Kanon 3 (1977) 131-142.
SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex für die katholischen 

Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

Tit. XII De monachis ceterisque religiosis et de sodalibus aliorum institutorum 
vitae consccratae

Schema canonum de Monachis ceterisque Religiosis neenon de sodalibus aliorum 
Institutorum vitae consccratae, in: Nuntia 11 (1980) 3-53.

La nuova revisione dei canoni "De Monachis ceterisque Religiosis neenon de so­
dalibus aliorum Institutorum vitae consecralac", in: Nuntia 16 (1983) 3-108. 

ALWAN H., La vie religieuse dans la nouvelle codification orientale, in: Al-



102

Manarat, Numero special, N° 2-3 (1988) 165-176, 439.
ANDRES D.J., Obscrvaciones introductorias al titulo "De Monachis Ccterisque 

Religiosis" dcl CCEO, in: Apollinaris 65 (1992) 137-147.
BEYER J., De vila consecrata in iure utriusque codicis oricntalis et occidcntalis, 

in: Periodica de re canonica 81 (1992) 283-302.
BROGI M., Ammissione di candidati di rito orientale in Instituti Religiosi Lati- 

ni, in: Antonianum 54 (1979) 701-732.
JAEGER D.-M. A., Observations on Religious in the Oriental Code, in: Chira- 

mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern 
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern 
Canon Law, Alwaye 1992,152-180.

MINISCI T., I canoni de Monachis, in: Nuntia 4 (1977) 3-15.
MINISCI T., I canoni de Monachis - pars secunda, in: Nuntia 6 (1978) 42-55.
ORIOLI G., Progetto di Schema De Monachis ccterisque Religiosis neenon de so- 

liduhus Institutorum vitae consecralae, in: Nuntia 8 (1979) 30-67.
POSPISH1L V.J., The Archimandrite, in: Diakonia 14 (1978) 214-231.
POSPISHIL V.J., The Religious in the New Oriental Codification, in: John 

XXIII Lccturcs 1 (1966) 113-121.

Tit. XIII De christifidelium consociationibus

Schema canonum de laicis et de christifidelium consociationibus nella nuova revi- 
sione, in: Nuntia 21 (1985) 3-39.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ccclc- 
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

Tit. XIV De evangelizatione gentium

Relalionc circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen­
tium, Magistcrio ecclesiaslico et oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65. 

Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiastico et oecume­
nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.



103

Tit. XV De magisterio ecclesiastico

Relationc circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen­
tium, Magisterio ecclesiastico et oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65. 

Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiastico et oecume­
nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magistcrium. Ecumcnism. Canons Translatcd 
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English Translation, 
Brooklyn- New York 1987.

NEDUNGATT G„ The Schema De magisterio ecclesiastico - Part I, in: Nuntia
10 (1980) 65-86.

NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part II, in: Nuntia
11 (1980)55-75.

NEDUNGATT G., Magisterio ecclesiastico nei due Codici, in: Apollinaris 65 
(1992) 313-328.

ZUZEK I., Compiti del Coctus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Caput I De Eccesiae munere docendi in genere
NEDUNGATT G., The Tcaching Function of the Church in Oriental Canon 

Law, in: Studia Canonica 23 (1989) 39-60.

Tit. XVI De cultu divino et praesertim de sacramentis

Denua recognito dello Schema dei canoni sul Culto divino e Sacramenti, in: 
Nuntia 15 (1982) 3-97.

Schema canonum de cultu divino et praesertim de sacramentis, in: Nuntia 10 
(1980) 3-64.

PRZEKOP E., Die Sakramente im Kirchenrecht der katholischen Ostkirchen, 
in: Der kirchliche Osten 35 (1980), Heft 3/4, 81-83.

PRZEKOP E., Sakramenty swietc w prawie Katolickich Kosciolow Wschodnich 
(Die hl. Sakramente im Recht der katholischen Ostkirchen), Lublin 1979.

SALACHAD D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna 
1991.

ZUZEK I., Aspekte des Sakramentenrechtes des christlichen Ostens, in: Conci- 
lium 4 (1968) 627-634.

Cann. 670-671: BROGI M., "Communicatio in sacris" tra cattolici e cristiani 
orientali non cattolici, in: Antonianum 53 (1978) 170-193.

Cann. 670-671: BROGI M., Ulteriori possibilitä di "communicatio in sacris"?, in: 
Antonianum 60 (1985) 459-477.



104

Caim. 670-671: DE VR1ES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Ge­
meinschaft mit den von Rom getrennten Gslchristen im Licht der Ge­
schichte, in: Concilium (1965) 271-281.

Cann. 670-671: KANON VIII: Ökumenismus und Interkommunion aus rechtli­
cher Sicht (1987).

Cann. 670-671: LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue calholi- 
que romain, in: Kanon 8 (1987) 135-149.

Cann. 670-671: MADEY J., Sakramentengemeinschafl von Orthodoxen und Ka­
tholiken: zum Problem der vollen "communicatio in sacris", in: Kyrios 10 
(1970) 243-251.

Cann. 670-671: MANNA S., II riconoscimento dei sacramenti dellc altre chiesc 
da parte della chiesa catlolica romana, in: Kanon 8 (1987) 119-134.

Caput I De baptismo
DAOUD M., Un nouveau Schema de canons de Baptismo, in: Nuntia 4 (1977) 

16-28.
SA LACH AS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e Iatino, Bologna 

1991.
ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et 

eucharislia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput II De chrismatione sancti myri
MARUSYN M., L’unzionc col santo Myron, in: Nuntia 2 (1975/76) 13-20.
SALACHAS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e Iatino, Bologna 

1991.
ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate cl 

eucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput III De Divina Eucharistia
De Divina Eucharistia, in Nuntia 4 (1977) 37-40.
FERRARI G., Breve Esposizione dei lavori sui canoni de divina Eucharistia, in: 

Nuntia 4 (1977) 29-40.
SALACHAS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e Iatino, Rom 1991.
ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et 

eucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput IV De sacramento paenitentiae
FERRARI G., I canoni sulla penitenza c sull’unzionc degli infermi, in: Nuntia 6 

(1978) 56-65.
ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni de Poenitcntia, unctione in- 

firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.



105

Caput V De unctione infirmorum
FERRARI G-, I canoni sulla pcnitcnza e sull’unzione degli infermi, in: Nuntia 6 

(1978) 56-65.
ZUZEK I., Tesli iniziali per la revisionc dci canoni de Poenitentia, unctione in- 

firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.

Caput VI De sacra ordinatione
METZ R., Lcs Nouveaux Projets des canons de Sacramento Sacerdotii, in: Nun­

tia 7 (1978) 47-63.
ZUZEK I., Testi initiali per la revisione. De Sacramento ordinis, de locis et tem- 

poribus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

Caput VII De matrimonio
BASSETT W., The Bond of Marriage. An Ecumenical Interdisciplinary Study, 

Notre Dame, IN 1968.
DEMEL S., Die kanonische Ehcschließungsform im Recht der linierten Ostkir­

chen. Ein Vergleich des CCEO/1990 mit dem CIC/1983, in: Archiv für ka­
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 418-440.

FRANCK B., Contribution theologique et canonique au rapprochement des 
Eglises d’Occident et d’Orient dans la doctrine, la discipline et la pasloralc 
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

GALLAGHER C., Marriage in the Revised Canon Law for the Eastern Catho- 
lic Churches, in: Studia Canonica 24 (1990) 69-90.

NAVARRETE U., Adnotationcs ad instruetionem "Matrimonii Sacramentum", 
in: Periodica 55 (1966) 755-769.

NAVARRETE U., II matrimonio in Oriente c Occidente (Rezension des gleich­
namigen Buches von Prader), in: Orientalia Christiana Periodica 58 (1992) 
563-569.

POSPISH1L V.J., Eastern Catholic Marriage Law, Brooklyn 1991.
POSPISHIL V.J., The Eastern Christian Churches and the Question of Remar- 

riage of Divorced Catholics, in: Diakonia 1 (1966), Heft 4, 302-314.
PRADER J., De iuris Matrimonialis rccognilione, in: Nuntia 2 (1975/76) 21-30.
PRADER J., Der Ehebegriff im Orientalischen Kodex. Unterschiedliche Be­

stimmungen zwischen dem CCEO und dem CIC, in: Archiv für katholi­
sches Kirchenrecht 160 (1991) 408-417.

PRADER J., Disputationes Coetus consultorum "De lege Matrimoniali appli- 
canda", in: Nuntia 5 (1977) 52-62.

PRADER J., II Matrimonio in Oriente e Occidcnte (Kanonika 1), Rom 1992.
PRADER .1., II matrimonio nel mondo, Padua 1986.
PRADER J., Labor Consultorum Commissionis circa canones de Matrimonio, 

in: Nuntia 8 (1979) 3-29.



106

SCHWARZENBERG C., II problema dcl matrimonio nel decreto conciliare 
"Ecclesiarum orientalium" con particolarc riferimento ai principi fonda- 
mcntali del misticismo tcologico del cristianesimo orientale, in: Rivista di 
Diritto Ecclesiastico (1970)

SIEGLE B., Marriagc Today. Commentary on Eastern and Latin Code, Also the 
Orthodox Church, New York 1979, 3. Aufl.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Code of Canon Law and the 
Code of Canons of the Eastern Churehes, in: Studia Canonica 26 (1992) 
437-460.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Eastern and Latin Codes, in: 
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea­
stern Churehes. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecaltil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 181-203.

can. 776: PALATHINGAL V., The Meaning and Relevance of Consortium To- 
tius Vitae, in: Chiramel J., Bharanikualangara K. (Hrsg.), The Code of Ca­
nons of the Eastern Churehes. A Study and Interpretation. Essays in Ho­
nour of Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for 
the Revision of Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 204-229.

Art. IV De matrimoniis mixtis
BERTRAMS W., De matrimoniis mixtis, in: Nuntius 1 (1967) 29-38.
BÖCKELE F., Questions theologiqucs touehant la revision de la legislation sur 

les mariages mixtes, in: Ist. 12 (1967) 167-178.
BREYDY M., El Decreto sobre matrimonios mixtos entre catölicos y orientales, 

in: Revisla Espanola de Derecho Canönico 23 (1967) 375-392.
CARR A.M., Marriage of Catholic with Orthodox - New Deerec, in: Homiletic 

and Pasloral Review (1967) 795-796.
CUNNINGHAM T., Mixed Marriagcs with Orientais, in: Irish Ecclesiastical 

Record (1967) 408.
PRADER J., De impedimentis in matrimonio mixto, in: Festschrift f. M. Ferid: 

Konflikt und Ordnung, München 1978, 325-341.
ABRAHAM C.A., The Order of Service of the Sacrament of Matrimony of the 

Syro-Malankara Church, in: Christian Orient 9 (1988) 68-71.
GALLAGHER C., Marriage in the Revised Canon Law for the Eastern Catho­

lic Churehes, in: Studia canonica 24 (1990) 69-90.
KANON: Oikonomia. Mischehen (1983)
KHOURY L, Decisioncs seu Sententia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum 

Orientalium (1909-1970). 2 Bd„ Rom 1972.
KHOURY J., La jurisprudence de la Sacröe Rote Romaine dans les causes des 

figlises Orientales, 1-2, Rom 1972.



107

MADEY J., Der Abschluß einer bekennt nisverschiedencn Ehe nach dem Kon­
zilsdekret "Über die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische 
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MAHFOUD P., Les Mariages mixtcs: Probleme de liceitö en droit canonique 
oriental actuel, in: Apollinaris 39 (1966) 71-92.

MAHFOUD P., Lcs mariages mixtes: Ülude historico-canoniquc, in: Apollinaris 
38 (1965) 84-95.

NAVARRETE U., Matrimonia mixta in Synodo Episcoporum, in: Periodica 57 
(1968) 653-692.

P1VONKA L.D., Ecumcnical or Mixed Marriages in the New Code of Canon 
Law, in: The Jurist 43 (1982) 103-124.

PRADER J., Die Mischehe zwischen katholischen und orthodoxen Christen mit 
Bezugnahme auf das Problem der Ehescheidung und Wiederverheiratung, 
in: Orientalica Christiana Periodica 49 (1983) 164-183.

PRADER J., Interrituelle, interkonfessionelle und interreligiöse Probleme im 
Ehcrecht des neuen CIC, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 152 
(1983) 408-4C.4.

PUJOL C, Adnotationcs ad Decretum de matrimoniis mixtis inter Catholicos et 
Orientales baptizatos acatholicos, in: Periodica 59 (1967) 505-517.

TOCANEL P., De matrimoniis mixtis, in: Buna Vestire 6 (1967), Heft 4,19 ff.
TOCANEL P., I matrimoni misti dopo il Vaticano II negli schemi dellc Com- 

missioni Pontifice, in: Kanon 6 (1983) 115-127.
PRADER J., De conscnsu Matrimoniali condicionalo, in: Nuntia 6 (1978) 34-41.

Caput VIII I)e sacramentalibus, de locis et de temporibus sacris, de cultu 
Sanctorum, de voto et de iureiurando

Art. III De diebus festis et paenitentiae
can. 882: HERBUT J., De iciunio et abstinentia in Ecclesia Byzantina, in: Apol­

linaris 39 (1966) 158-200, 303-332, 382-432.
ZUZEK I., Testi initiali per la revisionc. De Sacramento ordinis, de locis et tem­

poribus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

Tit. XVII De baptizatis acatholicis' ad plenam communionem cum Ecclesia cat- 
holica convenientibus

FALTIN D., De Legibus quibus baptizati acatholici ritui orientali adscripti te- 
nentur, in: Apollianris 35 (1962) 238-249.

MAHFOUD P., Oucl rite doit adopter le fidelc oriental acatholique qui rejoint 
l’Eglise calholique? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.



108

SALACHAS D., I battezzati acattolici ehe vengono alla piena comunione con la 
Chicsa Caltolica, in: Apollinaris 60 (1987) 227-244.

Tit. XVIII De oecumenismo seu de christianorum unitatae fovenda

Rclatione circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen­
tium, Magisterio ecclesiaslico el oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65.

Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiaslico et oecume­
nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.

BEA A., Coummunio Interecclesiale cd Ecumenismo, in: I. D’Ercole/A.M. 
Sticklcr (Hrsg.), Communionc Interecclesiale: Collegialitä -Primato - 
Ecumenismo (Communio 13), Rom 1972,1003-1019.

BERTRAMS W., De gradibus "Communionis" in doctrina Concilii Vaticani I., 
in: Gregorianum 47 (1966) 286 ff.

BREYDY M., Diälogo canönico entre orientales y occidcntales, in: Estudios de 
Deuslo 9 (1961) 140-150.

BROGI M., Ulteriori possibilitä di "communicatio in sacris"?, in: Antonianum 60 
(1985) 459-477.

BROGI M., Aperture ecumeniche del Codex Canonum Ecclesiarum Orientali- 
um, in: Antonianum 66 (1991) 455-468.

DE VRIES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Gemeinschaft mit 
den von Rom getrennten Ostchristen im Licht der Geschichte, in: Concili- 
um (1965) 271-281.

DUPREY P., La communion ecclesiale - un point de vue catholiquc romain, in: 
Kanon 8 (1987) 23-32

EID E., Los rccents rencontres entre les Eglises et leur signification canonique - 
point de vue catholiquc, in: Kanon 8 (1987) 85-104.

FRANCK B., Contribution theologique et canonique au rapprochcmcnt des 
Eglises d’Occident et d’Orienl dans la doctrine, la discipline et la paslorale 
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

FÜRST CG., L’ecumenismo ncl progetto del codice di diritto canonico orienta­
le, in:. AA. VV. Portare cristo all’uomo (Congresso del ventennio dal Con- 
cilio Vaticano II), Studia Urbaniana, Rom 1986, 227-233.

FÜRST C.G., Ökumenismus im Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in: 
Scicntia Canonum. Festgabe für F. Pototschnig. hrsg. v. H. Paarhammer/A. 
Rinnerthaler, München 1991, 415-428.

KANON VIII: Ökumenismus und Intcrkommunion aus rechtlicher Sicht (1987).
LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue catholiquc romain, in: 

Kanon 8 (1987) 135-149.



109

MADEY J., Der Abschluß einer bckenntnisverschiedenen Ehe nach dem Kon- 
zilsdckret "Über die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische 
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Sakramentengemeinschaft von Orthodoxen und Katholiken: zum 
Problem der vollen "communicatio in sacris", in: Kyrios 10 (1970) 243-251.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magisterium. Ecumenism. Canons Translated 
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English Translation, 
Brooklyn-New York 1987.

PARLATO V., Ecumcnismo e diritto canonico, in: lus Canonicum 9 (1969)
POTZ R., Die Grade der Communio im katholischen Kirchenrecht, in: Kanon 8 

(1987) 51-63.
PUJOL C., Orientales ab Ecclesia Catholica seiuncti tenenturne novo iure cano­

nico a Pio XII promulgato? in: Orientalia Christiana Pcriodica 32 (1966) 
78-110.

SALACHAS D., L’ccumenismo ncllo Schema de Codicc di diritto Canonico 
Orientale, in: Apollinaris 61 (1988) 1-4, 205-228, auch in: Studi ccumcnici 4 
(1988) 193-206.

SALACHAS D., Ecumcnical Significance of the New Code, in: Chiramel J., 
Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur- 
ches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa- 
rccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca­
non Law, Alwaye 1992, 258-275.

ZUZEK L, Hat die katholische Kirche die Jurisdiktion der orthodoxen Bischöfe 
nach dem II. Vatikanischen Konzil anerkannt oder nicht? in: Östcrr. Ar­
chiv f. Kirchenrecht 22 (1971) 109-128.

ZUZEK I., La giurisdizione dei vcscovi ortodossi dopo il concilio Vaticano II, 
in: La civiltä cattolica 2904 (1971) 550-562.

Tit. XIX De personis et de actibus iuridicis 

Caput I De personis
DE CLERCO C., La part laissec au droit parliculier par les canons 16-158, 221- 

239, 251-257, 325, conecrnant les personnes en droit canonique oriental, in: 
Apollinaris 35 (1962) 250-258.

Tit. XX De olllciis

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis cccle- 
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.



110

Tit. XXII De recursibus adversus decreta administrativa

Prospetto dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia 
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106. 
ZUZEK I., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e 

de processibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.
ZUZEK I., The Effect of Administrative Recourse in the Latin and Oriental 

Codes, in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 223-247.

Tit. XXIII De bonis Ecclesiae temporalibus

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae temporalibus, in: 
Nuntia 13 (1981) 3-56.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ecclc- 
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

ZUZEK I., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e 
de processibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.

Tit. xxrv De iudicis in genere

Prospetto dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia 
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106. 
SARRAF Y., Lcs canons "De Processibus", in: Nuntia 5 (1977) 3-39.

Caput I De foro competenti
can. 1084: ZUZEK I., Trials Beforc a Single Judge in the Easlern Canon Law, 

in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 510-525.

Tit. XXV De iudicio contentioso

Prospetto dello Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia 
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.



111

Caput I De iudico contentioso ordinario
Art. IV De litis instantiae suspensione, peremptione et renuntiatione
cann. HW-1200: D’ÜSTILIO F., Sospensione o Inter uz/.ione? Opportunitä di 

riesaminare i canoni 1518-1519 del Codex Iuris Canonici ed i canoni 1199- 
1200 del Codex Canonum Ecelesiarium Orientalium, in: Apollinaris 65 
(1992) 217-236.

Tit. XXVI De quibus processibus specialibus

Prospetlo dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia 
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de lutela iurium xeu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.

Caput I De processibus matrimonialibus
KHOURY I., Decisioncs seu Sentcntia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum 

Orientalium (1909-1970). 2 Bd., Rom 1972.
KHOURY J., La jurisprudcnce de la Sacree Rote Romaine dans les causcs des 

Eglises Orientales, 1-2, Rom 1972.

Caput III De procedura in parochis amovendis vel transferendis
ZUZEK I., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De bencficiis ecclesiasticis e 

de processibus administrativis, in: Nuntia 8 (1979) 85-100.

Tit. XXVII De sanctionibus poenalibus in Ecclesia

Prospetto dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia 
21 (1985) 40-65.

Nota sull’operato del Coetus Specialis di Novcmbre-Diccmbrc 1980 riguardante 
lo Schema "De sanctionibus poenalibus in Ecclesia", in: Nuntia 12 (1981) 
78-81.

Schema canonum de sanctionibus poenalibus in Ecclesia nclla nuova revisione, 
in: Nuntia 20 (1985) 3-58.

Schema canonum de sanctionibus poenalibus in Ecclesia, in: Nuntia 13 (1981) 59- 
80.

Schema canonum de lutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.
DI MATTIA G., La normativa di diritto penale ncl Codex Juris Canoniei e nel 

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149- 
172.



112

FÜRST C.G., Der Strafrechtsentwurf der päpstlichen Kommission für die Revi­
sion des orientalischen Codex Iuris Canonici, in: GS Holböck, hrsg. v. F. 
Polotsehnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

MUDRYJ S., La nuova revisione dei canoni riguardanti le sanzioni penali ncllc 
Chiese Orienlali Catloliche, in: Nuntia 12 (1981) 37-77.

MUDRYJ S., Lo Schema dei canoni riguardanti le sanzioni penali ncllc chicse 
Orentali cattoliche, in: Nuntia 4 (1977) 72-96.

ZUZEK I., Testi iniziali per il Coetus IX: De delictis et poenis, in: Nuntia 4 
(1977) 97-127.

ZUZEK I., Nolula de poenis latas sentcnliac in iure orienlali, in: Monitor Ecclc- 
siasticus 80 (1976) 31-52.

Tit. XXVIII De procedura in poenis irrogandis

DI MATTIA G., La normaliva di diritto pcnale nel Codex Juris Canonici e nel 
Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149- 
172.

FÜRST C.G., Der Strafrechtsentwurf der päpstlichen Kommission für die Revi­
sion des orientalischen Codex Iuris Canonici, in: GS Holböck, hrsg. v. F. 
Polotsehnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

Tit. XXIX I)e lege, de consuetudine et de actibus adniinistrativis

Nuova revisione dello Schema canonum de normis generalibus et de bonis Eccle- 
siae ternoporalibus, in: Nuntia 18 (1984) 3-95.

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae lemporalibus, in: 
Nuntia 13 (1981) 3-56.

JARAWAN E., Revision des canons De normis generalibus, in: Nuntia 10 (1980) 
87-118.

Caput I De legibus ecclesiasticis
ER1CKSON J.H., Sacramental ’Economy’ in Recenl Roman Catholic Thought, 

in: The Jurist 48 (1988) 653-667.
KANON VI: Oikonomia. Mischehen (1983).
POTZ R., Ökumenische Interpretation. Zur gegenwärtigen Situation der katho­

lischen Auslegungslehre, in: Zwischen Tradition und Erneuerung (FS 
W.M. Plöehl), ÖAKR 35 (1985) 62-82.



113

ZUZEK I., L’6conomie dans les Iraveaux de la Commission Pontificale pour la 
revision du Code de droit canoniquc oriental, in: Kanon 6 (1983) 66-83.

Caput 111 De actibus administrativis 
Art. 1112° De dispensationibus
REZAC J., De potestate dispensandi episcoporum orientalium ad normam Mp. 

Episcopalis potestatis. Praemisso textu integro utriusque Motu Proprio lati- 
ni nempe et orientalis, Rom 1968.

Tit. XXX De praescriptione et de temporis supputatione

Nuova revisione dello Schema canonum de normis generalibus et de bonis Eccle- 
siae temoporalibus, in: Nuntia 18 (1984) 3-95.

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae temporalibus, in: 
Nuntia 13 (1981) 3-56.



114

Ordnung nach Autoren

ABBASS J., Apostolic See in the New Oriental Canonical Legislation, Rom 
1992.

ABBASS J., Historical Basis for the Unqualified Use of Apostolic See, in: Chi- 
ramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern 
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern 
Canon Law, Alwayc 1992, 230-257.

ABRAHAM C.A., The Order of Service of the Sacramcnt of Matrimony of the 
Syro-Malankara Church, in: Christian Orient 9 (1988) 68-71.

ALESANDRO, J.A., The Revision of the Code of Canon Law: A Background 
Study, in: Studia Canonica 24 (1990) 91-146.

ALWAN H., La vic rcligieuse dans la nouvelle eodifieation orientale, in: Al- 
Manarat, Numöro spöcial, N° 2-3 (1988) 165-176, 439.

ANDRES D.J., Obscrvaciones introduetorias al titulo "De Monachis Ceterisquc 
Religiosis" del CCEO, in: Apollinaris 65 (1992) 137-147.

AYMANS W., Strutturc sinodali nel Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, 
in: Diritto Canonico e Communionc Ecclesiale in prospettivo teologico, 
Turin 1983, 63-90.

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Eeelesiarum Orienta- 
lum, in: Archiv für katholisches Kirehenrccht 160 (1991) 367-389.

BASSETT W., The Bond of Marriage. An Ecumenical Interdisciplinary Study, 
Notre Dame, IN 1968.

BASSETT W., The Determination of Rite (Analecta Gregoriana 157), Rom 
1967.

BEA A., Communio Intcrecclesiale ed Ecumenismo, in: I. D’ Ercole/A.M. 
Stickler (Hrsg.), Comunionc Intcrecclesiale: Collcgialitä - Primato - Ecu­
menismo 2 (Communio 13), Rom 1972,1003-1019.

BERTRAMS W., De gradibus "Communionis" in doctrina Concilii Vaticani I., 
in: Gregorianum 47 (1966) 286 ff.

BERTRAMS W., De matrimoniis mixlis, in: Nuntius 1 (1967) 29-38.
BEYER J., De vita eonsccrata in iure utriusque codieis orientalis et occidentalis, 

in: Periodica de re canonica 81 (1992) 283-302.
BHARANIKULANGARA K., An Introduction to the Ecclesiology and Con­

tents of the Oriental Code, in: Chiramcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), 
The Code of Canons of the Eastern Churches. A Study and Interpretation. 
Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Com­
mission for the Revision of Eastern Canon Law, Alwayc 1992,11-38.



115

BOCKELE F., Questions theologiques touchant la revision de la legislalion sur 
les mariages mixtes, in: Ist. 12 (1967) 167-178.

BREYDY M., Diälogo canonico entre orientales y occidentales, in: Estudios de 
Deusto 9 (1961) 140-150.

BREYDY M., El deercto conciliar "Orientalium Ecclesiarum", in: Revista Es­
panola de Derecho Canonico 22 (1966) 295-311.

BREYDY M., El Decreto sobre matrimonios mixtos entre catölicos y orientales, 
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 23 (1967) 375-392.

BROGI M., Algumas caracteri'sticas do "Codigo dos Cänones das Igrejas 
Orientais'', in: Direito e Pasloral 6 (1991) 3-25.

BROGI M., Ammissione di candidati di rito orientale in Instituli Religiosi Lati- 
ni, in: Anlonianum 54 (1979) 701-732.

BROGI M., Aperture ecumeniche del Codex Canonum Ecclesiarum Orientali­
um, in: Antonianum 66 (1991) 455-468.

BROGI M., Codificazione del diritto eomune delle Chiese oricntali eattoliche, 
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 45 (1988) 7-30.

BROGI M., "Communicatio in sacris" tra cattolici c cristiani orientali non catto- 
lici, in: Antonianum 53 (1978) 170-193.

BROGI M., Eparchial Slructurc = Characteristics of the Eparchial Structure in 
the New Law for the Oriental Churches, in: C. Gallagher (Hrsg.), The 
Code of Canons of the Oriental Churches: An Introduction, Rom 1991, 59- 
70.

BROGI M., I cattolici orientali ncl Codex Iuris Canonici, in: Antonianum 58 
(1983) 218-243.

BROGI M., 11 nuovo Codice Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35- 
61.

BROGI M., La Congregazione per le Chiese Orientali, in: La Curia Romana 
nella Cost. Ap. "Pastor Bonus" (Studi Giuridici 21), Cittä del Vaticano 
1990, 239-267.

BROGI M., Le Chiese sui iuris ncl Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, 
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 48 (1991) 517-544.

BROGI M., Nomine vescovili nclle Chiese Orientali Cattoliche, in: Kanon 7 
(1985) 124-141.

BROGI M., Osservazioni sui Vicari Patriarcali, in: Antonianum 52 (1977) 165- 
176.

BROGI M., Particular Law in the Future Oriental Code of Canon Law, in: C. 
Payngot (Hrsg.), Homage to Mar Cariatli-Pioncer Malabar Ecumcnist, 
Rom 1987, 89-99.

BROGI M., Sinodi Patriarcali, Assemble c Conferenzc Episcopali di rito 
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.



116

BROGI M., Strutture dellc Chicsc Orientali sui juris sccondo il CCEO in: Apol­
linaris 65 (1992) 299-312.

BROGI M., The Norms on Eparchies and Bishops, in: Chiramel J., Bharaniku- 
langara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A Study 
and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, Presi­
dent, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law, Al- 
waye 1992,108-120.

BROGI M., Ulteriori possibilitä di "communicatio in sacris'1?, in: Antonianum 60 
(1985) 459-477.

BUCCI ()., II Codice di Diritto Canonico Orientale nella storia dclla Chiesa, in: 
Apollinaris 55 (1982) 370-448.

BUCCI O., II Problema dclla formazione della terminologia cristiana da parle 
delle originarie chiese orientali: Studio linguistico e storico-giuridico, in: 
Nuntia 5 (1977) 71-95.

BUCCI O., La genesi della strultura del diritto della Chiesa latine c del diritto 
delle Chiese Cristiane Orientali in rapporto allo svolgimcnto storico del di­
ritto romano e del diritto biz.antino, in: Apollinaris 65 (1992) 93-135.

CAPPELLINI E., Con il 'Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium’. Nuove 
prospettive didattiche per il Diritto Canonico, in: L’Osservatore Romano, 
14. Februar 1991, 8.

CAPRILE G., Il nuovo codice dei canoni delle Chiese Orientali, in: La Civiltä 
Cattolica, 19. Jänner 1991,171-177.

CARR A.M., Marriage of Catholic with Orthodox - New Decree, in: Homilctic 
and Pastoral Review (1967) 795-796.

CHIMY H., De figura Arehiep. Majoris in Jure Canonico Orientali vigente, 
Rom 1968.

CHIRAMEL J., Hierarchical Structuring in the Oriental Legislation, in: Chira- 
mcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern 
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern 
Canon Law, Alwaye 1992, 91-107.

CHIRAMEL J., BHARANIKULANGARA K. (Hrsg.), The Code of Canons of 
the Eastern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Jo­
seph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision 
of Eastern Canon Law, Alwaye 1992.

CORRAL C., Iglesia y Estado cn cl Oriente Cristiano, in: Estudias Eclesiasticos 
66 (1991) 295-305.

CUNNINGHAM T., Mixed Marriages with Oricntals, in: Irish Ecclcsiastical 
Record (1967) 408 ff.



117

DAOUD M., Un nouveau Schema de canons de Baptismo, in: Nuntia 4 (1977) 
16-28.

DE BERNARDID L.M., Un caso di osmosi fra diritto canonico latino e orien­
tale: il matrimonio segreto, in: Ius Ecclcsiae 4 (1992) 629-636.

DE CLERCQ C., Decrela viginti synodorum cparchialium orientalium catholi- 
corum (= Ecclesiare particulare aevo moderno 1), Rom 1971.

DE CLERCÜ C., Diversitas iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 
38 (1965) 348-371.

DE CLERCO C., Fontes iuridici Ecclesiarum orientalium, Rom 1967.
DE CLERCO C., Initia iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 38 

(1965) 215-235.
DE CLERCO C., La pari Iaissee au droit particulier par les canons 16-158, 221- 

239, 251-257, 325, concernant les personnes cn droit canonique oriental, in: 
Apollinaris 35 (1962) 250-258.

DEMEL S., Die kanonische Eheschlicßungsform im Recht der unierten Ostkir­
chen. Ein Vergleich des CCEO/1990 mit dem C1C/1983, in: Archiv für ka­
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 418-440.

DE ERCOLE l./DE VR1ES A.M., Comunione Intcrecclesiale: Collegialita’ - 
Primato - Ecumenismol/2 (Communio 12/13), Rom 1972.

DE VRIES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Gemeinschaft mit 
den von Rom getrennten Ostchristen im Licht der Geschichte, in: Concili- 
um (1965) 271-281.

DE VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum", in: Concilium 1 (1965) 655-663.
DE VRIES W., Das Konzilsdekret über die katholischen orientalischen Kirchen 

(Eine theologische Auswertung), in: Orientierung 29 (1965) 201-204.
DE VRIES W., Ecumenical Councils and the Ministry of Peter, in: Selection of 

the Papers and Minutes of the Four Vienna Consultations between Theolo- 
gians of the Oriental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church: 
1971, 1973, 1976 and 1978, Wien 1988.

DE VRIES W., II Decreto Conciliare sulle Chicse Cattoliche Orientali, in: La 
civiltä Cattolica 2 (1965) 108-121.

DE VRIES W., Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963.
DI MATTIA G., La normativa di diritto pcnale nel Codex Juris Canonici e nel 

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149- 
172.

D’OSTILIO F., Sospensionc o Interruzionc? Opportunitä di riesaminare i cano- 
ni 1518-1519 del Codex Juris Canonici ed i canoni 1199-1200 del Codex Ca­
nonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 217-236.

DOUMITH M., De l’unitd du code de droit dans PEglisc catholique, in: Antio- 
chena 1965, cahier 7 (II/3) 23-27.



118

DUMONT C., Concile Oecumenique Valican II - L’Eglisc, l’Oecumenisme, lcs 
Eglises Orientales, Paris 1965.

DUPREY P., La communion ecclesiale - un point de vue eatholique romain, in 
Kanon 8 (1987) 23-32.

DUPREY P., La strueture synodale de l’Eglise dans la theologie orientale, in: 
Proche Orient Chrctien 20 (1970) 123-145.

EDELBY N., Ein einheilliehes kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl? 
Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch für die orientalischen Kirchen? in: 
Concilium 3 (1967) 618-624.

EDELBY N., L’authentique tradition orientale et le decret de Vatican II sur lcs 
eglises orientales catholiqucs, in: Kanon 1 (1973) 59-69.

EDELBY N., Unity or Plurality of Codes: Should the Eastern Churches have a 
special Code?, in: N. Edclby (Hrsg.), Canon Law - Post Conciliar 
Thoughts: Renewal and Reform of Canon Law (Concilium 28), New 
York/Glen Rock, 1967, 37-47.

EDELBY N./I. DICK, Lcs Eglises orientales catholiqucs: decret "Orientalium 
Ecclcsiarum" (Unam Sanctam 76), Paris 1970.

EID E., Discorso di S.E. Mons. Emilie Eid alla presentazione del Codice dei ca- 
noni dcllc Chiese oricntali al sinodo dei vescovi (25.X.1990), in: Nuntia 31 
(1990) 24-34.

EID E., La Figure Juridique du Patriarche, Rom 1963 (third edition).
EID E., La presentazione del codice dei canoni dellc Chiese orientali (La rela- 

zione di S.E. Mons. Eid, vice-presidentc dellc pontificia commissione per 
la revisione), in: L’Osservatore Romano, 27. Oktober 1990,7.

EID E., La revisione del Codice di Diritto Canonico Orientale alla luce del De- 
creto Conciliare "Orientalium Ecclesiarum", in: Nuntia 20 (1985) 128-131.

EID E., La revision du Code de droit oriental: histoirc et principes, in: Anneö 
Canonique33 (1990) 11-27.

EID E., La sinodalilä nella tradizione orientale, in: La sinodalitä nell’ordina- 
mento canonico (1991) 59-84.

EID E., La Synodalite dans la tradition orientale, in: Ephemerides Iuris Canoni­
ci 48 (1992) 9-27.

EID E., Le droit canonique oriental, in: Al-Manarat (1988) 3-22,156-160.
EID E., Les recentes rencontrcs entre les Eglises et leur signification canonique 

- point de vue eatholique, in: Kanon 8 (1987) 85-104.
EID E., Presentation of the Code of Canons of the Eastern Churches to the Syn- 

od, October 25, 1990, in: Synod of Bishops Committee for Information, 
Bulletin 40 (1990)

EID E., Presto il nuovo codice di Diritto Canonico Orientale, in: Nuntia 27 
(1988) 93-94.



119

EID E., ZUZEK I., Invio dcllo Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis all’csa- 
mc dci Membri dclla Commissione, in: Nuntia 23 (1986) 109-119.

ERDO P., La partccipalion des Eveques Orientaux ä la Conference episcopale. 
Observations au lei § du Canon 450, in: Apollinaris 64 (1991) 295-308.

ERICKSON J.H., Sacramental 'Economy’ in Recenl Roman Calholic Thought, 
in: The Jurist 48 (1988) 653-667.

ESPOSITO R. F., Decreto sullc Chiese Orientale, Rom 1963.
ESPOSITO R.F., II Decreto concilirarc sullc Chiese orientali. Tcsto e coramen- 

tato, Rom 1966.

FALTIN D., Codex Iuris Canonici Orientalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictiona- 
rium Morale et Canonicum. Bd. 1, Rom 1968, 719-722.

FALTIN D., De hierarchis extra fines territorii patriarchalis constitutis, in: 
Apollinaris 43 (1970) 541,-554.

FALTIN D., De Legibus quibus baptizati acatholici ritui orientali adscripti te- 
nentur, in: Apollianris 35 (1962) 238-249.

FALTIN D., La codificazione del diritto canonico orientale, in: La Sacra Cong- 
regazione per le Chiese Orientali nel Cinquantesimo dclla fondazione 
1917-1967, Rom 1967, 121-137.

FALTIN D., Legislatio Latino-Orientalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictionarium 
Morale et Canonicum. Bd. 3, Rom 1968, 33-36.

FALTIN D., L’institution synodale dans le Concilc Valican II, in: Kanon 2 
(1974) 39-52.

FALTIN D., L’Unitä della Chiesa e la legislazione canonica delle Chiese 
Orientali, in: Unilas 27 (1972) 161-188.

FARIS J., Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchenrechtskodex von seiten 
katholischer Ostkirchen, in: Concilium 205 (1986) 223-227.

FARIS J.D., Inter-ritual matters in the Revised Code of Canon Law, in: Studia 
Canonica 27 (1983) 239-259.

FARIS J.D., Observations on the 1986 Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis, 
in: in Canon Law Society of America, Proceedings of the Forty-Nineth An- 
nual Convention, Washington D.C. 1987, 340-359.

FARIS J.D., Synodal Governance in the Eastern Calholic Churches, in: Procce- 
dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.

FARIS J.D., The Codification and Revision of Eastern Canon Law, in: Studia 
Canonica 17 (1983) 449-485.

FARIS J.D., The Communion of Churches: Terminology and Ecclesiology, New 
York 1985.

FARIS J.D., The Eastern Catholic Churches: Constitution and Governance Ac- 
cording to the "Code of Canons of the Eastern Churches", New York 1992.



120

FERRARI G., Breve Esposizione dei lavori sui canoni de divina Eucharistia, in: 
Nuntia 4 (1977) 29-40.

FERRARI G., I canoni sulla pcnitcnza e sull’unzione degli infcrmi, in: Nuntia 6 
(1978) 56-65.

FORTINO E., La fisionomia di una Chiesa orientale cattolica nel Concilio Vati- 
cano II: Oriente Cristiano 29 (1989) 3-18.

FRANCK B., Contribution theologiquc et canoniquc au rapprochcmcnt des 
Egliscs d’Occident et d’Orient dans la doctrine, la discipiine et la paslorale 
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

FÜRST C.G., Canoncs Synopse zum Codex Iuris Canonici und Codex Canonum 
Ecclesiarum Orientalium, Freiburg-Basel-Wien 1992.

FÜRST C.G., Der Strafrechtsentwurf der päpstlichen Kommission für die Revi­
sion des orientalischen Codex Iuris Canonici, in: GS Holböck, hrsg. v. F. 
Pototschnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

FÜRST C.G., Katholisch ist nicht gleich lateinisch. Der gemeinsame Kirchen- 
rcchtskodcx für die katholischen Ostkirchen, in: Herder Korrespondenz, 45 
(1991) 136-140.

FÜRST C.G., L’ecumenismo nel progetto del codice di diritto canonico orienta­
le, in:. AA. VV. Portare cristo all’uomo (Congresso del ventennio dal Con­
cilio Vaticano II), Studia Urbaniana, Rom 1986, 227-233.

FÜRST C.G., Ökumenismus im Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in: 
Scicntia Canonum. Festgabe für F. Pototschnig. hrsg. v. H. Paarhammcr/A. 
Rinnerthaler, München 1991, 415-428.

GALLAGHER C., Marriagc in the Rcvised Canon Law for the Eastern Catho- 
lic Churchcs, in: Studia Canonica 24 (1990) 69-90.

GALLAGHER C. (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churches, Rom 
1991.

GALLAGHER C., The Concept of ’Protos’ in the Eastern Catholic Churches, 
in: Kanon 9 (1989) 99-111.

GALLAGHER C., The Rcvised Code of Eastern Canon Law and the Second 
Valican Council, in: Scminarium 38 (1987) 222-239.

GIANNINI A., Dottrina sulla codificazione del diritto canonico orientale, in: 
Ephemerides Iuris Canonici 48 (1992) 29-42.

GLINKA L., Rcsoconto sulla pubblicazione delle Fonti della Codificazione 
Orientale, in: Nuntia 10 (1980) 119-128.

GREEN T.J., Rcflections on the Eastern Code Revision Process, in: The Jurist 
51 (1991) 18-37.

GRESHAKE G., Die Stellung des Protos in der Sicht der römisch-katholischen 
dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.



121

GUTIERREZ D.J.A., The Clcrgy in thc Latin and Oriental Codes, in: Chiramel 
J., Bharanikulangra K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur- 
ches. A study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa- 
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca­
non Law, Alwaye 1992,121-151.

HABBI J., La participation des fideles dans la vic de l’Eglise d’orienl (Assyro- 
chaldeenne), in: Kanon 3 (1977) 90-95.

HAJJAR J., Die Patriarchalsynoden im neuen Codex Canonicus für die katholi­
schen Ostkirchen, in: Concilium 26 (1990) 314-325.

HAJJAR J., Die Synoden in der Ostkirche, in: Concilium 1 (1965) 650-654.
HAJJAR J., Le Synode Permanent (Synodos Endemousa) dans l’Eglise Byzanti- 

ne des origines au XIeme siede (OCA 164), Rom 1962.
HAJJAR J., Les Synodes d’Eglises orientales Catholiqucs et l’Evequc de Rome, 

in: Kanon 2 (1974) 53-99.
HAJJAR J., Ouelques jalons modernes de la codification canonique orientale, 

in: Apollinaris 35 (1962) 231-237.
HAMBYE E.R., The Eastern Churchcs in India and thc Syrian Tradition, in: 

Seminarium 38, NS 27 (1987) 364-379.
HERBUT J., De ieiunio et ahstinentia in Ecclesia Byzantina, in: Apollinaris 39 

(1966) 158-200, 303-332, 382-432.
HIEROLD E., Die Systematik des Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium, 

in: Archiv für katholisches Kirchcnrccht 160 (1991) 337-345.
HOEK J.M., Dccree on Eastern Catholic Churches, in: H. Vorgrimlcr (Hrsg.), 

Commentary on thc Documents of Vatican II Bd. 1, New York 1967, 307- 
330.

HUMMER F. (Hrsg.), Orthodoxie und zweites Vatikanum. Dokumente und 
Stimmen aus der Ökumene, Wien 1966.

JAEGER D.-M. A., Observations on Religious in the Oriental Code, in: Chira­
mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern 
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi­
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern 
Canon Law, Alwaye 1992,152-180.

JARAWAN E., Les canons des rites orientaux, in: Nuntia 3 (1975/76) 44-53.
J ARAWAN E., Revision des canons De normis generalibus, in: Nuntia 10 (1980) 

87-118.

KHOURY J., Die Bischofswahl in den Ostkirchen, in: Concilium 17 (1981) 549- 
555.



122

KHOURY I., Decisiones seu Sentcnlia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum 
Oricntalium (1909-1970). 2 Bd, Rom 1972.

KHOURY J., La jurisprudcnce de la Sacr6e Rote Romaine dans les causes des 
Eglises Orientales 1-2, Rom 1972.

KHOURY J., La scelta dei Vescovi nel Codice dei Canoni delle Chiese Orienta­
le in: Apollinaris 65 (1992) 77-91.

LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue ealholique romain, in: 
Kanon 8 (1987) 135-149.

LANNE E., La revision du Droit eanonique oriental et le retour aux traditions 
authentiques de l’Orient, in: Irenikon 54 (1981) 485-496.

LYNCH J.E., The Eastcrn Churches: Historieal Background, in: The Jurist 51 
(1991) 1-17.

MADATHIKANDATH1L G., The Catholic Bishops’ Conference of India: an 
Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublished dissertation).

MADEY J., Das Konzilsdekret über die katholischen Ostkirchen, in: Begegnung 
20 (1965) 256-260; 287-290.

MADEY J., Das Zweite vatikanische Konzil und die Revision des Rechtes der 
Ostkirchen, in: Catholica 32 (1978) 188-211.

MADEY J., Der Abschluß einer bekenntnisverschiedenen Ehe nach dem Kon­
zilsdekret "Über die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische 
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Der theologische Ort des Bischofs von Rom in der Sicht der neue­
ren orientalischen Theologie, in: Petrus und Papst, hrsg. v. A. Brandenburg 
und H.J. Urban, Münster 1977, 303-330.

MADEY J., Oricntalium Ecclesiarum: More than Twenty Years After, Pader­
born 1987.

MADEY J., Sakramentengemeinschaft von Orthodoxen und Katholiken: zum 
Problem der vollen "communicatio in sacris", in: Kyrios 10 (1970) 243-251.

MADEY J., The Eastcrn Churches in the Diaspora. What Roman Catholics 
Should Know about their Brethrcn, in: Scminarium 38, NS 27 (1987) 309- 
351.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal 
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

MAHFOUD P., Los mariages mixtes: Etüde historico-canonique, in: Apollinaris 
38 (1965) 84-95.

MAHFOUD P., Lcs Mariages mixtes: Probleme de liceite en droit eanonique 
oriental actuel, in: Apollinaris 39 (1966) 71-92.

MAHFOUD P., Qucl rite doit adopter le fidele oriental acatholiquc qui rejoint 
l’Eglise catholiquc? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.



123

MALANCHARUV1L C., The Syro-Malankara Church, Alwayc 1973.
MANNA S., 11 riconoscimento dei sacramenti delle altre chicse da partc dclla 

chiese cattolica romana, in: Kanon 8 (1987) 119-134.
MANNA S., DISTANTE G., Orientalium Ecclesiarum - Decreto sulle Chicsc 

Ürientali Caltolichc, Casale Monferrato 1986.
MAR BASELIOS C., Ecclesial Perspectives Emerging from the New Code of 

Canon Law for the Oriental Catholic Churchcs, Kottayam 1991.
MARUSYN M., L’unzione col Santo Myron, in: Nuntia 2 (1975/76) 13-20.
MAX1MOS V (Catholic Melkite Patriarch), Autonomy and Collaboration bet- 

ween the Eastcrn Churches and the Universal Church, in: Eastern Chur­
chcs Review 3 (1970) 181-187.

METZ R., La nouvelle codification du droit de l’Eglise (1959-1983), in: Revue 
de Droit Canonique 33 (1983) 158-168.

METZ R., La prcmidrc codification du droit des Eglises orientales catholiques, 
in: R. Epp, Ch. Lefebvre, R. Metz, Le droit et les inslitutions de l’Eglisc 
Catholique de la fin du XVIlIeme siede ä 1978, Paris 1981, 272-281.

METZ R., La prcmibre tentativc de codificr le droit des Eglises orientales au 
XXeme siede (1927-1958), in: Melangcs offerts ä Jean Dauvillier, Toulouse 
1979, 531-546.

METZ R., La seconde codification du droit des Eglises orientales ä partir de 
1972, in: G. Le Bras (Hrsg.), Histoirc du Droit et des Institutions de l’Egli­
se cn Occident. Bd. 16, Paris 1981, 343-351.

METZ R., La seconde tentativc de codificr le droit des Eglises orientales catho­
liques. Latinisation ou identit6 orientale?, in: L’Anncc Canonique 23 
(1979) 289-309.

METZ R., Le nouveau Code des canons des Eglises Orientales, in: Revue de 
Droit Canonique 42 (1992) 99-117.

METZ R., Les Nouvcaux Projets des canons de Sacramento Sacerdotii, in: Nun­
tia 7 (1978) 47-63.

METZ R., Quel est le droit pour les Eglises orientales unics ä Rome?, in: 
L’Annee Canonique 30 (1987) 339-409.

MINISCI T., I canoni de Monachis, in: Nuntia 4 (1977) 3-15.
MINISCI T., I canoni de Monachis - pars secunda, in: Nuntia 6 (1978) 42-55.
MUDRYJ S., De transitu ad alium ritum (A Byzantino-Ucraino ad Latinum), 

Rom 1973.
MUDRYJ S., La nuova revisione dei canoni riguardanli le sanzioni penali nelle 

Chiese ürientali Cattoliche, in: Nuntia 12 (1981) 37-77.
MUDRYJ S., Lo Schema dei canoni riguardanti le sanzioni penali nelle chiese 

Orcntali cattoliche, in: Nuntia 4 (1977) 72-96.



124

NAVARRETE U., Adnotationes ad instructionem "Matrimonii Sacramentum", 
in: Periodica 55 (1966) 755-769.

NAVARRETE U., 11 matrimonio in Oriente e Occidcnte (Rezension des gleich­
namigen Buches von Prader), in: Orientalia Christiana Periodica 58 (1992) 
563-569.

NAVARRETE U., Ius matrimoniale latinum et orientale, in: Periodica 80 
(1991) 609-639.

NAVARRETE U., Matrimonia mixla in Synodo Episcoporum, in: Periodica 57 
(1968) 653-692.

NEDUNGATT G., A New Code for the Oriental Churchcs, in: Vidyajyoti 55 
(1991)265-285,327-345.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction 
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Clcrical Formation and Seminarics, in: Nuntia 8 (1979) 68- 
84.

NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2 
(1975/76) 75-87.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magislcrium. Ecumcnism. Canons Translatcd 
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English translalion, Brooklyn- 
Ncw York 1987.

NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churchcs in the Catholic Church, in: 
The Jurist 49 (1989) 1-22.

NEDUNGATT G., Glossario dci termini usati nel CCEO, in: Enchiridion Vati­
canum: Documenti ufficiali dclla Santa Sede 1990 (1992) 904-914.

NEDUNGATT G., II Codice delle Chiese oricntali, in: Civiltä Cattolica 143 
(1992) 133-144, 325-338.

NEDUNGATT G., La giuridizione delle Chiese particolari,in: Unitas 31 (1976) 
180-198; 261-285.

NEDUNGATT G., Le Chiese Caltoliche orientali c il nuovo codice dei canoni, 
in: La Civiltä Cattolica 143 (1992) 325-338.

NEDUNGATT G., Magisterio ccclesiastico nei due Codici in: Apollinaris 65 
(1992) 313-328.

NEDUNGATT G., More Canons on Clericis in General, in: Nuntia 7 (1978) 7-
20.

NEDUNGATT G., On Clericis in General, in: Nuntia 3 (1975/76) 54-69.
NEDUNGATT G., Presentazione del CCEO, in: Enchiridion Vaticanum: Do­

cumenti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 889-903.
NEDUNGATT G., Synodalität in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen 

Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.
NEDUNGATT G., The Glossary of Terms Used in CCEO, in: The Jurist 52 

(1992)



125

NEDUNGATT G., The New Oriental Canon Law on Lay People, in: Vachanad- 
hara 10 (1991) 15-21.

NEDUNGATT G., The New Oriental Code, in: Vidyajyoti 55 (1991) 171-172.
NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part I, in: Nuntia

10 (1980) 65-86.
NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part II, in: Nuntia

11 (1980) 55-75.
NEDUNGATT G., The Syro-Malabar Church under the New Oriental Code, in: 

Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea- 
stern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 276-300.

NEDUNGATT G., The Tcaching Function of the Church in Oriental Canon 
Law, in: Studia Canonica 23 (1989) 39-60.

NEDUNGATT G., The Title of the New Canonical Legislation, in: Studia Ca­
nonica 19 (1985) 61-80.

NEDUNGATT G., The Tille of the New Oriental Code, in: Studia Canonica 25 
(1991) 465-476.

NIJME E., Der Eparchierat im orientalischen Recht, in: Concilium 1 (1965) 
639-645.

O’CONNEL P.A., Vatican II: The Decree on the Catholic Eastern Churchcs, 
Dublin 1965.

O’DONOGHUE C., Some Notes on Pasloral and Canonical Malters in Latin 
and Oriental Rites (Compiled by a Committee of the Canon Law Society of 
Australia), 1970 (offset).

ONCLIN W., Ordinatio Ecclesiae Univcrsae in specie ad Ecclesias Rituales sui 
iuris quod attinct, in: Revue de droit cononique 30 (1980) 304-317.

ORIOLI G., I lavori dclla Commissione dalla sua istituzione al 21 Giugno 1975, 
in: Nuntia 1 (1975/76) 20-22.

ORIOLI G., La collazione del pallio, in: Nuntia 2 (1975/76) 88-96.
ORIOLI G., Progetto di Schema. De Monachis ceterisque Religiosis neenon de so- 

lidabus Institutorum vitae consecratae, in: Nuntia 8 (1979) 30-67.
ORTIZ DE URBINA I., Dccreto sulle Chiese Orientali caltoliche, Turin 1967.

PAARHAMMER H., Bischofsbestellung im CCEO. Patriarchen- und Bischofs­
wahl und andere Formen der Bischofsbestellung, in: Archiv für katholi­
sches Kirchenrechl 160 (1991) 390-407.



126

PALATHINGAL V., The Meaning and Reicvance of Consortium Totius Vitae, 
in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the 
Eastcrn Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastcrn Canon Law, Alwayc 1992, 204-229.

PAPANDREOU D., Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des II. Vatika­
nums, Freiburg 1969.

PAR LATO V., Alcuni problcmi attuali del diritto canonico orientale, in: Atti 
dcl Congresso internazionale di Diritto Canonico, Mailand 1971.

PARLATO V., Ecumenismo c diritto canonico, in: lus Canonicum 9 (1969)
PETZOLD H., Der Subdiakonat im byzantinischen Eherccht unter Berücksich­

tigung der gegenwärtigen Praxis in den orthodoxen Kirchen und im 
römisch-katholischen Ostkirchenrecht, in: Kyrios 8 (1968) 33-62.

PIVONKA L.D., Ecumenical or Mixed Marriages in the New Code of Canon 
Law, in: The Jurist 43 (1982) 103-124.

PODIPARA P.J. (cd. X. Koodapuz.ha), The Canonical Sources of the Syro- 
Malabar Church, Vadavathoor 1986.

PORUNNEDOM J., Right of the Syro-Malabar Church for an All-India Juris­
diction, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons 
of the Eastern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of 
Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revi­
sion of Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 301-318.

PORUNNEDOM J., The All-lndia Jurisdiction of the Syro-Malabar Church. A 
Hislorical-Juridical Study, Rom 1991 (dissertation).

POSPISH1L V.J., Clcrical Cclibacy in the Eastcrn Rite Catholic Dioceses in the 
United States and Canada, Diakonia 2 (1967), Heft 2, 137-155.

POSPISHIL V.J., Compulsory Cclibacy for the Eastcrn Calholics in the Ameri­
cas, in: Diakonia 12 (1976) 133-156; 259-280.

POSPISHIL V.J., Eastern Catholic Marriage Law, Brooklyn 1991.
POSPISHIL V.J., Ex Occidcnte Lex. From the West - the Law. The Eastcrn 

Catholic Churchcs under the Tutclage of the Holy See of Rome, New York 
1979.

POSPISHIL V.J., Interritual Canon Problems in the United States and Canada, 
Chesapeake 1955.

POSPISHIL V.J., Orientalium Ecclesiarum. The Decrce on the Eastcrn Catho­
lic Church of II Vatican Council, New York 1965.

POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietle dekretu Soboru Watykan- 
skiego II De Ecclesiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar­
chen im Lichte des Dekrets über Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18 
(1971) 109-142.

POSPISHIL V.J., The Archimandrite, in: Diakonia 14 (1978) 214-231.



127

P0SP1SHIL V.J., The Constitutional Development of the Easlcrn Catholic 
Churchcs in the Light of the Re-codification of their Canon Law, in: Kanon 
5 (1981) 36-71.

POSP1SHIL V.J., The Eastern Catholic Codification, in: Diakonia 21 (1987) 
141-154.

POSPISHIL V.J., The Eastern Christian Churches and the Question of Remar- 
riage of Divorced Catholics, in: Diakonia 1 (1966), Heft 4, 302-314.

POSPISHIL V.J., The Patriarchate in the Law of the Eastern Catholic Chur­
ches, in: John XXIII Lccturcs 1 (1966) 122-131.

POSPISHIL V.J., The Rcligious in the New Oriental Codification, in: John 
XXIII Leclures 1 (1966) 113-121.

POSPISHIL V.J./FARIS J.D., The New Latin Code of Canon Law and Eastern 
Catholics, Brooklyn 1984.

POTZ R., Das katholische Ostkirchenrecht nach dem Zweiten Vatikanum, in: II 
diritlo Ecclcsiastico 1 - 2 (1978) 204-219.

POTZ R., Der Codex Canonum Ecclesiarium Orientalium 1990 - Gedanken zur 
Kodifikation des katholischen Oslkirchenrechls, in: Scientia Canonum. 
Festgabe für F. Pototschnig zum 65. Geburtstag, hrsg. v. H. Paarhammer u. 
A. Rinnerthalcr, München 1991, 399-414.

POTZ R., Die Grade der Communio im katholischen Kirchenrecht, in: Kanon 8 
(1987) 51-64.

POTZ R., Die Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Handbuch 
des katholischen Kirchenrechts, hrsg. v. J. Listl, H. Müller u. H. Schmitz, 
Regensburg 1983, 57-65.

POTZ R., Ökumenische Interpretation. Zur gegenwärtigen Situation der kano- 
nistischen Auslegungsichre, in: Zwischen Tradition und Erneuerung (FS 
W.M. Plöchl), Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 35 (1985) 62-82.

PR ADER J., Das Eherecht der orientalischen Kirchen, in: A. Bergmann/M. Fe- 
rid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht Bd 1, Frankfurt, 16-32.

PRADER J., De conscnsu Matrimoniali condicionato, in: Nuntia 6 (1978) 34-41.
PR ADER J., De impedimentis in matrimonio mixto, in: Festschrift f. M. Fcrid: 

Konflikt und Ordnung, München 1978, 325-341.
PRADER J., De iuris Matrimonialis recognilione, in: Nuntia 2 (1975/76) 21-30.
PRADER J., Der Ehebegriff im Orientalischen Kodex. Unterschiedliche Be­

stimmungen zwischen dem CCEO und dem CIC, in: Archiv für katholi­
sches Kirchenrecht 160 (1991) 408-417.

PRADER J., Die Mischehe zwischen katholischen und orthodoxen Christen mit 
Bezugnahme auf das Problem der Ehescheidung und Wiederverheiratung, 
in: Orientalica Christiana Periodica 49 (1983) 164-183.

PRADER J., Die religionsverschiedenc Ehe zwischen Katholiken und Musli­
men, in: People on the Move. Bd 22, Vatikan 1992, 35-67.



128

PRADER J., Disputationes Coetus consultorum "De lege Matrimoniali appli- 
canda", in: Nuntia 5 (1977) 52-62.

PRADER J., II Matrimonio in Oriente e Occidente (Kanonika 1), Rom 1992.
PRADER J., II matrimonio nel mondo, Padua 1986.
PRADER J., Interrituclle, interkonfessionelle und intcrreligiöse Probleme im 

Ehcrecht des neuen CIC, in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 152 
(1983) 408-464.

PRADER J., Labor Consultorum Commissionis circa canoncs de Matrimonio, 
in: Nuntia 8 (1979) 3-29.

PR1METSHOFER B., Interriluelles Verkehrsrecht im CCEO, in: Archiv für ka­
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

PROVOST J.H., Some Practical Issues for Latin Canon Lawyers from the Code 
of Canons of Eastern Churches, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

PRZEKOP E., Die Sakramente im Kirchenrecht der katholischen Ostkirchen, 
in: Der kirchliche Osten 35 (1980), Heft 3/4, 81-83.

PRZEKOP E., Kanonicznc aspecty dekrctu "Orientalium Ecclesiarum" a bieza- 
ca reforma kanonicznego prawa wschodniego, in: Prawo Kanoniczne 20 
(1977) 295-306.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia patriarchöw wschodnich wedlug decretu 
"Orientalium Eccclesiarum", in: Wiadomosci koscielne Archidiecezji w B- 
stoku 3 (1977), Heft 2, 92-105.

PRZEKOP E., Pozycja prawna patriarchy wschodniego kosciola katolickiego 
(Die Rechtsposition des Patriarchen in der katholischen Ostkirche), Lublin 
1976.

PRZEKOP E., Quid in elcctione patriarcharum ad normas iuris pro ecclesiis 
catholicis orientalibus vigentis peragenda servetur quidque mutetur? in: 
Kanon 3 (1977) 271-293.

PRZEKOP E., Sakramcnty swiete w prawie Katolickich Kosciolow Wschodnich 
(Die hl. Sakramente im Recht der katholischen Ostkirchen), Lublin 1979.

PRZEKOP E., Zagadnienia autcntycznej tradyeji wschodniej w dekrecie 
"Orientalium Ecclesiarum", in: Wiadomosci Koscielne Archidiec. w B-sloku 
4 (1987), Heft 3, 67-79.

PUJOL C., Adnotationes ad Dcclarationem Practicam Vocis ’Aggregatus’, in: 
Periodica 59 (1970) 344-354.

PUJOL C., Adnotationes ad Decretum de matrimoniis mixtis inter Catholicos et 
Orientales baptizatos acatholicos, in: Periodica 56 (1967) 505-517.

PUJOL C., Comentario de la Declaracion de la S.C. para las Iglesias Orientales 
(25-III-1979), in: Rcvista Espanola de Dcrccho Canönico 26 (1970) 397- 
404.

PUJOL C., Conditio fidelis orientalis ritus extra suum territorium, in: Periodica 
4 (1984) 489-504.



129

PUJOL C., Decrelum Concilii Valicani II "Ecclesiarum Orientalium". Tcxtus et 
Commentarium, Rom 1970.

PUJOL C., De Extensione Iurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali­
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., De sensu vocis ’aggregatus’ (Vaticanum II, Decr. Orientalium Eccle­
siarum n.7.), in: Periodica 50 (1971) 251-271.

PUJOL C., Distinctio intcr ’ritum’ et ’iurisdictionem’, in: Periodica 70 (1981) 
193-219.

PUJOL C., II decreto Conciliare sulle Chicsc Orientali Cattolichc, in: Unitas 20 
(1965) 167-181.

PUJOL C., Lecciones de la codificadon canonica oriental (en vistas de una revi- 
sion del Codigo de Derecho latino), in: Estudios de Deusto 9 (1961) 119- 
139.

PUJOL C., Orientales ab Ecclesia Catholica seiuncti tenenturne novo iure cano- 
nico a Pio XII promulgato? in: Orientalia Christiana Periodica 32 (1966) 
78-110.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican 
Council-Dccree "Orientalium Ecclesiarum", n.4). (Orientalia Christiana 
Analecta 186), Rom 1970, 209-224.

PUJOL C., Vaticano II - El unico pueblo de Dios - Dccreto "Orientalium Eccle­
siarum". Texto y Comcntario, Madrid 1968.

RAI P., Eglise Locale et Eglise Rite, in: Proche Orient Chrctien 21 (1970) 290- 
288.

REZAC J., De hodierna competentia S.C. pro Ecclesiis Orientalibus, in: The 
Malabar Church (Orientalia Christiana Analecta 186), Rom 1970, 225-236.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ecclc- 
siaticis et de Jure Ecclcsiac palrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

REZAC J., De potestate dispensandi Episcoporum orientalium, in: Periodica 57 
(1968) 3-79.

REZAC J., De potestate dispensandi episcoporum orientalium ad normam Mp. 
Episcopalis potestatis. Pracmisso tcxlu integro utriusque Motu Proprio lati- 
ni nempe et orientalis, Rom 1968.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im 
allgemeinen über die Gläubigen ihres Ritus, in: Concilium 5 (1969) 623- 
630.

REZAC J., I laici ncl diritto canonico orientale vigente e le proposte per la revi- 
sionc di questo diritto, in: Kanon 3 (1977) 131-142.



130

RIZZI M., Transitus Ritus, in: P. Palazzini, Dictionarium Morale et Canonicum. 
Bd. 4, Rom 1968,536-547.

ROCA M.J., Consideraciones en torno al VIII "Münchener Kanonistisches Sym­
posion" sobre el Codigo de cänones para las Iglesias orientales, in: Ius Ca­
nonicum 63 (1992) 341-348.

ROHBAN L., Codification du droit Canonique Oriental, in: Apollinaris 65 
(1992), 237-298.

RONCAGL1A M.P., Papaute, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico- 
juridique d’unc partie de l’Eglisc melkite catholique apres le Concile Vati- 
can II, in: Proche Orient Chretien 23 (1973) 166-171.

RONZANI A., Patriarea, in: Enciclopedia del Diritto 23, 263-271.

SACRA CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENT ALI, Oriente catto- 
lico - Ccnni storici e statistici. 4.ed., Rom 1974, 57-59.

SAID E.S., Les ßglises orientales et leurs droits hier, aujour’hui... demain, Paris 
1989.

SALACHAS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino e nel 
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., Ecumenical Significance of the New Code, in: Chiramcl J., 
Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur- 
ches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa- 
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca­
non Law, Alwayc 1992, 258-275.

SALACHAS D., I batlezzati acattolici che vengono alla piena comunionc con la 
Chiesa Catlolica, in: Apollinaris 60 (1987) 227-244.

SALACHAS D., II Codice dcllc Chiese orientali, in: II Regno-Attualitä 36 
(1991) 51-52.

SALACHAS D., II concetto ecclesiologico e canonico di "Chiese Orientali" (Ec- 
clesiae sui iuris), in: Oriente Cristiano 1 (1990).

SALACHAS D., II principio della slruttura sinodale delle Chiese orientali nella 
legislazione canonica anlica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

SALACHAS D., Istituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orienta­
li. Strutture ecclesiali del CCEO, Rom 1993.

SALACHAS D., L’ecumenismo nello Schema de Codice di diritto Canonico 
Orientale, in: Apollinaris 61 (1988) 1-4, 205-228, auch in: Studi ecumenici 4 
(1988) 193-206.

SALACHAS D., Le "slatus" ecclesiologique et canonique des Eglises orientales 
"sui iuris" et des Eglises orthodoxes autocephales, in: L’ Annee Canonique 
33 (1990) 29-56.

SALACHAS D., L’iniziazionc cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna 
1991.



131

SARRAF Y., Les canons "De Processibus", in: Nuntia 5 (1977) 3-39.
SCHOENBECHLER R., Principles Which Govern the Revision of Ihe Code of 

Canon Law, in: Readings, Cases, Materials in Canon Law: A Textbook for 
Ministerial Students (1990) 84-92.

SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre Rechtsstel­
lung gegenüber den zivilen Autoritäten in ihren Patriarchatsgebieten. Ka- 
nonistische Überlegungen zu einer vergessenen Norm des katholischen 
Ostkirchenrechls, in: Iustus Iudex. Festgabe für P. Wesemann. hrsg. v. K. 
Lüdicke, H. Mussinghoff u. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675-692.

SCHWARZENBERG C., II problcma del matrimonio nel decreto conciliare 
"Ecclcsiarum orientalium" con particolare riferimento ai principi fonda- 
mentali del mislicismo teologico del cristianesimo orientale, in: Rivista di 
Diritto Ecclesiastico (1970)

SIEGLE B., Marriage Today. Commcntary on Eastern and Latin Code, Also the 
Orthodox Church, New York 1979, 3. Aull.

SIMON C., I Rutcni: passato e presente, in: Civiltä Cattolica 141.3 (1990) 400- 
412.

SINAL A., The Schemc of the Canons. De Paroeciis, de Vicariisparoecialibus, de 
Rectoribus ecclesiarum ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex für die katholischen 
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

SZENTIRMAI A., The Legal Language of the New Code of Canon Law of the 
Oriental Churches, in: The Jurist 22 (1962) 39-70.

TAFT R.F., Eastern-Rite Catholicism: Its Hcritage and Vocation, Gien Rock 
1963.

TAUTU A. L., Rela/.ione sulla slampa dclla Scrics 111 delic Fonti della Codifi- 
caz.ione Orientale, in: Nuntia 3 (1975/76) 93-100.

THAZHAT A., The juridical Sources of the Syro-Malabar Chureh, Vadavatho- 
or 1987.

THERIAULT M., Canonical Questions Brought About by the Presence of Ea­
stern Catholics in Latin Areas, in: CLSN (1990) 32-49.

THÜRIAULT M., Canonical Questions brought about by the Presence of Ea­
stern Catholics in Latin Areas in the Light of the Codex Canonum Ecclesia­
rum Orientalium, in: Ius Ecclesiae 3 (1991) 201-232.

THOMAS F.J., Economy: An Examinalion of the Various Theories of Economy 
Held within the Orthodox Church, with Special Reference to the Economi- 
cal Recognition of the Validity of Non-Orthodox Sacraments, in: Journal of 
Theological Studies N.S. 16 (1965) 368-420.

THOMAS J.W., The Ecclesiological and Ecclesiastical Developments in the 
East and the West, in: Diakonia 6 (1971) 3-16, 135-146.



132

TOCANEL P., De matrimoniis mixtis, in: Buna Vestire 6 (1967), Heft 4,19 ff.
TOCANEL P., 1 matrimoni misti dopo il Vaticano II negli schemi delle Com- 

missioni Pontifice, in: Kanon 6 (1983) 115-127.
THAZHATH A., The Juridical Sourccs of the Syro-Malabar Church, Kottayam 

1987.

URRUTIA F.J., Canones praeliminares codicis (CIC). Comparatio cum canoni- 
bus praeliminaribus Codicis Canonum Ecclesiarum oricntalium (CC), in: 
Periodica 81 (1992) 153-177.

VADAKUMCHERRY J., Marriagc Laws in the Code of Canon Law and the 
Code of Canons of the Eastern Churches, in: Studia Canonica 26 (1992) 
437-460.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Eastern and Latin Codes, in: 
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea­
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of 
Eastern Canon Law, Alwaye 1992,181-203.

VALIYAVILAYIL A., The Notion of Sui Iuris Church, in: Chiramel J., Bhar­
anikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A 
Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, 
President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law, 
Alwaye 1992, 57-90.

WOJNAR M., Decrec on the Oriental Catholic Churches, in: The Jurist 25 
(1965) 173-255.

WOJNAR M., De Ritu in Codice Iuris Canonici Orientalis, in: Analecta 
OSBM., Ser. II, Sec. II, vol. III, fase. 1-2, Roma 1954,105-118.

WOJNAR M.M., Interritual Law in the Revised Code of Canon Law: The Jurist 
43 (1983) 191-198.

WOJNAR M., The Choosing of Bishops, edited by W.W. Basset - The Canon 
Law Society, Hartford, in: The Participation of the Clergy and Laity in the 
Election of Bishops According to the Discipline of Oriental Catholic Chur­
ches, Conn. 1971, 61-73.

ZANETTI U., L’Eglisc copte, in: Seminarium 38, NS (1987) 352-363.
ZIADE I., Note sur la necessite d’un unique Code de Droit Canonique pour 

I’Eglise, in: L’Orient Syrien 11 (1966) 90-98.
ZUZEK I., Animadvcrsiones quaedam in Decrelum de Ecclcsis Orientalibus 

Catholicis Concilii Vaticani II, in: Periodica 55 (1966) 266-288 (= in: De 
Concilio oecumcnico Vaticano II. Studia, Rom 1966, 114-136).



133

ZUZEK I., Ansichten über die künftige Struktur des ostkirchlichen kanonischen 
Rechts, in: Concilium 3 (1967) 665-675.

ZUZEK 1., Aspekte des Sakramentenrechtes des christlichen Ostens, in: Conci­
lium 4 (1968) 627-634.

ZUZEK 1., Canons Concerning the Authority of Patriarchs over the Faithful of 
their own Rite who Live Outside the Limits of Patriarcal Territory, in: 
Nuntia 6 (1978) 3-33.

ZUZEK 1., Canons de Episcopis, in: Nuntia 9 (1979) 3-61.
ZUZEK 1., Canons de Synodo Ecclcsiae patriarchalis et de Convcntu patriar- 

chali, in: Nuntia 7 (1978) 21-46.
ZUZEK I., Che cosa e una Chiesa, un Rito Orientale, in: Seminarium 28, N.F. 

15 (1975) 263-277.
ZUZEK I., Compiti dcl Coetus III e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.
ZUZEK I., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76) 

31-52.
ZUZEK I., Ein Codex für die Orthodoxen Kirchen, in: Concilium 5 (1969) 637- 

643.
ZUZEK I., Hat die katholische Kirche die Jurisdiktion der orthodoxen Bischöfe 

nach dem II. Vatikanischen Konzil anerkannt oder nicht? in: Österr. Ar­
chiv f. Kirchenrecht 22 (1971) 109-128.

ZUZEK I., Index Analyticus Codicis Canonum Ecclcsiarum Oricntalum (Kano- 
nika 2), Rom 1992.

ZUZEK I., Informatio de statu laborum Ponlificia Commissionis Codici Iuris 
Canonici Orientalis rccognosccndo, in: Periodica 67 (1978) 765-783.

ZUZEK I., La giurisdizionc dei vcscovi ortodossi dopo il concilio Vaticano II, 
in: La civiltä cattolica 2904 (1971) 550-562.

ZUZEK I., Le Ecclesiae sui iuris nella revisionc del Diritto Canonico, in: Vati­
cano II: bilancio e prospettive venticinquc anni dopo (1962-1987), Assisi 
1987, 869-882.

ZUZEK I., L’economie dans les traveaux de la Commission Pontificalc pour la 
revision du Code de droit canonique oriental, in: Kanon 6 (1983) 66-83.

ZUZEK I., Lcs tcxlcs non publies du code de droit canon oriental, in: Nuntia 1 
(1975/76) 23-31.

ZUZEK I., L’ordine sistematico dello Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis 
nella sua evoluzionc, in: Nuntia 26 (1988) 17-99.

ZUZEK I., Nekaj opomb k Odloku o katoliskih vzhodnih Cerkvah, in: Kraljestvo 
bozje, Triest 1966, 51-58.

ZUZEK I., Notula de poenis latas scntenliae in iure orientali, in: Monitor Eccle- 
siaslicus 80 (1976) 31-52.



134

ZUZEK 1., Particular Law in the Code of Canons of thc Eastern Churches, in: 
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea­
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph 
Cardinal Parecattil, President, Ponlifical Commission for the Revision of 
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 39-56.

ZUZEK I., Presentazionc dcl Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in: 
Monitor Ecclesiasticus 115 (1990) 591-612.

ZUZEK I., Riflessioni circa la Costituzione Apostolica "Sacri Canones" (18 Ot- 
tobre 1990), in: Apollinaris 65 (1992) 53-64.

ZUZEK I., "Testi iniziali" de Causis bcatificationis et canonizationis, in: Nuntia 
9 (1979) 90-106.

ZUZEK I., Testi iniziali per il Coetus IX: De delictis et poenis, in: Nuntia 4 
(1977) 97-127.

ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et 
cucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e 
de processibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.

ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione dei canoni de Poenitentia, unctione in- 
firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.

ZUZEK I., Testi iniziali per la revisione. De Sacramcnto ordinis, de locis et 
temporibus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

ZUZEK I., The Ancient Oriental Sources of Canon Law and the modern Legis­
lation for Oriental Catholics, in: Kanon 1 (1973) 147-160.

ZUZEK L, The Effect of Administrative Rccoursc in the Latin and Oriental 
Codes, in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 223-247.

ZUZEK I., Trials Before a Single Judge in thc Eastern Canon Law, in: Orienta­
lia Christiana Periodica 30 (1964) 510-525.

ZUZEK I., Überblick über die neuere Entwicklung des orientalischen Kirchen­
rechts, in: Concilium 1 (1965) 686-696.

ZUZEK, I., The Patriachal Structure According to thc Oriental Code, in: C. 
Gallagher (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churches: An In- 
troduction, Rom 1991, 40-58.



ISBN 3-85369-942-1


