KANON

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES
EGLISES ORIENTALES



KANON

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR DAS
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschatftlichen
Gesellschaften Osterreichs

Wien 1993



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCIIAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARL G. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ
BRIGITTE SCI IINKELE
EVA SYNEK

Gefordert durch das Bundesministerium fur Wissenschaft und Forschung,
das Kulturamt der Stadt Wien
und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaltlichen Gesellschaften Osterreichs
auf Antrag der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

ISBN 3-85369-942-1

© VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN OSTERREICHS
A-1070 WIEN, LINDENGASSE 37
ALLE RECHTE VORBEHALTEN
PRINTED IN AUSTRIA
DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1993



Inhalt

AV 0] 47,/ o 1 o PSP PSPRPTN 7

Richard Potz, Wien
Bericht zum X. Kongrel3 der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen "Incon-
tro fra canoni d’Oriente ¢ d’Occidentc"/"The Meeting of Eastcrn and Western

CANONS" e e e e 9
Emst Chr. Suttner, Wien
Die ukrainische Christenheit auf dem Weg ins dritte Jahrtausend................... 25

Georgy Sjablizew, Moskau
Die MalRhahmen des Moskauer Patriarchats 1990-1992 zur Behebung des inter-
konfessionellen Konfklikls in der Westukrainc

Eva Synek, Wien

Bibliographie zum katholischen Ostkirchcnrccht N
Zum Ostkirchendekret des Il. Vatikanums N
Uberblicksdarstcllungen zum CCEO ......... (9]
Zu den Titeln des CCEO ....ccccccvvvvveveeeneennn. &
AULOreNVCIZCICNNIS ..o 114



Empty Page



Vorwort

So wie der letzte Kongrel3 der Ostkirchcnrechtsgesellsehaft in Bari als ge-
meinsame Tagung mit der Consociatio Internationalis anders verlief als ge-
wohnt, erscheint auch KANON XI in veranderter Form: Die KongrefRRakten von
Bari werden vom Organisator der Tagung, R. Coppola, selbst herausgegeben;
sie sollen unter dem Titel "Atti del congrcsso intcrnazionale su ’Incontro fra ca-
noni d’ Oriente e d’ Occidcnte™ gegen Ende 1993 erscheinen. Wir beschranken
uns daher im KANON auf einen etwas breiter angelegten KongrefRbericht, der
das auf der Konferenz gehaltene zusammenfassende Referat von R, Potz zu-
grunde liegt.

Zwei Beitrage, die dem aktuellen Spannungsfeld Ukraine gewidmet sind,
kénnen als schriftlicher Beitrag zur Tagung der Ostkirchcnrechtsgesellsehaft
1993 in St. Gabriel/Mddling b. Wien verstanden werden, die ganz, der Frage des
interkonfessionellen Zusammmenlebcns in Europa gewidmet sein wird: E.Chr.
Suttner hat uns eine vor allem historisch angelegte Abhandlung zur Verfigung
gestellt. Die Ausfihrungen von G. Sjablizev versuchen die aktuellen Probleme
aus einem orthodoxen Blickwinkel zu beleuchten; ein Beitrag aus ukrainisch-
katholischer Sicht wurde angefragt, traf aber leider nicht rechtzeitig ein. Im
nachsten KANON werden dann in traditioneller Weise die Referate der diesjah-
rigen Konferenz erscheinen, darunter auch ein Beitrag von Msg. Hrynchychyn,
der die so entstandene Liicke schlief3en wird.

Der dritte Teil vorliegenden KANONS besteht in einer Bibliographie zum
neuen katholischen Ostkirchenrecht - die urspriingliche Idee, eine umfassende
Ostkirchcnrcchtsbibliographic in Angriff zu nehmen, konnte in der zur Verfu-
gung stehenden kurzen Zeit nicht bewaltigt werden. Zuséatzlich zur - noch nicht
sehr zahlreichen - Literatur, die direkt auf den neuen Codex Canonum Ecclesia-
rum Orientalium eingeht, wurden auch entstehungsgcschichtlich bedeutende
Werke aufgenommen. Die Bibliographie will ausgehend von kanonistisch rele-
vanten Beitrdgen zum Ostkirchendekret einen Literaturiberblick Uber die Dis-
kussion ab dem 2. Vatikanischen Konzil geben. In einer Rubrik wurden Uber-
blicksdarstellungen zusammengefalt, in einer weiteren eine Zuordnung nach
den Titeln des CC.EO versucht. Den Abschluf3 bietet ein Autorenverzeichnis.
Da in Wien Teile der bibliographierten Literatur nicht einsehbar waren, muf3
leider auch mit Fehlern gerechnet werden. Wir bitten um Nachsicht und hoffen,
daf die Bibliographie trotzdem hilfreich ist.



Empty Page



BERICHT

DER X. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

Richard P ot z, Wien

Der X. Kongrel3 der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen (23. - 29.
September 1991) stand ganz im Zeichen der Begegnung von Ost und West. Da
unsere Tagung ausnahmsweise gemeinsam mit der Consocialio Internationalis
Studio luris Promovcndo und der Communita delle Univcrsitéd Meditcrranae
veranstaltet wurde, durfte ein durch Spezialisten fur das westliche Kirchenrecht
erweiterter Teilnchmerkreis in Bari mediterrane Gastfreundschaft genie3en.
Unter dem Leitthema "Incontrofra canoni d'oriente e d'occidente/The Meeting of
Easlem and Western Canons" wurde eine Fulle von Materialien und Gedanken
aufbereitet. Dem Bemihen der Gastgeber verdankten wir ein sowohl in wissen-
schaftlicher als auch kulinarischer Hinsicht tppiges Programm. Unser intensives
Arbeiten war eingebettet in italienisches savoire vivre!

Fur die hervorragende Organisation zeichneten das Institut fur Offentli-
ches Recht an der rechtswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Bari unter
der Leitung von Prof. Raffacle Coppola sowie das Okumenische Institut S. Nico-

la (P. Giovanni Distante) verantwortlich.

Der feierlichen Er6ffnung unserer Tagung am Dienstagvormittag, die der
Prasident der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen, Metropolit Pantclci-
mon Rodopoulos und der Prasident der Consociatio Internationalis Studio luris
Canonici Promovcndo, Msgr. Eugenio Corccco, gemeinsam Vornahmen, ging
nicht nur eine Ansprache des Prasidenten der Communité delle Universita Me-
diterranec voran; schon am Abend des Anreisetages wurden die Gaste durch
Reprasentanten der katholischen Kirche und des 6ffentlichen Lebens willkom-
mengeheil3en.

Die folgenden Arbeitstage standen jeweils unter einem ubergreifenden
Motto. Dienstag: Common Canonical Tradition; Mittwoch: ’lus Graeco-
Romanum’ and Canon Law; Freitag: Suprema Lex Ecclesiac: Salus Animarum;
Samstag: Authority and Autonomy; Sonntag: The Subjects of the People of God.



10

Den Vortrdgen am Vormittag folgte jeweils die kritische Auseinandersetzung
am Nachmittag: nach dem einleitenden Vortrag war taglich eine bis eincnhalb
Stunden Diskussionszeit vorgesehen. Dieser Rhythmus wurde nur durch das
Donnerstagsprogramm unterbrochen: Nach der Generalversammlung fur die
Mitglieder der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen fiihrte eine Exkursion
Uber Bisecglic (Besuch einer Institution zur Betreuung geistig Behinderter; Mit-
tagessen), die alte Bischofsstadt Trani (Besichtigung von Kathedrale und Mu-
seum) schlielich in das (aufgelassene) Monastero di Colonna, wo die Stadtver-
waltung einen Empfang gab.

Es ware nun geradezu vermessen, in einer knappen Zusammenfassung eine
kritische Gesamtrezension des Kongresses oder auch nur eine umfassende Wie-
dergabe der wichtigsten Probleme zu versuchen, die im Rahmen der Tagung
aufgeworfen wurden. Eine Zusammenfassung kann unter folgenden Leitgedan-
ken gestellt werden: Es gilt, das Kirchenrecht in Ost und West unter dem Ge-
sichtspunkt der Entstehung, des Wandels und des Beharrens rechtlicher Tradi-
tionen zu begreifen - und zwar unter den spezifischen Bedingungen, die sich je
aus dem Anspruch eines christlichen Lebensvollzuges ergaben und ergeben, und
im Bewul3tsein dessen, dald die rechtliche Dimension der Kirche einer steten
Aktualisierung bedarf. Diese Sicht findet sich auch in den Einleitungsworten der
Promulgationsbulle zum Codex luris Canonici 1983: "Sacrae disciplinac leges
Catholica Ecclesia, procedenle tempore, reformare ac renovarc consuevit, ut, fi-
delitatc erga Divinum Conditorem semper servala, caedem cum salvifica missio-
ne ipsi concredita apte congrucrcnt.”

Ein Grundsatz, der der allgemeinen Rcchtsgeschichte inzwischen selbstver-
standlich geworden ist, mul vor allem auch fur eine 6kumenisch orientierte Ka-
nonistik gelten: Das Erkenntnisziel darf nicht die Legitimation aktueller Struk-
turen sein. Es ist eine Verkirzung der Funktion der Rechtsgeschichte - auch
und gerade unter dem besonderen Anspruch einer 6kumenisch offenen kirchli-
chen Rechtsgeschichte -, wenn eine einseitige positive Gewichtung zugunsten je-
ner Elemente vorgenommen wird, die an der Ausbildung des heute gerade gel-
tenden Rechts einer einzelnen Kirche beteiligt waren. Dies ist eine Versuchung,
der - ohne daRR die anderen Kirchen von ihr ganz frei waren - die katholische
Kanonistik lange Zeit erlegen ist.

An Stelle einer unilinearen, der Legitimation der gerade geltenden rechtli-
chen Strukturen dienenden kirchlichen Rechtsgeschichte muf3te also eine



11

Rechtsgcschichtc treten, die das vielschiehtige Eingebundensein der Kirche in
ihrer sichtbaren Gestalt verdeutlicht: "Da die Kirche weiterhin kraft ihrer Sen-
dung und Natur an keine besondere Form menschlicher Natur und an kein be-
sonderes politisches, wirtschaftliches oder gesellschaftliches System gebunden
ist", heifdt es in "Gaudium et Spcs", "kann die Kirche kraft dieser ihrer Universa-
litdt ein ganz enges Band zwischen den verschiedenen menschlichen Gemein-
schaften und Nationen bilden.” Da kirchcnrechtliche Normen in ihrer histori-
schen Bedingtheit immer auch Ausdruck politischer, gesellschaftlicher und wirt-
schaftlicher Systeme sind, heif3t das: Nur dort, wo Offenheit fur die Variabilitat
und die Dynamik des kirchlichen Rechts vorhanden ist, kann dieses wirklich sei-
ner einheitsstiflenden Aufgabe gerecht werden. Dort aber, wo das Kirchenrecht
und die Kirchenrechlswissenschaft als Instrument fur die Durchsetzung von
Uniformitat miRbraucht werden, wird eine zentrale Aufgabe des Rechts im all-
gemeinen und des Rechts in der Kirche im besonderen, grob miverstanden.

Im Rahmen eines so begriindeten Ansatzes mul3 einer Reihe von Begriffen
erhohtes Augenmerk zugewandl werden. Vier signifikante Beispiele waren "Re-
zeption", "Rechtstransfer”, "Sakularisierung”, "Inkulturation”. Uber die Bedeu-
tung von "Rezeption" flr unsere Thematik braucht man kein weiteres Wort ver-
lieren. Sie reicht von der Rechtsgeschichte weit in die Ekklcsiologien aller Kir-
chen hinein und hat bereits vielfaltige Beachtung gefunden. Mit dem im franzo-
sischen Schrifttum verwendeten umfassenden Begriff des "Rcchtstransfers”, des-
sen sich auch Jean Gaudemet bedient hat, sollte urspriinglich eine abrupte
Ubernahme ganzer Rechtssysteme angesprochen werden. Wir kennen das Phé-
nomen auch aus dem katholischen Kirchenrecht. lvan Zuzck hat darauf hinge-
wiesen, daf einzelne katholische Ostkirchen nach dem Inkrafttreten des lateini-
schen Kodex von 1917 diesen zur Ganze Ubernehmen wollten bzw sogar Uber-
nommen haben. Die Bedeutung des fur die neuzeitliche westliche Rechtsent-
wicklung zentralen Sakularisierungsvorganges fur das kirchliche Recht ist eben-
falls evident. Der aus jungster Zeit stammende "Inkulturationsbegriff' ist kultur-
anthropologischen Ursprungs, hat aber seine steile Karriere in der Missionswis-
senschaft gemacht. Von dieser strahlt er als Ausdruck einer erneuerten Sicht
wabhrhaft christlicher Evangelisation zunehmend auch auf andere theologische
Disziplinen aus. Diese Entwicklung hat sicher in der inkarnatorischen Begrin-
dung des Inkulturationsbegriffs durch Johannes Paul Il. eine entscheidende Fo6r-
derung erfahren. Fur die kanonistisehe wissenschaftliche Diskussion sind die im
Inkulturationsbegriff liegenden heuristischen Mdglichkeiten - vor allem auch un-
ter dem 6kumenischen Blickwinkel - jedenfalls viel zu wenig genutzt worden.



12

So kénnen etwa Entstehung, Tradition und Wandel im kirchlichen Recht
im Lichte des in drei charakteristischen Schritten ablaufenden Prozesses von In-
kulturation dargestellt werden:

- Er beginnt mit einer Phase der ersten Kontakte, in der die Heilsbotschaft
in den Formen einer anderen Kultur prasentiert und daher zunéchst als fremd
empfunden wird.

- In einer zweiten Phase kommt es zum kulturellen Austausch und zur Aus-
einandersetzung, in der Prozesse ablaufen, deren Variationsbreite von der Assi-
milation des Christentums an die vorhandene Kultur bis zu deren Dekulturation
reicht.

- Die dritte Phase ist die einer Erneuerung, in der sich als Ergebnis der
Auseinandersetzung eine neue christliche Kultur hcrausbildet.

Eine Reihe der der allgemeinen Rechtswissenschaft und auch der Kanoni-
stik bereits mehr oder weniger vertrauten Begriffe lassen sich also als idealtypi-
schc Beschreibung der Phdnomene der Entstehung und des Wandels sowie des
interekklesialen Austausches kirchcnrechtlicher Traditionen darstellen. Die Zu-
sammenhange zwischen diesen typischen Ablédufen sind vielfaltig. Inkulturation
fuhrt im Regelfall zur Ubertragung von Recht, von der Idee des Rechts bis zu
einzelnen rechtlichen Institutionen. Diese Ubertragung lauft in giinstigen Fallen
im Rahmen kontinuierlich verlaufender Rezeptionsprozesse ab, manchmal auch
in abrupt-aggressiver Form, sodaf? rechtliche Strukturen tiefe Eingriffe erfahren,
die bis zur Vernichtung kultureller Identitaten fuhren kdnnen - man denke nur
an die neuzeitliche Mission der westlichen Kirchen.

Auch der Sakularisationsprozel3 brachte spezifische Formen von Rezeption
und Rcchtstransfer, und zwar zwischen Kirche und Staat, hervor. Einerseits ist
auf das beriihmte Zitat des Staatsrechtlers Carl Schmitt zu verweisen, daR3 alle
Begriffe des modernen Staatsrechtes theologischen Ursprungs seien, anderer-
seits hat die katholische Kirche angesichts der Herausforderung durch Reforma-
tion und Absolutismus ihre Rechtsordnung mit der Schaffung des lus Publicum
Ecclesiasticum dem absolutistischen Staatsrecht nachgebildet. Letztlich ist
nattrlich auch die Ubernahme der Kodifikationsidee als Rezeption aus der
westlich-burgerlichen Gesellschaft deutbar.

Wenn auch alle diese Vorgange einen hohen Grad an Komplexitat aufwei-
sen, so lassen sich die auf unserem Kongrel angesprochenen Probleme der Ent-
stehung, des Wandels und des Beharrens kirchlichen Rechts unter folgenden
Gesichtspunkten zusammenfassen:



13

I. Die historischen Bedingungen des Entstehens und der Ausdifferenzie-
rung der einzelnen kirchenrechtlichen Traditionen in Ost und West.

Il. Gleichsam als Rcsum6e dieser historischen Ablaufe waren die Gemein-
samkeiten einzelner Traditionen darzustellen. Dabei ging es nicht nur um ur-
springliche Gemeinsamkeiten, sondern auch um das Geben und Nehmen von
Normen im Rahmen interekklesialer Rezeptionen und Rechtstransfers.

Il1. Als spezielle Beispiele fur die Darstellung von Gemeinsamkeiten und
Unterschieden zwischen den 6stlichen Traditionen und der westlichen Tradition
wurden schlie3lich drei Spannungsfclder besonders herausgehoben:

a. Die Polaritat von Gesetzlichkeit und einer in Barmherzigkeit fundierten
Einzelfallgerechtigkeit

b. Das Verhaltnis von zentraler Autoritat und Autonomie

c. Das Verhaltnis der verschiedenen Lebensformen der Chrislglaubigen:
Kleriker, Laien, Religidsen.

|. Entstehen der einzelnen kirchenrechtlichen Traditionen

1. Jean Gaudemet, Konstantinos Pitsakis und Peter Erdo betonten die Be-
deutung der Einbettung in die rechtlichen Formen der judisch-orientalischen
Umgebung, die zugleich ein inkarnatorischcs Grundmodell von Inkulturation
schuf. Ausdruck dieser Zeit sind jene ersten Quellen kirchlicher Normen von
der Didachc bis zur Didaskalie, in denen Lehre, Moral und Liturgie mit dem,
was spater als Recht ausdifferenziert wurde, eine Einheit bildeten. Mit der Aus-
breitung der Kirche Uber den syrisch-palastinensischen Raum hinaus entspricht
diese Zeit der ersten Phase von Inkulturation, der Fremdheit.

2. Erdo sprach in seinem Bericht von einer "incullurazione del diritto della
Chicsa ncl mondo romano"”. Hinzuzufugen ist: Es war bislang die erfolgreichste
Inkulturation in der Geschichte der Kirche und ihres Rechts. Denn niemals seit-
her hat eine Kultur, die auf den Anruf der Heilsbotschaft geantwortet hat, der-
art pragenden Einfluf3 gewonnen.

Die Zeit von Konstantin bis Justinian - die Zeit des Diritto Romano Cristi-
ano im Sinne des monumentalen Werkes Biondis - stellte eine Phase der Aus-
einandersetzung und der Assimilation dar. Es erfolgte die Offnung der Christen
zu einer Welt, die durch die Strukturen des romischen Imperiums bestimmt war.
Es war dies eine Gesellschaft, zu deren Charakteristika die Ausbildung einer
umfassenden rechtlichen Ordnung gehdrte. Romisches Erbe bedeutete jeden-



14

falls, daR das Recht in der Ordnung der Dinge eine zentrale Position einnimmt.

Der Beitrag Jean Gaudemets machte eindrucksvoll deutlich, wie weit die
Spannbreite dieses rémischen Einflusses war. Angefangen von der prinzipiellen
Weichenstcllung zugunsten des Rechts reichte sie von zentralen Begriffen der
Rechtsanwendung zu solchen der sich ausbildendcn kirchlichen Verfassung -
wie auctoritas, potestas, iurisdictio und officium - und zu einer Vielfalt pragen-
der Details - auch wenn manchmal nur eine leere Begriffshillse Ubriggeblieben
war. Aufgrund der europdischen Tendenz zu kreativen Renaissancen und Refor-
mationen entstand damit jedenfalls ein Fundus, auf den man bei Bedarf immer
zuriickgreifen konnte.

Es sei hier der rechts- bzw. religionsvcrgleichende Hinweis gestattet, daf}
etwa die grof3en religibsen und ethischen Traditionen Asiens den Weg des Aus-
baus einer Rechtsordnung nicht gegangen sind.

3. Das Kompilationswerk und die Novcllcngesctzgebung Justinians kenn-
zeichne einen Umbruch, es beginnt die Zeit des lus Graeco-Romanum, die als
dritte Phase einer Inkulturation deutbar ist, da als Synthese eine neue christliche
Kultur entstand. Dal3 cs mit dem Regierungswechsel von Anastasios I. zu Justi-
nos 1. zu einem rcligionsrechtlichen Paradigmenwechsel gekommen war, be-
schrieb Walter Selb in seinem Westsyrischen Kirchenrecht (177) kurzlich folgen-
dermafen: "Verstand man bis zu Anastasios den Einsatz staatlicher Gewalt eher
noch als Ausfilhrung der gerade begunstigten innerkirchlichen Entscheidungen,
so dominierte nun ein eigenstandiges staatliches Ordnungsinteresse, das in den
verworrenen Verhéltnissen die innere Sicherheit gefahrdet sah.”

Auf unserem Kongrel3 wurde das lus Graeco-Romanum in den Referaten
des zweiten Blockes als Ausgangspunkt fir die Suche nach gemeinsamen Wur-
zeln byzantinischen, lateinischen, syrischen und armenischen Rechts genommen.
Verglichen mit der welthistorischen Dramatik der Hinwendung des rémischen
Imperiums zum Christentum erscheint die Situation der am Rande und auf3er-
halb befindlichen Kirchen mit ihren alten christlichen Traditionen allerdings als
Randphanomen. Sie waren bereits tief in der Assimilationsphase, als die Rcichs-
kirche mit den Beschlissen der 6kumenischen Konzile und den kaiserlichen Ge-
setzen ihren Einfluf? auszudehnen begann. Die Geschichte der Rezeption des
syrisch-romischen Rechtsbuches spiegelt diesen Prozel3 wider.

Im Zentrum der dritten Phase steht daher die Auswirkung des Corpus des
lus Graeco-Romanum in den einzelnen Kirchen. Zunachst einmal gilt es, sich
Uber die Vielschichtigkeit der Zuordnungen klar zu werden, die auch in den



15

KongrefRreferaten erkennbar wurde. Aus syrischer und wohl auch aus armeni-
scher Sicht stehen haufig Rom und Byzanz auf der einen Seite und die orientali-
schen Traditionen auf der anderen. Gerade die jungsten Arbeiten Waller Selbs
zum syrischen Kirchenrecht - Kaufhold hat auf sie verwiesen - machen deutlich,
dal’ die rechtliche Tradition dieser Kirchen zeitlich nicht sehr weit tUber die
theologisch-dogmatische Trennung hinaus mit der Reichskirche gemeinsam ver-
lauft, wahrend andererseits die Traditionen der verschiedenen orientalischen
Kirchen zumindestens bis zum Ende der Mongolenzeit durch Entlehnungen
stark ineinander verzahnt sind.

Aber beginnen wir zunéachst mit der Ausbildung der beiden reichskirchli-
chen Traditionen, der lateinischen und der griechisch-byzantinischen. Fur Latei-
ner und Byzantiner lauft die gemeinsame reichskirchliche Entwicklung zunachst
weiter, wobei die byzantinische Herrschaft in Italien einen auleren Rahmen
bildet. Das Corpus Canonum des Trullanum wurde schlielich zur bestimmen-
den Sammlung des byzantinischen Ostens. Die Ansétze der Spatantikc wurden,
wie Pilsakis herausslellte, ausgehend von den beriihmten Stellen im Corpus und
in der Novelle 131 zu einem System von zwei Instanzen und einer einheitlichen
Rechtsordnung ausgebaut und geradezu perfektioniert. Auf diese Weise wird
die vom Referenten zum Abschlul zitierte verbliffende Anfrage des Patriar-
chen Markos von Alexandria in Konstantinopel versténdlich, ob es stiindhaft sei,
sich nicht nach den in Agypten unauffindbaren Basiliken - also nach den kaiser-
lichen (iesetzen -, sondern gemaf den Canones zu verhalten.

Der lateinische Westen gewann dagegen erst langsam seine charakteristi-
schen rechtlichen Strukturen. Obwohl sich durchaus parallele Phdnomene zu
der byzantinischen Entwicklung in den neuen politischen Einheiten wie dem
Frankenreich, vor allem aber auch dem Westgotenreich, entdecken lassen, ent-
steht im Westen eine neue christliche Kultur.

Das machtpolitische Vakuum in Italien und der damit verbundene spezifi-
sche Ausbau des petrinischen Einhcitsamles waren Marksteine dieser Entwick-
lung. Die Diskussion um die Rezeption des Trullanum, ebenso wie die von Furst
aufgeworfene Frage nach den dstlichen Quellen im Decretum Gratiani spiegeln
aber das weiter vorhandene Bewuf3tsein der reichskirchlichen Einheit bis ins 11.
Jahrhundert wider.

Wesentlich fur den Westen war vor allem aber die Verstrickung in einen
weiteren Inkulturationsprozcf3. Dieser durchlief seinerseits die drei Phasen der
Inkulturation. Fur die erste Phase steht in plakativer Verkirzung der Satz aus
dem Volksrecht der ripuarischen Franken: "Ecclesia vivit lege Romana"; die



16

zweite Phase der Assimilation findet etwa im karolingischen Imperium und sei-
nen kirchenrechtlichen Sammilungen Ausdruck; den Ubergang zur dritten Phase
markiert schlief3lich die gregorianische Reform.

Unbeschadet dieser eigenstandigen Entwicklung des Westens war aller-
dings das Vorbild - und damit das staats- und kirchenrechtliche Grundmuster
des lus Graeco-Romanum - latent weiter vorhanden. Es wurde von der politi-
schen Theorie weltlich-staatlicher Herrschermacht, von den mittelalterlichen
Kaisern bis hin zur Reformation und den neuzeitlichen "Ismen" - De la Hera hat
darauf hingewiesen - immer wieder herangezogen.

Wenden wir uns zuletzt den orientalischen Kirchen zu. Fur sie gilt einer-
seits zwar, was Kaufhold von den syrischen Traditionen aussagt: Daf3 eine schar-
fe Trennungslinie zum Recht der byzantinischen Kirche nicht zu ziehen ist. An-
dererseits darf der Einfluf3 des lus Graeco-Romanum nicht Uberschatzt werden,
denn die institutionelle Durchfiihrung der Trennung von der Reichskirche zur
Zeit Justinians stellt zweifellos eine Z&sur dar.

Der Grad der Rezeption des lus Graeco-Romanum ist auch - bei aller Ge-
mcisamkeit der orientalischen Kirchen untereinander - verschieden hoch. Die
Melkitcn nehmen dabei verstéandlicherweise eine Zwischenstellung ein, bei den
Kopten scheint der Einfluf3 relativ grol3 gewesen zu sein, bei den Armeniern ist
er in den Quellen spurbarer, er nimmt bei den Westsyrern ab und ist bei den
Ostsyrern am geringsten. Die groRen Kompilationswerke, das Corpus luris Justi-
nians und die Basiliken Leons VI., haben bei den orientalischen Kirchen jedoch
keine nennenswerten Spuren hinterlassen.

Es kann also in der zweiten Héalfte des ersten Jahrtausends die Ausbildung
der einzelnen heute bestehenden Traditionen verfolgt werden. Diese Sonderent-
wicklungen sind jedoch durch bemerkenswerte Analogien gekennzeichnet. So ist
fur die ganze christliche Okumene der Trend zur systematischen Ordnung zwi-
schen 1100 und 1300 festzustellen. Gleichsam in einer Achsenzeit der kirchli-
chen Rechlsgeschichte werden die grofRen rechtlichen Sammlungen und Schul-
werke verfaf3t. Das 12. Jahrhundert war nicht nur das Jahrhundert Gratians,
sondern auch das groRe Jahrhundert der kirchlichen Jurisprudenz in Konstanti-
nopcl, mit dem Dreigestirn Zonaras, Aristenos und Baisamon. Zu Beginn des-
selben Jahrhunderts wurde die Endredaktion des maronitischen Kitab Al-Huda
zusammengestellt, in seiner zweiten Halfte das armenische Rechtsbuch des
Mkhilar Gos verfaf3t. Im 13. Jahrhundert bluht in Byzanz die Beschéaftigung mit
dem kanonischen Recht weiter - ich erinnere an Demetrios Chomalianos - , es



17

ist auch die Zeit des Westsyrers Bar Hebraus, des Ostsyrers Abdiso Bar Brika,
des Kopten As-Safi Ihn ai-Assal.

Auch hier sei ein Schlaglicht auf andere Rechtskulturen gestattet: Judi-
sches wie islamisches Recht linden im 10. und 11. Jahrhundert im wesentlichen
ihre abschlieRende Gestalt.

Es ist aber noch ein weiterer wichtiger allgemeiner Aspekt fur diese Zeit zu
bedenken: Vor allem von seiten der Syrologie und Byzantinistik wird immer
mehr die Fragwurdigkeit unseres Wissens um die Rcchtswirklichkeit herausge-
stclit. Kaufhold hat auf unserem Kongref3 darauf besonders eindringlich verwie-
sen. Auch in der allgemeinen Rechtsgeschichle mehren sich die skeptischen
Stimmen hinsichtlich der Effektivitat des vormitlelaltcrlichen Rechts. Die westli-
che Kanonistik muf3te sich meines Erachtens die Frage nach der Rcchtswirklich-
keit - besonders fur die Zeit vor der gregorianischen Reform - ebenfalls ver-
starkt stellen.

4. Die folgende Entwicklung war im Westen durch den Eintritt in die 3.
Phase der Inkulturation, im Osten durch den Mongolensturm und den Beginn
der osmanischen Dominanz gekennzeichnet. Die byzantinische Kirche wurde im
11. Jahrhundert durch zwei folgenschwere Ereignisse betroffen, den Bruch der
Communio mit Allrom und die katastrophalen Niederlage am Schlachtfeld von
Mantzikcrt gegen anstirmende Turkvoélker. Die bewundernswerte Lebenskraft
von Byzanz fuhrte jedoch zunéchst zu einer neuen Blitezeit, die auch im kanoni-
schen Recht - wie bereits erwahnt - ihren Niederschlag gefunden hat. Die zer-
storerische Wirkung der Eroberung Konstanlinopels durch die Kreuzfahrer
konnte jedoch nicht mehr kompensiert werden.

Der Faszination des beruhmten Briefes des Okumenischen Patriarchen
Antonios V. an Grof3furst Vasilij I. von Moskau aus dem Jahre 1393, in dem
das politische Programm der byzantinischen Orthodoxie so véllig abgehoben von
der politischen Realitat erscheint, sind mehrere Referenten zurecht erlegen, Es
wird nicht nur das Konzept der dstlichen "translatio imperii” in der Sicht Mos-
kaus als Drittes Rom verstandlich, sondern auch die von der Orthodoxie bis
heute nicht bewaéltigte Schwierigkeit, die durch den Wegfall des Kaisertums auf-
getane Lucke zu schlieen. So scheint sich in Griechenland die Kirche bis heute
nicht zwischen der Rolle einer byzantinischen Staatskirche und einer Kirche, die
sich in einem Rechtsstaat selbstandig entfaltet, entscheiden zu kdnnen.

Im Westen gestaltete sich die Entwicklung spéatestens seil dem Hochmittel-
alter anders. Historiker aller Richtungen und Bereiche - in jingster Zeit beson-
ders auch die Rechtshistoriker - stellen die Zeit zwischen 1050 und 1150 als Um-



18

bruchszeit immer mehr in den Mittelpunkt. Eine Schlussclrolle erhalt dabei die
gregorianische Reform. Im Zuge der mittelalterlichen Auseinandersetzung von
imperium und saccrdotium in den machtpolitisch erfahrbaren institutionellen
GroRRen des Papsttums und Kaisertums begann die Entsakralisicrung der weltli-
chen Gewalt. Die Welt und die Herrschaft in der Well im Westen war unwider-
ruflich dabei, weltlich zu werden, wie das Scheitern des kirchen- bzw staatspoli-
tischen Konzepts Bonifaz VIII. deutlich macht. Die Pé&pste von Innozenz Ill. bis
Bonifaz. VIII. wurden so aufgrund ihrer imperialen Anspriche zu Mitverursa-
chern des sékularen neuzeitlichen Staates.

Andererseits halte die gregorianische Reform fiur die Kirche im Rahmen
der mittelalterlichen Ordnung des Westens unter dein Sehlagwort der "libertas
Ecclesiae" einen Freiraum fur die selbsténdige Entfaltung der Kirche erkampft.
Dieser Freiraum entfaltete sich als ein standisch bestimmter Rechtskreis. Die
daraus sich immer stérker ausdiffcrcnzicrende rechtliche Unterscheidung von
Laien und Klerikern brachte die Gefahr mit sich, die Kirche auf den Klerikal-
stand zu reduzieren. Die Freiheit der Kirche, verstanden als Freiheit des saccr-
dotium vom imperium, das von den Papsten nicht Ubernommen werden konnte,
wurde also unter den Bedingungen der mittelalterlichen standischen Ordnung
mit der spezifischen Klerikalisierung der Kirche im Westen erkauft, die die
kirchliche Rechtsordnung bis in das 20. Jahrhundert bestimmte. In diesem Zu-
sammenhang sei auf die von Luigi De Luca zitierte Feststellung Pedro Lombar-
dias verwiesen, daf} im Codex 1917 die Kleriker die Adressaten waren "a gestio-
nar los asuntos propios de la sociedad cclcsiaslica".

1. Aus den skizzierten Ablaufen sich ergebende Gemeinsamkeiten
im Recht der einzelnen Kirchen

Erzbischof Johannes Rinne stellte den Umgang der orthodoxen Kirchen
mit den ihnen gemeinsamen alten Kanones dar. Es galt fur sie, das diffizile Pro-
blem zu lésen, wie man mit der Autoritéat eines grundséatzlich nunmehr seit Uber
1000 Jahren abgeschlossenen Corpus von Normen umgeht - und zwar in einer
Weise umgeht, die die ausweglose Situation vermeidet, in der sich etwa die isla-
mische Rechtswissenschaft heute befindet.

In dankenswerter Weise hat Carl Gerold Furst in seinem Bericht einen
Uberblick tiber die kanonistischc Grundsatzdiskussion in der Orthodoxie gege-
ben. Sie reicht von Anséatzen, die die Heiligen Kanones als abgeschlossenes Cor-
pus in die Nahe der Scharia nach sunnitisch-islamischem Verstandnis riicken,



19

fur die nach dem Schliel3en des Tores des ldschtihad im 10. Jahrhundert keine
Rechtsfortbildung mehr zugelassen wird, bis hin zu Auffassungen, die die Heili-
gen Kanones als unter Umstanden von jedem Bischof weiterbildbare Gesetze
anschen. Fur Erzbischof Rinne stellten die Kanones Mittel und pastorale Maf3-
nahmen dar, um bestimmte konkrete Ziele zu férdern oder zu erreichen.

In diesem Zusammenhang muf - ein spéter zu erdrterndes Thema vorweg-
nehmend - auf Akribeia und Oikonomia als Anwendungsprinzipien der Kanones
verwiesen werden. Die Kanones durfen nach dieser Auffassung nicht als Geset-
ze im neuzeitlichen Sinne verstanden werden, sondern als Normprogramme mit
Richtliniencharaktcr. Gemessen am neuzeitlich westlich-kontinentalen Normver-
standnis erhalten die Heiligen Kanones dadurch manchmal ein derartiges Maf3
an Flexibilitat, dalR sie als argumentativer Selbstbedienungsladen erscheinen.
Dieser Umgang mit den Normen des alten Corpus Canonum muf} in den Augen
des kontinental-européischen Juristen vor allem dann befremden, wenn er den
Geselzespositivismus des 20. Jahrhunderts als das Non-plus-ultra juristischer
Theorie und Methodik ansieht. Aber diese westliche Tradition, auch wenn sie
den katholischen Kanonislen in Fleisch und Blut tbergegangen ist, kann und
darf nicht das Mal aller Dinge sein. Schon aus dem Blickwinkel und mit dem
Instrumentarium des casc-law muf3 der Befund anders aussehen. Es laf3t sich
nicht oft genug betonen, wie sehr wir bei der Bewertung anderer Rechte Gefan-
gene der uns vertrauten rechtlichen Strukturen sind. Die Beispiele dafiir geho-
ren zum Standardrepertoire von Rechtsvcrgleichung und Rechtsethnologie.
Dort wo der aus einer kontinentaleuropéaischen Rcchtskultur kommende Be-
trachter bei der Bewertung auf3ereuropdischer Rechtskulturen juristische Syste-
me findet, entdeckt der angloamcrikanische Betrachter reines case-law. Aus die-
sen Erfahrungen kénnte auch eine 6kumenisch arbeitende Kanonistik etwas ler-
nen.

Zu dieser Problematik war der Beitrag zur Kodifikation des katholischen
Ostkirchenrechts von Ivan Zuzck &uf3erst informativ. Das Vorhandensein einer
umfassenden Gesetzgebungsgewalt hatte es der westlichen Kirche, anders als
den Kirchen des Ostens, erlaubt, das universale Recht im Wege der Gesetzge-
bung weitcrzubildcn und immer wieder einer erneuerten systematischen Ord-
nung zu unterwerfen. Einer Anerkennung des durch das Trullanum fixierten
Corpus Canonum als geltendes Recht mit einer besonderen Bestandsgarantie
stand man daher lange Zeit im Westen mit viel Unverstédndnis gegentber.

Nachdem man sich endlich zur Anerkennung des alten Reehts durchgerun-
gen hatte, ergab sich fur die Kodifikation unvermeidlich das leidige Problem for-
maler derogatorischer Wirkungen. Pater Zuzek beschrieb die Genese der in c 2



20

CCEO enthaltenen Lésung, dall Canoncs, in denen das ius antiquum rezipiert
oder akkomodiert wurde, aus der Sicht des alten Rechts zu verstehen sind, um
auf diese Weise dem Geltungsanspruch des alten Corpus Canonum wenigstens
auf diese Weise zu entsprechen.

Rene Metz schlol3 die Beitrdge des ersten Tages mit einer Aufstellung der
den beiden katholischen Codices gemeinsamen Canones ab, ein interessantes
und fur unsere Themenstellung nitzliches Unterfangen, da derartige Synopsen
fur die kanonislische Arbeit der nachsten Jahre von grundlegender Bedeutung
fur die Bestimmung des katholischen Kirchenrechts sein werden.

I11. Exemplarische Spannungsfelder

1. Von den drei angerissenen konkreten Spannungsfcldern wurde im drit-
ten Block unseres Kongresses zuerst die Polaritat von rigider Gesetzlichkeit und
Einzelfallgerechtigkeit behandelt. Die Referate fuhrten uns damit in das funktio-
nale Zentrum des Kirchenrechts, die salus animarum. Bereits die Referate des
ersten Tages hatten deutlich gemacht, dal? in diesem Bereich ein fundamentaler
Unterschied zwischen westlicher und 6stlicher Kirchenrechtstradition zu finden
ist.

Hubert Miller erlauterte in seinem Beitrag zunachst kurz den Begriff der
Oikonomia in der orthodoxen Kanonistik, wobei er die heilsbkonomische
Orientierung der orthodoxen Ekklesiologie herausstellte. Damit ergab sich eine
Briicke zu dem Ansatz Erzbischof Rinnes, der Oikonomia wie Akribcia als her-
meneutische Anwendungsprinzipien des orthodoxen Kirchenrechts ansicht. Die
Darstellung Miullers zur Geschichte der acquitas canonica im Westen enthielt
ein instruktives Beispiel dafur, dal viele Unterschiede zwischen 6stlichem und
westlichem Kirchenrecht vor allem das Ergebnis einer ganz spezifischen und sin-
gulédren Entwicklung des Rechts im Westen seit dem Hochmittelalter sind.

Bis zur mittelalterlichen Kanonistik entsprach das noch sehr unscharfe Be-
griffsfeld von "dispensatio”, das noch dazu mit einem vielschichtigen, synonym
verwendeten Vokabular in Beziehung stand, der byzantinischen Oikonomia. Ivo
von Chartres und Gratian standen grundsatzlich noch in dieser Tradition. Eben-
so wie im Ostlichen Verstandnis von Oikonomia erscheinen auch in Gratians
Bild von der Waage Gesetzesstrenge und Barmherzigkeit als zwei gleichwertige
modi fur das Handeln des Richters.



21

In diesem Zusammenhang sei aber auch der wichtige Hinweis Picro Belli-
nis auf die Lehre Gratians von der aequitas naturalis erwahnt, welche in Gleich-
setzung mit dem ius divinum naturale nicht als applikativer, sondern gegentber
dem ius humanum als integrierender und korrigierender Faktor gesehen wurde.
Damit ist ein Strang naturrechtlicher Argumentation im Westen angesprochen,
der der heilskonomischen Begrindung der Oikonomia recht nahe steht.

Im spateren kanonischen Recht des Westens, das von einer zunehmenden
Ausrichtung am Normtyp des Gesetzes bestimmt war, entstand das System eines
scharf umschriebenen Instrumentariums von Ausnahmen und Entschuldigungen.
Aequitas canonica und Epikie, Dispens und Privileg, Toleranz und Dissimula-
tion und andere wurden definitorisch gezahmt und aufdas Gesetz ausgerichtet.

Was einerseits zu Recht als eine groRRartige Leistung der Kanonistik fur die
Entwicklung des europaischen Rechtsdenkens dargestellt wird, bedeutete ande-
rerseits, dal’3 ein von Barmherzigkeit gepragtes Rechtshandeln als Gewahrung
von Ausnahmen und damit als defizienter modus der Anwendung des Gesetzes
verstanden wurde.

John Erickson behandelte die Entwicklung der BuRR3disziplin in der byzanti-
nischen Tradition. Bellini vermifdte an diesem Beitrag eine klare Unterscheidung
zwischen der theologisch-moralischen Figur der Sinde und der rechtlich-
kanonistischen Figur des Delikts. Es ist im Rahmen dieser Zusammenfassung
nicht mdglich, eine Art Metakritik der beiden bei Erickson und Bellini zu Tage
tretenden Denkweisen Uber Recht zu versuchen. Es sei nur auf das Phanomen
aufmerksam gemacht, daf3 hinsichtlich der Entwicklung der Privatbul3e beachtli-
che Konvergenzen zwischen den einzelnen Kirchen zu finden sind, bei der auch
interekklesiale Rezeptionsvorgénge eine Rolle gespielt haben mdgen. Die félsch-
lich Joannes dem Fastcr zugeschriebenen groRen Werke zur Buf3disziplin ent-
standen etwa zur gleichen Zeit wie die grof3en karolingischen Buf3btichcr. Mit
Verzégerung gelangte die lIdee zu den orientalischen Kirchen, bei den Westsy-
rern wurde die private Beichte unter westlichem Einflul3 ziemlich unvermittelt in
der Mitte des 12. Jahrhunderts eingefuhrl.

Im westlichen kanonischen Recht entstand dann aber nach der kirchen-
rechtlichen Achsenzeit der neue Typ der Beichtsummen. Er ist verknUpft mit
der klaren Trennung von Buf3- und Gerichtswesen und verweist auf ein spezi-
fisch westliches Modell, an dem auch Bellini in seiner Kritik anachronistisches
Mal nahm. Die Konsequenzen sind bekannt: Sie fuhrten zur Ausbildung von fo-
rum externum und forum internum, die ihrerseits Wegbereiter der westlich-
neuzeitlichen Trennung von Recht und Moral wurde, mit all ihren sowohl positi-



22

ven als auch negativen Folgen. Fur das orthodoxe Kirchenrecht konnte Nikodim
Milasch zu Beginn unseres Jahrhunderts dagegen noch folgende Unterschei-
dung machen: Die Vergehen der Laien, welche gewo6hnlich Siinden genannt
werden, gehdren vor das innere Forum bei der Beichte; die Vergehen der Geist-
lichen gehdren als eigentliche Vergehen vor das auf3ere Forum der Kirche.

Diese historischen Entwicklungslinien machen deutlich, daf aus einem um-
fassenden Blickwinkel zwei Extreme zu vermeiden sind. Barmherzigkeit als Aus-
druck geschwisterlicher Begegnung ist weder in das forum internum abzuschie-
ben, noch kann Barmherzigkeit Rechtsanspriiche ersetzen. Es ist - unter den Be-
dingungen einer durch einen hohen Verrechtlichungsgrad gekennzeichneten
Gesellschaft - geradezu ein Erfordernis der Barmherzigkeit, zunachst den
Rechtsanspriichen des anderen zu entsprechen. Dort, wo die Rechtsnorm im
konkreten Fall unzulénglich erscheint, ist sic durch Barmherzigkeit als dem Aus-
druck einer hoheren Gerechtigkeit zu ersetzen. Barmherzigkeit steht also in ei-
nem begriindenden und zugleich Uberschreitenden Verhaltnis zum Kirchen-
rccht. Eine derartige Sicht kdnnte sowohl die Erfahrung der westlichen Kirche
bis Gratian als auch die ostliche Tradition wieder cinbcziehen. Vor allem aber
ware hier eine fruchtbare kritische Auseinandersetzung mit der im Referat von
Bischof Corecco vorgelegten Sicht von Kirchenrecht und Communio mdéglich.

2. Nun zum zweiten erdrterten Spannungsfeld: Es fuhrte in das
ekklesiologisch-vcrfassungsrcchtliche Zentrum 6kumenischen Dialogs, zur Pola-
ritdt von Autoritat und Autonomie. Alberto de la Hera stellte in einer prazisen
Analyse das Konzept des pé&pstlichen Primats in Gegenuberstellung der Kodifi-
kationen des katholischen Kirchenrechts im 20. Jahrhundert dar. Dimitrios Sala-
chas verglich das Konzept der Kirchen sui iuris des CCEO mit dem Verstéandnis
von Autokephalic und Autonomie im orthodoxen Kirchenrecht.

Bemerkenswert waren hier die abschlieBenden Bemerkungen von Bischof
Emile Eid. In der Frage der Ausiibung von Autoritét in der Kirche muf3 sich die
Kanonistik verstarkt dem historisch Kontingenten zuwenden. Dies gilt fur das
patriarchale Amt, die synodale Struktur und nicht zuletzt fur die rechtliche Aus-
gestaltung des papstlichen Einheitsamtes.

Metropolit Damaskinos Papandreou stellte sein Konzept einer Ortskir-
chenckklesiologic vor. Der von ihm bereits seit langerem vertretene Ansatz be-
darf immer noch einer kanonistischen Aufarbeitung. Dies ware eine vordringli-
che Aufgabe fur die orthodoxe Kanonistik auch und vor allem unter dkumeni-
schem Vorzeichen.



23

Fur die westliche Kanonistik steht wohl ein anderer Aspekt im Vorder-
grund: Die Betonung von Autoritat und hierarchischer Struktur hatte hier zum
Ubergang von punktuellen Interventionen in bedeutenden und auf3erordentli-
chen Angelegenheiten zu einem auf alt-rémischen Herrschaftsprinzipien aufbau-
enden System gefuhrt. In der Neuzeit konnten auf diese Weise auch die Eingrif-
fe des allumfassende Zustandigkeit beanspruchenden Staates abgewehrt werden.
Mit dem lus Publicum Ecclesiasticum und der socielas-pcrfecta-Lehre geriistet,
konnte die Kirche dem absolutistischen Staat und dem burgerlichen National-
staat entgegentreten und sich einen Freiraum erk&mpfen.

Regelungen, die urspringlich die Aufgabe hatten, die Freiheit der kirchli-
chen Selbstbestimmung vor staatlichen Eingriffen zu schiitzen, missen heute je-
doch neu Uberdacht werden. Was der Abwehr des Staates diente, darf heute
nicht gegen die ckkicsiologisch begrindete legitime Autonomie der Ortskirchen
gerichtet werden. Darin liegt eine besondere Herausforderung fur die westliche
Kanonistik.

3. Das dritte Spannungsfeld ergibt sich aus der Stellung der handelnden
Subjekte im Volke Gottes. Vasil Istavridis und Vittorio Parlato stellten in ihren
straff zusammengestellten Ubersichten zum Verhaéltnis von Klerus und Laien die
Rolle der Laien in den jeweiligen Kirchen in einer die Probleme ein wenig un-
lerspielenden Weise dar. Es fanden sich auch tberraschende, aber doch charak-
teristische Formulierungen. Der orthodoxe Referent glattete die Geschichte,
wenn er feststclltc, dalk die Kirche im Falle des Konflikts mit dem Kaiser immer
Siegerin blieb; der katholische Referent glattete das System, wenn er in ¢ 129
CIC einen Ausschlul3 der Laien von der potestas regiminis aufgrund des ius divi-
num positivum entdeckt. Vieles ware gerade bei dieser Thematik im einzelnen
noch zu verfolgen gewesen, so die wichtigen Hinweise Pariatos und De Lucas
auf Gewohnheitsrecht und Remonstrationsrecht, um nur zwei Beispiele zu nen-
nen.

Mit dem Leben nach den evangelischen Ré&ten befafliten sich die Beitrage
von Metropolit Pantclcimon Rodopoulos und Jean Beyer. Tradition und Wan-
del in den Formen des geweihten Lebens liefern besonders plastische Beispiele
fur die skizzierten idealtypischen Ablaufe in den einzelnen Kirchen. Der Ur-
sprung der mdnchischen Lebensform lag in der Zeit der Assimilation und wird
Uberwiegend als Reaktion auf diese gedeutet, In den Novellen Justinians erfuhr
sie eine Verrechtlichung und Einbindung in das lus Graeco-Romanum und wur-
de mit diesem weitergebildet. Das Corpus des Trullanischen Konzils bildete



24

auch hier einen Markstein, auf dem sich das "Eigenrecht" der &stlichen Orden,
vom vorbildlichen Wirken des Theodoros Studites bis zum Hcsychasmus, entfal-
ten konnte.

Im westlichen Ordensrecht setzte sich im 8. Jahrhundert die Benediktincr-
regel endgultig durch - Ubrigens lebten Theodoros Studites und Benedikt von
Aniane zur gleichen Zeit. Nach der kanonistischen Achsenzeit im 12. Jahrhun-
dert fand das Ordenswesen in Ost und West zu seinen charakteristischen For-
men. Es ist Uberhaupt bemerkenswert, wie sehr die verschiedenen Formen des
geweihten Lebens Ausdruck der Phasen von Inkulturationsprozessen sind.

In seinem Resimee stellte daher Jean Beyer fest, dal3 die Evolution der
verschiedenen Formen des geweihten Lebens vor dem Hintergrund der Aussa-
gen des 2. Vatikanums es nunmehr in besonderer Weise erlauben, das Wesentli-
che dieser Berufung zu definieren. Beyer hat damit auch einen fundamentalen
Aspekt des Inkulturationskonzeptes auf den Punkt gebracht: Es hilft den Blick
auf das Wesentliche zu konzentrieren.

In seiner Vorliebe fur eine anthropologische Bildsprache hat der Papst an-
l&aRlich der Promulgation des Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium die bei-
den katholischen Gestzbichcer als Lungenfligel und Herzkammern bezeichnet.
Diese Bildsprache Johannes Paul 1l. signalisiert eine hohe Erwartung an die ka-
tholische communio Ecclesiarum, sich ihrer Vielfalt auch im Recht bewul3t zu
werden, einer Vielfalt, die der Einheit zu dienen hat.

Dem kénnte man ein weiteres Bild hinzuzufiigen: Es sind dies die beiden
Gehirnhalften, denen bekanntlich spezifische Denkweisen zugeordnet werden.
Darauf bauend bietet sich zunachst eine vordergrindige Analogie hinsichtlich
einer rational-analytischen westlichen und einer emotional-ganzheitlichen 6stli-
chen Denkform an, ein Aspekt, den Msgr. Corccco in seinem Hinweis auf die
Archetypik theologischer Denkweisen angesprochen hat.

In einer Richtung l&R3t sich die Analogie aber grundsatzlich weiterfuhren:
Wenn eine der beiden Gehirnhalften ausfallt, kann zwar die andere funktional
fur sie in die Bresche springen, im grundsatzlichen geht jedoch eine Dimension
verloren. Die Personlichkeitsstruktur neigt sich dann einseitig einer Denkweise
zu. Die Auseinandersetzungen der Kirchen in Ost und West hatten &hnliche
Konsequenzen, denn Kirchenspaltungen fuhrten immer zur Verarmung an theo-
logischen Denkweisen. Die Diskussionen auf dem Kongref3 in Bari, einer Stadt
der Begegnung von Ost und West, enthielten auch die Aufforderung, zu versu-
chen, wieder mit beiden Gehirnhalften auch tber das Recht in der Kirche nach-
zudenken.



25
ABHANDLUNGEN

DIE UKRAINISCHE CHRISTENHEIT AUF DEM WEG INS DRITTE
JAHRTAUSEND*

Von Ernst Chr. Suttner, Wien

/m Ekklesiologische Voriberlegung

1. Aus den geschichtlichen Erfahnmgen derukrainischen Christenheit
1. Teilung der Kicvcr Metropolie ohne Verlust der Communio
2. Zwei oslslawischc Metropolien in Polen-Litauen zueinander im Schisma
3. Blute und Niedergang der orthodoxen Metropolie von Kiev im 17. und
18. Jahrhundert
4. Erfahrungen aus dem 20. Jahrhundert

111. Konsequenzen fur 6kumenische Gegenwartsfragen
1. Autonomie und Einheit

2. Union und Uniatismus

3. Voriibergehende Dominanz, eines soteriologisehcn Exklusivismus im
ekklesioiogischen Denken

4. Anrecht auf eine Kirche fir das eigene Volk

5. Zur (iegcnwartslage in der Ukraine

IV. Ausblick ins Morgen

Uber die Zukunft der Kirche in der Ukraine mége der Verfasser philoso-
phieren, schlug man ihm vor, als man von ihm diesen Beitrag erbat. Zukunftsvi-
sionen sind eine riskante Sache. Einem Historiker, der in die Vergangenheit zu
blicken und aus den Quellen beweisbare Tatsachen zu erheben hat, sind sie erst
recht verdachtig. Was also lage néher, als dal? er das Ansinnen ablehnte?

Doch er ist Mitglied der gemischten internationalen Kommission fur den
offiziellen theologischen Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen
Kirche. Auch wenn diese Kommission Fehler untersucht, die in der Vergangen-
heit geschahen, ist ihre Arbeit auf die Zukunft ausgerichtet. Soll sie doch der er-
sehnten Einheit zwischen den Kirchen dienen. Die Historiker, die ihr angeho-

* Das Manuskript wurde abgeschlossen im Dezember 1991.



26

rcn, haben daher nicht nur die historischen Wurzeln der bestehenden Probleme
zu studieren; sie sollen auch aufzuzeigen suchen, was von den guten und
schlechten Erfahrungen in der Geschichte unserer Kirchen Anleitung sein konn-
te beim Suchen nach einem geeigneten Weg in die Zukunft. So betrachtet ist das
Ansinnen, das man in einer spontanen ersten Reaktion ablchnen mdchte, eine
Herausforderung, der sich zu stellen lohnend erscheint.

Umso mehr lohnt es sich, das zu tun, als die Ekklesiologie lehrt, dal3 beim
Muhen um Erneuerung der Kirche der Kirchengeschichte Beachtung geschenkt
werden muf3. Denn nicht durch Umsturz, sondern nur durch Entfaltung ihres
Uberlieferten Erbes kann die Kirche, die auf den Saulen der Apostel steht und
der Tradition verpflichtet bleibt, erneuert werden. Sie ist gemafl dem 2. Vat
Konzil "in einer nicht unbedeutenden Analogie dem Mysterium des flcischgc-
wordenen Wortes &hnlieh" und existiert in der Well als "eine einzige komplexe
Wirklichkeit, die aus menschlichem und géttlichem Element zusammenwachst™.
Das in ihr geschichtlich Gewordene ist im vollen Sinn des Wortes theologisch
bedeutsam. Es wére ein spiritualistischer, den Prinzipien der Ekklesiologie wi-
derspreehender Irrtum, wenn man beim Streben nach Erneuerung der Kirche
einseitig oder gar ausschlie3lich auf die géttlichen Gnadengaben und wenig oder
gar nicht auf die Erfahrungen der Kirchengeschichte achtete.

Wem an der Zukunft der Kirche gelegen ist, der muf} also fragen, was die
Christenheit an Erfahrungen sammelte und mit welchen kontingenten geschicht-
lichen Entwicklungen sie das geistliche Erbe der Kirche Christi verwob, sodalR
jene Ortskirchen hcranwuchsen, mit denen wir cs heute zu tun haben. Denn die
geschichtlich gewordenen und dank der Gnadengaben des Heiligen Geistes le-
bendigen Kirchen, die geférdert sind durch die guten Erfahrungen ihrer Ver-
gangenheit und unter der Last ihrer schlechten Erfahrungen leiden, sind cs, die
durch die gegenwaértigen 6kumenischen Bemihungen untereinander Communio
erlangen und im kommenden Jahrtausend Zeugnis geben sollen fur Christus. Sie
in ihrer geschichtlichen Gestalt missen sich im erforderlichen Mal3 erneuern,
damit die Christenheit von morgen dem Auftrag des Herrn besser nachkomme
und eins sei.

Beginnen wir also mit einem Blick in die Geschichte. Suchen wir bezuglich
der uns heute besonders bedréngenden Themen nach den guten und schlechten
Erfahrungen der ukrainischen Christenheit. Stellen wir die Frage, aus welchen
Griunden jene Ereignisse eintraten und warum mitunter aus besten Absichten
traurige Ergebnisse erwuchsen. Uberlegen wir, wie im Geist des Okumcnismus1

1l.umcn gentium, Art 8.



27

die Folgeerscheinungen fruherer Irrtimer Uberwunden werden kénnen, und
richten wir unser Augenmerk vor allem aufjene Erfahrungen, die hilfreich sein
kénnen bei der Suche nach einer wirksamen Weise des Zeugnisgebens fur Chri-
stus in der Ukraine von heute und morgen wie auch beim 6kumenischen Bemu-
hen um die volle Gemeinschaft der gespaltenen ukrainischen Christenheit und
um die Einheit aller Christen tberhaupt.

/. Ekklesiologische Voruberlegung

Die gemischte internationale Kommission fir den offiziellen theologischen
Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen Kirche stellte in ihrer
Munchener Erklarung heraus: "Wenn man sich auf das Neue Testament stiitzt,
wird man zunéchst bemerken, dal die Kirche eine ortsgebundenc Wirklichkeit
bezeichnet. Die Kirche existiert in der Geschichte als Ortskirche. ... Es handelt
sich immer um die Kirche Gottes, aber um die Kirche an einem Ort."2 Und wei-
ter heifdt es, daR Existenz der Kirche am Ort als géttliche Gnadengabe ge-
schenkt und dort Tatsache wird, wo "ein Jerusalem von oben von Gott her her-
abstcigl"; dalR die Kirche an einem bestimmten Ort "sich als solche kundgibt,
wenn sic versammelt ist"; dal3 die Versammlung "im vollen Sinn ist, was sie sein
soll, wenn sie Eucharistiegemeindc ist."

Dies entspricht der dogmatischen Konstitution tUber die Kirche des 2. Vat
Konzils, in der dargclegt wird, daf? die eine und einzige katholische Kirche in
Einzclkirchen und aus ihnen besteht.3 Dort wird auch ausgefihrt: "Die Kirche
Christi ist wahrhaft in allen rechtm&Rigen Ortsgemeinschaften der Glaubigen
anwesend, die in der Verbundenheit mit ihren Hirten im Neuen Testament auch
selbst Kirchen heilen. Sie sind namlich je an ihrem Ort, im Heiligen (Jeist und
mit grof3er Zuversicht, das von Gott gerufene neue Volk. In ihnen werden durch
die Verkundigung der Frohbotschaft Christi die Glaubigen versammelt, in ihnen
wird das Mysterium des Herrcnmahls begangen, ‘auf daf durch Speise und Blut
des Herrn die ganze Bruderschaft verbunden werde’. In jedweder Altargemein-
schaft erscheint unter dem heiligen Dienstamt des Bischofs das Symbol jener
Liebe und jener 'Einheit des mystischen Leibes, ohne die es kein Heil geben
kann’. In diesen Gemeinden, auch wenn sie oft klein und arm sind oder in der

2 Abschnitt 11/1; wir zitieren die deutsche Ubersetzung in: Una Sancta 37 (1982) 334-340; der
franzdsische Originaltext des Dokuments findet sich in: Irenikon 55 (1982) 350-362.
3 Lumen gentium, Art 23.



28

Diaspora leben, ist Christus gegenwartig, durch dessen Kraft die eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche geeint wird."4

Von allen "rechtméaRigen Ortsgemcinschaften”, die die Eucharistie feiern
dirfenb, gilt, daf3 ein und derselbe Geist in ihnen am Wirken ist, in ihnen und in
den Herzen ihrer Glaubigen wie in einem Tempel wohnt, in diesen Gemein-
schaften betet und die Annahme ihrer Glaubigen an Sohnes Statt bezeugt; daR
er die Gemeinschaften in alle Wahrheit einfihrt, sie eint, sie bereitet, sic durch
die verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben lenkt und sic mit
seinen Fruchten schmuckt.6 Wo der Geist des Herrn wirkt, wo Eucharistie gefei-
ert wird, wo das himmlische Jerusalem hcrniedersteigl, ist die Kirche.

Obgleich dies an vielen Orten geschieht und die Kirche folglich an vielen
Orten besteht, ist es immer die eine Kirche, weil es nur eine Kirche Christi gibt.
Die oben zitierte Muinchener Erklarung fuhrt aus: "Der Leib Christi ist ein einzi-
ger. Es existiert also nur eine Kirche Gottes. Die ldentitat einer cucharistischcn
Versammlung mit der anderen kommt davon, daf} alle im selben Glauben das-
selbe Gedachtnis feiern, daf? alle durch das Essen desselben Leibes Christi und
die Teilnahme an demselben Kelch zu dem einen und einzigen Leib Christi wer-
den, in den sie schon durch die Taufe eingegliedert wurden. Wenn es eine Viel-
zahl von Feiern gibt, gibt es doch nur ein einziges Geheimnis, welches gefeiert
wird und an dem wir Anteil haben.”

Die Tatsache, dal? die eine Kirche verwirklicht ist in vielen Kirchen am Ort,
macht zwischen den Ortskirchen sowohl Einheit als auch Grenzen und Unter-
scheidungsmerkmale zur ekklesiologischen Notwendigkeit. Eine jede von den
Ortskirchen ist sowohl unterschieden von den anderen Ortskirchen als auch eins
mit ihnen. Soferne die Kirchen die Ricksichtnahme auf die Erfordernisse der
gesamtkirchlichen Einheit nicht verletzen, steht cs ihnen zu, ihr eigenes Leben
zu fuhren, eigene Traditionen zu besitzen, auf Autonomie Anspruch zu erheben
und auch dann beim eigenen Herkommen zu bleiben, wenn dieses sich nicht
deckt mit dem Herkommen anderer Ortskirchen. Jede Kirche hat namlich das
Recht und die Pflicht, die gottlichen Gnadengaben in der nach Ort und Zeit ge-

4 Ebenda, Art 26.

5 Die rechte Feier der Eucharistie ist fur das 2. Vat Konzil in solchem AusmaRl Kennzeichen
der Kirche, daB in "Unitatis redintegralio”. Art 15, im Anschlu an eine Aufzéhlung der bei der Eu-
charistie den orientalischen Kirchen geschenkten Gnadcnerwcisc Gottes fcstgestellt wird: "So baut
sich auf und wachst durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen Einzclkirchcn die Kirche
Gottes".

6 Lumen gentium, Art 4.
7 Abschnitt 111/1.



29

rade fur sie angemessenen Weise zu verwalten. Die daftr erforderliche Freiheit
haben die Kirchen einander zuzubilligen.

Das Recht auf eigene Traditionen macht Zusammenschliisse von Bischofs-
kirchen mit gleicher Uberlieferung notwendig. Um namlich die Gnadengaben
Gottes wirklich den Bedingungen von Ort und Zeit angemessen zu verwalten,
mussen die Bischofskirchen unter anderem auch der Tatsache Rechnung tragen,
dal sich die Menschen eines Volkes, einer Sprachgruppe, einer Kulturgemein-
schaft (einerlei ob sie ein geschlossenes Gebiet besiedeln oder eine Diaspora
bilden) zusammengehdérig fuhlen. Weil diese Menschen eine gemeinsame Spra-
che, gemeinsame Brauche, ein gemeinsames Kulturgut zu eigen haben, miissen
auch ihre Bischofskirchen ein besonderes Miteinander aufweisen und haben ge-
meinsam die goéttlichen Gnadengaben in der diesen Menschen angemessenen
Weise zu verwalten. Sie unterscheiden sich durch ihnen gemeinsame Merkmale
von den ubrigen Bischofskirchen und bedurfen, um diese ausbildcn und bewah-
ren zu kbnnen, einer gemeinsamen Handlungsfahigkeit. Sie sollen von ihren Bi-
schofen, unter denen es einen Primas geben muf3, synodal geleitet werden, und
es ist ekklesiologisch richtig, sie zusammen ebenfalls eine Ortskirche zu nennen.8
In "Lumen gentium" heil3t es: "Dank der géttlichen Vorsehung (divina Providen-
tia factum est) aber sind die verschiedenen Kirchen, die an verschiedenen Orten
von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet worden sind, im Lauf der
Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen Gemeinschaften zusammenge-
wachsen. Sic erfreuen sich unbeschadet der Einheit des Glaubens und der einen
gottlichen Verfassung der Gesamtkirchc ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen
liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen und geistlichen Erbes."9

Daflr gab das 2. Vat Konzil eine tiefe hcilsgeschichtliche Begriindung, in-
dem es, wie oben zitiert wurde, aufzeigte, dal3 eine Analogie besteht zwischen
dem Mysterium des fleischgewordencn Wortes und dem Mysterium der Kirche.
Wie namlich alles, was von der fleischlichen Daseinsweise Jesu, des Sohnes Ma-
riens, bedingt war, dem Gottmenschen Jesus Christus zu eigen ist, wird die vom
Geist gefuhrte Kirche von der diesseitigen, durch zahlreiche kontingente Fakto-
ren bedingten Situation der zum neuen Gottesvolk gerufenen Menschen wesent-
lich mitgepragt. Die Geschichte und die Kulturwcrle der berufenen Menschen

sowie die Einheit, die durch Geschichte und Kultur zwischen ihnen entstand,

8 Sowohl die Grenzen zwischen den einzelnen Bischofskirchen als auch solche Grenzen, die
mehrere Bischofskirchen miteinander von den ubrigen Ortskirehen abheben, dirfen Grenzen zwi-
schen Ortskirchen genannt werden, wie dies herkdmmlicherweise in der orthodoxen Ekklesiologie
geschieht. Vgl hierzu auch G. GRIJESHAKE, Oie Stellung des Protos in der Sicht der rémisch-
katholischen dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.

9 Lumen gentium, Art 23.



30

und ebenso die Vielfalt und die Unterschiede zwischen ihnen charakterisieren
die Kirche, In ihrer Gesamtheit vermag die Kirche Gottes ihrer vollen Berufung
nur nachzukommen, wenn sie die Unterschiede zwischen den Kirchen fur die
einzelnen Volker, Sprachgruppen und Kullurgemeinschaflen freudig bejaht.
Denn die katholische Kirche "férdert und Ubernimmt Anlagen, Fahigkeiten und
Sitten der Volker, soweit sie gut sind. Bei dieser Ubernahme reinigt, kréaftigt und
hebt es sie aber auch. Sic ist dessen eingedenk, dal’ sie mit jenem Konig sam-
meln muf3, dem die Volker zum Erbe gegeben sind und in dessen Stadt sic Ga-
ben und Geschenke herbeibringen. Diese Eigenschaft der Weltweite, die das
Gottcsvolk auszcichnet, ist Gabe des Herrn selbst. In ihr strebt die katholische
Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die ganze Menschheit mit all ihren
Gutern unter dem einen Haupt Christus zusammenzufihren in der Einheit sei-
nes Cieistes. Kraft dieser Katholizitat bringen die einzelnen Teile ihre eigenen
Gaben den ubrigen Teilen und der ganzen Kirche hinzu, so dal3 das Ganze und
die einzelnen Teile zunehmen aus allen, die Gemeinschaft miteinander halten
und zur Fulle in Einheit Zusammenwirken.”"0

Nach Ausweis der Kirchengeschichte laf3t der Herr die Bischofskirchen,
die in einem Volk bzw im Bereich einer bestimmten Kultur zum Heil der
Menschen wirken dirfen, in wechselseitigem Austausch zusammenhelfen, um
fur die eine und einzige katholische Kirche zu sammeln, was gut ist in diesem
Volk und in dieser Kultur; und er 143t die Kirchen aller Regionen Zusammen-
wirken, um die Guter der gesamten Menschheit unter dem einen Haupt Christus
zusammenzufihren. Alle Gaben, die der Geist in jeder einzelnen Kirche wirkt,
und die Einsichten hinsichtlich des Reinigens und Sammelns der Menschheits-
guter, die er dort ausreifen 1af3t, gehoéren allen Kirchen gemeinsam. Die Kirchen
haben deshalb die Pflicht, wechselseitig einander Anteil zu geben und aneinan-
der Anteil zu nehmen.

Eine Ortsgcmcinschaft, die das Geben und Nehmen, das heil3t den gegen-
seitigen Austausch und damit die Einheit mit den anderen uUrtsgemeinschaften
verweigerte, hdrte auf, rechtmaRig zu sein. Sie wéare nicht mehr wert, Kirche zu
heiBen. Und eine auch noch so gewichtige Ortskirche, die sich zu der Auffas-
sung verstiege, daf3 ihr alleine das Urteil Uber das rechte Reinigen und Aufneh-
men der Gaben der Volker zukame, wéare nicht mehr die Kirche Christi, von der
das 2. Vat Konzil spricht.10

10Ebenda, Art 13.



31

Wegen unserer Geschichtlichkeit finden wir Menschen in einer Vielzahl
von Fragen nur mihsam, in langen Auseinandersetzungen und nicht allerorts
zur gleichen Zeit die rechten Antworten. Deshalb stiftete der Herr die Kirche
so, dafd sie eine ist, aber zugleich in vielen Ortskirchen voneinander abgegrenzt
bleibt. Darum ist die Kirche, in der wir dank der Gaben des Heiligen Geistes
eins sind, zugleich eine Heimstatt, die auch Platz bietet fur unser noch nicht
Uberwundenes Ungeniigen nach Ort und Zeit. Dies stellt das Dogma von der
Unfehlbarkeit der Kirche nicht in Frage. Denn unfehlbar lehren heif3t nicht, die
Fulle der Wahrheit aussprechen kénnen. Eine solche Vollendung ist der irdi-
schen Kirche nicht gewéhrt. Nach dem hl. Paulus gilt: Stiickwerk ist unser Er-
kennen, Stuckwerk unser prophetisches Reden, und erst wenn das Vollendete
kommt, wird das Stickwerk vergehen (vgl 1 Kor 13,9-10). Unfehlbar lehren
heil3t, dal sich die Kirche dank des Beistands des Heiligen Geistes nicht von der
Wabhrheit abkehrt. Dafl3 das kirchliche Lehren von Ungeniigen gekennzeichnet
bleibt und daher steter Verbesserung bedarf, ist selbstverstédndlich und ein wei-
terer wichtiger Grund, weswegen keine Kirche der Versuchung nachgeben darf,
sich fur autark zu halten.

Eine jede Kirche, ob sie klein ist oder grof3, und auch dann, wenn ihr ein
Bischofssitz von besonders hoher Wirde zugehdort, mu3 auf die Stimme der
Schwesterkirchen héren, denn der Heilige Geist kann es fur richtig befinden,
der einen Kirche durch eine andere Kirche AnstdR3e zu ihrer Erneuerung und
Vervollkommnung zukommen zu lassen. Wem stiinde es zu, ihm dies zu verweh-
ren? Wer kdnnte ihn hindern, wenn er beschlief3t, zu einer sehr grof3en Kirche
durch eine viel kleinere zu sprechen? Und wer durfte, wenn dies so ist, bestrei-
ten wollen, daR die ukrainische Christenheit als autonome GrofRRe ins dritte Jahr-
tausend gehen darf, soferne sie ihr Anrecht auf Autonomie nicht in ein Verlan-
gen nach Autarkie pervertiert?

Aus den geschichtlichen Erfahrungen der ukrainischen Christenheit

Als Furst Vladimir von Kiev vor tausend Jahren die Taufe empfing, waren
die ostslawischen Stamme noch nicht in Russen, Ukrainer und Weil3russen ge-

gliedert. Es gab damals im Kiever Reich verschiedene Zentren des kirchlichen
Lebens, die zu Bischofskirchen wurden. Diese bildeten eine gemeinsame Metro-
Polie mit dem Sitz in Kiev und waren zusammen die eine ostslawische Kirche.
Uber lange Zeit blieb diese Metropolie eine Tochterkirche des Patriarchats der
Kaiserstadt Konstantinopel.



32

Die eine gemeinsame ostslawisehc Kirche gibt cs nicht mehr. Nationale
Entwicklungen und konfessionelle Spaltungen fuhrten dazu, dal3 heutzutage die
Bisehofskirchen, die in der Tradition der alten Kievcr Metropolie stehen, nicht
mehr zu einer einzigen Kirche zusammengchéren, sondern verschiedene Kir-
chen bilden, die zueinander im Schisma leben. Dieser Zustand trat ein, weil die
Bisehofskirchen der Kiever Metropolie die dringliche Notwendigkeit, dal’ sie
den eigenstdndigen Werten und geistlichen Traditionen ihrer jeweiligen Glaubi-
gen zu dienen haben, nicht im Einklang zu bringen verstanden mit dem nicht
weniger wichtigen Erfordernis, das gréRere Ganze im Blick zu behalten und mit
allen tbrigen Orlskirchen in Einheit zu bleiben. Der entstandene Zustand kann
nicht gerechtfertigt werden. Moégen jene, die ihn herbeifihrten, um Wichtiges
bemuht gewesen sein, mag also zumindest die Mehrzahl von ihnen lautere Ab-
sichten gehabt haben: Was geschah, war irrig und fehlerhatft.

Doch der Herr der Kirche tUble Nachsicht mit den Irrtimern und Fehlern.
Er zog deswegen, weil Schismen verursacht wurden, seine Gnade nicht zurtck.
Obwohl es zu Spaltungen kam und die Kirchen dem dringlichen Auftrag des
Herrn, daf sie eins sein sollen, nicht mehr nachkommcn, lieR er sie blihende
Kirchen bleiben. Sic sind weiterhin seine Kirche und von ihm "gleichsam zum
Sakrament, dh zum Zeichen und Werkzeug fur die innigste Vereinigung mit
Gott wie fur die Einheit der ganzen Menschheit"ll berufen. So macht die ukrai-
nische Christenheit der Gegenwart eine firr den Okumenismus héchst bedeutsa-
me Erfahrung. Sic erlebt, da es nebeneinander Kirchen geben kann, die zwar
eines von der Ekklesiologie geforderten wichtigen Merkmals - nédmlich ihrer
Einheit untereinander - ermangeln, aber dennoch Sachwalterinnen der Gnade
Gottes bleiben durfen.

Das bedeutet, daf? die Griinde, um derentwillen die Kirchen einander die
Kirchengemeinschafl verweigern, in der Ordnung der Gnade Gottes keinen ent-
scheidenden Unterschied verursachen. Weil die Kirchen das, was sic unterschei-
det, fur eine Spaltung im heiligen Glauben oder fur ein schwerwiegendes Verge-
hen gegen die kanonischen Grundlagen der Kirchencinhcit halten, meinen sie,
daR zwischen ihnen keine Gemeinschaft mdglich sei. Da der Herr ihnen aber er-
laubt, den gleichen Hcilsdienst zu leisten, mul3 man fragen, ob ihre Meinung
richtig sein kann. Ist das, was sie unterscheidet, vielleicht nur ein Unterschied im
zeitlichen Kleid, in dem sie die géttlichen Gaben durch die Zeiten tragen? Wenn
es aber um nicht mehr als nur um dies geht, warum verharren sie dann im Schis-
ma?

11Ebenda, Art 1.



33

Nicht nur fur die Christenheit in der Ukraine, auch fur die Kirchen in aller
Welt stellt sich die namliche Frage. Es geschieht also zugleich im Dienst eines
gesamtkirchlichen Okumenismus, wenn wir uns im folgenden naher mit der
ukrainischen Kirchengcschichtc befassen und zu ergriinden suchen, was zu den
Trennungen filhrte und wie es dazu kommen konnte, daf3 Kirchen, die den nédm-
lichen Heilsdienst leisten, einander abstoRen. Dieser Blick in die Vergangenheit
ist zukunftsweisend, denn cs gilt, sich endlich jener Grundsatzfrage zu stellen,
die Metropolit Damaskinos Papandreou schon vor Jahren wie folgt umri3: "Es
ist von kirchlicher Seite noch nicht geniigend gepruft und gekléart worden, ob un-

sere Unterschiede eine gegenseitige Kommunionsverweigerung rechtfertigen ...
Ich denke, man muf in der Tat auch von der anderen Seite her fragen, nicht

nur: '‘Dirfen wir miteinander kommunizieren’, sondern auch: '‘Durfen wir einan-
der die Kommunion verweigern?’ Denn auch dies darf doch nur geschehen,

wenn wirklich das Wesentliche des Glaubens und der Kirchenordnung dazu

zwingt. Geschieht es ohne solchen zwingenden Grund, machen wir uns schul-
dig."»

1- Teilung der Kiever Metropolie ohne Verlust der Communio

Als Tochtcrkirchc des Patriarchats von Konstantinopcl, die fest in dessen
Verband eingeglicdcrt war, empfing die alte Metropolie von Kiev viele geistliche
und geistige Guter aus Byzanz. Wie die in der Rus’ geschaffenen Baudenkmaler
und Ikonen und auch das dortige Schrifttum aber bezeugen, besal3 die Metropo-
le dennoch eine hinreichende Autonomie, um im Rahmen des byzantinischen
Erbes echtes Eigenleben zu entfalten. Sic reifte zu einer eigensténdigen ostslawi-
schen Kirche byzantinischer Tradition heran. Dabei kam eine enge Verbindung
der ostslawischcn Christenheit mit der byzantinischen Tradition zustande; sic
kennzeichnet alle ukrainischen Kirchen, mit denen wir uns im folgenden befas-
sen.'3

Die Einheit der Metropolie zerbrach aus pastoralen Notwendigkeiten, als
das Territorium des ehemaligen Kiever Reiches nach dem Mongolensturm von
drei recht unterschiedlichen Zentren aus neu organisiert und regiert wurde. Im
auRBersten Westen der alten Rus’ Uberdauerte das Fiurstentum Halid den Mon-12 13

rthodoxie und Okumene. Gesammelte Aufsdtze von Damaskinos Papandreou, hrsg v
W- SCHNEEMELCHER Stuttgart 1986,91.

3 Mit der lateinischen Kirche, die sich im Lauf der Zeit auch auf die Ukraine ausdehnte, be-
fafdt SICh dleser Aufsatz nicht, weil diese Kirche dort aus Grinden, von denen unten die Rede 'sein

"ud, als 'polnische Kirche" gilt. Ebenfalls abgesehen wird von Ausfihrungen uber die protestanti-
schen kirchlichen Gemeinschaften, die inzwischen in der Ukraine auch in starkem MafR3 Fuf3 fa3ten.



34

golensturm verhéaltnismaRig ungeschoren. Seine Nahe zu Polen brachte ihm sehr
frih eine intensive Berihrung mit der abendlandischen Welt. 1253 Ubersandte
Papst Innozenz IV. dem Halider Herrscher sogar eine Krone. Konig Kasimir I11.
(Regierungszeit 1333-1370) erwarb das Halider Land Uber Erbfolgcvertrage fur
das Konigreich Polen. Damit gerieten dort zum ersten Mal ostslawische Chri-
sten unter die Oberhoheit von Lateinern. Obwohl in diesem Furstentum von al-
ters her eine Landeskirche byzantinischer Tradition bestand, griindeten die Po-
len unverziiglich ihre eigenen Bistimer, als ob es sich um ein heidnisches Land
gehandelt hatte, in das die Glaubcnsbotschaft erst hétte gebracht werden mis-
sen. Mit der einheimischen Kirche verfuhren sie geméaR der Bestimmung des 4.
Lalcrankonzils, die da lautet: "In Anbetracht der Tatsache, dal mancherorts in
derselben Stadt und Di6ézese Leute verschiedener Sprache zusammenwohnen,
die auch bei aller Einheit im Glauben verschiedene Riten und Gewohnheiten
haben, befehlen wir, da? die Bischdfe solcher Stadte und Ditzesen geeignete
Méanner aufstellen, die den Gottesdienst gemafR den verschiedenen Riten und
Sprachen feiern und ebenso die Sakramente spenden. Sie sollen ihre Glaubigen
auch durch Wort und Beispiel lehren. Indessen verbieten wir unbedingt, daf3
dieselbe Stadt oder Di6zese verschiedene Bischdfe habe. Das wére ein Mon-
strum - wie wenn ein einziger Leib mehrere Képfe hatte. Aber wenn aus den an-
gegebenen Grinden eine dringende Notwendigkeit dafur besteht, soll der Orts-
bischof in kluger Fursicht einen katholischen Pralaten vom griechischen Ritus
als seinen Vikar aufstellen, der ihm gehorsam und unterworfen sein soll in allen
Dingen.™4 In Ubereinstimmung mit dieser Bestimmung erschien es den Polen
angemessen, daf3 ihre Bischofe die Oberaufsicht fuhrten tber die ostslawischen
Didzesen im neu erlangten Herrschaftsgebiet. Die 6stliche Kirche des Landes
mufte nicht nur erleben, dal3 sie von den Lateinern als untergeben behandelt
wurde, anstatt als ebenburtige Schwesterkirche geehrt zu werden; jene Ruthe-
nen, die die Chance ergriffen, sich durch Ubertritt zum Lateincrtum in das herr-
schende Staatsvolk der Polen integrieren zu lasseni® um sozial aufsteigen zu
konnen, wurden in der Regel nochmals getauftls. So mul3ten es die 6stlichen
Christen in diesem lange zu Polen gehérenden Land erleben, dal3 sogar der sak-

14 Zitat nach J. GILL in: W. de VRIES, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963,
371,

15 Zum Umstand, daR der Ubertritt zum Lateinertum damals die Integration ins polnische
Staatsvolk bedeutete, vgl unten den Abschnitt "Anrecht auf eine Kirche fur das eigene Volk".

16 Fur einschlagige Quellen- und Litcraturangaben vgl den Abschnitt "Rcbaptisatio Rutheno-
rum” bei W. HRYNIKWICZ, The Florentinc Union. Reception and Rejection, in: G. ALBERIGO,
Christian Unity. The Councel of Ferrara-Florcncc, I.cuven 1991,527-529.



35

ramentale Charakter ihrer Kirche in Frage gestellt wurde, und sie sammelten
Beweis um Beweis fur die Uberheblichkeit der Lateiner ihnen gegentber’7.

Im Nordosten der alten Rus’, wo sich das russische Volkstum ausbilden
sollte, wurden christliche Firsten bestimmend. Deren Dynastie wéahlte sich mit
der Zeit Moskau zur Residenz. Die Firsten waren zunéchst noch Vasallen der
heidnischen, spater islamischen Mongolenherrscher, aber ihr aufstrebender
Moskauer Staat war von Anfang an christlich. Die Kirche im Moskauer Staat
fuhrte die Traditionen der Kirche von Kiev fort, und die Kievcr Metropoliten
siedelten dorthin Uber. Zun&chst behielten sie ihre angestammte Titulatur als
Metropoliten von Kiev noch bei, doch ihre Kirche wurde mehr und mehr zu ei-
ner Moskauer Kirche. Schrittweise setzten die Moskauer Fursten ihre Unabhan-
gigkeit vom nichtchrisllichcn Oberherrn durch. Als Konstantinopel schlief3lich
unter islamische Herrschaft Fiel, wollte die Christenheit des Moskauer Reichs
nicht weiter Tochterkirche von Konstantinopel bleiben. lhre Verbundenheit mit
dem Moskauer Staat und ihre Offenheit fur die besonderen Charakteristika des
russischen Volkes waren langst intensiv genug geworden, dal? die Moskauer Kir-
che zu der Uberzeugung fand, ihr Leben von jetzt an eigenstandig fithren zu
kénnen. Die Wahl der Metropoliten nahm man in Moskau nun selbstandig vor.
Diese lieRen sich von diesem Zeitpunkt an auch als Metropoliten von Moskau ti-
tulieren. Der historischen Entwicklung folgend und im Einklang mit dem An-
recht auf Autonomie, das die Ekklesiologie gewéhrt, entstand auf diese Weise
'm neuen Staatswesen, aus dem spéter das grofRe Ruf3land werden sollte, eine ei-
gene russische Kirche. lhr Verhéltnis zu den Schwesterkirchen jenseits der
Grenzen war in der Zeit, in der das Moskauer Staatswesen noch ziemlich isoliert
war, wenig geklart. Kanonisch wurde es erst geregelt, als 1589 Patriarch Jeremi-
as Il. von Konstantinopel den Moskauer Metropoliten zum Patriarchen erhob
und als 1590 und 159318 Synoden der orientalischen Patriarchen dies sanktio-
nierten.

17 Die langen unguten Erfahrungen mogen eine Erklarung sein, warum gerade die beiden Di-
6zesen dieses Landes und lhre Bischofe 1595/96 der Union, wie man sie in Rom umschrieb, die Zu-
stimmung versagten; vgl unten den Abschnitt "Zwei ostslawischc Mctropolien in Polen-Litauen zu-
einander im Schisma".

18 Die nochmalige synodale Beratung im Jahr 1593 war notwendig geworden, weil der russi-
sche Zar unter Verweis auf die Unvollstandigkcit der Synode von 1590 wegen einer Sedisvakanz in
Alexandrien deren Entscheidung anfocht (sie hatte der russischen Kirche nur den funften, nicht den
erwiinschten dritten Platz zuerkannt) und weil auch der neue Patriarch Meletios Pigas von Alexan-
drien eine abermalige Behandlung verlangte. Meletios wurde zum dominierenden Wortfiihrer der
Synode von 1593. Vgl A.M. AMANN, Abri3 der ostslawischcn Kirchecngeschichte, Wien 1950, 230-
235; H. OHME, Die kanonische Begriindung der Erhebung des Moskauer Patriarchates durch die
Konstantinopcler Synode des Jahres 1593 - eine 6kumenische Anfrage, in: Oikonomia, Bd 27, Br-
ingen 1991,101-109.



36

Die Synoden fuihrten die Sanktionierung ohne Mitwirken des Bischofs von
Rom durch. Dies verdient einige Reflexion. Gleich im Erdffnungsvotum der
Synode von 1593 unterstrich Meletios Pigas, "dal3 die Kirche vom Heiland durch
die Apostel und heiligen Vater hinsichtlich der Definitionen und klaren Bestim-
mungen einen vollkommenen Zustand erreicht hétte. Pigas verweist hierzu aus-
fahrlich auf die sieben 6kumenischen Konzilien und die Lokalsynoden. Die
nochmals herausgcstellte "Vollkommenheit der orthodoxen Kirche’ beziehe sich
auch nicht nur auf die Dogmen, sondern genauso auf die 'heilige Verfassung der
kirchlichen Angelegenheiten’. Deshalb sei es richtig, jene Neuerung der dul3eren
Gestalt der Kirche zu beschrénken."19 Um den erlangten Zustand der "Vollkom-
menheit der orthodoxen Kirche", dem zufolge es funf Patriarchate gab, in gulti-
ger Weise um ein neues Patriarchat auszuweiten20, sah man sich zu einer erneu-
ten Beratung im Jahr 1593 gendtigt, da 1590 kein Patriarch von Alexandrien hat-
te teilnehmcn kénnen. DalR Rom an keiner der beiden Synoden beteiligt war,
wurde weder von den Russen als Anfechtungsgrund noch von den orientalischen
Patriarchen als Hinderungsgrund fur die Entscheidungsfindung erachtet. Zwei-
fellos vertiefte es den Abstand der Moskauer Kirche zu den lateinischen Kir-
chen, dal? man nur einen Beschlul3 der Griechen herbeifiihrte, als ihr bislang un-
klares Verhaltnis zu den Schwesterkirchen jenseits der Grenzen des Moskauer
Staates geregelt werden sollte. Als dies geschah, stand die Union von Brest un-
mittelbar bevor. Uberdies erscheint es der Beachtung wert, daR dies alles zur
selben Zeit geschah, in der sich im Abendland Robert Bellarmins Z&hlung der
Okumenischen Konzilien durchzusetzen begann; gerade diese Zahlung hat
schlieBlich dazu gefiihrt, daR sich die abendlandische Christenheit die Kompe-
tenz zusprach, auch alleine allgemeine Kirchenvcrsammlungen durchfilhren zu
kénnen.2L

19 OHME, 102.

20 Eine solche Ausweitung fuhrt OHME, 107, aus, ware in alter Zeit kaum denkbar gewesen,
denn, "noch in der Zeit scharfster kirchenpolitischer und theologischer Konfrontation nach (den Er-
eignissen) des Jahres 1054, als die pcntarchischc Konzeption erst zur Waffe gegeniiber den Anspru-
chen des Papsttums geschliffen wurde, bestritt Patriarch Pctros Ill. von Antiochien in seinem Brief
an Patriarch Dominicus von Grado diesem das Recht auf den Patriarchentitel. Die goéttliche Gnade
habe in der ganzen Welt nur funf Patriarchen eingesetzt, Dominicus sei deshalb nicht als richtiger
oder echter Patriarch anzuschen."

21 V. PERI, Il numero dei concili ccumenici nclla tradizionc cattolica modema, in: Aveum 37
(1963) 430-501, untersucht, wie cs zur Festlegung dieser Z&hlung kam. Er benennt dafir zwei ent-
scheidende Daten: das Erscheinen des ersten Bandes der "Controversiae" des Robert Bcllarmin im
Jahr 1586 und den 21. Oktober 1595, an dem sich in Rom die fur Publikationen zustandige Kardi-
nalskongrcgation dafiir entschied, das Florenlinum als das 16. 6kumenische Konzil zu z&hlen, wie es
Bcllarmin in seinen "Controversiae" getan hatte. DaR ein langerer ProzeR vonndten war, bis abend-
landische Generalkonzilien des 2. Jahrtausends im Abendland ganz allgemein - wie in der Zahlung
Bcllarmins - mit den 6kumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends in eine Reihe gesetzt wurden,
zeigt sich unter anderem daran, dafl noch 1604 in Wilna - also sogar in einer Stadt mit sehr starker



37

Im Nordwesten grenzten die ostslawischen Lande an das Siedlungsgebiet
der Litauer; deren Firsten erlangten nach dem Mongolensturm die Herrschaft
Uber das heutige Weil3ruR3land, Uber den gro3ten Teil der heutigen Ukraine und
- wenigstens voribergehend - auch Uber einige heute russische Gebiete. Die Li-
tauer waren noch Heiden, als diese Entwicklung einsetzte, aber sic waren dem
Christentum nicht feindlich gesonnen; etliche ihrer Adeligen, die im slawischen
Gebiet zur Herrschaft kamen, nahmen die Taufe an und wurden wie ihre Unter-
tanen Christen byzantinischer Tradition22. Mancherorts hatte man auch die
Hoffnung gehegt, die Litauer mdchten das Christentum in seiner byzantinischen
Form annehmen. Derlei Erwartungen waren zu Ende, als 1385 der Litauerfurst
Jagiello die Taufe der Lateiner empfing, um die zum Kdnig von Polen gekronte
Prinzessin Hedwig heiraten zu kénnen. Zu den Bedingungen, die er um dieser
Heirat willen zu erfullen hatte, gehdrte auch, dafiir zu sorgen, dal? sein noch
heidnisches Volk zur abendlandischen Kirche gefuhrt wurde.

Die Hochzeit leitete eine Personalunion ein zwischen dem Konigreich Po-
len und dem GrofR3furstentum Litauen. Von da an lebte die ostslawischc Chri-
stenheit des Landes, die nun keinen heidnischen Oberherren mehr hatte, unter
einem abendlandischen Herrscher und in einem Staatswesen, das wegen der en-
gen Verbindung mit Polen ins abendlandische Kulturleben cinbezogen wurde.
Sie blieb getreu beim byzantinischen Erbe, war aber gefordert, sich unter Ver-
héaltnissen zu bewdahren, die sich von jenen im Moskauer Staat stark unterschie-
den. Je mehr der in Moskau residierende Metropolit von Kiev zusammen mit

seiner Synode die von ihm geleitete Kirche zur Kirche des aufstrebenden russi-
schen Staatswesens gestaltete, desto dringlicher erschien cs den Litauern, dalR
die Christenheit der ihnen botmaRigen Lande zu einer gesonderten kirchlichen
Einheit wirde. Zeitweise lieRen sich die Patriarchen von Konstantinopel in der
Tat auch bewegen, eigene Metropoliten fur die slawischen Christen in Litauen

zu kreieren23. Um ihren Glaubigen wirklich zu dienen, mufite die Kirche in Li-
tauen andere Wege gehen als die Moskauer Kirche.

Présenz der Jesuiten - ein Buch mit dem Titel "Apologie des achten 6ékumenischen Konzils von Flo-
renz" erscheinen konnte; vgl die bibliographischen Angaben zu dieser Edition auf S 149 des Katalogs
I'er Ausstellung Tre alfabeti per gli slavi”, die 1985 in der Bibliotcca Vaticana zu sehen war.

22 Einschlagige Quellen und Sekundéarliteratur wurden zusammengetragen anlaflich eines in-
ternationalen Kirchcngeschichtskolloquiums zur 600-Jahrfeier der Christianisierung Litauens; vgl
Pont Comitato di Scienze Storiche, Atti e documenti, 2: La cristianizzazione dclla Liluania, Citta dcl
vaticano 1989.

23 Vgl die Metropolitcnlistcn bei A. AMMANN, Abrif3 der ostslawischen Kirchengeschichte,
Wien 1950, 684-687. Wie die Listen zeigen, gab es zeitweilig auch in jenem Teil des ostslawischen
Siedlungsgebiets, der zum polnischen Koénigreich gehorte, eigene Metropoliten, sodaR fur die ostsla-
w>schen Christen byzantinischer Tradition mitunter sogar drei Metropoliten gleichzeitig amtierten.



38

2. Zwei ostslawische Metropolien in Polen-Litauen zueinanderim Schisma

Nach der Bekehrung des herrschenden Volks der Litauer zum lateinischen
Christentum muf3te sich die Christenheit byzantinischer Tradition im Grof3fur-
stentum Litauen mit dem Platz einer zweiten Kirche begniigen. Doch sie blieb in
Litauen die Mehrheitskirche und konnte sich dort daher gegeniiber der zahlen-
maRig schwacheren lateinischen Kirche leichter behaupten, als dies die ostslawi-
schen Bistumer in jenem Gebiet zu tun vermochten, das zum Kénigreich Polen
gehdrte. 1569 wurden jedoch die bisher nur in einer Personalunion verbundenen
Staaten Polen und Litauen durch die Union von Lublin zu einem einzigen ge-
meinsamen Staat vereinigt. Die daraus erwachsende Angleichung der Rechts-
ordnungen fihrte in Litauen zu einer Anderung der Gewichte zugunsten der La-
teiner.

Uberdies wurde die Lage der ostslawischen Kirche in ganz Polen und Li-
tauen dadurch erschwert, daR der Kalvinismus um die Mitte des 16. Jahrhun-
derts groRe Erfolge erzielte. Es sah voriibergehend so aus, als wirden die bei-
den Traditionskirchen von der reformierten Kirche verdréangt werden. Auf sei-
ten der Lateiner leiteten die Jesuiten, die in der Seelsorge und in ihren Schulen
die Anliegen der Zeit aufzugreifen verstanden und grof3e Anstrengungen auf pu-
blizistischem Gebiet machten, im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts eine er-
folgreiche Gegenbewegung ein. 1564 hatten sie ihre erste Niederlassung in Polen
gegrindet, 1569, im Jahr der Lubliner Union, ihre erste Niederlassung in Litau-
en. Sie konnten fir die abendlandische Traditionskirche verlorenes Gebiet zu-
riickgewinnen und weitere Ubertritte zum Protestantismus verhindern. Auf ost-
slawischer Seite traten Bruderschaften von Handwerkern und KleinblUrgern zur
Verteidigung der Kirche ihrer Vater an. Da sie in der Abwehr des Protestantis-
mus keine Erfahrung besafen, orientierten sie sich stark am Beispiel der Jesui-
ten. Besonders im Schulwesen waren diese ihnen Vorbild. Die Bruderschaften
errichteten Schulen, an denen gegen den Widerstand konservativer Kreise, die
westlichen Einflul3 befurchteten, von Anfang an Latein verpflichtendes Lehrfach
war. Dies war unvermeidlich, denn man konnte nicht umhin, die Studenten mit
der Kultur- und Verwaltungssprache des Staates vertraut zu machen. In nichts
wollten die Bruderschaftsschulcn den Jesuitenschulen nachstehen. Weil man
aufgriff, was sich bei den Lateinern in der Auseinandersetzung mit den von der
Reformation geschaffenen Problemen bewahrte, begann alsbald deren Unter-
richtsprogramm die Bruderschaftsschulen Polen-Litauens zu pragen. Und so
verwundert es nicht, dall man bald auch die Handblcher der Jesuitenschulen
verwandte. Der lateinischen Sprache, in der sie verfal3t waren, war man ja mach-



39

tig. Ein pastoralcs Miteinander der beiden Traditionskirchen Polen-Litauens
beim Bewaéltigen der modernistischen Stromungen der damaligen Zeit schien
sich anzubahnen.

Aufgrund dieser historischen Umstande setzte also in jenen Ditzesen der
alten Kicver Metropolie, die zu Polen-Litauen gehdrten, eine neue Entfaltung
des kirchlichen Lebens ein. Wie oben geschildert, waren die Didzesen, die auf
dem Gebiet des Moskauer Staates lagen, zu einer russischen Kirche geworden;
nun schickten sich die ostslawischen Di6zesen in Polen-Litauen an, zu einer Kir-
che zu werden, die zwar der byzantinischen Tradition verpflichtet blieb, sich
aber ins 6ffentliche Leben eines abendlandischen Staates einflgte. Als Patriarch
Jeremias Il. 1589 die besondere Entwicklung der Moskauer Kirche durch die
Erhebung zum Patriarchat guthiel3, sanktionierte er auch den Eigenstand der in
Polen-Litauen beheimateten Di6zesen der alten Kiever Metropolie. Auf seiner
Rickreise stellte er ausdriicklich klar, dal’ sic nicht ins Moskauer Patriarchat
einzubeziehen seien, sondern als eigene Metropolie im Verband des Konstanti-
nopeler Patriarchats verbleiben sollten. Ihre Metropoliten behielten den Titel ei-

nes Metropoliten von Kiev bei, residierten aber meistens in Novogrodek. Auch
einen Exarchen fur Polen-Litauen bestellte der Patriarch, damit die dortige ost-

liche Kirche, die sich wegen der politischen Verhéltnisse nur schwer regelmafig
an den Patriarchen und seine Synode wenden konnte, ihre Angelegenheiten
selbsténdig ordne.

Als die politische Union zwischen Polen und Litauen schon gut zwei Jahr-
zehnte bestand und die politische Einheit beider Lander Rechtsgleichheit in ih-
nen erbrachte, wurde die ldee geboren, nun auch zwischen den beiden Tradi-
tionskirchen des Kdnigreichs eine Union abzuschlieRen. Mit dem Ende der Kir-
chenspaltung zwischen den Christen lateinischer und byzantinischer Tradition in
Polen-Litauen sollte fur sie alle im gesamten Kénigreich Rechtsgleichheit cintrc-
tcn. Doch die Vorbereitung fur die Union war nicht grindlich genug. Verschie-
dene Konzeptionen von dem, was dabei zu geschehen habe, standen gegeneinan-
der. Die Verantwortlichen versaumten cs, gemeinsam abzuklaren, was sie tun
wollten, ehe sie die entscheidenden Schritte setzten. Die Folge war, dall man
nicht nur den alten Graben zwischen den Kirchen beider Traditionen nicht zu
Uberbriicken vermochte, sondern sogar einen neuen, viel bitterer empfundenen
Graben aufrif3.

Fuhrende Kreise in der Kiever Metropolie, vielleicht auch der polnische
Konig und sicher ein Teil seiner Berater, wollten die Trennung zwischen der
Metropolie und der Kirche des Kénigs durch eine Union beendet sehen, bei der



40

das gesamte Herkommen der Mctropolic als einer Kirche 6stlicher Pragung,
ihre Autonomie und ihre sakramentale Communio mit den Schwesterkirchen
Ostlicher Tradition im Ausland erhalten bleiben sollte.24 Dazu dréangten geistli-
che Motive, denn nach Ausweis der Quellen brannte es den Beteiligten auf der
Seele, dalR das Schisma, welches in Polen-Litauen Lateiner und dstliche Christen
spaltete, dem Friedensauftrag Christi an seine Kirche Hohn sprach. Es drangten
auch weltliche Motive, denn die ostslawischen Bischofe, Priester und Laien soll-
ten durch die Union alle Rechte erwerben, die in Polen-Litauen mit der Zuge-
horigkeit zur Kirche des Konigs verbunden waren.25 Jene, die die ersten Schritte
setzten, verfolgten, wie betont, das Ziel, da3 die Mctropolic von Kiev nach Ab-
schlu? der Union Communio habe mit den Kirchen in Ost und West. Mehrere
Ostliche Hierarchen Polen-Litauens sprachen sich im Dezember 1594 auf einer
Zusammenkunft fUr eine Union mit den Lateinern aus, weil sie den Zwist mit
den abendlandischen Christen miR3billigten, "von denen wir, obgleich ein und
demselben Gott angchdrend und als Sohne einer und derselben heiligen katholi-
schen Kirche, getrennt sind, weswegen wir uns gegenseitig keine Hilfe und Un-
terstitzung angedeihen lassen kdnnen";26 sie waren, wie der Tenor ihres Schrei-
bens deutlich macht, der Uberzeugung, zu erstreben, was auch die Griechen cr-

24 Fur nahere Ausfuhrungen zu diesem Verstéandnis von "Union" vgl den Abschnitt "Oie Uni-
on von Brest-ljtovsk" bei SUTTNER, Wandlungen im Unionsverstéandnis vom 2. Konzil von Lyon
bis zur Gegenwart, in: Ostk Studien 34 (1985) 128-150; DF.RS, Brachte die Union von Brest Eini-
gung oder Trennung fur die Kirche?, in: Ostk Studien 39(1990) 3-21.

25 Die politische Ordnung der Zeit brachte es mit sich, dal die Zugehdorigkeit zu dieser oder
jener Kirche die Zubilligung bzw Verweigerung bestimmter Rechte im 6ffentlichen Leben zur Folge
hatte. Dies war von den Zeitgenossen mit Selbstverstandlichkeit hingenommen, und selbstverstand-
lich erschien es ihnen demnach auch, da man Fragen der Kirchcnzugchdrigkcit aufzurolicn habe,
wenn man bisher verweigerte Rechte im 6ffentlichen Leben erlangen wollte. Nach Beurteilungskri-
terien, die unserer Zeit angemessen sind, stuft man heutzutage derlei Handlungsmotive als "nicht-
kirchliche Griinde" ein. Doch Vorsicht ist geboten, wenn es um frihere Geschichtsperiodcn geht.
Damals mag als "kirchlich" verstanden worden sein, was uns "unkirchlich” erscheint; vgl die einschléa-
gigen Uberlegungen in unserm Beitrag: Kirchliche und nichtkirchliche Grinde fur den Erfolg
abendlandischer Missionare bei Christen im Osten seit dem Tridentinum, in: Ostk Studien 35 (1986)
135-149. Auch kann, was allzu beflissene Gefolgschaft von Hierarchen und Theologen der Staats-
macht gegenuber wére, wenn es in unseren Tagen geschéhe, in der Mentalitat einer anderen Zeit an-
ders verstanden worden sein und ein weniger hartes Urteil verdienen. Schon gar muf3 es der Histori-
ker vermeiden, daR er fur Ereignisse einer bestimmten Zeit Handlungsmotivc postuliert, die erfah-
rungsgemaf zu anderen Zeiten dhnlichen Geschehnissen zugrunde liegen. Wenn das, was in der
Vergangenheit geschah, ungute Folgen hatte, begingen die Menschen, die entsprechend handelten,
gewil3 einen Fehler, auch wenn dies damals noch nicht erkennbar war. Solange sie aber die schadli-
chen Folgen der von ihnen gewéhlten Vorgehensweise nicht absehen konnten, geht es nicht an, sic
eines Vergehens oder auch nur tbler Absicht zu zeihen. | eider wird diesbeztglich nicht immer mit
der erforderlichen Sorgfalt nuanciert, wenn von jenen Personlichkeiten die Rede ist, die fur den
UnionsabschluB der Ostslawen eintraten.

26 Aus einem von den versammelten Hierarchen Unterzeichneten Dokument zitiert nach G.
HOFMANN, Wiedervereinigung der Ruthenen mit Rom (= Onentalia Christiana 12), Rom 1925,
136-139. Als die Hierarchie der Metropolie im Juni 1595 vollz&hlig zur Synode versammelt war, wur-
de eine &hnliche Erklarung einstimmig von allen unterzeichnet, vgl ebenda, 140-142.



41

sehnten, aber wegen der Turken nicht ausfuhren durften.27 Nach Hilfe suchte
man wegen des Ansturms des Protestantismus, der die Orthodoxie Polen-
Litauens lange schon voll, die Griechen aber noch kaum getroffen hatte,28 und
man wollte es tun, indem man Gemeinschaft suchte mit der vom gleichen An-
sturm bedrohten, in der Abwehr bereits erfahreneren abendlandischen Tradi-
tionskirche, mit der die griechische Delegation auf der Kirchcnversammlung von
Florenz die Communio fur moglich gehalten hatte.

Doch gab es auch ganz andere ekklesiologischc Konzeptionen von einer
Union. Die Jesuiten Polen-Litauens und ihr fihrender Theologe Petrus Skarga
vertraten je langer desto deutlicher, dal3 es ein Heilserfordernis fur die 6stlichen
Christen sei, sich unter die Obhut des obersten Hirten in Rom, des Nachfolgers
Petri, zu stellen. Diese nachtridentinische Sichtweise, die sie ins Land brachten,
fand nicht sofort allgemeine Zustimmung, verbreitete sich aber unter Polen und
Litauern und durfte auch in bestimmte ostslawische Kreise Eingang gefunden
haben. Ausmal? und Tempo der Ausbreitung dieser Sicht in Polen-Litauen an
der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert bedarf noch der kirchcngcschichtlichcn
Klarung.

Auf eine Vorstellung von Union, die jurisdiktioneile Konsequenzen in den
Vordergrund ruckte und sich stark von jenen Vorstellungen unterschied, die ih-
ren heimatlichen Synodalbcratungen zugrunde lagen, stieRen die Delegierten
der Kicver Synode in Rom, als sie das Ansuchen um Aufnahme der Kirchcngc-

27 Ausdrucklich hciBt es in dem Schreiben der Synode vom Juni 1595 an den Papst, da man
die Freiheit nutze, derer man sich im Gegensatz zur Kirche unter der Osmanenmacht erfreue, wenn
man jetzt die Union erstrebe (ebenda, 140). Man meinte, schon tun zu sollen, was allen Orthodoxen
eigenllich erwiinscht sei, aber von der Kirche unter dem osmanischcn Joch nicht getan werden durf-
te. Der Verweis auf entschiedene Gegnerschaft der Turken gegen eventuelle Unionsplane der Grie-
chen entsprach sehrwohl den historischen Gegebenheiten. Bekanntlich hatte in Byzanz im 15. Jahr-
hundert der Gedanke an eine Union mit den Lateinern nur wegen der Turkengefahr gréBeren An-
klang gefunden. Kaiser Manuel 11. (1391-1425) soll seinem Sohn empfohlen haben, die Idee der Uni-
on lebendig zu halten, denn sie fl63« den Tirken Furcht ein, aber sie nicht ernstlich in die Tat umzu-
setzen, denn sic kame doch nicht zustande, und das Scheitern wirde die Turken uber die wahren
Verhaltnisse aufklaren und sic erst recht zur Gefahr werden lassen. So jedenfalls 143t Georgios
Phrantzes, der enge Beziehungen zu Kaiser Manuel und dessen Familie hatte, in seiner Chronik den
Kaiser zu seinem Sohn sagen. Als die Situation der Kaiserstadt immer bedrohlicher wurde, machte
Johannes VIII. (1425-1448) zusammen mit Eugen IV. (1431-1447) in Florenz doch den Versuch,
eine Union abzuschliel3cn. Zur feierlichen Proklamation in der Sophicnkathedrale des Konstantino-
pelcr Patriarchen kam cs erst am 12. Dezember 1452, als der Fall Konstantinopcls nicht einmal mehr
ein halbes Jahr auf sich warten lie. Nach der Einnahme der Kaiserstadt lie der Sultan in Genna-
dios Scholarios, der in Florenz zwar ein Parteigdnger der Union war, aber inzwischen zu deren ent-
schiedenem Gegner wurde, einen neuen Patriarchen erheben. Die Kirchencinigung muf? von da ab
als beendet gelten, falls man sie als Uberhaupt jemals realisiert betrachten will. Die Griechen muf3-
ten sich peinlich vor neuer offener Annaherung an die Kirche des Abendlands huten, wenn sie beim
turkischen I-Indesherren nicht des Verrats und der politischen Sympathie fur die christlichen Staa-
ten verdachtigt werden wollten. Der "modus vivendi" der Orthodoxie im Osmancnreich, den man im
1-aufdes 16. Jahrhunderts gefunden hatte, war in Gefahr, falls man sich offen mit Unionspléanen be-
faBte.

28 Vgl SUTTNER, Beitréage zur Kirchengeschichte der Rumanen, Wien 1978,241 ff.



42

meinschaft Uberbrachten. Den Kievern war es darum zu tun, dal® eigenstéandige
Kirchen, die bislang zueinander im Schisma lebten, ihr gegenseitiges Verhéaltnis
bereinigten und wieder die Sakramentengemeinschaft aufnahmen. Im Rom der
tridentinischen Reform dachte man, dalR die ostslawischen Bistiimer, wenn sic
die Union cingingen, ganz und gar auf die rémische Seite hertbertraten und
folglich mit allen tbrigen katholischen Bistimern, die sich zum Papst bekennen,
cinzubezichcn seien in den Erneuerungsprozel, den das Konzil von Trient ein-
gcleitet hatte und der nun unter Fihrung durch den rémischen Oberhirten zu
vollenden war. Dafur erschien nur die Aufnahme der Sakramentengemeinschaft
nicht genug; nach Ansicht einfluR3reicher Kreise bedurfte cs dazu auch einer Kir-
chenrechtlichen Eingliederung der hinzukommenden Bistimer in den Verband
der Ecclesia Romana; es brauchte, meinten sie, deren Unterstellung unter die
pastorale Fuhrung in Rom. Man besall damals in Rom auch ein Konzept fur
eine institutionelle Eingliederung von Orientalen in die rdmische Kirche.29 Es
fand seinen Niederschlag in der Unionsbullc "Magnus Dominus" vom 23.12.1595,
nicht nur in den darin formulierten Unionsartikeln, sondern auch in dem Be-
richt, den Clemens VIII. darin aus rodmischer Sicht Uber die Vorgange gibt, die
zur Union fuhrten. Die Bulle kennt namlich keine Kiever Metropolic und er-
wahnt mit keinem Wort, dal3 cs eine Synode war, die um die Communio ansuch-
tc. Sie spricht vielmehr nebeneinander Erzbischof Michael (dem die Titulatur
eines Metropoliten so bcigcgcben wird, als ob es sich wie bei den sogenannten
Patriarchen im lateinischen Westen lediglich um einen Ehrentitel handelte), sei-
ne Mitbischofe, deren Klerus und ihre Nation einzeln an, und dies sogar mehr-
fach. Sie antwortet also nicht auf einen Synodalbeschluf3, sondern wendet sich
an bestimmte Bischéfe. Von ihnen stellt sie heraus, dal ein jeder die Union
winsche und dafd im Namen eines jeden von ihnen die beiden Delegierten das
Glaubensbekenntnis ablcgtcn. Die Delegierten, die aufgrund ihres Glaubensbe-
kenntnisses vom papstlichen GroRpo6nitentiar persénlich von allen Zensuren ab-
solviert wurden, werden darin bevollméachtigt, nach ihrer Heimkehr in papstli-
chem Auftrag auch den Erzbischof, ihre Mitbischofe, sowie alle Kleriker und
Laien ad personam zu absolvieren. Die Unionsbulle sanktioniert also nicht die

29Wie V. PERI zeigt, war das Konzept ausgearbeitet worden in einer drei Jahrzehnte uber-
spannenden Vorbereitung von "Reformen” im Geist des Tridcntinums fur die Italogricchen. Im
Sommer 1595, wenige Monate vor der Ankunft der Kiever Delegierten, war es von Clemens VIII. in
einer 'Perbrcvis instructio” an die lateinischen Bischéfe Siditalicns dargclcgt worden. Vgl V. PERI,
Chicsa romana c "rito" greco. G.A. Santoro e la Congrcgazionc dei Grcci (1566-1596), Brescia 1975;
DERS, | metropoliti oricntali di Agrigcnto. I-a loro giurisdizionc in Italia nel XVI secolo, in: Bisan-
zio ¢ I'ltalia (Festschrift Pertusi), Milano 1982, 274-321; DERS, l.'unione della Chicsa Orientale con
Roma. Il modemo regime canonico occidentalc nel suo sviluppo storico, in: Aevum 58 (1984) 439-
498.



43

Communio mit einer Metropolie, sondern die kanonische Aufnahme bestimmter
Bischofe, ihres Klerus und ihrer Glaubigen in die Einheit mit dem rémischen
Stuhl. Sie spricht auch keine Anerkennung aus fur die Tradition der ostslawi-
schen Christenheit, sondern gewéhrt den in die Einheit mit dem rémischen Stuhl
aufgenommenen Christen als pépstliches Privileg das Recht, die bisherigen litur-
gischen Gebréauche beizubehalten. Der Gedanke, daf sich eine autonome Kicver
Kirche an den Papst wandte und von der abendl&ndischen Kirche als Schwester-
kirche behandelt werden mif3te, lag den R6mern fern.

Die altkirchliche Ekklesiologie hatte sehr wohl eine geordnete Bczogenhcit
der ostlichen Schwesterkirchen auf die Kirche des ersten Bischofs der Christen-
heit vorgesehen. Doch war den Lateinern des 16. Jahrhunderts nicht bewuf3t,
dafR die geordnete Beziehung 6stlicher Schwesterkirchen zum rémischen Bischof
nicht jene Subordination unter ihn bedeutet, die der rémische Bischof als Patri-
arch des Abendlands legitimerweise von den westlichen Kirchen einfordert. In-
folge des Schismas zwischen Griechen und Lateinern war der Amtsbereich der
Papste ndmlich de facto (fast) auf das rémische Patriarchat eingeschrankt; der
Bereich, in dem der rémische Bischof als Papst anerkannt wurde, und jener, fur
den er auch als Patriarch zusténdig war, erstreckten sich nahezu gleich weit. So
war cs den Lateinern langst zur Gewohnheit geworden, die patriarchalen Praro-
gativen des rodmischen Stuhls nicht mehr von den pépstlichen zu unterscheiden.
Wenn der rdmische Bischof seiner pastoralcn Sorgepflicht fur eine (bzw fur ein-
zelne) der Ortskirchen seiner Communio nhachkam, war man infolgedessen in
Rom am Ende des 16. Jahrhunderts der irrtimlichen Annahme, dal® dann in je-
dem Fall ein eigentlich papstliches Handeln erfolgte. Als in Polen-Litauen eine
Union erstrebt wurde und die geordnete Bezogcnheit der dortigen dstlichen
Christen zum rémischen Bischof hergcstellt werden mufte, distinguierte man
auf lateinischer Seite folglich nicht zwischen der papstlichen und der patriarcha-
len Jurisdiktion. Den Lateinern fiel nicht auf, daf? die Orientalen nur dann der
altkirchlichcn Uberlieferung treu bleiben kénnen, wenn sie bei einem Unionsab-
schluB in ein anderes Verhaltnis zum rémischen Stuhl eintreten, als jenes ist, in
dem die abendléandischen Di6zesen zu ihm stehen. Ihnen entging, welch groRRer
Unterscheid bestand zwischen dem, was sie und was die ostslawischen Bischofe
der Kiever Metropolie fur richtig hielten. Denn letztere betrachteten beide Sei-
ten als autonome Kirchen und erstrebten eine sakramentale Gemeinschaft zwi-
schen Rom und Kiev, kein Abh&ngigkeitsvcrhaltnis.

Als die Delegierten in die Heimat zurtickkamen, gingen zahlreiche Ostsla-
wen, die vordem fir eine Union mit der abendlandischen Kirche Polen-Litauens



44

aufgeschlossen waren, in Opposition. Der Unterschied zwischen dem, worauf sie
selber und worauf die rémischen Dekrete abzielten, war allzu grof3. Aus dem
Versuch einer Union wurde eine Spaltung der Kiever Metropolie in Uniertc, die
den in Rom gewiinschten Bedingungen zustimmten, und in eine kirchliche Par-
tei, die eine derartige Union ablehnte. Die institutionelle Einbindung der Unier-
ten auch unter die patriarchale Autoritdt Roms liel3 eine scharfe Grenze entste-
hen zwischen den Unicrtcn und den Nicht-Unierten, die diese Einbindung ver-
warfen.30 Bfenn die Nicht-Unicrten wollten weder die herkdbmmliche Autonomie
der Kirche von Kiev noch die Gemeinschaft mit den dstlichen Christen im Aus-
land verlieren, die abzubrcchcn war gemafd den Vorstellungen, welche man in
Rom von den Auswirkungen einer Union besal3. Bezeichnenderweise filhrten
gerade die Bischofe des schon unter Kasimir 11l. mit Polen vereinigten Galiziens
zusammen mit Furst Ostrogskij die Opposition an; ihre Di6zesen blickten ja
auch auf die langsten, recht triben Erfahrungen mit den Lateinern zuriick.

Es besteht kein Zweifel, dald jene Kreise, die die Union verweigerten, kei-
neswegs der Meinung waren, daf} eine Einigung mit dem Papsttum aus grund-
satzlichen ekklesiologischen oder anderen dogmatischen Erwdgungen unmdglich
wére. Denn Furst Ostrogskij und die beiden galizischen Bischéfe, die Haupter
der Gegenpartei, waren zu einem Unionsabschlufd positiv gestanden, solange
man einen solchen gemall dem Kiever Verstandnis von Union herbeiftihren
wollte und solange ihnen das rémische Verstandnis von Union noch unbekannt
war. Zudem gab es zweimal ernsthafte, jedoch ergebnislose Verhandlungen zwi-
schen Vertretern der Unierten und der Nicht-Unierten, um beide Parteien da-
durch zu versdhnen, dalR der rdmische Stuhl fur Kiev ebenso die Zustimmung
zur Errichtung eines Patriarchats gabe, wie es 1589 der Konstantinopeler Patri-
arch in Moskau tat.3' Dabei héatte der rémische Stuhl die Handlungsféhigkeit ei-
ner eigenstdndigen Kirche byzantinischer Tradition in Polen-Litauen, die durch
die Unionsbulle ausgeschlossen war, anerkennen mussen, und die Kiever Kirche
héatte in voller Eigenverantwortung als selbsténdiges Patriarchat Communio pfle-
gen sollen mit den Patriarchaten in Rom, Konstantinopel, Alexandrien, Antio-
chien, Jerusalem und Moskau. DafR die Méglichkeit eines solchen Ubereinkom-
mens mit Rom auch von jenen Kreisen eingeraumt wurde, die die Union von

30 Vgl SUTTNER, Grunde fur den Mi3erfolg der Brestcr Union, in: Der Christliche Osten 45
(1990) 230-241.

31 Vgl li. SMURLO, Le Saint-Siege et ('Orient Orthodoxe Russe (1609-1654), Prag 1928; A.
WOJTYLA, De tentaminibus novac "Unionis universalis”" in Polonia-l.ithuania anno 1636 factis, in:
Orientalia Christiana Pcriodica 18 (1952) 158-197.



45

1595/96 kompromif3los verwarfen, zeigt sich, weil kein geringerer als Metropolit
Petr Mogila an der zweiten Verhandlungsrunde beteiligt war und selber als Kan-
didat fur das Amt des Patriarchen galt, der vom Papst hatte eingesetzt werden
sollen.

DalR man beim Abschluf der Bresler Union einer Auffassung folgte, die
dem d&stlichen Herkommen nicht gemaf war, und dal3 der Korrckturvorschlag
auf Errichtung eines Kiever Patriarchats in Rom auf verschlossene Ohren stiel3,
erbrachte das traurige Ergebnis, dal3 es in Polen-Litauen seit der Wende vom
16. zum 17. Jahrhundert zwei Kirchen byzantinischer Tradition gab, die zueinan-
der im Schisma standen.

Aufs Ganze gesehen war von diesen Kirchen die unierte schwéacher. Das
ihr anfangs erwiesene Wohlwollen des Herrschers verlor sic bald. Die lateini-
sche Kirche des Kdnigreichs liel3 sich nie herbei, sic als ebenbirtig anzusehen.
Und in Rom, wo man sic von Anfang an nicht als autonome Kirche anerkannte,
fanden jene Tendenzen nur allzuoft und allzu bereitwillig Stutze, die auf eine
mdglichst weitgehende lateinische Uberfremdung ihrer spirituellen, liturgischen,
theologischen und kanonistischcn Traditionen bedacht waren. In ihrem unierten
Teil muf3te damals die ukrainische und weil3russische Christenheit zum ersten
Mal die bittere Erfahrung machen, dal man an einem wichtigen Zentrum der
Christenheit das ihr aus ekklesiologischcn Griinden gebuhrende Anrecht auf
Autonomie glattwegs mif3achtete. Es sollte dies fur die ukrainischen und weif3-
russischen Christen nicht die einzige Erfahrung des Unterdricktwerdens blei-
ben. Die andere Kirche, die die Union unter den Bedingungen der Bulle "Ma-
gnus Dominus" zurtickwics, konnte sich schnell festigen und gab sich in der
Stadt Kiev einen Metropoliten. Unter Petr Mogilas Fihrung erlangte sie 1632
koénigliche Privilegien und volles Offenllichkcilsrccht im Staat. Ihre Hierarchie
erlangte Sitz und Stimme im Senat, im Unterschied zur unierten Hierarchie, de-
ren Streben nach derselben Rechtslage auf Betreiben der lateinischen Hierar-
chen Polens scheiterte. Die beiden Kirchen rivalisierten miteinander und trugen
ihre Gegensatze zeitweise in so grol3er Harte untereinander aus, daf3 cs auf bei-
den Seiten sogar zu Todesopfern kam.

3. Blute und Niedergang der orthodoxen Melropolie von Kiev im 17. und 13.
Jahrhundert

Petr Mogilas politische und kulturelle Loyalitat zum mitteleuropéischen
polnischen Staat steht auRer Zweifel. Was er fur seine Kirche erstrebte, 143t sich



46

mit einer Redewendung unserer Tage umschreiben: Er wollte sie einbringen ins
gemeinsame europdische Haus. Dieses Anliegen mit Eifer verfolgend, wurde er
zu einer Schlusselfigur fur den Aufbruch der orthodoxen Kirche in die Neuzeit,
In seiner Kiever Kirche geschahen erste Schritte fur das Aggiornamento der
Orthodoxie an eine Welt, in der nicht mehr Konstantinopel, sondern das Abend-
land die kulturelle Fihrung der Christenheit innchatte, in der folglich auch bei
den Christen byzantinischer Tradition ein neues Lebensgefiihl bestimmend zu
werden begann. Je langer, desto mehr muf3ten in der neuen Zeit auch die 6stli-
chen Kirchen die Glaubcnsverkindigung so vornehmen, daf sie von Menschen
gehort und verstanden werden konnte, die von der abendlandischen Kultur be-
einflut waren, ja ihr zum Teil ganz zugehodrten. Um ihrem Huteramt tber das
anvertraute Glaubenserbe nachzukommen, muf3te die Kirche dabei auch zu ei-
ner Reihe theologischer Grundsatzfragen Stellung beziehen, die den Vétern
noch nicht Vorlagen, sondern erst neuerdings in den Mittelpunkt des Interesses
rickten. Um nicht der Gefahr einer Verkiirzung des Uberlieferten Erbes zu er-
liegen, durfte die Kirche zu diesen Fragen nicht schweigen. Ein von Petr Mogila
gefordertes Schulwesen auf der Hohe der Zeit, die Herausgabe sorgfaltig tber-
arbeiteter Gottesdienstblicher und besonders sein Katechismus, das "Orthodoxe
Bekenntnis", verhalfen zunachst der Kiever orthodoxen Kirche und den orthodo-
xen Metropolicn der Donaufirstentiimer,32 nach Petr Mogilas Tod auch dem
Konstanlinopeler und dem Moskauer Patriarchat, zu neuem Leben und eréffne-
ten den Weg, auf dem die Orthodoxie in die neue Zeit hineinfinden konnte. Ein
Blick in jedes beliebige neuere orthodoxe Lehrbuch erbringt, wie sehr sie sich
dabei wandelte, denn viele Themen und Denkweisen, die der Orthodoxie seit
der Reformation zuwuchsen, sind inzwischen zum festen Bestandteil der ortho-
doxen Theologie geworden. Petr Mogilas friher Tod liel3 ihn kaum erste Friich-
te seines Einsatzes erleben. Als aber sein Jahrhundert zu Ende war, hatte sich
sein Werk dank dem Bemihen des Jerusalemer Patriarchen Dositheos bei den
Griechen voll durchgesetzt; im Gefolge der Reformen Peters’ geschah dies ein
wenig spéater auch bei den Russen.

Im Schulwesen, beim Uberarbeiten der gottesdienstlichen Texte und beim
Abfassen theologischer Blucher bedienten sich Petr Mogila und seine Mitarbei-
ter nicht ausschlief3lich der Erfahrungen ihrer eigenen Kirche. Sie schépften
reichlich und gerne aus den Erfahrungen der Lateiner. Denn jenes erneuerte
orthodoxe Kirchenlcben, nach dem sic strebten, sollte passend sein fur Men-

32 Vgl SUTrNER, Die ruménische Orthodoxie des 16. und 17. Jahrhunderts in Auseinander-
setzung mit der Reformation, in: Kirche im Osten 25 (1982) 64-120.



47

sehen der abendlandisch gepragten neuen Zeit und Kultur. "Der ererbte Glaube
Uberlebte in entliehenen Formen ... und die Schule Petr Mogilas war, was sic
war, weil der Mann, der sic begrindete, ein Blrger vieler Welten war", schreibt
Ihor Sevcenko in einem Aufsatz zur 1000-Jahrfeier der Taufe der Kiever Rus’.33
Wegen der Weite des Horizonts ist Petr Mogilas Werk angcfochten.3* Als
man 1942 das 300-Jahr-Gedé&chtnis fur jene Synode in lasi beging, bei der das
"Orthodoxe Bekenntnis" den Griechen bekannt gemacht wurde, formulierte P.
Panaitescu im Amtsblatt der Rumanischen Orthodoxen Kirche: "Petru Movila,
ein Mann von abendlandischer Kultur, aber der dstlichen Kirche in tiefem Glau-
ben ergeben, markiert durch sein Wirken eine Wiedergeburt dieser Kirche
durch die Kultur."35 Wenige Jahre zuvor hatte hingegen G. Florovskij gegen Petr
Mogilas Wirken den Vorwurf einer schweren Verformung der authentischen
Orthodoxie erhoben.36 Bis heute gibt es Reserven. Aber in unserer Zeit bekom-
men immer deutlicher die flr Petr Mogila anerkennenden Stimmen Oberhand.
So fallt der Hcrmannstadicr Kirchengeschichtlcr M. Pacurariu zusammen, daf3
Petr Mogila trotz kurzer Lebenszeit von nur 50 Jahren "in der Geschichte der
orthodoxen Kirche der Ukraine und Weil3ru3lands als ein echter Reformer fort-
lebt"37 Der Moskauer Lilcraturwissenschaftler S.S. Averincev brachte anlaf3lich
der Millenniumsfcier fur die Taufe der Kiever Rus’ tiefe Dankbarkeit fur alles
zum Ausdruck, was den Russen an geistig-geistlichen Werten tbermittelt wurde,
weil es in der Spéatantike und in byzantinischer Zeit zu einer "gegenseitigen
Durchdringung des Christlichen und Griechischen" kam; er lehnte cs aber trotz-
dem ausdricklich ab, "in der Diskussion Uber das Verhaltnis von Christentum
zum Griechentum eine extreme Position einzunehmen" und sagte: "Dem verstor-
benen, hdchst scharfsinnigen russischen Theologen Vater Gcorgij Florovskij
(wie auch manchen griechischen Theologen aus Vergangenheit und Gegenwart)
kann ich nicht soweit folgen, um das 'richtige’ orthodoxe Christentum und das
christianisierte Griechentum so gut wie gleichzusctzen."38 Verwiesen sei in die-
sem Zusammenhang noch auf Damaskinos Papandreou, der den Weg der Kir-

33 lhor SEVDENKO, The Many Worlds of Pclcr Mohyla, in: Harward Ukrainian Studios 8
(1984), Sonderdruck 1985, 21.

34 Eine Reihe voneinander schroff divergierender russischer, griechischer und ruménischer
Urteile ist angefuihrt bei SUTTNER, Beitrage zur Kirchcngcschichte der Ruménen, Wien 1978,
2401,

403 35 P. P. PANAITESCU, Petru Movila ci Romanii, in: Biscrica Ortodoxa Romana 60 (1942)

36 G. FLOROVSKIJ, Puti russkago bogoslovija, Paris 1937.

37 M. PACURARIU, Isloria Biscricii Ortodoxe Romanc, vol. Il., Bucarcst 1981,44.

38 S.S. AVERINCEV, Das byzantinische Erbe der Rus' und seine Wirkung, in: 1000 Jahre
Christentum in Ruf3land, Gottingen 1988, 120 f. An Florovskijs Urteil bt auch I. SEVDENKO in
dem in Anm 33 zitierten Aufsatz, S 33, Kritik.



48

ehe durch die Geschichte eine "ununterbrochene Inkarnation der Wahrheit im
Leben jeder geschichtlichen Epoche" nennt und schreibt: "Da jede geschichtli-
che Zeit verschieden von den ihr vorausgegangenen ist, soll die Inkarnation der
Wahrheit immer das Kleid der Epoche tragen, das Fleisch der Geschichte. Aus
diesem Grunde haben die Kirchenvater nicht gezdgert, sondern cs sogar als ihre
Aufgabe empfunden, die Begriffe ihrer Zeit zu gebrauchen, um mit ihnen den
immer wieder sich inkarnierenden Jesus zu umkleiden ... Dafur sind sie ... ange-
griffen worden, sie hatten sich vom Neuen Testament entfernt, indem sie von
der hellenistischen Philosophie beeinfluf3t wurden. Die Wahrheit wird aber nicht
verraten, wenn sie in jeder geschichtlichen Epoche inkarniert wird, sondern
wenn sie wie eine Reliquie, wie in einem Museum aufbewahrt wird, aus Angst,
sie kénne von der Geschichte angetastet werden. Der Heilige Geist, der immer
in der Kirche lebt, existiert, um diese Inkarnation der Wahrheit in jeder Epoche
zu ermdglichen™.39

Abrupt wurde das durch Petr Mogila cingcleitete Aufbliihen der Kievcr
Mctropolie nicht lange nach seinem Tod unterbrochen. Recht bald namlich wur-
de die Stadt Kiev ins Zarenreich cinbczogen. Die Kievcr Kirche verlor sofort ih-
ren Rang, wurde als ein einfaches Bistum der russischen Kirche uniert und galt
hinfort schlichtweg als ein Teil von ihr. Dies befruchtete zunachst die russische
Kirche sehr, denn dem Moskauer Patriarchat wurden jene Kréfte zugefihrt, auf
die sich Zar Peter’ stiitzen konnte, als in seiner Regierungszcit auch in Ruf3land
eine Offnung der Kirche fiir die Neuzeit eingeleitet wurde. Wer die historischen
Auswirkungen uberblickt, muR3 sich fragen, welcher Peter der gré3ere ist: der
Metropolit Peter im ukrainischen Siuden, der der Kiever Kirche einen geistig-
geistlichen Weg nach Europa wies und daftir deren ungeteilte Zustimmung fand,
weil sein Vorgehen nicht am kirchlichen Herkommen rittelte und die ldentitat
des Volkes nicht anfocht - oder der Autokrat Peter im russischen Norden, der
sich, was die Kirche und das kirchliche Bildungsgut anbclangt, auf Leute aus
Kiev stitzte, als er seinem Land die européische Lebensweise aufzwang und
durch seine Vorgangsweise unter anderem erreichte, dal’ die Altglaubigen40 zu
einer dauerhaften Oppositionsbewegung erstarkten.

39 W. SCHNEEMELCHER (Hg), Orthodoxie und Okumene. Gesammelte Aufsatze von D.
Papandreou. Stuttgart 1986,61.

40 Uber die Altglaubigcnbewegung, die fur das russische Patriarchat eine ebenso schwerwie-
gende und dauerhafte Kirchenspaltung bedeutet wie jene in der Kiever Mctropolie, die aus der Brc-
stcr Union erwuchs, wird in diesem Aufsatz, nicht weiter die Rede sein, da diese Bewegung um ihres
ausgesprochen allrussischen Hintergrunds willen in der Ukraine wenig Bedeutung erlangte. Stalin
gliederte allerdings im Gefolge des 2. Weltkriegs ein wichtiges Zentrum der Altglaubigen, das in Bc-
laja Krinica (in der Bukowina: damals dsterreichisch) ausgcbildet wurde, der Ukraine an. Es entzieht
sich unserer Kenntnis, was davon die stalinistischen Repressionsmaf3nahmen tberlebte und in der



49

Sosehr die Einbindung Kievs in die russische Kirche diese befruchtete, fur
die Orthodoxie in Polen-Litauen leitete sie den Niedergang ein. Nach dem Ver-
lust ihres Metropolitansitzes und als infolge der weiteren Expansion Ruf3lands
eins ums andere von den hauptsachlichen orthodoxen Siedlungsgebieten von ihr
abgetrennt wurde, verlor die orthodoxe Kirche Polen-Litauens allmahlich die
Eigendynamik, die sic als selbstdéndige Metropolie besessen hatte. So war sie
bald auch nicht mehr in der Lage, der geistlichen Ausstrahlung der unierlcn Kir-
che standzuhalten. Die beiden Ditzesen des ehemaligen Halieer Fiurstentums,
die 1595/96 die Zustimmung zur Union verweigert und sich damals gegen die
Union verwahrt hatten, wuchsen etwa 1(X) Jahre spéater in die unierte Kirche hin-
ein. Dies geschah in einem Prozel3, der sich Uber lange Zeit hinzog und haupt-
sachlich durch Predigt und Katechese verursacht war. Kein bloRer kirchenamt-
lich gefal3ter BeschluR3 wie 1595/96, fiir den noch die Rezeption durch die Ge-
meinden erlangt werden mulf3te, und schon gar nicht PolizeimalRnahmen, wie sie
im 19. Jahrhundert in einiger Zurickhaltung unter den Zaren und im 20. Jahr-
hundert ganz brutal unter Stalin geschahen, sondern eine langsame Entwicklung
hatte die beiden Ditzesen der katholischen Kirche zugefuhrt. Diese Art des
Eingcfugt-Wcrdcns in die Communio mit Rom lie3 ein besonders starkes Be-
wul3tsein vom Uniert-Sein heranreifen. Zudem schlug der Vorgang keine Wun-
den, sondern brachte Heilung. Als diese Entwicklung namlich beendet war und
man 1721 die Synode von Zamosc feierte, waren wenigstens in dem inzwischen
kleiner gewordenen Polen-Litauen die ostslawischen Christen, die dort seit
1595/96 in zwei Kirchen geteilt waren, wieder zu einer einzigen Kirche vereint.
Getrennt blieben sie freilich von den orthodoxen ostslawischen Christen jenseits
der Staatsgrenzen, und dies nicht allein wegen geistlicher Grinde, sondern je
mehr die russische Kirche zu russifizieren begann, desto mehr auch aus nationa-
len Motiven.

Die nationalen Gesichtspunkte bedurfen nédherer Beachtung. Beim An-
schlul? Kievs an den Moskauer Staat nahm niemand Rucksicht auf die Tatsache,
daf sich seit dem Zerfall des alten Kievcr Staates l&ngt die drei ostslawischen
Volker der Russen, Ukrainer und Weil3russen ausgebildct hatten. Weder auf die
ethnischen Besonderheiten, noch auf die lange geschichtliche Eigenentwicklung
der Kirchen im Moskauer Staat und in Polen-Litauen wurde Rucksicht genom-
men. Jeglicher Eigenstand der bisherigen Kiever Metropolie sollte erléschen.

heutigen Ukraine noch Bedeutung besitzt. Zu Belaja Krinica vgl den Abschnitt "lipowaner" bei
SUTTNER, Zur Geschichte kleinerer religids-ethnischer Gruppen in Osterreich-Ungarn und in den
Nachfolgestaaten, in: Ostk Studien 38 (1989) 116-125 (samt der dort benannten Literatur).



50

Hicrarchcn und Theologen aus Kiev hatten der russischen Kirche zwar helfen
durfen, sich nach Europa zu 6ffnen. Im Ubrigen aber sollte die Kiever Kirche ihr
geistliches, liturgisches und theologisches Leben angleichen an das Moskauer,
spater Petersburger Vorbild. Von der Moskauer bzw Petersburger Kirchcnlci-
tung bekam die Kirche aller ans Zarenreich angeglicderter Gebiete hinfort die
pastoralcn und administrativen Direktiven. Das kirchliche Leben der Kosaken
wurde ebenso angeglichen, nachdem sich die Kosaken dem Zarenreich ange-
schlossen hatten. Nach einer recht kurzen Ubergangszeit, in der die Kosaken
noch gewisse Sonderrechte wahren durften, verloren auch sie jegliche Autono-
mie im politischen wie im kirchlichen Bereich. Nicht anders verfuhr man bei den
polnischen Teilungen im 18. Jahrhundert, bei denen Weilru3land und weitere
Teile der Ukraine ans Zarenreich fielen. Jedesmal, wenn infoige der Expan-
sionspolitik des Zarenreiches ein Stick Land an Ruf3land fiel, wurden die dorti-
gen ukrainischen und weilrussischen Christen - und zwar die Unicrten ebenso
wie die Orthodoxen - mit der russischen Kirche vereint, und nach einer von Fall
zu Fall etwas verschieden langen Ubergangszeit behandelte die russische Kir-
chenlcitung die ukrainischen und wei3russischen Di6zesen nicht anders als alle
anderen Bistimer der russischen Kirche.4' Wie es 1595/96 schon einmal gesche-
hen war, muf3te es die ukrainische und weilRrussische Christenheit wieder erle-
ben, dald sie von der Kirchenleitung der herrschenden Kirche nicht als autono-
me Kirche geachtet wurde. Dabei wurde das Abwurgen der Eigenstandigkeit in
RufBlland sogar effizienter durchgesetzt, als es an der Wende vom 16. zum 17.
Jahrhundert in Polen-Litauen geschehen war. Obwohl 1595/96 die Mctropolic
von Kiev in Rom keine offizielle Anerkennung fand, konnte die unierte Kirche
de facto bis zu den Teilungen Polens als Mctropolic fortbestehen, und nach den
Teilungen Polens errichtete Rom 1807 fur die Unicrten, die dsterreichische Un-
tertanen wurden, eine eigene Mctropolic. Hingegen gab es fur Ukrainer und
Weil3russen nach ihrem Anschluf3 an die russische Kirche keine Méglichkeit
mehr fur irgendwelche gesonderte Kirchlichkeit. Es wurde immer deutlicher:
Vereinigung mit der russischen Kirche bedeutete Russifizierung.

4. Erfahrungen aus dem 20. Jahrhundert

Massiv war der Widerstand weiter Teile der ostslawischen Christenheit
Polen-Litauens, als Rom an der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert tber das41

41 Niehl anders verhielt sich die russische Staatskirche tibrigens auch dann, wenn es sich nicht
um slawische Orthodoxe handelte. Sic verfuhr ebenso mit den Ruménen Bessarabiens und mit der
uralten georgischen Kirche.



51

herkdmmliche Anrecht der Kiever Metropolie auf Autonomie hinweggehen
wollte. Zum Ausbruch eines ebenso massiven Protests kam es in der ukraini-
schen Christenheit wieder nach der russischen Revolution vom Februar 1917,
weil ihr Anrecht auf Eigenstand durch die russische Kirche lange und griindlich
mif3achtet worden war. Von kirchlich-pastoralen, aber auch politisch-nationalen
Anliegen gedrangt, nutzte man in der Ukraine nach dem Zusammenbruch der
russischen Zcntralmacht die Gunst der Stunde, um eine eigene ukrainische Kir-
che aufzubauen.42 Ein langeres vergebliches Verhandeln begann, bei dem auch
von seiten der russischen Kirchcnlcitung neben kirchlich-ekklcsiologischen An-
liegen ebensolche von politisch-nationaler Art vertreten wurden. Als die Fron-
ten schlieRlich verhartet waren, sodal? keine Aussicht auf eine einvernehmliche
Lésung mehr bestand, brachten ukrainische Christen sogar das legitime Anrecht
auf eine eigene Kirche fur ihr Volk in Mif3kredit, indem sie eigenméchtig eine
Autokephale Ukrainische Kirche ausriefen. Sie hollen keinen Konsens der
Schwesterkirchcn ein und Ubersahen, daR eine Kirche, die nicht auf Uberein-
stimmung mit allen Ubrigen Kirchen bedacht ist, es nicht mehr verdient, Kirche
zu heiRen. Weil keine Schwecstcrkirche ihr von keinerlei Mitsorge um die Einheit
der gesamten Kirche Christi gemaRigtes Verlangen nach Autonomie billigte und
keine mit ihnen in Communio stehen wollte, fand sich kein Bischof, der bereit
gewesen ware, ihrem Kandidaten flr das Amt eines ukrainischen Metropoliten
das Weihesakrament zu spenden. Darum gingen sie soweit in die Isolation, daR
sic ihren Metropoliten und dessen Mitbischdfe ohne Mitwirken von Bischéfen
aufstellten; sie beauftragten ihre Priester, dem kinftigen Metropoliten die Wei-
he zu erteilen, und diesen lieRen sie dann die Mitbischofe weihen.43 lhren
schweren Verstof3 gegen die Grundordnung orthodoxer Kirchlichkeit suchten
sie durch eine Theorie Uber angeblich alte alcxandrinischc Traditionen zu ent-
schuldigen.

Ein stalinistischcr Vernichtungsfcld/ug der Polizei I6schte nach der Erobe-
rung der Ukraine durch die Rote Armee diesen Versuch, eine ukrainische Kir-
che entstehen zu lassen, schnell wieder aus. Als wahrend des 2. Weltkriegs ein
neuer Versuch erfolgte, fanden sich Bischofe, die wirkliche Bischofsweihen er-

42 In englischer Sprache und unier Verweis auf zahlreiche Publikationen in ukrainischer, rus-
sischer und deutscher Sprache schildert die Vorgange B.R. BOCIURK1W, The Church and the
Ukrainian Revolution: The Central Rada Pcriod, in: T. HUNCZAK (Hg), The Ukraine 1917-1921:
A Study in Revolution, Cambridge Mass 1977, 220-246

43 Eine Chronik der Vorgange bei & ZINKHWYCH - A. SOROKOWSKI, A 'lhousand Ye-
®rs of Christianity in Ukraine: An Encyclopedic Chronology, New York 1988, 209-214; siche auch F.
HEYER, Die orthodoxe Kirche in der Ukraine von 1917-1945, K&In 1953,70-106.



52

teilten. So kam unter deutscher Besatzung eine bischdéflich geleitete ukrainische
Kirche zustande. Beim Rickzug der Deutschen ging sie ins Exil.44 Ohne Com-
munio mit anderen Kirchen aus Ost oder West, dh als ein in ckklesiologischcr
Hinsicht Uberaus fragwuirdiges Gebilde, Uberlebte sie in Kanada. Seitdem neuer-
dings die Behorden ihrer alten Heimat zustimmen, dal Emigranten und deren
Nachkommen zurtickkehren, breitet sich diese Kirche dort aus, bekampft das
Moskauer Patriarchat und spaltet die Christenheit, indem sie neben und gegen
die orthodoxen Kirchengemeinden, die der Moskauer Patriarchatsleitung unter-
stehen, eigene ukrainische orthodoxe Kirchengemcindcn errichtet. Denn ihr er-
scheinen die nationalen Anliegen wichtiger als Christi Auftrag zur Einheit der
Christen; sie offenbart, dal3 eine Kirche erkranken muf3, wenn ihr die Autono-
mie fur die Glaubigen einer bestimmten Nation wichtiger ist als die Communio
der Kirchen. Erst die Zukunft wird erweisen, ob Gott auch diese Sondergruppe
auf die Dauer Verwalterin seiner Gnadengaben sein |&R3t. Erst daran wird sich
zeigen, ob sie eine Anerkennung als Kirche oder die Verurteilung als Sekte ver-
dient.

Eine Kirche, die Uber Jahrhunderte hinweg Vermittlerin der Gnadengaben
Gottes sein durfte, wollte man in der Ukraine gewaltsam in eine andere assimi-
lieren, nachdem Stalin aufgrund seines Paktes mit Hitler aus dem Jahr 1939 und
als Frucht des Sieges im 2. Weltkrieg Galizien und das Karpatenland der ukrai-
nischen Sozialistischen Republik angegliedert hatte. Er beschlo3, die unierten
Christen der eroberten Lande durch seine Polizei zwangsweise dem Moskauer
Patriarchat zufihren zu lassen. Denn dem Beispiel der Zaren folgend, jedoch
unter Anwendung brutalster, von den Zaren nie in Erwédgung gezogener Metho-
den, wollte er die neu seinem Herrschaftsgebiet eingegliedcrten Christen nicht
nur staatlich, sondern auch kirchlich méglichst eng an sein Machtzentrum Mos-
kau binden.45 Seine Polizei machte sich schwerer Vergewaltigung der Gewissen

44 Chronik der Vorgange bei O. Z.INKEWYCH - A. SOROKOWSKI, A Thousand Years of
Chrislianity in Ukraine: An Encyclopcdic Chronology, New York 1988, 226-231; siche auch F. HEY-
ER, Die orthodoxe Kirche in der Ukraine von 1917-1945, Koln 1953,170-227.

45 Das Moskauer Patriarchat wurde von dieser ZwangsmaRnahme ebenso uberfahren wie die
unierte Kirche; keineswegs ging die Initiative dazu vom Patriarchat aus, wie oft behauptet wird; das
Patriarchat erteilte vielmehr erst 1971 auf das Ansuchen der 1946 cinbcrufcnen sogenannten "Syn-
ode von Lemberg" um Aufnahme der Unierten in die orthodoxe Kirche eine zustimmende Antwort;
vgl SUTTNER, Die stalinistischc Unterdriickung der unierten Kirche in Galizien und im Karpaten-
gchbict, in: E. RENIIART - A. SCHNIDER (Hg), Sursum corda (Festschrift Harnoncourt), Graz
1991, 423-438. (In einer ausfuhrlicheren Fassung sollen die Argumente vorgetragen werden in einer
1992 in Wirzburgerscheinenden Publikation desselben Verfassers mit dem Titel: Die Katholiken in
der Sowijetunion.) Ebenso wie bestimmte unierte, haben auch bestimmte orthodoxe Kleriker der
Polizei, die die Aktionen durchfiihrte, mehr oder weniger erzwungene Handlangerdienste erwiesen.
Doch war das Moskauer Patriarchat als solches in diesen orthodoxen Klerikern ebensowenig aktiv
wie die unierte Kirche als solche nicht auf der sogenannten "lembergcr Synode" vertreten war, ob-



53

schuldig, indem sie glaubigen Menschen, die ihre Kirche liebten, in der sie das
Wort Gottes vernommen und die heiligen Sakramente empfangen hatten, kurz-
um befahlen, diese Kirche zu verlassen und kinftig einer anderen, nach ihrer
Uberzeugung irrigen Kirche anzugehéren. Diesen Vorgang, der den Menschen-
rechten Hohn sprach, nannten die Behoérden offiziell eine "Ruckkehr zur Mut-
terkirche, dem Moskauer Patriarchat". Die Bezeichnung war im selben Ausmaf}
verlogen, wie der Vorgang verbrecherisch war. Denn die Heimat der betroffe-
nen Glaubigen gehdrte seit dem Zerfall der Kicver Rus’ zur abendlandischen
Welt; niemals war sie kirchlich oder staatlich nach Moskau ausgerichtet gewe-
sen. Von "Rickkehr nach Moskau" zu reden, war propagandistische Verfal-
schung der geschichtlichen Tatsachen, und die Betroffenen, die nicht nach Mos-
kau zuriickkehren konnten, weil weder sic noch ihre Vorfahren jemals dorthin
bezogen waren, wollten sich dorthin auch nicht zum ersten Mal ausrichten las-
sen, weil sie sehr bewulR3te Ukrainer waren. Denn nur allzu genau wuf3ten sie,
daf einer Russifizierung ausgesetzt wird, wer zur russischen Kirche gehort.

In einer Leidensbereitschaft von bewundernswuirdiger Zeugniskraft tber-
lebte die Unicrte Ukrainische Kirche im Untergrund. Jetzt, nach ihrer Befrei-
ung, wird es vieler geduldiger Untersuchungen und Aufklarungen bedurfen, bis
die von den gottlosen Behdrden unter den Unierten in Umlauf gebrachten Un-
terstellungen, Gerlichte und Ligen Uber eine angebliche Mitursachlichkeit des
Moskauer Patriarchats an der langen und grauenhaften Unterdriickung und an
den entsetzlichen Leiden entkréaftet werden. Erst wenn dies geschehen ist, wer-
den Schritte eingcleitct werden kdnnen, die abziclen auf eine Communio zwi-
schen der unierten Christenheit der Ukraine und den orthodoxen Christen der
Ukraine, die dem Moskauer Patriarchat zugehoren.

Im Januar 1990 stimmte das Moskauer Patriarchat zu, dalR sich seine in der
Ukraine gelegenen Bistumer zu einer Ukrainischen Orthodoxen Kirche Zusam-
menschlifRen. Es gewéhrte ihr Autonomie und setzte damit eine Tat, die sich als
sehr hilfreich erweisen konnte. Zwar zweifeln einstweilen noch viele, ob in baldi-
ger Zukunft tatsachlich verwirklicht wird, was der Synodalbeschlu? vom Januar
1990 verheil3t. Wenn dies der Fall ist, wenn die gesamte Orthodoxie der Zuer-
kennung von Autonomie an die Ukrainische Orthodoxe Kirche zustimmt und
wenn sich die Ecclesia Romana anders verhélt als bei den Vorschlagen auf Er-
richtung eines Kicver Patriarchats im 17. Jahrhundert, kénnte es sein, daR die

wohl dort unicrte Priester und Laien versammelt waren. Dem statistischen Propagandaapparat ist
es aber zum Schaden der Kirche gelungen, den Opfern des himmelschreienden Unrechts, das die

statistischen Behdrden an den unierten ukrainischen Christen veriibten, einzureden, dieses sei auf
Wunsch und mit dem Segen des Moskauer Patriarchen geschehen.



54

ukrainische Christenheit wie in den Tagen ihres groRen Metropoliten Petr Mo-
gila abermals und hoffentlich diesmal erfolgreich versuchen kénnte, ihre ver-
schiedenen Konfessionen zu einem einzigen Patriarchat von Kiev zusammen-

zufuihren, das dann in Communio leben wird mit den Kirchen, denen heute
die verschiedenen Konfessionen der ukrainischen Christenheit zugehoren.

Damit ist von der Zukunft geredet. Doch che wir ins Morgen blicken, wol-
len wir noch etliche Konsequenzen erwégen, die sich aus den geschichtlichen
Erfahrungen der ukrainischen Christenheit fur bestimmte Themen der gegen-
wartigen 6kumenischen Problematik ergeben.

111. Konsequenzen fiir 6kumenische Gegenwartsfragen
I. Autonomie und Einheit

Die Metropolie der Kievcr Rus’ unterhielt gute Verbindung mit der Mut-
terkirchc, dem Patriarchat von Konstantinopel. Sie war es aber gewdhnt, in vie-
ler Hinsicht pastoral eigenstandig zu handeln; die Entfernung und die Verkehrs-
verbindungen hatten etwas anderes auch gar nicht erlaubt. Communio hatte die
Kievcr Kirche mit den Kirchen jener Lander, mit denen das Kiever Reich in leb-
haftem Verkehr stand, und noch mit anderen Kirchen, mit denen ihre Mutter-
kirche Communio pflegte und sic ihr vermittelte. Wegen politischer Umstéande
wurden spéter aus der ehemals einen Kiever Metropolie zwei, zeitweise sogar
drei Metropolien, die sich Uber die politischen Grenzen hinweg als Schwester-
kirchen verstanden. Jene Metropolic(n), der (denen) die ukrainischen Lande
angehdrten, blicb(cn) Tochtcrkirche(n) von Konstantinopel; die andere Metro-
polie betrachtete sich hach dem Konzil von Ferrara/Florenz als dem Tochterver-
haltnis zu Konstantinopel entwachsen und wurde nach einer Periode der Unge-
wilRheit, in der die politischen und geographischen Umstande die Konlaktnahme
sowieso kaum erlaubt hatten, von der friiheren Mutterkirche und von den ubri-
gen Ostlichen Patriarchaten in der Tat als selbstandige Schwesterkirche aner-
kannt. Den gegenseitigen Relationen zwischen den bisher benannten Kirchen
lag ein Verstdndnis von Kirchencinheit zugrunde, das weitgehende Eigenstén-
digkeit zulie3. Sie waren bestrebt, beiden Forderungen der Ekklesiologie nach-
zukommen: Einerseits waren sic bedacht, als der eine Leib Christi eins zu sein;
andererseits respektierten sie im Dienst ihrer Voélker und um deren Schéatze zu



55

sammeln zwischen sich dennoch Grenzen und erkannten einander Autonomie
zu.

Eine neue Lage entstand, als durch die Union von Lublin Polen und Litau-
en zu einem einzigen Staatswesen zusammenwuchsen. Die Kievcr Metropolie,
der der Konstantinopeler Patriarch zwar nicht die volle Selbstéandigkeit als eige-
nes Patriarchat zubilligte, der er aber wenigstens einen Exarchen und damit ver-
mehrtes Recht zu eigenstédndigem pastoralen Handeln gewéhrte, verlangte da-
nach, auch mit der lateinischen Kirche im gemeinsamen polnisch-litauischen
Staat in ein geordnetes Verhaltnis von Schwcstcrkirchen einzutreten. Geman
den Entwicklungen, die im 2. Jahrtausend im rémischen Patriarchat stattgefun-
den hatten, kannte die lateinische Kirche jedoch seit langem keine zu eigenstén-
digem pastoralen Vorgehen befugten Mctropolien mehr. Also war die lateini-
sche Kirche Polens zu keinen eigenstandigen Schritten in der Angelegenheit er-
machtigt, und die Vcrhandlungsfihrer der Kiever Metropolie hatten nach Rom,
an den Sitz des ersten Bischofs der gesamten lateinischen Kirche, zu reisen.
Dort war der Gedanke an eine Aufnahme der Communio mit der lateinischen
Kirche, die nicht zugleich hierarchische Abhéangigkeit vom ersten Bischof der
gesamten lateinischen Kirche bedeutet hatte, fremd. Auch nahm man dort nicht
zur Kenntnis, dal die Delegierten Abgesandte einer auf Autonomie bedachten
Synode waren. Vielmehr wollte man die ostslawischcn Christen Polen-Litauens
so in die Gemeinschaft mit dem Papst aufnehmen, dal® dieser ihnen hinfort auch
jene Firsorge angedeihen lassen sollte, die er in seiner Funktion als erster Bi-
schof des Abendlandes den Lateinern schuldete. Das aber war ein Abriicken
von der altkirchlichen Patriarchatsordnung und bedeutete ein anderes Verstand-
nis von Kircheneinheit, als es die Kiever Synode und ihre Mutterkirche Konstan-
tinopel besalRen. Die Delegierten aus Kiev lieRen sich fur das romische Einheits-
verstandnis gewinnen und vertraten cs auf der Synode von Brest. Aber sie konn-
ten nur Teile ihrer Kirche bewegen, vom herkdmmlichen Kirchenbild abzurtk-
ken und auf die Eigenrechte fur ihre Metropolie zu verzichten. Uber den Ge-
gensatz im Verstandnis von Kircheneinheit zerbrach die Kiever Kirche.

Die Gegner der Union, wie sie in Rom konzipiert worden war, konnten
sich bald kirchlich konsolidieren; als ihnen ein Metropolit geweiht war, residier-
te dieser in Kiev. Zwischen Unierten und Orthodoxen kam es nicht nur zu Riva-
litdten; es herrschte offener Streit, bisweilen sogar Kampf. Einsichtige Mé&nner,
die Frieden ersehnten, suchten nach einem Weg zurtick zur Communio zwischen
beiden Parteien. Sie kamen aus der Kiever Tradition und verstanden die Kir-
cheneinheit als Gemeinschaft eigensténdiger Kirchen. So meinten sie, daf3 sich
die auseinandergebrochene Kiever Kirche wiedervcrcinigen und mit allen Kir-



56

chen in Ost und in West Communio haben kénne, wenn sie aus ihren bisherigen
Abhé&ngigkeiten als Tochterkirche entlassen wirde und ebenso einen Patriar-
chen bek&me wie vor nicht langer Zeit die Moskauer Kirche. Sic waren sich aber
bewuRt, daR sich ihre Kirche die erstrebten und nach ihrer Uberzeugung frie-
denférdernde Wirde und die Rechte eines Patriarchats nicht eigenméchtig neh-
men durfe, sondern zu erbitten habe. Darum schlugen sie vor, sich an den rémi-
schen Bischof zu wenden, damit dieser ahnlich, wie es friher Jeremias Il. fur die
Moskauer Kirche getan hatte, nun den Konsens der Weltchristenheit auch fur
eine Rangerhdhung der Kicver Kirche herbeiftihre. Sie meinten, daf der konfes-
sionelle Graben, zu dem es aufgrund der zwiespaltigen Union von 1595/96 ge-
kommen war, nach dem Zuerkennen der patriarchalen Wiirde an die Kiever
Metropolie Uberwunden wirde. Denn nach dstlichem Verstandnis ware die Kir-
che von Kicv als Patriarchat autorisiert gewesen, ohne Rekurs an ferne, meist
mangelhaft informierte Zentren in Eigenverantwortung zu ergriinden und
durchzufuhren, was unter den konkreten ortlichen Bedingungen fur die Ein-
tracht zwischen den Christen gut ist. Doch in Rom wich man nicht von dem Ein-
heitsverstandnis ab, das in der Bulle "Magnus Dominus" ausgedriickt war. Den
Ruthcnen wurde zu verstehen gegeben, dal3 alles langst geklart sei, daf3 folglich
kein Grund vortiege zur Suche nach abweichenden Ldsungen. Autonome Kir-
chen, die nach der eingangs skizzierten Ekklesiologie des 2. Vat Konzils mitein-
ander die eine Kirche Christi bilden und die dieses Konzil wiedcrhcrzustellen
befahl,46 waren fur Lateiner des 17. Jahrhunderts nicht vorstellbar.

Als Kiev und bald auch andere Gebiete Polen-Litauens an Ruf3land ange-
schlossen wurden, ordnete sich die russische Kirche die dortigen Bistimer in ge-
nau jener unmittelbaren Weise unter, die beim Unionsabschluf® in Rom als das
ideale Verhéltnis der ostslawischcn Unierten zum Papst betrachtet wurde: Die
orthodoxe Metropolie Polen-Litauens wurde ausgeldscht, und alles kirchliche
Leben sollte durch eine einzige kirchliche Oberbehdrde geleitet werden. Dal3
dies geschah, als sich die drei Volker der Russen, Ukrainer und WeiRrussen
schon ausgebildet hatten, sammelte gefahrlichen Ziundstoff an und wurde ver-
derblich, als es spéter bei Ukrainern und Weil3russen zu nationalen Bewegungen
kam.

46 Vgl Oricntalium Licdesiarum, Art 9.



57
2. Union und Uniatismus

Wegen der Vorlaufigkeit allen kirchlichen Lebens und Lehrens47 gibt es
Fragen der Glaubenslehre und der Kirchenverfassung, bezuglich derer es den
Kirchen noch nicht gelang, alle einschldgigen Gesichtspunkte so miteinander zu
verknupfen, daf ein voller Konsens aller bestiinde. Solange diese Unvollkom-
menheit besteht, darf keine Kirche ihr eigenes MalR an Einsicht zur Leitmarke
machen wollen und von anderen Kirchen schlichtwcg die Ubernahme der von
ihr fir angemessen gehaltenen Auffassung verlangen. Tut sie es dennoch, nimmt
sic nicht mehr die Wahrheit, sondern das geschichtliche Maf3 ihrer eigenen
Wahrhcitserkennlnis zum Bezugspunkt fiir die Glaubensichre.

Leider begingen die Kirchen in der Vergangenheit oftmals diesen Fehler.
Immer wieder geschah es, dal} eine bestimmte Kirche meinte, der kirchlichen
Einheit am besten zu dienen, wenn sie den Ubrigen Kirchen ihre eigene Auffas-
sung zur strittigen Frage aufdrangt. Man glaubte, die Probleme, um derentwillen
sieh die Kirchen voneinander abgegrenzt hatten, wiirden aus der Welt geschafft
werden, wenn man die fraglichen Angelegenheiten kinftig gemeinsam von je-
nem Gesichtspunkt her angeht, der infolge der geschichtlichen Entwicklung in
einer bestimmten Kirche die hauptsachliche oder sogar die ausschlieRliche Be-
achtung fand. Wo unter solchen Bedingungen ein ZusammenschluR der Kirchen
erfolgte, war ihre Verarmung die Folge. Denn jene geistlichen Erkenntnisse, die
von der anderen Kirche besonders hétten gehitet werden kdnnen, welche bei
dem Vorgang gendtigt war, von ihren Einsichten abzurticken, entschwand aus
dem reflcxen Bewul3tsein der Kirchen. Wurde nicht eine ganze Kirche, sondern
nur ein Teil von ihr zur Ubernahme der Auffassung einer anderen Kirche be-
wegt, waren schwere Krisen und neue Kirchenspaltungen die Folge, denn Glau-
bige, die bislang in geistlicher Einheit zueinander lebten, wurden dabei ausein-
andergerissen; die Communio, die sie bislang untereinander hatten, wurde zer-
brochen, um einen Teil von ihnen kinftig in die Communio mit einer Kirche an-
deren Herkommens eintreten zu lassen. Der Okumcnismus der Gegenwart
brandmarkt das Verfahren, bei dem eine Kirche anderen Kirchen oder Teilen
von ihr schlichtweg die Belehrung aufnétigt, als Uniatismus.48 Dieses Verfahren
lehnte Johannes Paul Il. ausdricklich ab, als er in Bialystok sagte, nur der Dia-
log sei ein rechter Weg zur vollen Einheit der Kirchen.49

47 Vgl oben im Abschnitt "Ekklesiologischc Voruberlegung".

48 Ein knapper Durchblick durch 1500 Jahre Uniatismus wird versucht im 4. Kapitel bei
SUTTNER, Church Unity: Union or Uniatism? Catholic-Orthodox Ecumenical Perspectives, Ban-
galore 1991.



58

Wie ein solcher Dialog zu fuhren ist, skizzierte Johannes Paul Il., als der
Okumenische Patriarch Dimitrios’ im Dezember 1987 bei ihm zu Gast war. Er
rief damals auf zum gemeinsamen Suchen nach einer Lésung fur eine Frage, be-
ziiglich derer die orthodoxe und die katholische Kirche ihre alten Uberlieferun-
gen noch nicht in der erforderlichen Weise zueinander in Relation setzen konn-
ten. Die beiden Kirchen kénnen namlich noch nicht angeben, wie die Amtsfih-
rung des Papstes als des Inhabers des ersten Bischofssitzes der Christenheit in
Einklang zu bringen ist mit dem Eigenstand und der selbstédndigen Handlungs-
mdglichkcit jener "organisch verbundenen Gemeinschaften", zu denen, wie das
2. Vat Konzil lehrt, "dank der géttlichen Vorsehung die verschiedenen Kirchen
zusammenwuchsen, die an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren
Nachfolgern eingerichtet sind."#800ffen bekannte der Papst vor seinem Gast aus
Konstantinopel, daf3 er noch nicht wisse, wie er seiner Sendung in der rechten
Weise nachzukommen habe, und er rief alle - Katholiken und Nichtkatholiken -
auf, ihn durch Gebet und Studium zu unterstitzen, damit er lerne, seiner Sen-
dung als rémischer Bischof gerecht zu werden. An den Konstantinopeler Bi-
schof gewandt, sagte er: "Wie Sie wissen, geschieht es aus dem Wunsch, wirklich
dem Willen Christi zu gehorchen, daf ich mich gerufen weil3, als Bischof von
Rom dieses Amt auszuiiben. So bitte ich in Erwartung jener vollkommenen Ge-
meinschaft, die wir wieder aufrichlen wollen, den Heiligen Geist insténdig, dafl}
er uns sein Licht schenke und alle Hirten und Theologen unserer Kirchen er-
leuchte, damit wir - selbstverstandlich gemeinsam - die Formen suchen kénnen,
in denen dieses Amt einen Dienst der Liebe leisten kann, der von den einen und
von den anderen anerkannt wird. Ich erlaube mir, Eure Heiligkeit zu bitten, mit
mir und flr mich zu beten, damit Er, 'der in alle Wahrheit cinfuhrt’(Joh 16,13)
uns von jetzt an die Gesten, Haltungen, Worte und Entscheidungen eingebe, die
erlauben werden, alles zu erfiillen, was Gott fur seine Kirche will. Das 2. Vat
Konzil verlangte, dal man beim Streben nach der Wiederherstellung der vollen
Gemeinschaft mit den orientalischen Kirchen besonderes Augenmerk richte auf
‘die Art der vor der Trennung zwischen ihnen und dem rémischen Stuhl beste-
henden Beziehungen’. Diese Beziehungen respektierten voll die Fahigkeit jener
Kirchen, 'sich nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren’. Ich mdchte Eurer

49 Der polnische Originaltext dieser Papstansprachc findet sich in einer Beilage zum Osscrva-
tore Romano vom 10711. Juni 1991, .Seite XXI-XXII; eine (inadaquate) italienische Ubersetzung
wurde bereits in der Nummer vom 7. Juni abgedruckt.

50 Lumen gentium, Art 23; vgl oben im Abschnitt "Ekklesiologischc Voriibcrlcgung”.



59

Heiligkeit versichern, daf3 der rdmische Stuhl, der achthat auf alles, was die Tra-
dition der Kirche mit sich bringt, diese Tradition der Kirche des Ostens voll re-
spektieren will."5!

Hilfe empfangen und Hilfe geben beim Erkennen und Erflullen des Willens
Christi unter den jeweils konkreten Gegenwarlsverhdltnissen ist eine Frucht der
Communio zwischen Schwcstcrkirchen. Kirchen, die Communio haben, und
auch Kirchen, die zueinander Communio suchen, sollen einander uneigennutzig
an ihren Gaben Anteil geben und fireinander Verantwortung tragen, denn sie
sind miteinander der eine Leib Christi; alle Freuden und Leiden der einen Kir-
che sollen stets auch die Freuden und Leiden der tbrigen Kirchen sein. In Frei-
heit und vorbehaltloser Offenheit fur alles Gute soll jede Kirche an dem Anteil
nehmen, was von den Schwesterkirchen angeboten wird, denn der Verantwor-
tung, die die Kirchen fureinander tragen, entspricht die Pflicht, voneinander Er-
munterung im Glauben und, so nétig, den Aufruf zu Metanoia und Reformen
anzunehmen. Handeln sic so, bannen sie jede Gefahr von Uniatismus; Uberein-
kinfte, die getrennte Kirchen auf diesem Weg erarbeiten, verdienen "Union
ohne Uniatismus" genannt zu werden.

3. Vorlbergehende Dominanz eines soteriologischen Exklusivismus im ekkle-
siologischen Denken

Schon im 16. Jahrhundert war - wie oben erwéhnt - von bestimmten Theo-
logen der abendléndischen Kirche vertreten worden, es sei heilsnotwendig, jener
Kirche anzugehéren, die vom Bischof von Rom, dem Nachfolger Petri, geleitet
wird. Die Ekklesiologie dieser Theologen, die an den Heilschanccn nichtkatholi-
scher Christen zweifelten, sie eventuell sogar ganz bestritten, wurde unter den
Katholiken im Lauf des 18. Jahrhunderts weit verbreitet. In nachtridcntinischer
Zeit griff dieser soteriologische Exklusivismus mehr und mehr um sich und fand
vor etwa zwei Jahrhunderten in der katholischen Kirche fast allgemeine Zustim-
mung.

Ihm zufolge gehort zur Kirche Christi nur, wer ausdricklich unter der
oberhirtlichcn Verantwortung des rémischen Papstes lebt. Die orthodoxen Chri-
sten galten jenen, die von der exklusivistischen Auffassung tberzeugt waren, fur
verirrte und des Heimgeholtwerdens bediirftige Schafe. Zwar wurde das sakra-
mentale Leben aulRerhalb der Herde Petri nicht kategorisch abgestritten. Man
hielt aber die Sakramente dort fur illegitim vollzogen und meinte, das Heil der

51 L'Osservatorc Romano vom 7./8.12.1987,5.



60

Ostlichen Christen "sicherer" machen zu sollen, indem man sic zur Anerkennung
des romischen Papstes und zum Anschluf® an die Romana Ecclesia, dh zur Kon-
version zum Katholizismus bewegte. Denn nur dann, so war man Uberzeugt,
wirden sie ihr sakramentales Leben in der rechten Weise pflegen.

In der schéarfsten Form, die die exklusivistische Auffassung je in einem
lehramtlichen Dokument erlangte, wurde sie etwa zwei Jahrzehnte vor dem 2.
Vat Konzil in der Enzyklika "Mystici corporis” vom 22.6.1943 ausgesprochen. Es
heil3t dort: "Den Gliedern der Kirche aber sind in Wahrheit nur jene zuzuzahlen,
die das Bad der Wiedergeburt empfingen, sich zum wahren Glauben bekennen
und sich weder selbst zu ihrem Unsegen vom Zusammenhang des Leibes ge-
trennt haben noch wegen schwerer VerstoRe durch die rechtméaRige kirchliche
Obrigkeit davon ausgeschlossen worden sind. ... Wer die Kirche zu hdren sich
weigert, ist nach dem Gebot des Herrn als Heide und 6ffentlicher Stinder zu be-
trachten. Aus diesem Grunde konnen die, welche im Glauben oder in der Lei-
tung voneinander getrennt sind, nicht in diesem einen Leib und aus seinem ei-
nen gottlichen Geiste leben."”

Das 2. Vat Konzil machte sich davon frei; cs rickte ab von jener Betrach-
tungsweise, die in erster Linie die kanonischen Kirchengrenzen in den Blick
nahm und sich von ihnen in solchem Ausmal beeindrucken lie3, dal sic jenseits
derselben nicht mehr nach "Kirchlichkeit" Ausschau hielt. Vielmehr entschied
sich das Konzil fur eine Vorgehensweise, die im Gedanken an die Allgemeinheit
des Heilswillens Gottes und in Ehrfurcht vor seiner Souveranitat zuerst nach
den Spuren des Gnadcnhandcins Gottes sucht, ehe an Grenzen gedacht wird.
Denn nur so wird vermieden, dal3 die Theologie Grenzen vermutet, die vor Gott
keine Gultigkeit haben. Darum verwahrte sich das Konzil gegen die exklusivisti-
sche Annahme, daf} die kanonischen Kirchengrenzen schlechthin als die Grenze
von "Kirchlichkeit" zu betrachten seien und stellte heraus, daf "die orientali-
schen Christen die liturgischen Feiern begehen, besonders die Eucharistiefeier,
die Quelle des Lebens der Kirche und das Unterpfand der kommenden Herr-
lichkeit, bei der die Glaubigen, mit ihrem Bischof geeint, Zutritt zu Gott dem
Vater haben durch den Sohn, das fleischgcwordene Wort, der gelitten hat und
verherrlicht wurde, in der AusgieBung des Heiligen Geistes, und so die Gemein-
schaft mit der allerheiligstcn Dreifaltigkeit erlangen, indem sie 'der géttlichen
Natur teilhaftig’ geworden sind."52 Von ihren Kirchengemeinschaften heif3t es im
Anschlul3 daran: "So baut sich auf und wachst durch die Feier der Eucharistie
des Herrn in diesen Einzelkirchcn die Kirche Gottes ...", und einige Zeilen wei-

52 Unitatis redintegraiio, Art 15.



61

ier unten wird gesagt, dal3 diese Kirchen mit der katholischen Kirche bis heute
in ganz enger Verwandtschaft verbunden sind.

Als das 2. Vat Konzil die Neubesinnung vornahm, war die Ukrainische Un-
ierte Kirche in den Untergrund abgedrangt und vom theologischen Austausch
mit der katholischen Kirche im Ausland abgeschnitten. Sie konnte kaum etwas
davon erfahren. So war sie - ganz ohne ihr Verschulden - gezwungen, bei den al-
ten Uberzeugungen zu bleiben. Die Mehrzahl ihrer Glieder steht jetzt, wo die
Grenzen gedffnet werden, der seit dem 2. Vat Konzil von der katholischen Kir-
che gelehrten Ekklesiologie und dem Okumenismus mit wenig oder mit keinem
Verstandnis gegeniuber. Wie die alte Ekklesiologie erhielten sich im Untergrund
auch die alten, aus dem Exklusivismus abgeleiteten Verhaltensweisen gegentuber
den anderen Kirchen. Wegen des Mangels an Information tber die Erneuerung
der katholischen Kirche durch das 2. Vat Konzil hatte die Ukrainische Uniertc
Kirche im Untergrund namlich nicht die Méglichkeit, 6kumenische Einsichten
zu erlangen und um ihretwillen ihr Verhalten zu l&utern. Sic tritt heute so wie-
der ans Licht der Offentlichkeit, wie sie sich in den 40-er Jahren in den Unter-
grund zurtickzichcn muf3te. Die Spannungen, die jetzt auftreten, sind daher
nicht neu; sie waren nur bisher verdréangt und sind in der Zeit, in der sie weder
ausgetragen noch geltst werden durften, sehr unzeitgemanR geworden.

Blicken wir zurtick ins 17. Jahrhundert. Als man damals durch Errichtung
eines gemeinsamen Patriarchats fur Unierte und Nichtunicrte die Wiederverei-
nigung der durch die Union von 1595/96 gespaltenen Ruthencn erreichen wollte,
indem man ohne alle Vorbedingungen schlichtwcg die Kommuniongemeinschaft
aufzunehmen vorschlug, waren auch Fuhrer der Unierten an den Gespréachen
beteiligt. Diese konnten an dem Vorhaben mitwirken, denn sic waren in jener
traditionellen Ekklesiologie verankert, die vor dem Tridentinum allgemein ver-
breitet war und vom 2. Vat Konzil wieder aufgegriffen wurde. GemafR dieser Ek-
klesiologie hielten sic wegen der namlichen sakramentalen Gnadengaben auf
beiden Seiten des Grabens das Schisma fur Uberbriickbar. Spatere Generationen
der Unierten &nderten die Sicht. Je langer, desto mehr lieBen sie sich Uberzeu-
gen von der in der nachtridentinischen rémischen Kirche allmé&hlich um sich
greifenden Uberzeugung, dal? Christen, die nicht unter der direkten Obhut
durch den Nachfolger Petri stehen, verirrte Schafe seien; daf sie zwar nicht
wirkungslos, aber in unerlaubter Weise an den Sakramenten Anteil nehmen und
nur dann ihres Seelenheils sicher sein kdnnen, wenn sie zur katholischen Kirche
konvertieren. Als die stalinistischc Unterdriickung der Unierten Ukrainischen



62

Kirche erfolgte, war die weit Uberwiegende Mehrheit des Klerus und der Laien
von dieser Uberzeugung erfiillt. Daher gerieten sie in schwere Gewissensnot, als
ihre Gemeinden und Gotteshauser orthodoxen Bischéfen unterstellt werden
sollten.

4. Anrecht aufeine Kirchefuir das eigene Volk

Das nationale Fuhlen ist bei den 6stlichen Kirchen von groRer Wichtigkeit
fur das kirchliche Leben. Wer dies Ubersédhe, konnte vieles von dem, was in den
orthodoxen, altorientalischen oder unierten Kirchen und auch was bei den mei-
sten katholischen und protestantischen Kirchen im dstlichen Europa und im
Vorderen Orient zu beobachten ist, nicht verstehen. Wie aus dem Studium der
Geschichte aller christlichen Voélker dieser Regionen deutlich wird, kam es bei
jedem von ihnen entweder beim Eintritt in die Geschichte oder an einem ent-
scheidenden Wendepunkt ihrer Geschichte zu dem Bewuf3tsein von einer ganz
engen Verbindung zwischen ihrer Nation und ihrer Kirche. Solange diese V6lI-
ker selbstéandig waren, galt ihnen als Volksgenosse und vollberechtigter Burger
ihres Konigreiches, wer ihr kirchliches Leben mitlebtc. Wer es nicht tat, war ein
im Land lebender Fremder. Verloren die Volker ihre Selbstandigkeit und muf3-
ten sic unter Fremdherrschaft leben, war ihr eigenes kirchliches Leben der Kri-
stallisationspunkt, um den herum sic ihre Identitat zu wahren vermochten, und
ganz selbstverstandlich wurde dabei ihr Klerus zu ihrem Sprecher. Dies umso
leichter, als der Klerus in der Regel auch die Bildungselitc darstelltc. Die somit
sehr tief in die Geschichte zurtickreichendc Verbindung zwischen Nation und
Kirche hat zur Folge, daf3 die Christen dieser Lander ihr Christ-Sein ganz selbst-
verstandlich in den gerade bei ihrem Volk Ublichen Formen der Frémmigkeit
praktizieren, die dort traditionelle Ausgestaltung des Gottesdienstes lieben, ih-
rem Uberlieferten Festkalender folgen, das herkémmliche Brauchtum vollziehen
und Uberzeugt sind, dal3 ihre Treue zu ihren national gefarbten kirchlichen Tra-
ditionen auch ihre Zugehdrigkeit zu ihrem Volk starkt. Zwar wissen sic, dal3 es
auB3er der ihnen ans Herz gewachsenen Weise noch andere Mdéglichkeiten gibt,
als aufrichtiger Christ zu leben. Doch es ist fur sie nicht allein wichtig, ein guter
Christ zu sein; sie legen auch gré3ten Wert darauf, dafd sie es in der fur ihre Na-
tion charakteristischen Weise sind. So ist das Christ-Sein in diesen Nationen in
hohem Grad volkstumsmaRig gepragt, und dies lieR umgekehrt bei ihnen auch
das BewulRtsein hcranwachsen, dal? ein bestimmt gepréagtes Christ-Sein zu ihrem
Volkstum gehort.



63

Werden sie gehindert, ihr Christ-Sein in genau jener Auspragung zu leben,
die sie fur ihre Tradition halten, betrachten sie dies als Unrecht sowohl gegen
ihre Kirche als auch gegen ihre Nation. Dal3 dies, wie unser Durchblick durch
die ukrainische Geschichte ergab, in Rom und in Moskau bzw St. Petersburg
nicht oder doch zu wenig bedacht wurde, dal3 man von dort aus vielmehr allzu
unbekimmert Direktiven ausgab, die das Kirchenleben der Ukrainer mit demje-
nigen des Abendlandes bzw Ruf3lands vereinheitlichen sollten, fiihrte zu schwe-
ren Spannungen und sogar zum Zerbrechen der Kircheneinheit. Eine Ekklesio-
logie, die in der rechten Weise um die Communio aller Schwcsterkirchcn be-
sorgt ist, muf3 Raum geben fur Kirchen der Voélker, Sprachgruppcn und Kultur-
gemeinschaftcn, die ihre eigenen Traditionen lieben und pflegen. Diese Kirchen
durfen ihre Traditionen aber nicht verabsolutieren und ihretwegen nicht die
Rucksichtnahme auf die unabdingbaren Erfordernisse der gesamtkirchlichen
Einheit vergessen.

Infolge des Sakularisierungsprozesses der Neuzeit trat fur manche Angehd-
rige von Volkern, die eine bestimmte Kirchenzugehdorigkeit zu ihren Charakteri-
stika zahlen, die geistliche Komponente der Kirchengliedschaft hinter deren eth-
nischer oder auch folklorislischcr Komponente zuriick. Wo Fremdherrschaft
uber einem Volk lag, konnte cs dann dazu kommen, daR sich bestimmte Kreise
sehr fur ihre Kirche ereiferten, ohne sich um die religidsen, aus dem Glauben
erwachsenden Pflichten wirklich zu bekiimmern.53 Auch unter der Diktatur des
Kommunismus, die den Vo6lkern ideologische und kosmopolitische Fesseln anle-
gen wollte, geschah es des 6ftern, daR die Kirchen von nicht eigentlich geistlich
interessierten Kreisen als Bollwerke fur die Verteidigung des nationalen Her-
kommens bzw des Dissidententums Uberhaupt in Anspruch genommen wurden.
Es ist unaufgebbarer Anspruch des Evangeliums, dal3 die Erldsung Freiheit be-
deutet, und es ist Pflicht der Kirche, zur Freiheitssicherung beizutragen. Den-
noch ist auch nach jener Grenze zu fragen, die respektiert bleiben muf3, damit cs
nicht vorkommc, daf ein Volk um lediglich innerweltlicher Ziele willen auf eine
eigene Kirche Anspruch erhebt.

53liinschlagigc, sehr kritische Stellungnahmen des ruménischen orthodoxen Kirchenrechtlcrs
G. CIUHANDU sind zitiert bei SUTTNER, Beitrage zur Kirchengcschichtc der Ruménen, Wien
1978, 22 f. Der rumanische unierte Theologe A. RUSU kritisierte wie folgt: “... unsere Kirche wurde
-wie auch die nichtunicrte Kirche von Hermannstadt - zu einem wahren Schutzschild und Trutzturm
fur unsem ethnischen Charakter. Unsere innere Schwachheit brachte es mit sich, daR des 6ftern die
Kampfe, die ausgefochten wurden fur die Erhaltung unseres nationalen Gedankens, den Eifer und
die Begeisterung fur die religidsen Tragen im engeren Sinn des Wortes minderten und so - bei uns
sicher weniger als bei den nichtunierten Bridern - den seltsamen Typ des rumanischen Intellektuel-
len schufen, der aus nationalen Griinden der eifrigste Verteidiger der Kirche und ihrer Rechte war,
ohne sich dabei Uber die religiésen Pflichten, die aus dem Glauben erwachsen, viel den Kopfzu zer-
brechen." (vgl ebenda, 23 f).



64

5. Zur Gegenwartslage in der Ukraine

Heute kann man es erleben, dal3 die groRen Anliegen der ukrainischen
Christen des 17. Jahrhunderts teils zu konfessionellen, teils zu nationalen Forde-
rungen umgebogen werden.

Wie damals sind auch heute wieder viele dringend bemuht, den Zustand zu
beenden, dal3 bei den Ukrainern Kirchen byzantinischer Tradition konfessionell
gegeneinander stehen, weil die eine Kirche mit Rom uniert ist und die anderen
Kirchen es nicht sind. Die Besonnenen unter diesen Menschen sehen im Dialog
zwischen den Kirchen fur ihr groRes Ziel den richtigen Weg, der zwar sehr muh-
sam zu begehen ist, aber auch einzig und allein zu einem wahren Ausgleich fuh-
ren kann. Konfessionalistische HeiRsporne auf orthodoxer Seite meinen hinge-
gen, dies durch die Beseitigung der unierten Kirche schneller erreichen zu kon-
nen. Sie wiederholen den verderblichen Fehler des Uniatismus, indem sie ein-
fach die von ihnen fur angemessen gehaltene Losung auferlegen wollen; ohne
Rucksicht auf die berechtigten Einwande der Betroffenen fordern sie namlich,
dal die unierten Katholiken, die im Glauben geeint sind mit der katholischen
Kirche, aber den byzantinischen Ritus vollziehen, entweder ihrem Glauben ge-
maf ubergehen zum lateinischen Ritus (und damit entsprechend dem oben dar-
gestellten nationalkirchlichen Fuhlen aus "Ukrainern” zu "Polen" wirden) oder
daf sie ihrem Ritus gemaR konvertieren zum orthodoxen Glauben.54 Sie beden-
ken nicht, daRR dies nicht zur Kircheneinheit fiihren wirde, sondern eine noch-
malige Verschiebung der Grenzlinie des Schismas erbréchte. Auch unterlassen
sie es, sich Gedanken zu machen, wie es erlaubt sein kann, an eine jahrhunderte-
alte, vom Heiligen Geist getragene Ortskirche die Forderung zu richten, daf sie
sich einfach in eine andere Kirche hinein auflésen solle.

Durch Ubertreiben des Anspruchs auf Autonomie fiir die ukrainischen
Christen schadigen nationalistische Kreise das kirchliche Leben, weil sie die
ukrainische Christenheit weiter aufspalten, indem sie ohne Bedacht auf Christi
Wort einem eigenmachtigen BeschluR entsprechend neben der bestehenden ort-
hodoxen Kirche des Landes und in scharfer Konkurrenz zu ihr eine gesonderte
Autokephale Ukrainische Orthodoxe Kirche aufrichten. Ohne Rucksichtnahme
auf die gcsamtkirchlichc Einheit nehmen sie sich das ekklcsiologisch an sich be-
rechtigte Selbstbestimmungsrecht fur die Kirche ihres Volkes nach eigenem

54Vg] die Presseerklarung einer Unterkommission des orthodox-katholischen Dialogs in
Kath-Press Nr 24 vom 2.2.1990,10a-11.



65

Ciutdiinken heraus. Was die Vater des 17. Jahrhunderts, um die Communio der
Kirehen nicht zu belasten, im Konsens mit den Ubrigen Kirchen zu erreichen
suchten, sprechen sic sich einfach selber zu und diskreditieren durch ihr unaus-
gcwogencs Vorgehen einen wichtigen Wert der Ekklesiologie, namlich das An-
recht auf Eigenstand fur die zahlreichen Kirchen der Voélker, Sprachgruppen
und Kulturgcmcinschaftcn.

Viele Unicrtc winschen sich heutzutage die Erhebung ihrer mit Rom un-
ierten Kirche zum Patriarchal. Was fur die Vater des 17. Jahrhunderts eine kro-
nende Bestatigung fur die Uberwindung des bestehenden Schismas gewesen
waére, erstreben sie zur Glorifizierung ihrer Konfession.

IV Ausblick ins Morgen

Wie eingangs gezeigt, stimmen die katholische und die orthodoxe Kirche
unserer Tage Uberein, dal3 die Kirche Christi dort zu finden ist, wo im sakra-
mentalen Geschehen den Menschen das Heil geschenkt wird; daf3 tberall, wo
dies geschieht, die betreffende Ortskirche in der je angemessenen Weise fur die
ihr anverlrauten Menschen da zu sein hat; daf3 es die eine Kirche Christi ist, die
in der je erforderlichen Gestalt an den vielen Orlen am Wirken ist. Also darf
dem ukrainischen Volk um der Kircheneinheit willen ein ihm gemafRes kirchli-
ches Leben nicht verweigert werden; die Kirchcnzenlrcn in Rom und in Moskau
- und, wenn neue Zentren anderswo entstehen sollten, auch diese - haben aus
den Fehlgriffen der Vergangenheit zu lernen und fur die Zukunft Konsequenzen
zu ziehen. Wie eine jede Ortskirche muf3 aber die ukrainische Christenheit um
die Zustimmung der Schwesterkirchen zu dem Weg besorgt sein, den sic fur sich
wahlt, denn nur in Communio mit allen Kirchen ist sic die Kirche Christi; dies-
bezlglich kennt sie in ihrer Geschichte positive und negative Erfahrungen.

Doch die ukrainische Christenheit hat volle Communio weder unter sich
noch mit allen tbrigen Ortskirchen. Wie das Studium der Kirchcngcschichte
zeigt, kam es aus recht verschiedenen Grinden zu mehrfachen Trennungen,
"nicht ohne Schuld der Menschen auf beiden Seiten”, doch darf denjenigen, die
in die getrennten Kirchen "hincingeboren werden und in ihnen den Glauben an
Christus erlangen, die Schuld der Trennung nicht zur Last gelegt werden."s5
Zweifellos trégt cs bei zur Reinigung des historischen Bewuf3tseins der gegen-
wartigen und der kommenden Generationen und zur "Bewaltigung der Vergan-

55Vgl Unitatis rcdmlcgratio, Art 3.



66

gcnhcit”, wenn die Historiker aufrichtiger, als es bislang geschah, den beidersei-
tigen Anteil an Mitschuld aufzeigen. Zum Herausfinden der Kirchen aus der
derzeitigen wechselseitigen Verweigerung der Communio tragen aber Schuldzu-
weisungen auch dann nichts bei, wenn sie gerecht sind.

Communio ist nicht eine Frucht von dem, was wir Menschen richtig ma-
chen. Sie ist jener Zustand, der zwischen Ortskirchen besteht, die den Geber al-
les Guten dafr preisen, dafd er durch sie ihren Gliedern die ndmlichen Gnaden-
gaben der Erlésung, der Gotteskindschaft und des ewigen Heiles schenkt. Da
die Ortskirchen diesen Gaben aber, um sie durch die Zeiten zu tragen, ein je ih-
ren geschichtlichen Umstdnden entsprechendes Kleid geben mussen, kann cs
geschehen - und es ist in der Geschichte oftmals geschehen - daR sich die Kir-
chen wegen geteilter Meinungen Uber die Unterschiede im zeitlichen Kleid zer-
streiten und Uber den Streit die Communio verlieren. Solange sie fortfahren, wie
gebannt (fast) nur auf das zu blicken, was menschlichen Ursprungs ist, und so-
lange sic aneinander die wechselseitige Forderung stellen, dafl3 korrigiert werden
misse, was sie als besonders stérend empfinden, dauert das Schisma fort.

Manche halten dafiir, die Schismen nahmen ein Ende, wenn Konsens uber
alle schwerwiegenden Streitpunkte erlangt sei. Denn sie sind besorgt, dal3 die
Mangel am zeitlichen Kleid, durch die sie sich beunruhigt flihlen, ein Indiz seien
fur einen geistlichen Mangel der anderen Kirche. Sie meinen, dal jene Anstren-
gung, die nach ihrer Meinung die Mangel verbessert - also ein menschliches Tun
- die Communio ermdéglicht. Bedenken diese Menschen aber recht, dal3 es beim
Herrn nicht Ja und Nein zugleich gibt? Darf es sein, dal3 wir die sakramentalen
Gnadengaben, die der Herr in einer anderen Kirche wirkt, wegen eines ver-
meintlichen oder auch wegen eines wirklichen menschlichen Ungenligcns, das
dieser Kirche beim Weben des zeitlichen Kleides unterlief, fir gemindert hal-
ten? Ist cs nicht richtiger, mehr auf das Gnadenwirken des Herrn zu vertrauen
als auf die Muhen, die die Kirchen aufwenden, wenn sie Konsens suchen? Wenn
dem so ist, durften auch heute - wie im Jahrhundert Petr Mogilas - die Schismen
Uuberwunden werden durch das gegenseitige Ansuchen zwischen unseren Kir-
chen, einander gelten zu lassen und sich die Communio zu gewéhren. Es wird
des Vertiefens unserer ckklesiologischen Einsichten und grof3er Mihe beim
Hinaustragen der dkumenischen Erkenntnisse zum Klerus und zum glaubigen
Volk unserer Kirchen bedirfen, bis wir die Reife der Erkenntnis wieder erlan-
gen, die die ukrainische Christenheit des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts
besaR.



67

DIE MASSNAHMEN DES MOSKAUER PATRIARCHATS 1990-1992 ZUR
BEILEGUNG DES INTERKONFESSIONELLEN KONFLIKTS IN DER
WESTUKRAINE

Von Georgy Sjablizew, Moskau

Die religibse und politische Situation in der Westukrainc verschérfte sich
seit dem Sommer 1988 in besonderem Malfle. Die griechisch-katholischen Chri-
sten, die dort seit 1946 illegal lebten, verlieRen ihre lllegalitét und organisierten
eine massive antiorthodoxe propagandistische Kampagne, fuhrten in Moskau
und in der Ukraine ihre Manifestationen (Demonstrationen, Treffen, Hunger-
streiks, Gottesdienste unter freiem Himmel) durch und forderten die Wieder-
herstellung der Union in den westukrainischen Gebieten. Der Anfang aktiver
Angriffe der Griechisch-Katholischen gegen die Orthodoxe Kirche war die
Wegnahme der Vcrklarungskathcdralc, der zweitgrof3ten orthodoxen Kirche in
Lwow, in der Nacht vor dem 29. Oktober 1989. Danach erfolgte im Zeitraum
von einigen Monaten lawinenartig die Eroberung der Gemeinden der Orthodo-
xen Kirche in der Westukraine durch Unicrte.

Die Lage der Anh&nger der Orthodoxen Kirche wurde im Frihling 1990
aulerst kompliziert, als die Vertreter des RUCH im Méarz, bei den Wahlen der
Ortsvcrwaltungen in den Gebieten von Lwow, lwano-Frankowsk und Ternopol,
siegten und die neu gewahlten Rate die unicrte Kirche ganz offen unterstitzten.

Der Gipfel der fur die Orthodoxe Kirche katastrophalen Vorgange in der
Westukrainc war die Besetzung der Sankt-Jura-Kathcdralc in Lwow im August
1990 durch die Griechisch-Katholischen. Der zu dieser Zeit in der Kirche anwe-
sende Bischof Andrej (Gorak) wurde beleidigt, vielen Orthodoxen wurden eini-
ge Monate lang normale Bedingungen fur die Feier von Gottesdiensten vorent-
halten. Das Ergebnis der beschriebenen Begebenheiten war eine fast vollstandi-
ge Vernichtung dreier orthodoxer Di6zesen bis zum Winter 1990/91. Im Sommer
1989 hatte die Didzese von Lwow etwa 1200 Gemeinden, Anfang des Jahres
1991 hingegen waren es nicht mehr als 50 bis 60. Die Anzahl der Kirchen in der
Didzese von Iwano-Frankowsk, die einst etwa 600 betrug, wurde bis zum Friuh-
ling 1991 auf einen Bestand von nicht mehr als 25 bis 30 reduziert. In lwano-
Frankowsk und Ternopol wurden den orthodoxen Hierarchen die Kirchenge-
baude vorenthaltcn, die Gottesdienste wurden in kleinen Raumen, die kurzfri-
stig dazu umgebaut wurden, gefeiert. Im Zusammenhang mit diesen Begeben-
heiten trat das Moskauer Patriarchat als Initiator der Gesprache mit dem Heili-



68

gen Sluhl auf, um die Lage zu normalisieren. Die Gesprache fanden vom 12. bis
zum 17. Januar 1990 in Moskau statt.

Im Kommunique dieses Treffens hiel3 es: "Indem die Vertreter der beiden
Kirchen ihre Besorgnis Uber die Situation in der Westukraine ausdrickten, stell-
ten sie die Tatsache fest, da? die Probleme zwischcnkirchlicher Beziehungen in
dieser Region nicht aufgrund der Religion entstehen, und erkldren ausdriick-
lich', daf3 Feindschaft und Gewalt mit dem christlichen Geist unvereinbar sind."

Damit wurde wohl von beiden Seiten anerkannt, dal3 sich die Unierlenfra-
ge seil 1989 in erster Linie als eine politische darstellt, wahrend die konfessio-
nellen Unterschiede eigentlich sekundar wurden.

Die Beschiitzer der Union, besonders im RUCH und in den Parteien der
"Linken", verteilten die Rollen eindeutig: die griechisch-katholische Kirche sei
"die gemarterte Kirche", der geistige Kern des Widerstands gegen die "bolsche-
wistische Okkupation”; die Wiedergeburt der Union betrachtete man als einen
Bestandteil der Demokratisierung des offentlichen Lebens in der Ukraine.

Im Gegensatz dazu wurde die orthodoxe Kirche als offizielle Organisation,
die den Kommunisten diente, gedeutet. Dabei spielte auch der nationale Faktor
eine wichtige Rolle. Indem sich die Theoretiker "der Wiedergeburt der Union"
aktiv auf die These vom echt nationalen Charakter des griechischen Katholizis-
mus stitzten, nitzten sie die méchtige patriotische Bewegung aus, die in den
Jahren der Perestroika in der Ukraine begonnen hatte; dabei erklarte man na-
turlich die Orthodoxie als Gegnerin der freien Entwicklung des ukrainischen
Volkes; sic wurde als "Moskauer Glauben" und ein Mittel der Russifizierung ab-
gestempelt. Der Kernpunkt dieses Problems ist die Frage der Gottesdienstspra-
che. Obwohl die kirchcnslawische .Sprache die traditionelle Sprache des Gottes-
dienstes in der Ukraine war, wurde der Gottesdienst in ukrainischer Sprache ein
méachtiges Werkzeug im Dienste der Popularitét des griechischen Katholizimus.

Das wichtigste Resultat des Treffens im Januar 1990 waren elf Punkte um-
fassende "Empfehlungen fur die Normalisierung der Beziehungen zwischen
Orthodoxen und Katholiken des 6stlichen Ritus"2:

1. Beide Seiten bestétigten die Treue ihrer Kirchen zu den Prinzipien der
Religionsfreiheit und erkannten an, daf3 diese Prinzipien im Rechtsstaat auf der
Grundlage des Gesetzes ohne irgendeine Diskriminierung fur alle verwirklicht
werden sollen; sic halten die schnellstmégliche Normalisierung der Lage der Ka-
tholiken des dstlichen Ritus in der Westukraine fur notwendig.

1 Englischer Text des Kommuniques: The Journal of the Moscow Patriarchale 1990, lieft 4,
49.



69

2. Diese Normalisierung soll ein neues Kapitel in der Geschichte der Bezie-
hungen zwischen Katholiken und Orthodoxen in dieser Region erdffnen; beider-
seitiges Gegeneinander und Ungerechtigkeit in der Vergangenheit sollen im
Geiste der echten Vergebung und Verséhnung tUberwunden werden, und das
soll zur Zusammenarbeit und zum gemeinsamen Zeugnis fur Jesus Christus fuh-
ren; denn die Kirche ist dazu berufen, ihn zu predigen.

3. Diese Normalisierung, die im Kontext der allgemeinen demokratischen
Umgestaltung im Lande verwirklicht wird, soll den Katholiken des dstlichen Ri-
tus das allgemeine Recht auf religitse Tatigkeit im Einklang mit der Verfassung
und den Gesetzen der UdSSR garantieren.

Dabei soll dieses Recht nicht ohne Beachtung des Rechts und der legiti-
men Interessen der Orthodoxen und anderer religioser Gruppen verwirklicht
werden.

Wir glauben, dal die Christen der UdSSR zu den gemeinsamen Bemuihun-
gen beitragen sollen, die zur Schaffung eines Rechtsstaates fuhren.

4. In diesem Zusammenhang ist cs sehr wichtig, jede illegitime Aktion auf-
zugeben, besonders diejenige, die von (Jewalt begleitet wird. Solche Aktionen
sind mit dem christlichen Geist unvereinbar und sollen verurteilt werden; aul3er-
dem sind sie ein Hindernis fur die Registrierung der Gemeinden der Katholiken
des dstlichen Ritus.

5. Dabei denken beide Seiten, dal3 die katholischen Gemeinden des Ostli-
chen Ritus ein Recht und eine Méglichkeit haben, gesetzlich registriert zu wer-
den.

6. Die auf diese Weise registrierten katholischen Gemeinden haben, wie
auch die Gemeinden anderer Konfessionen, das Recht, die Kultusgcbéudc zur
kostenlosen und unbefristeten Benutzung zu erhalten, aber auch neue Kirchen
zu bauen oder Immobilien zu pachten oder zu kaufen.

7. Indem wir die Tatsache feslstellen, da3 die Gemeinden sich gelegentlich
trennten, und jede Gruppe - Orthodoxe und Katholiken - gleichermaf3en die
ausschlief3liche Benutzung des Kirchengebéudes beansprucht, rufen wir beide
dazu auf, die gegenseitigen Anspriiche ohne Feindschaft, in briiderlicher Uber-
einstimmung und Anerkennung der freien Wahl, ohne irgendeinen Druck auf
der Grundlage des Gesetzes zu uUberwinden.

8. Fur die Losung praktischer Fragen, die im Prozel3 der Normalisierung
zwischen Orthodoxen und Katholiken des Ostlichen Ritus entstehen, wurde ein-
stimmig die Notwendigkeit der Bildung einer gemeinsamen Kommission unter2

2 Englischer Text: The Journal of Ihc Moscow Patriarchate 1990, Heft 5,8 f.



70

Teilnahme der Vertreter des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats sowie
auch der Orthodoxen und Katholiken der Westukraine ausgesprochen. Jede die-
ser Gruppen soll in der Kommission mit einem bis maximal zwei Mitgliedern
vertreten sein. Die Kommission soll dieses Abkommen beriicksichtigen und die
Streitfragen im Geiste der christlichen Liebe und der briderlichen Zusammen-
arbeit I6sen. Es ist notwendig, die Lage in den Kirchen, die von den Katholiken
des oOstlichen Ritus ohne Zustimmung der genannten Gemeinden besetzt wur-
den, so schnell wie mdglich zu regulieren. Diese Regulierung soll im Einklang
mit dem Gesetz noch vor der Registrierung katholischer Gemeinden verwirk-
licht werden.

9. Die Gemeinschaft der Katholiken des 6stlichen Ritus in der Westukraine
entstand vor 400 Jahren als ein Versuch, die Trennung zwischen der orthodoxen
und der katholischen Kirche zu Uberwinden. Dieser Versuch mi3lang. Jahrhun-
dertelang blieben die Trennungen, die die Quellen der Konflikte und Leiden fur
Orthodoxe und Katholiken bildeten, bestehen.

Indem sie dem Gebot Christi "Auf dal} sie alle eins seien” treu blieben und
bestrebt waren, dieses Gebot in ihren Beziehungen zu wahren, machten sich die
beiden Kirchen auf den neuen Weg des Dialogs, denn sie sind tief tiberzeugt:
nicht diese Methode der Union, die in der Vergangenheit praktiziert wurde,
sondern der Dialog wird ihnen helfen, die Probleme zu I6sen, die sie trennen.
Ein solcher Dialog wurde méglich dank dem neuen Herangehen an die Fragen
der christlichen Einheit, die vom 2. Vaticanum und durch mehrere panorthodo-
xc Gespréache aufgearbeitet wurden.

Die 6stlichen katholischen Kirchen, die als Ergebnis der Union der vergan-
genen Jahrhunderte cnstanden und ein Teil der katholischen Kirche geworden
sind, verhalten sich zu den Orthodoxen auf der Basis der Prinzipien des 2. Va-
ticanums, und das eroffnet ihnen die Gelegenheit, ein konstruktives Element in
den orthodox-katholischen Beziehungen zu sein.

Beide Seiten sind fest Uberzeugt, dalR diese Beziehungen heute und auch in
der Zukunft von jedem Proselytismus und beiderseitigem Verdacht frei sein sol-
len, denn nur in der Atmosphére des Vertrauens und der Zusammenarbeit kon-
nen die beiden Kirchen auf dem Weg des Dialogs erfolgreich fortschreiten.

10. In der Fortsetzung und Entwicklung der Bemiihungen in Richtung Ein-
heit soll man die Frage der Organisation der hierarchischen Struktur der Katho-
liken des dstlichen Ritus in der Westukraine besprechen, damit nicht der Ein-
druck entsteht, dal? die eine Hierarchie der anderen cntgegengestellt wird; dabei



71

soll man sich bemihen, die gemeinsamen Verpflichtungen zu erfillen, die aus
dem Dialog zwischen unseren Kirchen und aus der neuen Art der briderlichen
Beziehungen erwachsen, die zwischen uns entstanden.

11. Die beiden Delegationen werden unverziglich die oben genannten
Empfehlungen ihren kirchlichen Autoritaten tbergeben, da sie in voller Ein-
tracht angenommen wurden. Diese Empfehlungen bleiben vertraulich bis zu ih-
rer Bestétigung, und werden sofort nach der Bestétigung veroffentlicht werden.
Wir hoffen, daR die Katholiken und Orthodoxen, vereinigt im neuen Geist, der
sich hier zeigte, ihre Bemiihungen fur die Normalisierung des Prozesses fortset-
zen werden, der, wie wir hoffen, zur vollstdndigen Beruhigung der Lage filhren
und zur Steigerung der Gemeinschaft zwischen Katholiken und Orthodoxen bei-
tragen wird. Lind dies geschieht zum Ruhme Gottes.

Aufgrund dieser Empfehlungen wurde eine Kommission unter der Teilnah-
me der Vertreter des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats, der
ukrainisch-orthodoxen und der griechisch-katholischen Kirche gebildet. Vom 8.
bis zum 13. Méarz arbeitete sic in Lwow an der Frage der gerechten Verteilung
der Kirchengeb&ude. Das Resultat war die Annahme gemeinsamer praktischer
Lésungen: verteilt wurden die Kirchengeb&ude in den Stadten Nikolacw, Neste-
row, Solotschow, Jawor, Stryja und Borislawl. Die Protokolle daruber wurden
von den Vertretern aller vier Seilen unterzeichnet, In der Erklarung vom 13,
Marz verpflichteten sich die Mitglieder der Kommission im Namen der Kirchen,
jede Maoglichkeit der gewaltsamen Besetzung der Kirchen auszuschlicen; aber
bald darauf verlieRen die Griechisch-Katholischen diese Kommission und bra-
chen den begonnenen Prozel der friedlichen Lsung des Konflikts ab.

Am 7. und 8. Juni 1990 fand im Dreifaltigkcits-und-Scrgy Kloster das
Landes-Konzil der russisch-orthodoxen Kirche statt; in seinen Bestimmungen
(sic!) wurde auf die alarmierende Situation in der Westukraine hingewiesen. Es
wurde fcstgehalten:

"19. Bei der Bewertung der Beziehungen der russisch-orthodoxen mit der
romisch-katholischen Kirche mufte das Landes-Konzil mit Bedauern feststellen,
dafR diese vom Uniertcnproblem in ernster Weise belastet sind; und dieses Pro-
blem verschérft sich heute im Westen der Ukraine zunehmend.

Die gesetzlich ungeregelte Lage der Uniertcn ist ein Hindernis fur die Ent-
wicklung bruderlicher Beziehungen zwischen der Wcltothodoxic und der
réomisch-katholischen Kirche, sie untergrabt die Hoffnung auf eine erfolgreiche
Fortsetzung des orthodox-katholischen Dialogs.

Das Landes-Konzil anerkennt das Recht der Unionsgcmcinden auf legale
Existenz, sieht aber die Gewalttaten gegen orthodoxe Geistliche und Laien und



72

die Besetzung orthodoxer Kirchen als unzuléssig an. Diese Handlungen, die dem
christlichen Geist fern sind, werden von einzelnen Gruppierungen organisiert
und begangen. Das Konzil protestiert gegen nicht verfassungskonforme Hand-
lungen lokaler Behdrden der Westukrainc, die die Blrger orthodoxen Bekennt-
nisses diskriminieren, sich in innerkirchliche Angelegenheiten einmischcn und
die legalen Rechte der orthodoxen Kirche gefahrden.

Das Landes-Konzil verurteilt die Gewaltakte des Stalin-Regimes gegen die
Griechisch-Katholischen und jede Einmischung der Sowjetbehdrden in das inne-
re Kirchenleben. Das Landes-Konzil halt cs fur unzulassig, heule zu &hnlichen
Methoden bezuglich der Orthodoxen zu greifen. Die Geschichte hat gezeigt, dal3
das komplizierte Problem der Beziehungen zwischen diesen zwei Gemeinschaf-
ten durch Gewalt, durch Unterdriickung der legalen Rechte der Orthodoxen
und Uniertcn nicht zu l6sen ist.

20. Das Landes-Konzil bedauert, dal? der schon begonnene Weg zur Nor-
malisierung der Beziehungen zwischen Orthodoxen und Katholiken des 6stli-
chen Ritus in Galizien, zur Regelung der Lage der Unionsgemeinden durch die
Arbeit der Kommission mit den Vertretern des Moskauer Patriarchats, des Hei-
ligen Stuhls, der ukrainisch-orthodoxen Kirche und der Katholiken des 6stlichen
Ritus durch die Uniertcn abgebrochen wurde; letztere hahmen die Verantwor-
tung fur den Abbruch der Gesprache und fur den Verzicht auf die Losungen,
die von der Kommission mit dem Einverstandnis der unierten Kirche ausgear-
beitet worden waren, auf sich.

Danach verstarkten sich aggressive Handlungen der Unierten bei der Be-
setzung orthodoxer Kirchengebaude. Das Landes-Konzil erklart, da der Weg
der Unionsvertreter zur Erschwerung der Situation und zur Verhartung der in-
terkonfessionellen Feindschaft in Galizien fuhrt. Das Konzil ruft den Heiligen
Stuhl auf, die in seiner Jurisdiktion befindlichen ukrainischen Katholiken des
Ostlichen Ritus zu beeinflussen, damit die Arbeit der Kommission wiederaufge-
nommen werden kann.

Es ist ganz klar, daf3 dieser gefahrliche interkonfessionelle Konflikt nur mit
kirehlichcn Mitteln durch den aufrichtigen Dialog bereinigt werden kann."

Es ist auch folgendes zu bemerken: nach dem Verlassen der Kommission
durch die Griechisch-Katholischen erfolgte die Erklarung der griechisch-
katholischen Bischofe vom 17. Méarz 1990, worin sie erklarten, daf "die ukraini-
sche griechisch-katholische Kirche die einzige Kirche in der Ukraine ist"; so



73

nennt sich Metropolit Wladimir Sternjuk nicht nur "Metropolit von Lwow", son-
dern auch "von Kiew und Galizien”.

Das Moskauer Patriarchat schlug im Juni wieder vor, ein au3erordentliches
Treffen durchzufiihren, um diese Situation zu besprechen und Wege zu ihrer
Normalisierung zu finden. Aber aus Griunden, die nicht von der russisch-
orthodoxen Kirche herrtihrten, fand dieses Treffen erst am 10. und 14. Septem-
ber statt. Die Delegationen des Heiligen Stuhls, des Moskauer Patriarchats, der
ukrainisch-orthodoxen und der ukrainisch-katholischen Kirche versammelten
sich im Moskauer Sankt-Daniels Kloster, bestéatigten die "Empfehlungen” vom
Januar und sprachen sich fur die Fortsetzung der Arbeit der Kommission aus.

Erfolgreich wurden die Punkte des Kommuniques vereinbart, die allgemei-
nen Charakter haben und Prinzipien der Zusammenarbeit der Kirchen fur die
Normalisierung der orthodox-katholischen Beziehungen in der Westukraine be-
schreiben.

Daf3 von unierter Seite die Arbeit der Kommission im Marz dieses Jahres
abgebrochen wurde, bewirkte eine &ufRerst negative Reaktion der Orthodoxen
und Unglaubigkeit gegentiber der Mdglichkeit der Regelung des Problems
durch den Dialog mit Katholiken des dstlichen Ritus; und da in der Kommission
Vertreter aller représentierten Institutionen bei diesem aul3erordentlichen Tref-
fen anwesend waren, schlugen die russisch- und ukrainisch-olhodoxe Kirche vor,
wenigstens zwei konkrete Fragen zu losen: die Frage des Uberiasscns wenigstens
je einer der von Katholiken des dstlichen Ritus besetzten Kirchen an die ortho-
doxen Bischéfe von Lwow und Iwano-Frankowsk, damit sie die Mdglichkeit ha-
ben, die Gottesdienste zu feiern und die orthodoxen Gl&aubigen pastoral zu be-
treuen sowie jene der voriibergehenden Uberlassung der alten Residenz an den
Bischof von Lwow, bis dessen neue Residenz gebaut wird.

Leider hat die Stellung der Unicrtcn, ihre Verweigerung jeglichen Kom-
promisses, alle friheren, in Eintracht gefal3ten Punkte des Kommuniques sinnlos
gemacht.

Da die Delegation des Vatikan dem Standpunkt der Griechisch-Unierten
nichts entgegcnstcllen konnte, fihrten die Gespréache in eine Sackgasse.

Am 1. Oktober 1990 erfolgte auch die Erkldrung des Heiligen Synods der
russisch-orthodoxen Kirche Uber die Situation in den Beziehungen mit der ka-
tholischen Kirche. Darin hiefl3 es3:

3Englischer Text: The Journal of Ihe Moscow Patriarchate 1991, Heft t, 2-4.



74

"Der Heilige Synod des Moskauer Patriarchats stellt mit Bitternis fest, dal
die Beziehungen zwischen der rémisch-katholischen Kirche und dem Moskauer
Patriarchat, die sich seit dem 2. Vatikanum erfolgreich entwickelten, bei dem
Versuch, das interkonfessionelle Problem in der Westukraine zu l6sen, einer
schweren Prifung unterworfen wurde. Diese Situation fuhrt unsere Beziehungen
auf eine andere Ebene und stellt die Frage: wie kann man in dieser Lage den
theologischen Dialog fortsetzen? Ist er vereinbar mit himmelschreienden Tatsa-
chen des Drucks auf die Orthodoxen, mit Lasterungen vor unseren heiligen Din-
gen seitens der ukrainischen Katholiken des 6stlichen Ritus?”

DaR diese Worte keine Ubertreibung sind, bestatigt die Besetzung einer
Kirche in Sambor im Lwow-Gebiet am 17. Oktober 1990. Dieses Ereignis wird
in der Erklarung der orthodoxen Geistlichen dieser Stadt folgendermalRen be-
schrieben:

Seit Mai 1990 zelebrierten die Orthodoxen ruhig in der Kirche der Geburt
der Gottesmutter in Sambor. Die ukrainisch-katholische Kirche errichtete im lo-
kalen Park eine Kapelle, sprach tber den Bau ihrer Kirche und sammelte Geld.
Laut einer Veroffentlichung in der Presse haben sie 150.000 gesammelt und be-
gannen, den Grundstein zu legen. In Sambor gibt cs ein ehemaliges katholisches
Kirchengebaude (Orgelsaal). Das ware ein geeigneter Raum. Obwohl ihnen die-
ses Gebaude vom Stadtrat vorgeschlagen wurde, lehnten die Katholiken das An-
gebot ab. Es gibt in Sambor etwa 7000 Katholiken gegentuiber 21.000 Orthodoxen
(die Gesamtbevolkerungszahl betragt 50.000). Seit Oktober wurden Aufrufe
laut, die orthodoxe Kirche der Geburt der Gottesmutter zu besetzen; in diesem
Zusammenhang hielten die katholischen Priester StraRengottesdienste neben
dieser Kirche und Manifestationen, die einen anti-moskauer Charakter hatten,
ab.

Das erste Kirchengebaude wurde von Katholiken in der Nacht vom 30. auf
den 31. Januar 1990 besetzt. Einen Tag spater halten es die Orthodoxen wieder
befreit. Dann schlugen die lokalen Behorden vor, die Kirche gemeinsam fur den
Gottesdienst zu benutzen. Die Orthodoxen forderten Garantien, daf} diese Kir-
che nicht véllig in die Hande der Katholiken gerate.

Im Juni 1990 erklarte der Dekan der Kirche W. Golod den Ubertritt eines
Teils der Gemeinde zur Autokephalen Kirche. So enstanden zwei orthodoxe
Gemeinden, die abwechselnd in der Kirche feierten, In der Folge verlangten die
Behotrden die Schlussel der Kirche und sagten, sie wirden selbst uber ihr
Schicksal entscheiden. Die Orthodoxen weigerten sich; daraufhin verklagte der
Stadtrat die Orthodoxen gerichtlich auf Auflésung des Vertrages und auf Uber-



75

gabe der Schlissel. Zu dieser Zeit hatte der Stadtrat bereits einen Pachtvertrag
Uber die Benutzung der Kirche mit den Katholiken geschlossen.

Das Obergericht der Ukraine billigte den Protest des Staatsanwaltes der
Republik, hob alle Gerichtsbeschliisse der lokalen Behérde tber die Kirche auf
und Ubergab sic den Orthodoxen. Dies geschah am 21. August 1991.

Am Vorabend, also am 20. August, registrierte der Gebietsrat die Ortho-
doxe Gemeinde als juristische Person. Am 30. August verlangte derselbe Ge-
bietsrat die Raumung der Kirche seitens der Orthodoxen. Dieser Beschlufd des
Gebictsrates wurde der Gemeinde nicht mitgetcilt.

Es ist hinzuzuftuigen, daf3 in diesem Sommer, am 24. Juli, etwa 200 OMON-
Lcutc die Kirche angegriffen hatten, aber das Volk hatte die Kirche beschiitzt.
Am 29. August 1991 um sechs Uhr morgens zerschlugen die Katholiken die Tur
der Kirche und besetzten das Gebaude. Das Volk befreite die Kirche wieder.
Nach dieser Besitzergreifung beschlof3 der Gebietsrat am 30. August, dal’ die
Miliz, die Kirche versiegeln und bewachen sollte.

Am 17. September um vier Uhr in der Nacht kamen etwa 47 Busse und
drei Panzerfahrzeuge zur Kirche, die von etwa 40 Mann verteidigt wurde; weite-
re 20 Mann befanden sich mit den Priestern innerhalb des Gebaudes. 900
OMON-Lcutc, 24 Abteilungen der Miliz, und eine Feuerwchrableilung beteilig-
ten sich am Sturm. Die FUhrung bestand aus 54 Mann, mit Oberst Kret, dem
stellvertretenden Chef der UWD des Lwower Gebiets an der Spitze.

Alle Beschutzer der Kirche wurden im Hof geschlagen und auf die Distanz
von 200 Metern z.urlickgcdrangt, einige Kordons wurden eingerichtet und nie-
mand wurde zur Kirche gelassen, dabei wurde Tranengas eingesetzt. Die innere
Tur wurde abgerissen, 200 OMON-Leutc stirzten in die Kirche. Man schlug die
Beschiitzer mit Knuppeln, sogar im Altarraum. Die Geschlagenen wurden hcr-
ausgcholt und in ein Auto der OMON-Lcutc gezerrt. Dem Priester Buchnij
schlug man die Zahne aus, ein armer Invalide der ersten Gruppe wurde schreck-
lich miBhandelt; dasselbe geschah mit dem Kriegsveteranen Chaljawko, einigen
Jungen und etwa zehn Rcntncrinnen. Eine orthodoxe Frau, Anna Sarachman,
wurde mit Gehirnerschitterung und doppelten Kinnbruch ins Krankenhaus ge-
bracht. Sic wurden drei Tage lang nicht operiert. Alle 19 verhafteten Manner,
die sich in der Kirche befunden hatten, wurden nach Drogobytsch in die Miliz-
abteilung gebracht. Unter ihnen befanden sich drei Priester: A. Schwcz, I.
Schwcz und N. Buchnij. Sie salen dort elf Stunden ohne medizinische Hilfe.

Um 14 Uhr wandten sich die Vertreter der orthodoxen Gemeinden an den
stellvertretenden UWD des Lwower Gebiets und befragten ihn tUber das Schick-
sal der Gefangenen. Die Antwort war: "In Sambor herrscht Ruhe, die Priester



76

sind nach Hause gebracht worden." Zu dieser Zeit forderten die Orthodoxen in
Sambor, die Gefangenen freizulassen, sie gingen zur Eisenbahn und warfen sich
auf die Geleise; daraufhin wurden die Gefangenen um 17 Uhr freigelassen.

SchlieRlich ist noch festzuhalten: im Herbst 1990 haben die Glaubigen und
Geistlichen der orthodoxen Kirche in lwano-Frankowsk und Tcrnopol, die alle
Kirchen verloren hatten und keine Gottesdienste besuchen konnten, mehrmals
zu solchen extremen MalRhahmen wie Hungerstreik gegriffen.

Die Situation in der Westukraine wurde vom Moskauer Patriarchat in der
Gemischten Kommission fur den theologischen Dialog zwischen den orthodoxen
Ortskirchen und der rémisch-katholischen Kirche besprochen. Auf der 6. Ple-
narsitzung in Freising (Deutschland), die vom 6. - 16. Juni 1990 stattfand, wurde
eine Erklarung angenommen, die folgendes festhielt4:

"VI. 1) Da eine Spannung zwischen den rémisch-katholischen Kirchen des
byzantischen Ritus und der orthodoxen Kirche in manchen Regionen herrscht,
wird das Problem der Union aktuell, und es muf3 vor anderen zu betrachtenden
Fragen Prioritat haben.

2) Der Terminus "Union” bedeutet in diesem Fall das Bestreben, die Ein-
heit der Kirche durch Spaltung der orthodoxen Gemeinden zu erreichen, ohne
zu bericksichtigen, daR3 die orthodoxe Kirche ckklesiologisch eine Schwesterkir-
che ist, die die Gnade und das Heil vermittelt. Wir lehnen, im Einklang mit dem
Text der Wiener Unterkommission, die Union als Methode der Suche nach Ein-
heit ab, weil sie der allgemeinen Uberlieferung unserer Kirche nicht entspricht.

3) Die Union als Methode diente dort, wo sie angewandt wurde, nicht dem
Ziel der Annaherung der Kirchen. Im Gegenteil, sie rief immer wieder neue
Trennungen hervor. Eine solche Lage war Anlal3 fur Unglick und Kampfe, die
im historischen Gedachtnis der Kirchen blieben. AuRerdem erfordern ekklesio-
logische Motive die Suche nach anderen Wegen.

4) Jetzt, da unsere Kirchen sich auf der Grundlage der ekklesiologischen
briderlichen Gemeinschaft begegnen, kann die Union nur die wichtigen Errun-
genschaften des Dialogs zerstdren.

VIl. Aber auRer dem Ziel der theologischen und historischen Annaherung
sind praktische MafRRnahmen nétig, um den Folgen der geféhrlichen Spannung,
die in vielen orthodoxen Regionen herrscht, zu entkommen. Das Folgende ist zu
beriicksichtigen:

a) Die religibse Freiheit von Personen und Gemeinden ist nicht nur ein
Recht, das voll zu achten ist, fur die Christen, die das gottliche Leben geniel3en,

4Englischer Text: The Journal of the Moscow Patriarchate 1990, lieft 10,46 f.



77

ist es auch die Gabe des Geistes fur das Zusammenfiigen des Leibes Christi, fur
das Wachsen in seiner Fulle (Eph 4,16). Diese Freiheit schlief3t letztlich jede
Form der Gewalt, direkte oder indirekte, physische Gewalt oder moralischen
Druck, aus. Die Gaben des Geistes, die dem Gemeinnitzen immer dienen (1
Kor 12,7), bei der briiderlichen Zusammenarbeit der Hirten, missen endlich die
Wunden der Vergangenheit heilen und die Glaubigen zur tiefen und dauernden
Versthnung fuhren, die das Gebet erlaubt, das der Herr seinen Jingern geboten
hat...

c) Jedes Bestreben, die Glaubigen der einen Kirche in die andere Uberzu-
fuhren - also Proselylenlum - muf3 als eine Entstellung der Hirtenarbcil ausge-
schlossen werden. AuBerdem ist es ein negatives Zeugnis fur diejenigen, die die
neue Freiheit der Kirchen kritisch betrachten und bereit sind, jeden Fall des An-
tagonismus auszunutzen."

Am 12. Dezember 1990 wurde im Fanar5 die Erklarung der intcrorthodo-
xen Kommission fur den theologischen Dialog zwischen der orthodoxen und der
romisch-katholischen Kirche angenommen; dabei wurde betont: "Die heutige
Belebung der Union wird von groben Verletzungen der Menschenrechte und
der religidsen Freiheit begleitet." Auch die Erklarung von Freising wurde unter-
sttzt.

Vom 10. - 15. Juni 1991 fand in Arrice (Italien) die Sitzung des Koordina-
tionskomitces der Internationalen Gemischten Kommission fur den theologi-
schen Dialog zwischen der orthodoxen und der katholischen Kirche statt. Es
wurde das SchluRdokument angenommen, in dem geschrieben stand, dafl mit
dem Entstehen der 6stlichen Katholischen Kirchen "die Situation entstand, die
eine Quelle des Konflikts und des Leidens vor allem fur Orthodoxe wurde”. Im
Dokument gab es Empfehlungen mit dem Aufruf zum Dialog als Methode der
Problemlésung.

Aber trotz der Tatsache, dafl} der Dialog zwischen den orthodoxen Kirchen
und der rémisch-katholischen Kirche Uber die Union als religiése und histori-
sche Erscheinung positiv war, gab cs praktisch keine Beruhigung des Konflikts.
Das Zusammentreffen der Delegationen des Moskauer Patriarchats und des
Heiligen Stuhls in Genf am 2. und 3. Méarz 1992 brachte auch keine entscheiden-
den Ergebnisse. Im Kommunique dieses Zusammentreffens heifl3t es:

"Was die Situation in der Westukraine und in den Beziehungen zwischen
der orthodoxen Kirche und der ukrainisch griechisch-katholischen Kirche anbe-
langt, stimmten die Delegationen uberein, daf3 die im Januar 1990 in Moskau gc-

5Vgl The Journal of the Moscow Patriarchate 1991, lieft 4,57 f.



78

meinsam formulierten Prinzipien, die von der katholischen Obrigkeit und der
Hirarchie des Moskauer Patriarchats gebilligt wurden, eine wirksame Grundlage
fur jede Bemuhung, sie zu lésen, bleiben, aber es besteht weiterhin Uneinigkeit
in der Frage, welcher Mechanismus am besten fur die Verwirklichung dieser
Prinzipien geeignet wére."

Das Uniatentum bleibt nach wie vor ein Problem, das den Dialog der
romisch-katholischen Kirche mit der russisch-orthodoxen und mit anderen ort-
hodoxen Kirchen erschwert. Metropolit Kyrill von Smolensk und Kaliningrad,
Vorsitzender des kirchlichen AuRenamts des Moskauer Patriarchats, sagte im
Interwicw mit der Zeitung "Croix" am 12. Marz 1991:

"Nicht unsere Kirche, sondern Stalin hat die Unicrten verboten. Und wir
haben ohne Zwang diejenigen empfangen, die orthodox bleiben und nicht Ka-
tholiken des lateinischen Ritus oder Atheisten werden wollten. Ich war immer
Uberzeugt: wenn sich unser 6ffentliches Leben normalisiert hat, sollen die Un-
ierten sicher das Recht auf Existenz haben. Meiner Meinung nach soll sich die
griechisch-katholische Kirche dem Proselytcntum verweigern und als eine Bruk-
ke zwischen West und Ost dienen.

Aber dafur soll sie die Theologie des 2. Vatikanums in ihrem Denken und
in ihrer Praxis verwenden."

Diese Meinung kann man fur die allgemeine Meinung der heutigen Hierar-
chie der russisch-orthodoxen Kirche halten.



79

BIBLIOGRAPHIE
ZUM KATHOLISCHEN OSTKIRCHENRECHT !

Il. Vatikanum
Decretum de Ecclesiis orientalibus catholicis

BREYDY M., El dccrcto conciliar "Oricntalium Ecclesiarum”, in: Rcvista Es-
panola de Derecho Canonico 22 (1966) 295-311.

DIE KONZILSDEKRETE. Uber den Okumenismus. Uber die Katholischen
Orientalischen Kirchen. Mit Beitrdgen v. L. Kard. Jaegcr u. E. Stakcmeicr,
Munster 1965.

DEKRET UBER DIE KATHOLISCHEN OSTKIRCHEN (Decretum de Ec-
clesiis orientalibus catholicis), eingel. u. komm. v. J.M. HOECK,
LThK/Erg.Bd. 1, 361-392.

DE VRIES W., Das Konzilsdekret tiber die katholischen orientalischen Kirchen
(Eine theologische Auswertung), in: Orientierung 29 (1965) 201-204.

DE VRIES W., |l Decrcto Conciliare sulle Chiesc Caltolichc Orientali, in: La
civilta Caltolica 2 (1965) 108-121.

DUMONT C., Concile Occumeniquc Vatican Il - L’Eglisc, 'Oecumenisme, les
Eglises Orientales, Paris 1965.

DECREE ON THE CATHOLIC ORIENTAL CHURCHES, in: Clergy
Monthly (1965) 85-93.

EDELBY N., L’authcntique tradition orientale et le dueret de Vatican Il sur les
eglises orientales catholiques, in: Kanon 1 (1973) 59-69.

EDELBY N./DICK I., Les Eglises orientales catholiques: dccret "Oricntalium
Ecclesiarum" (Unam Sanctam 76), Paris 1970.

EID E., La revisione del Codicc di Diritto Canonico Orientale alla lucc del De-
crcto Conciliare "Orientalium Ecclesiarum", in: Nuntia 20 (1985) 128-131.

ESPOSITO R.F., Dccrelo sulle Chiese Orientale, Rom 1963.

ESPOSITO R.F., Il Decrcto conciliare sulle Chiese orientali. Testo e commenta-
to, Rom 1966.

FALTIN D., L’institution synodales dans le Concile Vatican Il, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

FORTINO E., La fisionomia di una Chicsa orientale cattolica nel Concilio Vati-
cano ll: Oriente Cristiano 29 (1989) 3-18.

1 Zusammcngestellt von liva Synck.



80

GALLAGHER C., The Revised Code of Eastern Canon Law and the Sceond
Vatiean Couneil, in: Seminarium 38 (1987) 222-239.

HOEK J.M., Deeree on Eastern Catholic Churchcs, in: H. Vorgrimler (Hrsg.),
Commentary on the Documcnts of Vatiean 11 Bd.'l, New York 1967, 307-
330.

MADEY J., Das Zweite vatikanische Konzil und die Revision des Rechtes der
Ostkirchen, in: Catholica 32 (1978) 188-211.

MADEY J., Das Konz.ilsdckret tber die katholischen Ostkirchen, in: Begegnung
20 (1965) 256-260; 287-290.

MADEY J., Der Abschluf3 einer bekcnnlnisverschiedenen Ehe nach dem Kon-
zilsdekret "Uber die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Orientalium Ecclesiarum: More than Twenty Years After, Pader-
born 1987.

MANNA S., DISTANTE G., Orientalium Ecclesiarum - Deercto sulle Chicse
Orientali Catloliche, Casale Monferrato 1986.

Obscrvations sur Ic nouveau Schema de Ecclcsiis Orientalibus par 1c Patr. Maxi-
mos et Ic Saint-Synode, Automnc 1964.

O'CONNEL P.A., Vatiean IlI: The Deeree on the Catholic Eastern Churches,
Dublin 1965.

ORTIZ DE URBINA 1., Decreto sulle Chicse Orientali cattoliehe, Turin 1967.

PAPANDREOQOU D., Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des Il. Vatika-
nums, Freiburg 1969.

POSPISHIL V.J., Orientalium Ecclcsiarum. The Deeree on the Eastern Calho-
lic Church of Il Vatiean Council, New York 1965.

POSPISHIL V.J., Patriarehowie wschodni w swietlc dekretu Soboru Watykan-
skiego Il De Ecclcsiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar-
chen im Lichte des Dekrets uUber Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18
(1.971) 109-142.

PRZEKOP E., Kanoniezne aspeely dekretu "Orientalium Ecclesiarum” a bieza-
ca reforma kanonieznego prawa wsehodniego, in: Prawo Kanoniezne 20
(1977) 295-306.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia patriarenéw wsehodnieh wedlug dccretu
"Orientalium Eccclcsiarum”, in: Wiadomosci kosciclne Archidiecezji w B-
stoku 3 (1977), Heft 2, 92-105.

PRZEKOP E., Zagadnienia autentycznej tradyeji wschodniej w dekrecic
"Orientalium Ecclesiarum"”, in: Wiadomosci Koscielne Arehidiec. w B-stoku
4 (1987), Heft 3, 67-79.

PUJOL C., Comcntario de la Declaracion de la S.C. para las Iglcsias Orientales
(25-111-1979), in: Rcvista Espanola de Derecho Canonico 26 (1970) 397-
404.



81

PUJOL C., Decretum Concilii Vaticani Il "Ecclesiarum Oricntalium'l. Tcxtus et
Commcntarium, Rom 1970.

PUJOL C., De sensu vocis 'aggregatus’ (Vaticanum Il, Dccr. Orientalium Ecclc-
siarum n.7), in: Pcriodica 50 (1971) 251-271.

PUJOL C., Il decrcto Conciliare sulle Chiese Orientali Cattoliche, in: Unitas 20
(1965) 167-181.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican
Council-Decrcc "Orientalium Ecclesiarum”, n.4). (Orientalia Christiana
Analecta 186), Rom 1970,209-224.

PUJOL C., Vaticano 11 - El unico pueblo de Dios - Decreto "Orientalium Eccle-
siarum". Tcxto y Comentario, Madrid 1968.

SALACHAS D., Il Codice dclle Chiese Orientali, in: Regno-Attualitd 36 (1991)
51-52.

SAVRAMIS D., Die griechisch-orthodoxe Kirche und das zweite Vatikanische
Konzil, in: Christenheit in Bewegung Hamburg 1964, 78-107.

WOJINAR M., Decrec on the Oriental Calholic Churches, in: The Jurist 25
(1965) 173-255.

ZUZEK I., Animadvcrsiones quaedam in Decretum de Eeclesis Orienlalibus
Catholicis Concilii Vaticani Il (mit conspectus bibliographicus), in: Periodi-
ca 55 (1966) 266-288 (= in: De Concilio oecumcnico Vaticano Il. Studia,
Rom 1966, 114-136).



82

Codex Canonum Orientalium Ecclesiarum

Uberblicksdarstellungen

ALESANDRO, J.A., The Revision of the Code of Canon Law: A Background
Study, in: Studia Canonica 24 (1990) 91-146.

BHARANIKULANGARA K., An Introduction to the Ecclesiology and Con-
tents of the Oriental Code, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.),
The Code of Canons of the Eastern Churchcs. A Study and Interpretation.
Essays in Honour of Joseph Cardinal Parccattil, President, Pontifical Com-
mission for the Revision of Eastern Canon Law, Alwaye 1992,11-38.

BROGI M., Algumas caracterfslicas do "Cddigo dos Cénones das Igrejas
Orientais", in: Direito e Pastoral 6 (1991) 3-25.

BROGI M., Codificazione del diritto comunc dclle Chicse oricntali caltoliche,
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 45 (1988) 7-30.

BROGI M., | cattolici orientali nel Codex luris Canonici, in: Antonianum 58
(1983) 218-243.

BROGI M., Il nuovo Codice Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35-
61.

BROGI M., La Congrega/ione per le Chicse Orientali, in: La Curia Romana
nella Cost. Ap. "Pastor Bonus" (Studi Giuridici 21), Citta del Vaticano
1990, 239-267.

BROGI M., Particular Law in the future Oriental Code of Canon Law, in: C.
Payngot (Hrsg.), Homage lo Mar Cariatti-Pioneer Malabar Ecumenist,
Rom 1987, 89-99.

BUCCI ()., Il Codice di Diritto Canonico Orientale nella storia della Chiesa, in:
Apollinaris 55 (1982) 370-448.

BUCCI O., Il Problema della formazione della terminologia cristiana da parle
delle originaric chicse orientali: Studio linguislico c storico-giuridico, in:
Nuntia 5 (1977) 71-95.

BUCCI ()., La genesi della struttura del diritto della Chiesa latina e del diritto
delle Chiese Cristianc Orientali in rapporlo allo svoligimenlo storico del di-
ritto romano e del diritto bizantino, in: Apollinaris 65 (1992) 93-135.

CAPPELLINI E., Con il 'Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium’. Nuovc
prospettive didattiche per il Diritto Canonico, in: L’Osscrvatore Romano,
14. Februar 1991, 8.

CAPRILE G., Il nuovo codice dei canoni delle Chiese Orientali, in: La Civilta
Cattolica, 19. Janner 1991,171-177.



83

CHIRAMEL J.,, BHARANIKULANGARA K. (Hrsg.), The Code of Canons of
the Easlern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Jo-
seph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision
of Eastern Canon Law, Alwayc 1992.

DE CLERCQ C., Fontes iuridici Ecclcsiarum orientalium, Rom 1967.

DE CLERCQ C., Initia iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 38
(1965) 215-235.

DOUM1TH M., De I'unitd du codc de droit dans I’Eglise catholique, in: Antio-
chcna 1965, cahicr 7 (11/3) 23-27.

EDELBY N., Ein einheitliches kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl?
Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch fur die orientalischen Kirchen? in:
Concilium 3 (1967) 618-624.

EDELBY N., Unity or Plurality of Codes: Should the Eastern Churchcs Have a
Special Code?, in: N. Edelby (Hrsg.), Canon Law - Post Conciliar
Thoughts: Rcncwal and Reform of Canon Law (Concilium 28), New
York/Glen Rock, 1967, 37-47.

EID E., La presentazione del codice dei canoni delle Chiese orientali (La rcla-
zione di S.E. Mons. Eid, vice-prcsidenle delle pontificia commissionc per
la revisione), in: L’Osscrvatorc Romano, 27. Oktober 1990, 7.

EID E., La rdvision du Code de droit oriental: histoire et principes, in: Anne6
Canonique 33 (1990) 11-27.

EID E., Le droit canonique oriental, in: Al-Manarat (1988) 3-22,156-160.

EID E., Presto il nuovo codice di Diritto Canonico Orientale, in: Nuntia 27
(1988) 93-94.

EID E., Presentation of the Code of Canons of the Eastern Churchcs to the Syn-
od, October 25, 1990, in: Synod of Bishops Committee for Information,
Bulletin 40(1990)

EID E., ZUZEK 1., Invio dello Schemu Codicis luris Canonici Orientalis all'csa-
me dei Membri dclla Commissionc, in: Nuntia 23 (1986) 109-119.

FALTIN D., Codex luris Canonici Orientalis, in: P. Palazz.ini (Hrsg.), Dictiona-
rium Morale et Canonicum. Bd. 1, Rom 1968, 719-722.

FALTIN D., La Codificazionc del diritto canonico orientale, in: La Sacra Cong-
regazione per le Chiese orientali nel Cinquantesimo della fondazione 1917-
1967, Rom 1969, 121-137.

FALTIN D., Legislatio Latino-Oricntalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictionarium
Morale et Canonicum. Bd. 3, Rom 1968, 33-36.

FALTIN D., L’Unit& della Chiesa e la Icgislaz.ionc canonica delle Chiese
Orientali, in: Unitas 27 (1972) 161-188.

FARIS J., Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchcnrcchtskodex von seiten
katholischer Ostkirchen, in: Concilium 205 (1986) 223-227.



84

FARIS J.D., Observations on the 1986 Schema Codicis luris Canonici Orientalis,
in: in Canon Law Society of America, Proceedings of the Forty-Nineth An-
nual Convention, Washington D.C. 1987, 340-359.

FARIS J.D., The Codificalion and Revision of Eastern Canon Law, in: Sludia
Canonica 17 (1983) 449-485.

FURST C.G., Katholisch ist nicht gleich lateinisch. Der gemeinsame Kirchcn-
rcchtskodex fur die katholischen Ostkirchen, in: Herder Korrespondenz 45
(1991) 136-140.

GALLAGHER C. (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churchcs, Rom
1991.

GIANNINI A., Dottrina sulla codificazione dcl diritto canonico orientale, in:
Ephemeridcs luris Canonici 48 (1992) 29-42.

GLINKA L., Resoconto sulla pubblicazione delle Fonti della Codificazione
Orientale, in: Nuntia 10 (1980) 119-128.

GREEN T.J., Reflections on the Eastern Code Revision Process, in: The Jurist
51 (1991) 18-37.

HAMBYE E.R., The Eastern Churches in India and the Syrian Tradition, in:
Seminarium 38, NS 27 (1987) 364-379.

HAJJAR J., Ouclques jalons modernes de la codification canoniquc orientale,
in: Apollinaris 35 (1962) 231-237.

HIEROLD E., Die Systematik des Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium,
in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 337-345.

LANNE E., La revision du Droit canonique oriental et le retour aux traditions
authentiques de I'Orient, in: Irenikon 54 (1981) 485-496.

LYNCH J.E., The Eastern Churches: Historical Background, in: The Jurist 51
(1991) 1-17.

MADEY J., The Eastern Churches in the Diaspora. What Roman Catholics
Should Know about their Brethren, in: Seminarium 38, NS 27 (1987) 309-
351.

MALANCHARUVIL C., The Syro-Malankara Church, Alwaye 1973.

MAR BASELIOS C., Ecclcsial Perspectives Emerging from the New Code of
Canon Law for the Oriental Catholic Churches, Kottayam 1991.

METZ R., La nouvelle codification du droit de I’ Eglise (1959-1983), in: Revue
de Droit Canonique 33 (1983) 158-168.

METZ R., La premiere codification du droit des Egliscs orientales catholiques,
in: R. Epp, Ch. Lefebvrc, R. Metz, Le droit et les institutions de 1" Eglise
catholique de la fin du XVIlle sidcle & 1978, Paris 1981, 272-281.

METZ R., La premifere tentalive de codificr le droit des Eglises orientales au
XXe silcle (1927-1958), in: Melanges offerts & Jean Dauvillier, Toulouse
1979, 531-546.



85

METZ R., La seconde codification du droit des Egliscs orientales & partir de
1972, in: G. Le Bras (Hrsg.), Histoire du Droit et des Institutions de I'Egli-
se cn Occidcnt. Bd. 16, Paris 1981, 343-351.

METZ R., La seconde tentative de codifier Ic droit des Egliscs orientales catho-
ligues. Latinisalion ou identitd orientale?, in: L’Anndc Canoniquc 23
(1979) 289-309.

METZ R., Le nouveau Code des canons des Eglises Orientales, in: Revue de
Droit Canonique 42 (1992) 99-117.

METZ R., Qucl est Ic droit pour les Egliscs orientales unies & Rome?, in:
L’Annee Canonique 30 (1987) 339-409.

NEDUNGATT G., A New Code for the Oriental Churches, in: Vidyajyoti 55
(1991) 265-285; 327-345.

NEDUNGATT G., Glossario dei termini usati nel CCEOQO, in: Enchiridion Vati-
canum: Documcnti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 904-914.

NEDUNGATT G., Il Codice dellc Chiesc orienlali, in: Civilta Cattolica 143
(1992) 133-144, 325-338.

NEDUNGATT G., Prcscntazione dcl CCEOQ, in: Enchiridion Vaticanum: Do-
cumenti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 889-903.

NEDUNGATT G., The Glossary of Terms Used in CCEO, in: The Jurist 52
(1992)

NEDUNGATT G., The New Oriental Code, in: Vidyajyoti 55 (1991) 171-172.

NEDUNGATT G., The Title of the New Oriental Code, in: Studia Canonica 25
(1991) 465-476.

NEDUNGATT G., The Tille of the New Canonical Legislation, in: Studia Ca-
nonica 19 (1985) 61-80.

O'DONOGHUE C., Somc Notes on Pastoral and Canonical Matters in Latin
and Oriental Rites (Compiled by a Committee of the Canon Law Society of
Australia), 1970 (offset).

ORIOLI G, | lavori della Commissione dalla sua istituzione al 21 Giugno 1975,
in: Nuntia 1 (1975/76) 20-22.

PARLATO V., Alcuni problemi attuali del diritto canonico orientale, in: Alti
dcl Congrcsso internazionale di Diritto Canonico, Mailand 1971.

POSPISHIL V.J., Ex Occidentc Lex. From the West - the Law. The Eastern
Catholic Churches under the Tutclage of the Holy See of Rome, New York
1979.

POSPISHIL V.J., The Eastern Catholic Codification, in: Diakonia 21 (1987)
141-154.

POSPISHIL V.J./FARIS J.D., The New Latin Code of Canon Law and Eastern
Catholics, Brooklyn 1984.

POTZ R., Das katholische Ostkirchcnrccht nach dem Zweiten Vatikanum, in: Il
diritto Ecclcsiastico | - 2 (1978) 204-219.



86

POTZ R., Der Codex Canonum Ecclesiarium Orientalium 1990 - Gedanken zur
Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Scientia Canonum.
Festgabe fur F. Pototschnig zum 65. Geburtstag, hrsg. v. H. Paarhammer u.
A. Rinnerthalcr, Minchen 1991, 399-414.

POTZ R., Die Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Handbuch
des katholischen Kirchenrechts, hrsg. v. J. Listl, H. Muller u. H. Schmitz,
Regensburg 1983, 57-65.

PROVOST J.H., Somc Practical Issues for Latin Canon Lawyers from the Code
of Canons of Eastern Churches, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

PUJOL C., Leccioncs de la codificaci'on canonica oriental (cn vistas de una revi-
sion dcl Codigo de Derecho latino), in: Estudios de Dcusto 9 (1961) 119-
139.

REZAC J., De hodierna competentia S.C. pro Ecclesiis Orientalibus, in: The
Malabar Church (Orienlalia Christiana Analecta 186), Rom 1970, 225-236.

ROCA M.J., Consideraciones cn torno al VIl "Minchener Kanonistisches Sym-
posion" sobre cl Codigo de cénones para las Iglesias orientales, in: lus Ca-
nonicum 63 (1992) 341-348.

ROHBAN L., Caodification du droit Canonique Oriental, in: Apollinaris 65
(1992) 237-298.

SACRA CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALLI, Oriente catto-
lico - Ccnni storici e statistici. 4.ed., Rom 1974, 57-59.

SAID E.S., Les fegliscs orientales et leurs droits hier, aujour’hui... demain, Paris
1989.

SALACHAS D., Il Codice dcllc Chiese Orientali, in: Il Regno- Attualitd 36
(1991) 51-52.

SALACHAS D., Instituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orien-
tali. Strutture ccclesiali dcl CCEO, Rom 1993.

SALACHAS D., Istituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orienta-
le Strutture ecclcsiali del CCEO, Rom 1993.

SCHOENBECHLER R., Principlcs Which Govcrn the Revision of the Code of
Canon Law, in: Readings, Cases, Materials in Canon Law: A Textbook for
Minislerial Students (1990) 84-92.

SIMON C., | Rutcni: passato e presente, in: Civilla Cattolica 141.3 (1990) 400-
412.

SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex fur die katholischen
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

SZENTIRMAI A., The Legal Language of the New Code of Canon Law of the
Oriental Churches, in: The Jurist 22 (1962) 39-70.

TAFT R.F., Eastcrn-Rite Calholicism: Its Heritagc and Vocation, Glcn Rock
1963.



87

TAUTU A. L., Relazionc sulla stampa della Scrics Ill delle Fonti della Codifi-
cazionc Orientale, in: Nuntia 3 (1975/76) 93-100.

THOMAS J.W., The Ecclesiological and Ecclesiastical Developments in the
East and the West, in: Diakonia 6 (1971) 3-16, 135-146.

ZANETTI U., L’Eglisc copte, in: Seminarium 38, NS (1987) 352-363.

ZIADE I., Note sur la necessitd d’un unique Code de Droit Canonique pour
I’Eglise, in: L’ Orient Syrien 11 (1966) 90-98.

ZUZEK |., Ansichten Uber die kiunftige Struktur des ostkirchlichen kanonischen
Rechts, in: Concilium 3 (1967) 665-675.

ZUZEK |., Ein Codex fur die Orthodoxen Kirchen, in: Concilium 5 (1969) 637-
643.

ZUZEK |., Informatio de statu laborum Pontificia Commissionis Codici luris
Canonici Orientalis recognosccndo, in: Periodica 67 (1978) 765-783.

ZUZEK I., Les textes non publids du code de droit canon oriental, in: Nuntia 1
(1975/76) 23-31.

ZUZEK |., L’ordine sistcmatico dcllo Schema Codicis luris Canonici Orientalis
nella sua evoluzione, in: Nuntia 26 (1988) 17-99.

ZUZEK 1., Particular Law in the Code of Canons of the Eastern Churches, in:
Chiramel .1, Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 39-56.

ZUZEK |., Prescntazione del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in:
Monitor Ecclesiasticus 115 (1990) 591-612.

ZUZEK |., Riflcssioni circa la Constituzione Apostolica "Sacri Canones" (18 ol-
tobre 1990), in: Apollinaris 65 (1992) 53-64.

ZUZEK ., Uberblick iiber die neuere Entwicklung des orientalischen Kirchen-
rechts, in: Concilium 1 (1965) 686-696.



88
Ordnung nach Titeln
Allgemeine Hilfsmittel

Schema Codicis luris Canonici Orienlalis, in: Nuntia 24/25 (1987) 1-268.

FURST C.(!., Canones Synopse zum Codex luris Canonici und Codex Canonum
Ecciesiarum Orientalium, Frciburg-Basel-Wicn 1992.

ZUZEK 1., Index Analyticus Codicis Canonum Ecciesiarum Orientalium (Kano-
nika 2), Rom 1992.

Zu den Praeliminarcanones insgesamt

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia-
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

JARAWAN E., Revision des canons De nonnis generalilms, in: Nuntia 10 (1980)
87-118.

URRUTIA F.J., Canones praeliminares codicis (CIC). Comparatio cum canoni-
bus praeliminaribus Codicis Canonum Ecciesiarum orientalium (CC), in:
Periodica 81 (1992) 153-177.

Zu den einzelnen Canones

Can. I: BROGI M., | cattolici orientali ncl Codex luris Canonici, in: Antonia-
num 58 (1983) 218-243.

Can. 1: BROGI M., Il nuovo Codice Orientale cd i latini, in: Antonianum 66
(1991) 35-61.

Can. |I: POSPISHIL V.J., Intcrrilual Canon Law Problems in the United States
and Canada, Chesapcake 1955.

Can. I: POSPISHIL V.J./FARIS J.D, The New Latin Code of Canon Law and
Eastern Catholics, Brooklyn 1984.

Can. 1: PRIMETSHOFER B., Intcrrituellcs Verkchrsrccht im CCEO, in: Ar-
chiv fur katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

Can. I: PROVOST J.H., Somc Practical Issues for Latin Canon Lawyers from
the Code of Canons of Eastern Churehes, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

Can. 2: FONT), hrsg. v. Sacra Congregazionc Orientale, Vatikan 1930 ff.

Can. 2: DE CLERCO, Fontes iuridici Ecciesiarum orientalium, Rom 1967.



89

Can. 2: PODIPARA P.J. (cd. X. Koodapuzha), The Canonical Sourccs of the
Syro-Malabar Church, Vadavathoor 1986.

Can. 22 THAZHAT A., The Juridieal Sourccs of the Syro-Malbar Church, Va-
davathoor 1987.

Can. 2: ZUZEK |., The Ancient Oriental Sourccs of Canon Law and the Mo-
dern Legislation for Oriental Calholics, in: Kanon 1 (1973) 147-160.

Can. 4: CORRAL C., Iglesia y Estado en el Oriente Cristiano, in: Estudias Ecle-
siasticos 66 (1991) 295-305.

Can. 4. SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre
Rechtsstellung gegeniiber den zivilen Autoritdten in ihren Patriarchatsgc-
bielcn. Kanonistische Uberlegungen zu einer vergessenen Norm des katho-
lischen Ostkirchenrechts, in: lustus ludex. Festgabe Fur P. Wesemann,
hrsg. v. K. Ludicke, H. Mussinghoff u. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675-
692.

Zum Verfassungsrecht (Tit. I-XI) insgesamt

Schema canonum de Constitutione hierarchica ccclesiamm orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia-
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

La nuova revisione dclla seconda partc dello Schema canonum de constitutione
hierarchica Ecclesiarum orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Eeclesiarum Orienta-
lum, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.

CH1RAMEL J., Hierarchical Strucluring in the Oriental Legislation, in: Chira-
mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern
Canon Law, Alwaye 1992, 91-107.

DUPREY P., La structurc synodale de I’ Eglise dans la theologie orientale, in:
Proclic Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La sinodalita nella tradizionc orientale, in: La sinodalita nell’ordina-
mento canonieo (1991) 59-84.

EID E., La Synodalitc dans la tradilion orientale, in: Ephemerides luris Canoni-
ci 48 (1992) 9-27.

FALTIN D., L’institution synodales dans Ic Coneilc Vatican Il, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

FALTIN D., L’Unit& della Chiesa e la legislazione canoniea dellc Chiesc
Orientali, in: Unitas 27 (1972) 161-188.



90

FARIS J.D., The Communion of Churches: Tcrminology and Ecclesiology, New
York 1985.

FARIS J.D., The Eastern Catholic Churches: Constitution and Governancc Ac-
cording to the "Code of Canons of the Eastern Churches',, New York 1992.

HAJJAR J., Les synodes d’Eglises orientales Calholiques et I’'Evequc de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

MAR BASELIOS C., Ecclesial Perspectives Emcrging from the New Code of
Canon Law for the Oriental Catholic Churches, Kottayam 1991.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2
(1975/76) 75-87.

NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churches in the Catholic Church, in:
The Jurist 49 (1989) 1-22.

NEDUNGATT G., La giuridizione delle Chiese particolari, in: Unitas 31 (1976)
180-198; 261-285.

NEDUNGATT G., Synodalitat in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

POSPISHIL V.J., The Constitutional Development of the Eastern Catholic
Churches in the Light of the Re-codification of their Canon Law, in: Kanon
5 (1981) 36-71.

PUJOL C., De Extensionc lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali-
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican
Council-Decree "Orientalium Ecclesiarum”, n.4). (Orientalia Christiana
Analccta 186), Rom 1970, 209-224.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im
allgemeinen Uber die Glaubigen ihres Ritus, in: 5 Concilium (1969) 623-
630.

SALACHAS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice lalino e nel
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., Il principio della struttura sinodale delle Chiese orientali nella
Icgislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

SALACHAS D., Instituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orien-
tali. Strutture ecclcsiali dcl CCEO, Rom 1993.

ZUZEK I., Compiti dcl Coetus 111 c IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



91
Zu den einzelnen Titeln
Tit. I De christifidelibus eorumque omnium iuribus et obligationibus

SYNEK E.M., (K)cine katholische Alternative? Der Kodex fir die katholischen
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

Tit. Il De Ecclesiis sui iuris et de ritibus

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia-
rum orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

BASSETT W., The Determination of Rite (Analecta Grcgoriana 157), Rom
1967.

BROGI M., Le Chiesc sui iuris nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium,
in: Revista Espanola de Derecho Canénico 48 (1991) 517-544.

BROGI M., Strutturc delle Chicse Orientali sui iuris secondo il CCEOQO, in:
Apollinaris 65 (1992) 299-312.

DE CLERCQ C., Divcrsitas iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris
38 (1965) 348-371.

EDELBY N., Ein einheitliches kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl?
Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch fiur die orientalischen Kirchen? in:
Concilium 3 (1967) 618-624.

FAR1S J., The Communion of Churchcs: Terminology and Ecclesiology, New
York 1985.

JARAWAN E., Les canons des rites oricnlaux, in: Nuntia 3 (1975/76) 44-53.

MADATH1KANDATHIL G., The Catholic Bishops’ Conference of India: An
Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublishcd dissertation).

NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2
(1975/76) 75-87.

NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churchcs in the Catholic Church, in:
The Jurist 49 (1989) 1-22.

NEDUNGATT G., The Syro-Malabar Church under the New Oriental Code, in:
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastcrn Canon Law, Alwayc 1992, 276-300.

ONCLIN W., Ordinatio Ecclcsiae Universae in spccie ad Ecclesias Rituales sui
iuris quod attinet, in: Revue de droit cononiquc 30 (1980) 304-317.



92

PORUNNEDOM Right of the Syro-Malabar Church for an All-India Juris-
diction, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons
of the Eastern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of
Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revi-
sion of Eastern Canon Law, Alwayc 1992,301-318.

PORUNNEDOM J., The All-India Jurisdiction of the Syro-Malabar-Church. A
Historical-Juridical Study, Rom 1991 (dissertalion).

PUJOL C., De Extensione lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali-
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., Distinctio inter ’ritum’ et ’iurisdictionem’, in: Periodica 70 (1981)
193-219.

RAI P., Eglise Locale ct Eglise Rite, in: Prochc Orient Chreticn 21 (1970) 280-
288.

SALACHAS D., Ecclesia Univcrsa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino ¢ ncl
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., Il concetto ecclesiologico e canonico di "Chiese Orientali" (Ec-
clesiae sui iuris), in: Oriente Cristiano 1 (1990).

SALACHAS D., Le "status" ecclesiologique et canoniquc des Eglises orientales
"sui iuris" et des £glises orthodoxes autocephales, in: L’Annee Canonique
33 (1990) 29-56.

THAZHATH A., The Juridical Sourccs of the Syro-Malabar Church, Koltayam
1987.

VALIYAVILAYIL A., The Notion of Sui luris Church, in: Chiramel J., Bhar-
anikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A
.Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil,
President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law,
Alwayc 1992, 57-90.

WOJNAR M., De Ritu in Codice luris Canonici Oricntalis, in: Analecta OSBM,
Ser. I, Sec. I, vol. 111, fase. 1-2, Rom 1954,105-118.

ZUZEK 1., Che cosa b una Chiesa, un Rito Orientale, in: Seminarium 28, N.F.
15 (1975) 263-277.

ZUZEK 1., Le Ecclcsiac sui iuris nella revisione del Diritto Canonico, in: Vati-
cano lI: bilancio e prospettive venticinque anni dopo (1962-1987), Assisi
1987, 869-882.

ZUZEK 1., The Ecclcsiae sui iuris in the Revision of Canon Law, in: Vatican Il.
Assessment and Perspectives, hrsg. v. R. Latourcllc. Bd. 2, New York 1989,
288 -304.



93

Caput | De ascriptione alicui Ecclesiae sui iuris

BROGI M., | cattolici orientali nel Codex luris Canonici, in: Antonianum 58
(1983) 218-243.

BROGI M., Il nuovo Codicc Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35-
61.

FARIS J.D., Inter-ritual Matters in the Revised Code of Canon Law, in: Studia
Canonica 27 (1983) 239-259.

MAHFOUD P., Ouel rite doit adopter le fidtile oriental acatholique qui rejoinl
I’fSglise ealholique? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.

POSPISHIL V.J., Interritual Canon Law Problems in the United Stales and Ca-
nada, Chesapcake 1955.

POSPISHIL V.J./FARIS J.D, The New Latin Code of Canon Law and Eastern
Calholics, Brooklyn 1984.

MUDRYJ S., De transitu ad alium ritum (A Byzantino-Ucraino ad Latinum),
Rom 1973.

PRADER J., Interrituclle, interkonfessionelle und interreligiosc Probleme im
Eherecht des neuen CIC, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 152
(1983) 408-464.

PRIMETSHOFER B., Intcrrituellcs Verkchrsrccht im CCEO, in: Archiv fur ka-
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

RI1ZZ1 M., Transitus Ritus, in: P. Palazzini, Dictionarium Morale et Canonicum.
Bd. 4, Rom 1968, 536-547.

Tit. 11l De suprema Ecclesiae auctoritate

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclcsia-
nim orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

DE VRIES W., Ecumenical Council and the Ministry of Peter, in: Selection of
the Papers and Minutes of the Four Vienna Consultations between Thcolo-
gians of the Oriental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church:
1971,1973,1976 and 1978, Wien 1988.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Ecclesia univcrsalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2
(1975/76) 75-87.

HAJJAR J., Lcs synodes d’Eglises orientales Catholiques et ’'Eveque de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.



94

MAXIMOS V (Catholic Mclkite Patriarch), Autonomy and Collaboration bet-
wecn the Eastcrn Churchcs and the Universal Church, in: Eastern Chur-
ches Review 3 (1970) 181-187.

POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietle dekretu Soboru Watykan-
skiego Il De Ecclesiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar-
chen im Lichte des Dekrets tUber Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18
(1971) 109-142.

PUJOL C., De Extcnsione lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali-
um, in: Pcriodica 65 (1976) 509-528.

RONCAGLIA M.P., Papautd, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico-
juridique d’unc partic de I’Eglise molkite catholique aprds Ic Concile Vati-
can Il, in: Proche Orient Chretien 23 (1973) 166-171.

SALACHAS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino e nel
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

ZUZEK |., Compiti del Coetus 11l ¢ IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Caput | De Romano Pontifice

ABBASS J., Apostolic Sec in the New Oriental Canonieal Legislation, Rom
1992.

ABBASS J., Historical Basis for the Unqualified Use of Apostolic See, in: Chi-
ramcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn
Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastcrn
Canon Law, Alwaye 1992, 230-257.

GALLAGHER C., The Concept of 'Protos’ in the Eastcrn Catholic Churchcs,
in: Kanon 9 (1989) 99-111.

GRESHAKE G., Die Stellung des Protos in der Sicht der rémisch-katholischen
dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.

MADEY J., Der theologische Ort des Bischofs von Rom in der Sicht der neue-
ren orientalischen Theologie, in: Petrus und Papst, hrsg. v. A. Brandenburg
und H.J. Urban, Munster 1977, 303-330.

Tit. IV De Ecclesiis patriarchalibus

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesianim orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisionc dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia-
nim orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

BROGI M., Osservazioni sui Vicari Patriarcali, in: Antonianum 52 (1977) 165-
176.



95

BROCJI M., Sinodi Patriarcali, Asscmble c¢ Confcrenze Episcopali di rito
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.

DE VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum", in: Concilium 1 (1965) 655-663.

EID E., La Figure Juridiquc du Palriarche, Rom 1963 (third edition).

POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietlc dekrctu Soboru Watykan-
skiego Il De Eeelcsiis Orientalibus Catholicis (Die orientalisehen Patriar-
chen im Lichte des Dekrets uUber Ostkirchen), in: Roczn. tcol.-kanon. 18
(1971) 109-142.

POSPISHIL V.J., The Patriarchate in the Law of the Eastern Catholie Chur-
ches, in: John XXIII Lectures 1 (1966) 122-131.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia palriarchow wschodnich wedlug dcerctu
"Oricntalium Eccclcsiarum”, in: Wiadomosci koseielne Archidiecezji w B-
stoku 3 (1977), Hell 2, 92-105.

PRZEKOP E., Pozycja prawna patriarchy wschodniego kosciola katolickiego
(Die Rechtsposition des Patriarchen in der katholischen Ostkirche), Lublin
1976.

PUJOL C., Adnotationcs ad Declaralionem Practicam Vocis 'Aggregatus’, in:
Periodica 59 (1970) 344-354.

PUJOL C., De Extensione lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Oricntali-
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., De sensu vocis 'aggregatus’ (Vaticanum Il, Decr. Oricntalium Ecclc-
siarum n.7), in: Periodica 50 (1971) 251-271.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im
allgemeinen Uber die Glaubigen ihres Ritus, in: Concilium 5 (1969) 623-
630.

RONCAGLIA M.P., Papaute, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico-
juridique d’unc parlie de I’'Eglise mclkitc catholique apres le Concile Vati-
can Il, in: Prochc Orient Chreticn 23 (1973) 166-171.

RONZANI A., Patriarca, in: Enciclopcdia del Diritto 23, 263-271.

SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre Rechtsstel-
lung gegeniber den zivilen Autoritaten in ihren Palriarchatsgebielen. Ka-
nonistische Uberlegungen zu einer vergessenen Norm des katholischen
Ostkirchenrechts, in: lustus ludex. Festgabe Fur P. Wesemann. hrsg. v. K.
Ludiekc, H. Mussinghoffu. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675-692.

ZUZEK |., Compili del Coctus Il e 1V, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

ZUZEK |., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76)
31-52.



96

Caput | De electione Patriarcharum

PRZEKOP E., Quid in electione patriarcharum ad normas iuris pro ecclcsiis
catholicis oricnlalibus vigcnlis peragcnda servetur quidque mutetur? in:
Kanon 3 (1977) 271-293.

Caput Il De iuribus et obligationibus Patriarcharum

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclcsiarum Oricnta-
lum, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.

VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum”, in: Concilium 1 (1965) 655-663.

DUPREY P., La structure synodale de I'feglisc dans la thdologie orientale, in:
Prochc Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La Synodalite dans la tradilion orientale, in: Ephcmerides luris Canoni-
ci 48 (1992) 9-27.

EID E., La sinodalita nella tradizione orientale, in: La sinodalita nell’ordina-
mento canonico (1991) 59-84.

FALTIN D., L’institution synodale dans le Concile Vatican 11, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

HAJJAR J., Lcs synodes d’Eglises orientales Calholiques et ’Evcque de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

NEDUNGATT G., Synodalitat in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

SALACHAS D., Il principio dclla struttura sinodale dellc Chicse orientali nella
legislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

Caput Il De Synodo Episcoporum Ecclesiae patriarchalis

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclesiarum Orienta-
lum, in: Archiv fur katholisches Kirchenrechl 160 (1991) 367-389.

BROGI M., Sinodi Patriarcali, Asscmble e Conferenze Episcopali di rito
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.

DUPREY P., La structure syonodale de I’Eglise dans la thdologic orientale, in:
Proche Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La sinodalitd nella tradizione orientale, in: La sinodalita nell’ordina-
mento canonico (1991) 59-84.

EID E., La Synodalité dans la tradition orientale, in: Ephcmerides luris Canoni-
Ci 48 (1992) 9-27.

FALTIN D., L’institulion synodales dans le Concilc Vatican Il, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

PARIS J.D., Synodal Governancc in the Eastern Catholic Churchcs, in: Procee-
dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.



HAJJAR J., Die Fatriarchalsynoden im neuen Codex Canonicus fur die kalholi-
sehen Oslkirehen, in: Concilium 26 (1990) 314-325.

HAJJAR J., Die Synoden in der Ostkirche, in: Concilium 1 (1965) 650-654.

HAJJAR J., Les synodes d’Egliscs orientales Catholiqucs et I’'Evcque de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

NEDUNGATT G., Synodalitat in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

SALACHAS D., Il principio dclla slruttura sinodale dellc Chicse orientali nella
Icgislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

ZUZEK 1., Canons de Synodo Ecclesiac patriarchalis et de Convcntu palriar-
cliali, in: Nuntia 7 (1978) 21-46.

Caput VIII De territorio Ecclesiae patriarchalis atque de potestate Patriarchae
et Synodorum extra hoc territorium

FALTIN D., De hierarchis extra fines territorii patriarchalis eonstitulis, in:
Apollinaris 43 (1970) 546-554.

PUJOL C., Conditio fidelis orientalis ritus extra suum territorium, in: Periodica
4 (1984) 489-504.

THERIAULT M., Canonieal Questions Broughl About by the Prcsence of Ea-
stern Catholics in Latin Areas, in: CLSN (1990) 32-49.

THERIAULT M., Canonieal Questions Brought about by the Prcsence of Ea-
stern Catholics in Latin Areas in the Light of the Codex Canonum Ecclesia-
rum Orienlalium, in: lus Ecclesiac 3 (1991) 201-232.

ZUZEK I., Canons Conccrning the Autority of Patriarchs over the Faithful of
their own Rite who Live Outside the Limits of Patriarcal Territory, in:
Nuntia 6 (1978) 3-33.

Tit. V l)e Ecclesiis archiepiscopalibus maioribus

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orienlalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dcllo Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclcsia-
mm orienlalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

CH1MY H., De figura Archicp. Majoris in Jure Canonico Orientali vigente,
Rom 1968.

ZUZEK 1., Compili del Coctus Il e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



98

ZUZEK |., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76)
31-52.

Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV.

Tit. VI De Ecclesiis metropolitanis ceterisque Ecclesiis sui iuris

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione dello Schema canonum de constitutione hierarchica Ecclesia-
mm orientalium, in: Nuntia 22 (1986) 3-124.

ZUZEK |., Compiti dcl Coctus 11l e 1V, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV

can. 156: ORIOLI G., La collazione del pallio, in: Nuntia 2 (1975/76) 88-96.

Tit. VIl De eparchiis et Episcopis

The Scheme ofthe Canons. De Paroeciis, de Vicariis paroecialibus, de Rectoribus
ecclesiamm ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Schema canonum de Constitutione hierarchica ecclesiamm orientalium, in: Nuntia
19 (1984) 3-90.

La nuova revisione della scconda parte dello Schema canonum de constitutione
hierarchica Ecclesiamm orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.

BROGI M., Eparchial Structure = Characteristics of the Eparchiai Structure in
the New Law for the Oriental Churches, in: C. Gallagher (Hrsg.), The
Code of Canons of the Oriental Churches. An Introduction, Rom 1991, 59-
70.

BROGI M., The Norms on Eparchies and Bishops, in: Chiramel J., Bharaniku-
langara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn Churches. A Study
and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, Presi-
dent, Pontifical Commission for the Revision of Eastcrn Canon Law, Al-
waye 1992, 108-120.

DE CLERCQ C., Decrcta viginti synodorum eparchialium orientalium catholi-
corum (= Ecclesiae particulare aevo moderno 1), Rom 1971.

ERDO P., La partecipation des Eveques Orientaux 4 la Conference episcopale.
Observations au lor § du Canon 450, in: Apollinaris 64 (1991) 295-308.

ZUZEK I., Canons de Episcopis, in: Nuntia 9 (1979) 3-61.

ZUZEK |., Compiti dcl Coctus 111 e 1V, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



99

Caput | De Episcopis

Art. | De electione Episcoporum

KHOURY J., Die Bischofswahl in den Ostkirchen, in: Concilium 17 (1981) 549-
555.

KHOURY J., La scelta dei Vcscovi nel Codice dei Canoni delle Chiese Oricnta-
li: Apollinaris 65 (1992) 77-91.

PAARHAMMER H., Bischofsbestellung im CCEO. Patriarchen- und Bischofs-
wahl und andere Formen der Bischofsbesleliung, in: Archiv fur katholi-
sches Kirchenrecht 160 (1991) 390-407.

WOJNAR M., The Choosing of Bishops, edited by W.W. Bassel - The Canon
Law Society, Hartford, in: The Participation of the Clergy and Laity in the
Elcction of Bishops According lo the Disciplinc of Oriental Catholic Chur-
ches, Conn. 1971, 61-73.

Caput Il De organis Episcopum eparchialem in regimine eparchiae adiuvanti-
bus

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Ecclcsiarum Orienta-
lum, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 160 (1991) 367-389.

BROGI M., Sinodi Patriarcali, Assemble e Confcrcnze Episcopali di rito
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.

DUPREY P., La structure synodale de I'feglise dans la theologic orientale, in:
Proche Orient Chretien 20 (1970) 123-145.

EID E., La sinodalitd nella tradizionc orientale, in: La sinodalita nell’ordina-
mento canonico (1991) 59-84.

EID E., La Synodalite dans la tradition orientale, in: Ephemeridcs luris Canoni-
ci 48 (1992) 9-27.

FALTIN D., L’institution synodale dans le Concile Valican II, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

FARIS J.D., Synodal Governancc in the Eastern Catholic Churches, in: Procee-
dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.

HAJJAR .1, Lcs synodes d’kgliscs orientales Catholiques et I'fjveque de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

MADATHIKANDATHIL G., The Catholic Bishops’ Conference of India: an
Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublished dissertation).

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

NEDUNGATT G., Synodalilat in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

NIIJME E., Der Eparchierat im orientalischen Recht, in: Concilium 1 (1965)
639-645.



100

SALACHAS D., Il principio dclla struttura sinodale delle Chiesc orienlali nclla
legislazione canonica antica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

Art. V De protopresbyteris
SINAL A., The Schcme of (hc Canons. De Paroeciis, de Vicariis paroecialibus, de
Rectoribus ecclesianun ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Caput Il und Cap IV De paroeciis, de parochis et de vicariis paroecialibus bzw
De rectoribus ecclesiarum

SINAL A., The Schcme of the Canons. De Paroeciis, de Vicariisparoecialibus, de
Rectoribus ecclesiarum ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.

Tit. VIII De exarchiis et exarchis

La nuova revisione della scconda parte dello Schema canonum de constitutione
hierarchica Ecclesianun orientalium, in: Nuntia 23 (1986) 3-104.
ZUZEK |., Compiti del Coetus Il e 1V, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Tit. IX De conventibus hierarcharum plurium ecclesiarum sui iuris

Vgl. insgesamt die Literatur zu Tit. IV Caput IlI.

Tit. X De clericis

Schema canonum de clericis et laicis, in: Nuntia 13 (1981) 81-118.

Schema canonum de clericis nella nuova revisione, in: Nuntia 20 (1985) 59-127.

GUTIERREZ D.J.A., The Clcrgy in the Latin and Oriental Codes, in: Chiramel
J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastcrn Chur-
chcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa-
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca-
non Law, Alwaye 1992, 121-151.

NEDUNGATT G,, More Canons on Clericis in General, in: Nuntia 7 (1978) 7-
20.

NEDUNGATT G., On Clericis in General, in: Nuntia 3 (1975/76) 54-69.

ZUZEK |., Compiti del Coetus 111 e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.



101

Can. 327: PETZOLD H., Der Subdiakonat im byzantinischen Eherecht unter
Bertcksichtigung der gegenwaértigen Praxis in den orthodoxen Kirchen und
im rémisch-katholischen Ostkirchenrecht, in: Kyrios 8 (1968) 33-62.

Caput | De institutione clericorum
Art. | De seminariis erigendis et regendis

NEDUNGATT G., Clcrical Formation and Scminarics, in: Nuntia 8 (1979) 68-
84.

Caput 111 De iuribus et obligationibus clericorum

POSPISHI1L V., Compulsory Celibacy for the Eastern Catholics in the Ameri-
cas, in: Diakonia 12 (1976) 133-156; 259-280.

POSPISHIL V.J., Clcrical Celibacy in the Eastern Rite Catholic Dioccses in the
United States and Canada, Diakonia 2 (1967), Heft 2, 137-155.

Tit. XI De laicis

Schema canonum de clcricis et laicis, in: Nuntia 13 (1981) 81-118.

Schema canonum de laicis et de christifidelium consociationihus nella nuova revi-
sionc, in: Nuntia 21 (1985) 3-39.

HABBI J., La participation des fidoles dans la vie de PEglise d’orient (Assyro-
chaldéenne), in: Kanon 3 (1977) 90-95.

NEDUNGATT G., The New Oriental Canon Law on Lay People, in: Vachanad-
hara 10(1991) 15-21.

REZAC J., De laicis deque Consociationihus christifidelium ac de officiis cccle-
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

REZAC J., | laici nel diritto canonico orientale vigentc e le proposle per la revi-
sionc di questo diritto, in: Kanon 3 (1977) 131-142.

SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex fur die katholischen
Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

Tit. XIl De monachis ceterisque religiosis et de sodalibus aliorum institutorum
vitae consccratae

Schema canonum de Monachis ceterisque Religiosis neenon de sodalibus aliorum
Institutorum vitae consccratae, in: Nuntia 11 (1980) 3-53.

La nuova revisione dei canoni "De Monachis ceterisque Religiosis neenon de so-
dalibus aliorum Institutorum vitae consecralac", in: Nuntia 16 (1983) 3-108.

ALWAN H., La vie religieuse dans la nouvelle codification orientale, in: Al-



102

Manarat, Numero special, N° 2-3 (1988) 165-176, 439.

ANDRES D.J., Obscrvaciones introductorias al titulo "De Monachis Ccterisque
Religiosis" dcl CCEO, in: Apollinaris 65 (1992) 137-147.

BEYER J., De vila consecrata in iure utriusque codicis oricntalis et occidcntalis,
in: Periodica de re canonica 81 (1992) 283-302.

BROGI M., Ammissione di candidati di rito orientale in Instituti Religiosi Lati-
ni, in: Antonianum 54 (1979) 701-732.

JAEGER D.-M. A., Observations on Religious in the Oriental Code, in: Chira-
mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern
Canon Law, Alwaye 1992,152-180.

MINISCI T., | canoni de Monachis, in: Nuntia 4 (1977) 3-15.

MINISCI T., | canoni de Monachis - pars secunda, in: Nuntia 6 (1978) 42-55.

ORIOLI G., Progetto di Schema De Monachis ccterisque Religiosis neenon de so-
liduhus Institutorum vitae consecralae, in: Nuntia 8 (1979) 30-67.

POSPISH1L V.J., The Archimandrite, in: Diakonia 14 (1978) 214-231.

POSPISHIL V.J., The Religious in the New Oriental Codification, in: John
XXIII Lecturcs 1 (1966) 113-121.

Tit. X1l De christifidelium consociationibus

Schema canonum de laicis et de christifidelium consociationibus nella nuova revi-
sione, in: Nuntia 21 (1985) 3-39.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ccclc-
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

Tit. XIV De evangelizatione gentium

Relalionc circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen-
tium, Magistcrio ecclesiaslico et oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65.
Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiastico et oecume-

nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.



103
Tit. XV De magisterio ecclesiastico

Relationc circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen-
tium, Magisterio ecclesiastico et oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65.
Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiastico et oecume-

nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magistcrium. Ecumcnism. Canons Translatcd
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English Translation,
Brooklyn- New York 1987.

NEDUNGATT G, The Schema De magisterio ecclesiastico - Part I, in: Nuntia
10 (1980) 65-86.

NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part Il, in: Nuntia
11 (1980)55-75.

NEDUNGATT G., Magisterio ecclesiastico nei due Codici, in: Apollinaris 65
(1992) 313-328.

ZUZEK I., Compiti del Coctus Ill e IV, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

Caput | De Eccesiae munere docendi in genere
NEDUNGATT G., The Tcaching Function of the Church in Oriental Canon
Law, in: Studia Canonica 23 (1989) 39-60.

Tit. XVI De cultu divino et praesertim de sacramentis

Denua recognito dello Schema dei canoni sul Culto divino e Sacramenti, in:
Nuntia 15 (1982) 3-97.

Schema canonum de cultu divino et praesertim de sacramentis, in: Nuntia 10
(1980) 3-64.

PRZEKOP E., Die Sakramente im Kirchenrecht der katholischen Ostkirchen,
in: Der kirchliche Osten 35 (1980), Heft 3/4, 81-83.

PRZEKOP E., Sakramenty swietc w prawie Katolickich Kosciolow Wschodnich
(Die hl. Sakramente im Recht der katholischen Ostkirchen), Lublin 1979.

SALACHAD D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna
1991.

ZUZEK |., Aspekte des Sakramentenrechtes des christlichen Ostens, in: Conci-
lium 4 (1968) 627-634.

Cann. 670-671: BROGI M., "Communicatio in sacris" tra cattolici e cristiani
orientali non cattolici, in: Antonianum 53 (1978) 170-193.

Cann. 670-671: BROGI M., Ulteriori possibilita di "communicatio in sacris"?, in:
Antonianum 60 (1985) 459-477.



104

Caim. 670-671: DE VR1ES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Ge-
meinschaft mit den von Rom getrennten Gslchristen im Licht der Ge-
schichte, in: Concilium (1965) 271-281.

Cann. 670-671: KANON VIII: Okumenismus und Interkommunion aus rechtli-
cher Sicht (1987).

Cann. 670-671: LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue calholi-
gue romain, in: Kanon 8 (1987) 135-149.

Cann. 670-671: MADEY J., Sakramentengemeinschafl von Orthodoxen und Ka-
tholiken: zum Problem der vollen "communicatio in sacris”, in: Kyrios 10
(1970) 243-251.

Cann. 670-671: MANNA S., Il riconoscimento dei sacramenti dellc altre chiesc
da parte della chiesa catlolica romana, in: Kanon 8 (1987) 119-134.

Caput | De baptismo

DAOUD M., Un nouveau Schema de canons de Baptismo, in: Nuntia 4 (1977)
16-28.

SALACHAS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna
1991.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et
eucharislia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput Il De chrismatione sancti myri

MARUSYN M., L’unzionc col santo Myron, in: Nuntia 2 (1975/76) 13-20.

SALACHAS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna
1991.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate cl
eucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput Il De Divina Eucharistia

De Divina Eucharistia, in Nuntia 4 (1977) 37-40.

FERRARI G., Breve Esposizione dei lavori sui canoni de divina Eucharistia, in:
Nuntia 4 (1977) 29-40.

SALACHAS D., L’iniziazione cristiana nei Codici orientale e latino, Rom 1991.

ZUZEK 1., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et
eucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

Caput IV De sacramento paenitentiae

FERRARI G., | canoni sulla penitenza c sull’unzionc degli infermi, in: Nuntia 6
(1978) 56-65.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione dei canoni de Poenitcntia, unctione in-
firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.



105

Caput V De unctione infirmorum

FERRARI G-, | canoni sulla pcnitcnza e sull'unzione degli infermi, in: Nuntia 6
(1978) 56-65.

ZUZEK I., Tesli iniziali per la revisionc dci canoni de Poenitentia, unctione in-
firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.

Caput VI De sacra ordinatione

METZ R., Lcs Nouveaux Projets des canons de Sacramento Sacerdotii, in: Nun-
tia 7 (1978) 47-63.

ZUZEK |., Testi initiali per la revisione. De Sacramento ordinis, de locis et tem-
poribus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

Caput VIl De matrimonio

BASSETT W., The Bond of Marriage. An Ecumenical Interdisciplinary Study,
Notre Dame, IN 1968.

DEMEL S., Die kanonische EhcschlieBungsform im Recht der linierten Ostkir-
chen. Ein Vergleich des CCEO/1990 mit dem CIC/1983, in: Archiv fur ka-
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 418-440.

FRANCK B., Contribution theologique et canonique au rapprochement des
Eglises d’Occident et d’Orient dans la doctrine, la discipline et la pasloralc
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

GALLAGHER C., Marriage in the Revised Canon Law for the Eastern Catho-
lic Churches, in: Studia Canonica 24 (1990) 69-90.

NAVARRETE U., Adnotationcs ad instruetionem "Matrimonii Sacramentum",
in: Periodica 55 (1966) 755-769.

NAVARRETE U., Il matrimonio in Oriente ¢ Occidente (Rezension des gleich-
namigen Buches von Prader), in: Orientalia Christiana Periodica 58 (1992)
563-569.

POSPISH1L V.J., Eastern Catholic Marriage Law, Brooklyn 1991.

POSPISHIL V.J., The Eastern Christian Churches and the Question of Remar-
riage of Divorced Catholics, in: Diakonia 1 (1966), Heft 4, 302-314.

PRADER J., De iuris Matrimonialis rccognilione, in: Nuntia 2 (1975/76) 21-30.

PRADER J., Der Ehebegriff im Orientalischen Kodex. Unterschiedliche Be-
stimmungen zwischen dem CCEO und dem CIC, in: Archiv fur katholi-
sches Kirchenrecht 160 (1991) 408-417.

PRADER J., Disputationes Coetus consultorum "De lege Matrimoniali appli-
canda", in: Nuntia 5 (1977) 52-62.

PRADER J., Il Matrimonio in Oriente e Occidcnte (Kanonika 1), Rom 1992.

PRADER .1, Il matrimonio nel mondo, Padua 1986.

PRADER J., Labor Consultorum Commissionis circa canones de Matrimonio,
in: Nuntia 8 (1979) 3-29.



106

SCHWARZENBERG C., Il problema dcl matrimonio nel decreto conciliare
"Ecclesiarum orientalium" con particolarc riferimento ai principi fonda-
mcntali del misticismo tcologico del cristianesimo orientale, in: Rivista di
Diritto Ecclesiastico (1970)

SIEGLE B., Marriagc Today. Commentary on Eastern and Latin Code, Also the
Orthodox Church, New York 1979, 3. Aufl.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Code of Canon Law and the
Code of Canons of the Eastern Churehes, in: Studia Canonica 26 (1992)
437-460.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Eastern and Latin Codes, in:
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churehes. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecaltil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 181-203.

can. 776: PALATHINGAL V., The Meaning and Relevance of Consortium To-
tius Vitae, in: Chiramel J., Bharanikualangara K. (Hrsg.), The Code of Ca-
nons of the Eastern Churehes. A Study and Interpretation. Essays in Ho-
nour of Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for
the Revision of Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 204-229.

Art. IV De matrimoniis mixtis

BERTRAMS W., De matrimoniis mixtis, in: Nuntius 1 (1967) 29-38.

BOCKELE F., Questions theologiqucs touehant la revision de la legislation sur
les mariages mixtes, in: Ist. 12 (1967) 167-178.

BREYDY M., El Decreto sobre matrimonios mixtos entre catélicos y orientales,
in: Revisla Espanola de Derecho Candnico 23 (1967) 375-392.

CARR A.M., Marriage of Catholic with Orthodox - New Deerec, in: Homiletic
and Pasloral Review (1967) 795-796.

CUNNINGHAM T., Mixed Marriagcs with Orientais, in: Irish Ecclesiastical
Record (1967) 408.

PRADER J., De impedimentis in matrimonio mixto, in: Festschrift f. M. Ferid:
Konflikt und Ordnung, Miinchen 1978, 325-341.

ABRAHAM C.A., The Order of Service of the Sacrament of Matrimony of the
Syro-Malankara Church, in: Christian Orient 9 (1988) 68-71.

GALLAGHER C., Marriage in the Revised Canon Law for the Eastern Catho-
lic Churehes, in: Studia canonica 24 (1990) 69-90.

KANON: Oikonomia. Mischehen (1983)

KHOURY L, Decisioncs seu Sententia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum
Orientalium (1909-1970). 2 Bd,, Rom 1972.

KHOURY J., Lajurisprudence de la Sacrée Rote Romaine dans les causes des
figlises Orientales, 1-2, Rom 1972.



107

MADEY J., Der Abschluf3 einer bekenntnisverschiedencn Ehe nach dem Kon-
zilsdekret "Uber die katholischen Ostkirchen", in: Trierer Theologische
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MAHFOUD P., Les Mariages mixtcs: Probleme de liceitd en droit canonique
oriental actuel, in: Apollinaris 39 (1966) 71-92.

MAHFOUD P., Lcs mariages mixtes: Ulude historico-canoniquc, in: Apollinaris
38 (1965) 84-95.

NAVARRETE U., Matrimonia mixta in Synodo Episcoporum, in: Periodica 57
(1968) 653-692.

P1VONKA L.D., Ecumcnical or Mixed Marriages in the New Code of Canon
Law, in: The Jurist 43 (1982) 103-124.

PRADER J., Die Mischehe zwischen katholischen und orthodoxen Christen mit
Bezugnahme auf das Problem der Ehescheidung und Wiederverheiratung,
in: Orientalica Christiana Periodica 49 (1983) 164-183.

PRADER J., Interrituelle, interkonfessionelle und interreligiose Probleme im
Ehcrecht des neuen CIC, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 152
(1983) 408-4C.4.

PUJOL C, Adnotationcs ad Decretum de matrimoniis mixtis inter Catholicos et
Orientales baptizatos acatholicos, in: Periodica 59 (1967) 505-517.

TOCANEL P., De matrimoniis mixtis, in: Buna Vestire 6 (1967), Heft 4,19 ff.

TOCANEL P., I matrimoni misti dopo il Vaticano Il negli schemi dellc Com-
missioni Pontifice, in: Kanon 6 (1983) 115-127.

PRADER J., De conscnsu Matrimoniali condicionalo, in: Nuntia 6 (1978) 34-41.

Caput VIII 1)e sacramentalibus, de locis et de temporibus sacris, de cultu
Sanctorum, de voto et de iureiurando

Art. 111 De diebus festis et paenitentiae

can. 882: HERBUT J., De iciunio et abstinentia in Ecclesia Byzantina, in: Apol-
linaris 39 (1966) 158-200, 303-332, 382-432.

ZUZEK |., Testi initiali per la revisionc. De Sacramento ordinis, de locis et tem-
poribus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

Tit. XVII De baptizatis acatholicis' ad plenam communionem cum Ecclesia cat-
holica convenientibus

FALTIN D., De Legibus quibus baptizati acatholici ritui orientali adscripti te-
nentur, in: Apollianris 35 (1962) 238-249.

MAHFOUD P., Oucl rite doit adopter le fidelc oriental acatholique qui rejoint
I’Eglise calholique? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.



108

SALACHAS D., | battezzati acattolici ehe vengono alla piena comunione con la
Chicsa Caltolica, in: Apollinaris 60 (1987) 227-244.

Tit. XVIII De oecumenismo seu de christianorum unitatae fovenda

Rclatione circa la denua recognito dello Schema canonum de evangelizatione gen-
tium, Magisterio ecclesiaslico el oecumenismo, in: Nuntia 17 (1983) 3-65.
Schema canonum de evangelizatione gentium, magisterio ecclesiaslico et oecume-

nismo, in: Nuntia 12 (1981) 3-36.

BEA A., Coummunio Interecclesiale cd Ecumenismo, in: |. D’Ercole/A.M.
Sticklcr (Hrsg.), Communionc Interecclesiale: Collegialitd -Primato -
Ecumenismo (Communio 13), Rom 1972,1003-1019.

BERTRAMS W., De gradibus "Communionis" in doctrina Concilii Vaticani I.,
in: Gregorianum 47 (1966) 286 ff.

BREYDY M., Didlogo candnico entre orientales y occidcntales, in: Estudios de
Deuslo 9 (1961) 140-150.

BROGI M., Ulteriori possibilita di "communicatio in sacris"?, in: Antonianum 60
(1985) 459-477.

BROGI M., Aperture ecumeniche del Codex Canonum Ecclesiarum Orientali-
um, in: Antonianum 66 (1991) 455-468.

DE VRIES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Gemeinschaft mit
den von Rom getrennten Ostchristen im Licht der Geschichte, in: Concili-
um (1965) 271-281.

DUPREY P., La communion ecclesiale - un point de vue catholiquc romain, in:
Kanon 8 (1987) 23-32

EID E., Los rccents rencontres entre les Eglises et leur signification canonique -
point de vue catholiquc, in: Kanon 8 (1987) 85-104.

FRANCK B., Contribution theologique et canonique au rapprochcmcent des
Eglises d’Occident et d’Orienl dans la doctrine, la discipline et la paslorale
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

FURST CG., L'ecumenismo ncl progetto del codice di diritto canonico orienta-
le, in:. AA. VV. Portare cristo all’'uomo (Congresso del ventennio dal Con-
cilio Vaticano Il), Studia Urbaniana, Rom 1986, 227-233.

FURST C.G., Okumenismus im Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in:
Scicntia Canonum. Festgabe fur F. Pototschnig. hrsg. v. H. Paarhammer/A.
Rinnerthaler, Miinchen 1991, 415-428.

KANON VIII: Okumenismus und Intcrkommunion aus rechtlicher Sicht (1987).

LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue catholiquc romain, in:
Kanon 8 (1987) 135-149.



109

MADEY J., Der AbschlulR einer bckenntnisverschiedenen Ehe nach dem Kon-
zilsdckret "Uber die katholischen Ostkirchen”, in: Trierer Theologische
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Sakramentengemeinschaft von Orthodoxen und Katholiken: zum
Problem der vollen "communicatio in sacris”, in: Kyrios 10 (1970) 243-251.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magisterium. Ecumenism. Canons Translated
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English Translation,
Brooklyn-New York 1987.

PARLATO V., Ecumcnismo e diritto canonico, in: lus Canonicum 9 (1969)

POTZ R., Die Grade der Communio im katholischen Kirchenrecht, in: Kanon 8
(1987) 51-63.

PUJOL C., Orientales ab Ecclesia Catholica seiuncti tenenturne novo iure cano-
nico a Pio XIlI promulgato? in: Orientalia Christiana Pcriodica 32 (1966)
78-110.

SALACHAS D., L’ccumenismo ncllo Schema de Codicc di diritto Canonico
Orientale, in: Apollinaris 61 (1988) 1-4, 205-228, auch in: Studi ccumcnici 4
(1988) 193-206.

SALACHAS D., Ecumcnical Significance of the New Code, in: Chiramel J.,
Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur-
ches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa-
rccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca-
non Law, Alwaye 1992, 258-275.

ZUZEK L, Hat die katholische Kirche die Jurisdiktion der orthodoxen Bischofe
nach dem Il. Vatikanischen Konzil anerkannt oder nicht? in: Ostcrr. Ar-
chiv f. Kirchenrecht 22 (1971) 109-128.

ZUZEK |., La giurisdizione dei vcscovi ortodossi dopo il concilio Vaticano 11,
in: La civilta cattolica 2904 (1971) 550-562.

Tit. XIX De personis et de actibus iuridicis

Caput | De personis

DE CLERCO C,., La part laissec au droit parliculier par les canons 16-158, 221-
239, 251-257, 325, conecrnant les personnes en droit canonigue oriental, in:
Apollinaris 35 (1962) 250-258.

Tit. XX De olllciis

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis cccle-
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.



110
Tit. XXII De recursibus adversus decreta administrativa

Prospetto dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.

ZUZEK |., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e
de processibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.

ZUZEK |., The Effect of Administrative Recourse in the Latin and Oriental
Codes, in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 223-247.

Tit. XXIIl De bonis Ecclesiae temporalibus

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae temporalibus, in:
Nuntia 13 (1981) 3-56.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ecclc-
siaticis et de Jure Ecclesiae patrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

ZUZEK |., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e
deprocessibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.

Tit. XXrv De iudicis in genere

Prospetto dcllo Schema "De processibus” dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia
21 (1985) 40-65.

Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.

SARRAF Y., Lcs canons "De Processibus", in: Nuntia 5 (1977) 3-39.

Caput | De foro competenti
can. 1084: ZUZEK I., Trials Beforc a Single Judge in the Easlern Canon Law,
in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 510-525.

Tit. XXV De iudicio contentioso

Prospetto dello Schema "De processibus” dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia
21 (1985) 40-65.
Schema canonum de tutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.



111

Caput | De iudico contentioso ordinario

Art. IV De litis instantiae suspensione, peremptione et renuntiatione

cann. HW-1200: D’USTILIO F., Sospensione o Interuz/.ione? Opportunita di
riesaminare i canoni 1518-1519 del Codex luris Canonici ed i canoni 1199-
1200 del Codex Canonum Ecelesiarium Orientalium, in: Apollinaris 65
(1992) 217-236.

Tit. XXVI De quibus processibus specialibus

Prospetlo dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia
21 (1985) 40-65.
Schema canonum de lutela iurium xeu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.

Caput | De processibus matrimonialibus

KHOURY |., Decisioncs seu Sentcntia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum
Orientalium (1909-1970). 2 Bd., Rom 1972.

KHOURY J., Lajurisprudcnce de la Sacree Rote Romaine dans les causcs des
Eglises Orientales, 1-2, Rom 1972.

Caput 111 De procedura in parochis amovendis vel transferendis
ZUZEK |., Tcsti iniziali per la revisione dei canoni. De bencficiis ecclesiasticis e
de processibus administrativis, in: Nuntia 8 (1979) 85-100.

Tit. XXVII De sanctionibus poenalibus in Ecclesia

Prospetto dcllo Schema "De processibus" dopo la sua nuova revisione, in: Nuntia
21 (1985) 40-65.

Nota sull’'operato del Coetus Specialis di Novembre-Diccmbre 1980 riguardante
lo Schema "De sanctionibus poenalibus in Ecclesia”, in: Nuntia 12 (1981)
78-81.

Schema canonum de sanctionibus poenalibus in Ecclesia nclla nuova revisione,
in: Nuntia 20 (1985) 3-58.

Schema canonum de sanctionibus poenalibus in Ecclesia, in: Nuntia 13 (1981) 59-
80.

Schema canonum de lutela iurium seu de processibus, in: Nuntia 14 (1982) 3-106.

DI MATTIA G., La normativa di diritto penale ncl Codex Juris Canoniei e nel

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149-
172.



112

FURST C.G., Der Strafrechtsentwurf der papstlichen Kommission fiir die Revi-
sion des orientalischen Codex luris Canonici, in: GS Holbéck, hrsg. v. F.
Polotsehnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

MUDRYJ S., La nuova revisione dei canoni riguardanti le sanzioni penali nclic
Chiese Orienlali Catloliche, in: Nuntia 12 (1981) 37-77.

MUDRYJ S., Lo Schema dei canoni riguardanti le sanzioni penali nclic chicse
Orentali cattoliche, in: Nuntia 4 (1977) 72-96.

ZUZEK 1., Testi iniziali per il Coetus IX: De delictis et poenis, in: Nuntia 4
(1977) 97-127.

ZUZEK I., Nolula de poenis latas sentcnliac in iure orienlali, in: Monitor Ecclc-
siasticus 80 (1976) 31-52.

Tit. XXVIII De procedura in poenis irrogandis

DI MATTIA G., La normaliva di diritto pcnale nel Codex Juris Canonici e nel
Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149-
172.

FURST C.G., Der Strafrechtsentwurf der papstlichen Kommission fiir die Revi-
sion des orientalischen Codex luris Canonici, in: GS Holbodck, hrsg. v. F.
Polotsehnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

Tit. XXIX l)e lege, de consuetudine et de actibus adniinistrativis

Nuova revisione dello Schema canonum de normis generalibus et de bonis Eccle-
siae ternoporalibus, in: Nuntia 18 (1984) 3-95.

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae lemporalibus, in:
Nuntia 13 (1981) 3-56.

JARAWAN E., Revision des canons De normis generalibus, in: Nuntia 10 (1980)
87-118.

Caput | De legibus ecclesiasticis

ER1CKSON J.H., Sacramental ’'Economy’ in Recenl Roman Catholic Thought,
in: The Jurist 48 (1988) 653-667.

KANON VI: Oikonomia. Mischehen (1983).

POTZ R., Okumenische Interpretation. Zur gegenwaértigen Situation der katho-
lischen Auslegungslehre, in: Zwischen Tradition und Erneuerung (FS
W.M. Ploehl), OAKR 35 (1985) 62-82.



113

ZUZEK 1., L’6conomie dans les Iraveaux de la Commission Pontificale pour la
revision du Code de droit canoniquc oriental, in: Kanon 6 (1983) 66-83.

Caput 111 De actibus administrativis

Art. 1112° De dispensationibus

REZAC J., De potestate dispensandi episcoporum orientalium ad hormam Mp.
Episcopalis potestatis. Praemisso textu integro utriusque Motu Proprio lati-
ni nempe et orientalis, Rom 1968.

Tit. XXX De praescriptione et de temporis supputatione

Nuova revisione dello Schema canonum de normis generalibus et de bonis Eccle-
siae temoporalibus, in: Nuntia 18 (1984) 3-95.

Schema canonum de normis generalibus et de bonis Ecclesiae temporalibus, in:
Nuntia 13 (1981) 3-56.



114

Ordnung nach Autoren

ABBASS J., Apostolic See in the New Oriental Canonical Legislation, Rom
1992.

ABBASS J., Historical Basis for the Unqualified Use of Apostolic See, in: Chi-
ramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern
Canon Law, Alwayc 1992, 230-257.

ABRAHAM C.A., The Order of Service of the Sacramcnt of Matrimony of the
Syro-Malankara Church, in: Christian Orient 9 (1988) 68-71.

ALESANDRO, J.A., The Revision of the Code of Canon Law: A Background
Study, in: Studia Canonica 24 (1990) 91-146.

ALWAN H., La vic rcligieuse dans la nouvelle eodifieation orientale, in: Al-
Manarat, Numoéro spécial, N° 2-3 (1988) 165-176, 439.

ANDRES D.J., Obscrvaciones introduetorias al titulo "De Monachis Ceterisquc
Religiosis" del CCEO, in: Apollinaris 65 (1992) 137-147.

AYMANS W., Strutturc sinodali nel Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium,
in: Diritto Canonico e Communionc Ecclesiale in prospettivo teologico,
Turin 1983, 63-90.

AYMANS W., Synodale Strukturen im Codex Canonum Eeelesiarum Orienta-
lum, in: Archiv fur katholisches Kirehenrccht 160 (1991) 367-389.

BASSETT W., The Bond of Marriage. An Ecumenical Interdisciplinary Study,
Notre Dame, IN 1968.

BASSETT W., The Determination of Rite (Analecta Gregoriana 157), Rom
1967.

BEA A., Communio Intcrecclesiale ed Ecumenismo, in: |. D’ Ercole/A.M.
Stickler (Hrsg.), Comunionc Intcrecclesiale: Collcgialita - Primato - Ecu-
menismo 2 (Communio 13), Rom 1972,1003-1019.

BERTRAMS W., De gradibus "Communionis" in doctrina Concilii Vaticani 1.,
in: Gregorianum 47 (1966) 286 ff.

BERTRAMS W., De matrimoniis mixlis, in: Nuntius 1 (1967) 29-38.

BEYER J., De vita eonsccrata in iure utriusque codieis orientalis et occidentalis,
in: Periodica de re canonica 81 (1992) 283-302.

BHARANIKULANGARA K., An Introduction to the Ecclesiology and Con-
tents of the Oriental Code, in: Chiramcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.),
The Code of Canons of the Eastern Churches. A Study and Interpretation.
Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Com-
mission for the Revision of Eastern Canon Law, Alwayc 1992,11-38.



115

BOCKELE F., Questions theologiques touchant la revision de la legislalion sur
les mariages mixtes, in: Ist. 12 (1967) 167-178.

BREYDY M., Diélogo canonico entre orientales y occidentales, in: Estudios de
Deusto 9 (1961) 140-150.

BREYDY M., El deercto conciliar "Orientalium Ecclesiarum”, in: Revista Es-
panola de Derecho Canonico 22 (1966) 295-311.

BREYDY M., El Decreto sobre matrimonios mixtos entre catdlicos y orientales,
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 23 (1967) 375-392.

BROGI M., Algumas caracteri'sticas do "Codigo dos Canones das lgrejas
Orientais"”, in: Direito e Pasloral 6 (1991) 3-25.

BROGI M., Ammissione di candidati di rito orientale in Instituli Religiosi Lati-
ni, in: Anlonianum 54 (1979) 701-732.

BROGI M., Aperture ecumeniche del Codex Canonum Ecclesiarum Orientali-
um, in: Antonianum 66 (1991) 455-468.

BROGI M., Codificazione del diritto eomune delle Chiese oricntali eattoliche,
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 45 (1988) 7-30.

BROGI M., "Communicatio in sacris" tra cattolici ¢ cristiani orientali non catto-
lici, in: Antonianum 53 (1978) 170-193.

BROGI M., Eparchial Slructurc = Characteristics of the Eparchial Structure in
the New Law for the Oriental Churches, in: C. Gallagher (Hrsg.), The
Code of Canons of the Oriental Churches: An Introduction, Rom 1991, 59-
70.

BROGI M., | cattolici orientali ncl Codex luris Canonici, in: Antonianum 58
(1983) 218-243.

BROGI M., 1l nuovo Codice Orientale ed i latini, in: Antonianum 66 (1991) 35-
61.

BROGI M., La Congregazione per le Chiese Orientali, in: La Curia Romana
nella Cost. Ap. "Pastor Bonus" (Studi Giuridici 21), Cittd del Vaticano
1990, 239-267.

BROGI M., Le Chiese sui iuris ncl Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium,
in: Revista Espanola de Derecho Canonico 48 (1991) 517-544.

BROGI M., Nomine vescovili nclle Chiese Orientali Cattoliche, in: Kanon 7
(1985) 124-141.

BROGI M., Osservazioni sui Vicari Patriarcali, in: Antonianum 52 (1977) 165-
176.

BROGI M., Particular Law in the Future Oriental Code of Canon Law, in: C.
Payngot (Hrsg.), Homage to Mar Cariatli-Pioncer Malabar Ecumcnist,
Rom 1987, 89-99.

BROGI M., Sinodi Patriarcali, Assemble c¢ Conferenzc Episcopali di rito
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 250-265.



116

BROGI M., Strutture dellc Chicsc Orientali suijuris sccondo il CCEO in: Apol-
linaris 65 (1992) 299-312.

BROGI M., The Norms on Eparchies and Bishops, in: Chiramel J., Bharaniku-
langara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A Study
and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil, Presi-
dent, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law, Al-
waye 1992,108-120.

BROGI M., Ulteriori possibilitd di "communicatio in sacris'l?, in: Antonianum 60
(1985) 459-477.

BUCCI ()., Il Codice di Diritto Canonico Orientale nella storia dclla Chiesa, in:
Apollinaris 55 (1982) 370-448.

BUCCI O., Il Problema dclla formazione della terminologia cristiana da parle
delle originarie chiese orientali: Studio linguistico e storico-giuridico, in:
Nuntia 5 (1977) 71-95.

BUCCI O., La genesi della strultura del diritto della Chiesa latine c del diritto
delle Chiese Cristiane Orientali in rapporto allo svolgimcnto storico del di-
ritto romano e del diritto biz.antino, in: Apollinaris 65 (1992) 93-135.

CAPPELLINI E., Con il 'Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium’. Nuove
prospettive didattiche per il Diritto Canonico, in: L’Osservatore Romano,
14. Februar 1991, 8.

CAPRILE G., Il nuovo codice dei canoni delle Chiese Orientali, in: La Civilta
Cattolica, 19. Janner 1991,171-177.

CARR A.M., Marriage of Catholic with Orthodox - New Decree, in: Homilctic
and Pastoral Review (1967) 795-796.

CHIMY H., De figura Arehiep. Majoris in Jure Canonico Orientali vigente,
Rom 1968.

CHIRAMEL J., Hierarchical Structuring in the Oriental Legislation, in: Chira-
mcl J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern
Canon Law, Alwaye 1992, 91-107.

CHIRAMEL J., BHARANIKULANGARA K. (Hrsg.), The Code of Canons of
the Eastern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Jo-
seph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision
of Eastern Canon Law, Alwaye 1992.

CORRAL C,, Iglesia y Estado cn cl Oriente Cristiano, in: Estudias Eclesiasticos
66 (1991) 295-305.

CUNNINGHAM T., Mixed Marriages with Oricntals, in: Irish Ecclcsiastical
Record (1967) 408 ff.



117

DAOUD M., Un nouveau Schema de canons de Baptismo, in: Nuntia 4 (1977)
16-28.

DE BERNARDID L.M., Un caso di osmosi fra diritto canonico latino e orien-
tale: il matrimonio segreto, in: lus Ecclcsiae 4 (1992) 629-636.

DE CLERCQ C., Decrela viginti synodorum cparchialium orientalium catholi-
corum (= Ecclesiare particulare aevo moderno 1), Rom 1971.

DE CLERCU C., Diversitas iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris
38 (1965) 348-371.

DE CLERCO C., Fontes iuridici Ecclesiarum orientalium, Rom 1967.

DE CLERCO C., Initia iuridica Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 38
(1965) 215-235.

DE CLERCO C., La pari laissee au droit particulier par les canons 16-158, 221-
239, 251-257, 325, concernant les personnes cn droit canonique oriental, in:
Apollinaris 35 (1962) 250-258.

DEMEL S., Die kanonische EheschliclBungsform im Recht der unierten Ostkir-
chen. Ein Vergleich des CCEO/1990 mit dem C1C/1983, in: Archiv fur ka-
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 418-440.

DE ERCOLE I./DE VR1ES A.M., Comunione Intcrecclesiale: Collegialita’ -
Primato - Ecumenismol/2 (Communio 12/13), Rom 1972.

DE VRIES W., Communicatio in Sacris. Gottesdienstliche Gemeinschaft mit
den von Rom getrennten Ostchristen im Licht der Geschichte, in: Concili-
um (1965) 271-281.

DE VRIES W., Das "Collegium Patriarcharum®, in: Concilium 1 (1965) 655-663.

DE VRIES W., Das Konzilsdekret Uber die katholischen orientalischen Kirchen
(Eine theologische Auswertung), in: Orientierung 29 (1965) 201-204.

DE VRIES W., Ecumenical Councils and the Ministry of Peter, in: Selection of
the Papers and Minutes of the Four Vienna Consultations between Theolo-
gians of the Oriental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church:
1971, 1973, 1976 and 1978, Wien 1988.

DE VRIES W., Il Decreto Conciliare sulle Chicse Cattoliche Orientali, in: La
civiltéd Cattolica 2 (1965) 108-121.

DE VRIES W., Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963.

DI MATTIA G., La normativa di diritto pcnale nel Codex Juris Canonici e nel
Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 149-
172.

D’OSTILIO F., Sospensionc o Interruzionc? Opportunitd di riesaminare i cano-
ni 1518-1519 del Codex Juris Canonici ed i canoni 1199-1200 del Codex Ca-
nonum Ecclesiarum Orientalium, in: Apollinaris 65 (1992) 217-236.

DOUMITH M., De I'unitd du code de droit dans PEglisc catholique, in: Antio-
chena 1965, cahier 7 (11/3) 23-27.



118

DUMONT C., Concile Oecumenique Valican Il - L’Eglisc, I'Oecumenisme, Ics
Eglises Orientales, Paris 1965.

DUPREY P., La communion ecclesiale - un point de vue eatholique romain, in
Kanon 8 (1987) 23-32.

DUPREY P., La strueture synodale de I'Eglise dans la theologie orientale, in:
Proche Orient Chrctien 20 (1970) 123-145.

EDELBY N., Ein einheilliehes kirchliches Gesetzbuch oder eine Vielzahl?
Brauchen wir ein eigenes Gesetzbuch fur die orientalischen Kirchen? in:
Concilium 3 (1967) 618-624.

EDELBY N., L’authentique tradition orientale et le decret de Vatican Il sur Ics
eglises orientales catholiqucs, in: Kanon 1 (1973) 59-69.

EDELBY N., Unity or Plurality of Codes: Should the Eastern Churches have a
special Code?, in: N. Edclby (Hrsg.), Canon Law - Post Conciliar
Thoughts: Renewal and Reform of Canon Law (Concilium 28), New
York/Glen Rock, 1967, 37-47.

EDELBY N./I. DICK, Lcs Eglises orientales catholiqucs: decret "Orientalium
Ecclcsiarum" (Unam Sanctam 76), Paris 1970.

EID E., Discorso di S.E. Mons. Emilie Eid alla presentazione del Codice dei ca-
noni dcllc Chiese oricntali al sinodo dei vescovi (25.X.1990), in: Nuntia 31
(1990) 24-34.

EID E., La Figure Juridique du Patriarche, Rom 1963 (third edition).

EID E., La presentazione del codice dei canoni dellc Chiese orientali (La rela-
zione di S.E. Mons. Eid, vice-presidentc dellc pontificia commissione per
la revisione), in: L’Osservatore Romano, 27. Oktober 1990,7.

EID E., La revisione del Codice di Diritto Canonico Orientale alla luce del De-
creto Conciliare "Orientalium Ecclesiarum®, in: Nuntia 20 (1985) 128-131.

EID E., La revision du Code de droit oriental: histoirc et principes, in: Anned
Canonique33 (1990) 11-27.

EID E., La sinodalila nella tradizione orientale, in: La sinodalita nell’'ordina-
mento canonico (1991) 59-84.

EID E., La Synodalite dans la tradition orientale, in: Ephemerides luris Canoni-
ci 48 (1992) 9-27.

EID E., Le droit canonique oriental, in: Al-Manarat (1988) 3-22,156-160.

EID E., Les recentes rencontrcs entre les Eglises et leur signification canonique
- point de vue eatholique, in: Kanon 8 (1987) 85-104.

EID E., Presentation of the Code of Canons of the Eastern Churches to the Syn-
od, October 25, 1990, in: Synod of Bishops Committee for Information,
Bulletin 40 (1990)

EID E., Presto il nuovo codice di Diritto Canonico Orientale, in: Nuntia 27
(1988) 93-94.



119

EID E., ZUZEK I., Invio dcllo Schema Codicis luris Canonici Orientalis all’csa-
mc dci Membri dclla Commissione, in: Nuntia 23 (1986) 109-119.
ERDO P., La partccipalion des Eveques Orientaux & la Conference episcopale.
Observations au lei § du Canon 450, in: Apollinaris 64 (1991) 295-308.
ERICKSON J.H., Sacramental 'Economy’ in Recenl Roman Calholic Thought,
in: The Jurist 48 (1988) 653-667.

ESPOSITO R. F., Decreto sullc Chiese Orientale, Rom 1963.

ESPOSITO R.F., Il Decreto concilirarc sullc Chiese orientali. Tcsto e coramen-
tato, Rom 1966.

FALTIN D., Codex luris Canonici Orientalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictiona-
rium Morale et Canonicum. Bd. 1, Rom 1968, 719-722.

FALTIN D., De hierarchis extra fines territorii patriarchalis constitutis, in:
Apollinaris 43 (1970) 541,-554.

FALTIN D., De Legibus quibus baptizati acatholici ritui orientali adscripti te-
nentur, in: Apollianris 35 (1962) 238-249.

FALTIN D., La codificazione del diritto canonico orientale, in: La Sacra Cong-
regazione per le Chiese Orientali nel Cinquantesimo dclla fondazione
1917-1967, Rom 1967, 121-137.

FALTIN D., Legislatio Latino-Orientalis, in: P. Palazzini (Hrsg.), Dictionarium
Morale et Canonicum. Bd. 3, Rom 1968, 33-36.

FALTIN D., L’institution synodale dans le Concilc Valican Il, in: Kanon 2
(1974) 39-52.

FALTIN D., L’Unita della Chiesa e la legislazione canonica delle Chiese
Orientali, in: Unilas 27 (1972) 161-188.

FARIS J., Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchenrechtskodex von seiten
katholischer Ostkirchen, in: Concilium 205 (1986) 223-227.

FARIS J.D., Inter-ritual matters in the Revised Code of Canon Law, in: Studia
Canonica 27 (1983) 239-259.

FARIS J.D., Observations on the 1986 Schema Codicis luris Canonici Orientalis,
in: in Canon Law Society of America, Proceedings of the Forty-Nineth An-
nual Convention, Washington D.C. 1987, 340-359.

FARIS J.D., Synodal Governance in the Eastern Calholic Churches, in: Procce-
dings of the Canon Law Society of America (1987) 212-226.

FARIS J.D., The Codification and Revision of Eastern Canon Law, in: Studia
Canonica 17 (1983) 449-485.

FARIS J.D., The Communion of Churches: Terminology and Ecclesiology, New
York 1985.

FARIS J.D., The Eastern Catholic Churches: Constitution and Governance Ac-
cording to the "Code of Canons of the Eastern Churches", New York 1992.



120

FERRARI G., Breve Esposizione dei lavori sui canoni de divina Eucharistia, in:
Nuntia 4 (1977) 29-40.

FERRARI G., | canoni sulla pcnitcnza e sull’'unzione degli infcrmi, in: Nuntia 6
(1978) 56-65.

FORTINO E., La fisionomia di una Chiesa orientale cattolica nel Concilio Vati-
cano Il: Oriente Cristiano 29 (1989) 3-18.

FRANCK B., Contribution theologiquc et canoniquc au rapprochcmcnt des
Egliscs d’Occident et d’Orient dans la doctrine, la discipiine et la paslorale
du mariage, in: Revue de Droit canonique 34 (1984) 40-74.

FURST C.G., Canoncs Synopse zum Codex luris Canonici und Codex Canonum
Ecclesiarum Orientalium, Freiburg-Basel-Wien 1992.

FURST C.G., Der Strafrechtsentwurf der papstlichen Kommission fiir die Revi-
sion des orientalischen Codex luris Canonici, in: GS Holbéck, hrsg. v. F.
Pototschnig u. A. Rinnerthaler, Wien 1985, 367-385.

FURST C.G., Katholisch ist nicht gleich lateinisch. Der gemeinsame Kirchen-
rcchtskodcx fir die katholischen Ostkirchen, in: Herder Korrespondenz, 45
(1991) 136-140.

FURST C.G., L’ecumenismo nel progetto del codice di diritto canonico orienta-
le, in:. AA. VV. Portare cristo all’'uomo (Congresso del ventennio dal Con-
cilio Vaticano Il), Studia Urbaniana, Rom 1986, 227-233.

FURST C.G., Okumenismus im Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in:
Scicntia Canonum. Festgabe fur F. Pototschnig. hrsg. v. H. Paarhammcr/A.
Rinnerthaler, Miinchen 1991, 415-428.

GALLAGHER C., Marriagc in the Rcvised Canon Law for the Eastern Catho-
lic Churchcs, in: Studia Canonica 24 (1990) 69-90.

GALLAGHER C. (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churches, Rom
1991.

GALLAGHER C., The Concept of 'Protos’ in the Eastern Catholic Churches,
in: Kanon 9 (1989) 99-111.

GALLAGHER C., The Rcvised Code of Eastern Canon Law and the Second
Valican Council, in: Scminarium 38 (1987) 222-239.

GIANNINI A., Dottrina sulla codificazione del diritto canonico orientale, in:
Ephemerides luris Canonici 48 (1992) 29-42.

GLINKA L., Rcsoconto sulla pubblicazione delle Fonti della Codificazione
Orientale, in: Nuntia 10 (1980) 119-128.

GREEN T.J., Rcflections on the Eastern Code Revision Process, in: The Jurist
51 (1991) 18-37.

GRESHAKE G., Die Stellung des Protos in der Sicht der rdmisch-katholischen
dogmatischen Theologie, in: Kanon 9 (1989) 17-50.



121

GUTIERREZ D.J.A., The Clcrgy in thc Latin and Oriental Codes, in: Chiramel
J., Bharanikulangra K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur-
ches. A study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa-
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca-
non Law, Alwaye 1992,121-151.

HABBI J., La participation des fideles dans la vic de I'Eglise d’orienl (Assyro-
chaldeenne), in: Kanon 3 (1977) 90-95.

HAJJAR J., Die Patriarchalsynoden im neuen Codex Canonicus fur die katholi-
schen Ostkirchen, in: Concilium 26 (1990) 314-325.

HAJJAR J., Die Synoden in der Ostkirche, in: Concilium 1 (1965) 650-654.

HAJJAR J., Le Synode Permanent (Synodos Endemousa) dans I’'Eglise Byzanti-
ne des origines au Xleme siede (OCA 164), Rom 1962.

HAJJAR J., Les Synodes d’Eglises orientales Catholiqucs et I’'Evequc de Rome,
in: Kanon 2 (1974) 53-99.

HAJJAR J., Ouelques jalons modernes de la codification canonique orientale,
in: Apollinaris 35 (1962) 231-237.

HAMBYE E.R., The Eastern Churchcs in India and thc Syrian Tradition, in:
Seminarium 38, NS 27 (1987) 364-379.

HERBUT J., De ieiunio et ahstinentia in Ecclesia Byzantina, in: Apollinaris 39
(1966) 158-200, 303-332, 382-432.

HIEROLD E., Die Systematik des Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium,
in: Archiv fur katholisches Kirchcnrccht 160 (1991) 337-345.

HOEK J.M., Dccree on Eastern Catholic Churches, in: H. Vorgrimlcr (Hrsg.),
Commentary on thc Documents of Vatican Il Bd. 1, New York 1967, 307-
330.

HUMMER F. (Hrsg.), Orthodoxie und zweites Vatikanum. Dokumente und
Stimmen aus der Okumene, Wien 1966.

JAEGER D.-M. A., Observations on Religious in the Oriental Code, in: Chira-
mel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern
Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardi-
nal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern
Canon Law, Alwaye 1992,152-180.

JARAWAN E., Les canons des rites orientaux, in: Nuntia 3 (1975/76) 44-53.

JARAWAN E., Revision des canons De normis generalibus, in: Nuntia 10 (1980)
87-118.

KHOURY J., Die Bischofswahl in den Ostkirchen, in: Concilium 17 (1981) 549-
555.



122

KHOURY 1I., Decisiones seu Sentcnlia. S.R. Rotae in causis Ecclesiarum
Oricntalium (1909-1970). 2 Bd, Rom 1972.

KHOURY J., Lajurisprudcnce de la Sacr6e Rote Romaine dans les causes des
Eglises Orientales 1-2, Rom 1972.

KHOURY J., La scelta dei Vescovi nel Codice dei Canoni delle Chiese Orienta-
le in: Apollinaris 65 (1992) 77-91.

LANNE E., La "communicatio in sacris" du point de vue ealholique romain, in:
Kanon 8 (1987) 135-149.

LANNE E., La revision du Droit eanonique oriental et le retour aux traditions
authentiques de I'Orient, in: Irenikon 54 (1981) 485-496.

LYNCH J.E., The Eastcrn Churches: Historieal Background, in: The Jurist 51
(1991) 1-17.

MADATHIKANDATHI1L G., The Catholic Bishops' Conference of India: an
Interecclesial Assembly, Rom 1989 (unpublished dissertation).

MADEY J., Das Konzilsdekret Uber die katholischen Ostkirchen, in: Begegnung
20 (1965) 256-260; 287-290.

MADEY J., Das Zweite vatikanische Konzil und die Revision des Rechtes der
Ostkirchen, in: Catholica 32 (1978) 188-211.

MADEY J., Der AbschluR einer bekenntnisverschiedenen Ehe nach dem Kon-
zilsdekret "Uber die katholischen Ostkirchen”, in: Trierer Theologische
Zeitschrift 75 (1966) 237-243.

MADEY J., Der theologische Ort des Bischofs von Rom in der Sicht der neue-
ren orientalischen Theologie, in: Petrus und Papst, hrsg. v. A. Brandenburg
und H.J. Urban, Munster 1977, 303-330.

MADEY J., Oricntalium Ecclesiarum: More than Twenty Years After, Pader-
born 1987.

MADEY J., Sakramentengemeinschaft von Orthodoxen und Katholiken: zum
Problem der vollen "communicatio in sacris", in: Kyrios 10 (1970) 243-251.

MADEY J., The Eastcrn Churches in the Diaspora. What Roman Catholics
Should Know about their Brethrcn, in: Scminarium 38, NS 27 (1987) 309-
351.

MADEY J., The Syro-Malankara Church (1930-1980): Towards a Synodal
Structure, in: Christian Orient 1 (1980) 42-52.

MAHFOUD P., Los mariages mixtes: Etide historico-canonique, in: Apollinaris
38 (1965) 84-95.

MAHFOUD P., Lcs Mariages mixtes: Probleme de liceite en droit eanonique
oriental actuel, in: Apollinaris 39 (1966) 71-92.

MAHFOUD P., Qucl rite doit adopter le fidele oriental acatholiquc qui rejoint
I’Eglise catholiquc? in: Apollinaris 38 (1965) 175-185.



123

MALANCHARUVIL C., The Syro-Malankara Church, Alwayc 1973.

MANNA S., 1l riconoscimento dei sacramenti delle altre chicse da partc dclla
chiese cattolica romana, in: Kanon 8 (1987) 119-134.

MANNA S., DISTANTE G., Orientalium Ecclesiarum - Decreto sulle Chicsc
Urientali Caltolichc, Casale Monferrato 1986.

MAR BASELIOS C., Ecclesial Perspectives Emerging from the New Code of
Canon Law for the Oriental Catholic Churchcs, Kottayam 1991.

MARUSYN M., L’unzione col Santo Myron, in: Nuntia 2 (1975/76) 13-20.

MAX1MOS V (Catholic Melkite Patriarch), Autonomy and Collaboration bet-
ween the Eastcrn Churches and the Universal Church, in: Eastern Chur-
chcs Review 3 (1970) 181-187.

METZ R., La nouvelle codification du droit de I'Eglise (1959-1983), in: Revue
de Droit Canonique 33 (1983) 158-168.

METZ R., La prcmidrc codification du droit des Eglises orientales catholiques,
in: R. Epp, Ch. Lefebvre, R. Metz, Le droit et les inslitutions de I'Eglisc
Catholique de la fin du XVIlleme siede & 1978, Paris 1981, 272-281.

METZ R., La prcmibre tentativc de codificr le droit des Eglises orientales au
XXeme siede (1927-1958), in: Melangcs offerts & Jean Dauvillier, Toulouse
1979, 531-546.

METZ R., La seconde codification du droit des Eglises orientales & partir de
1972, in: G. Le Bras (Hrsg.), Histoirc du Droit et des Institutions de I’Egli-
se cn Occident. Bd. 16, Paris 1981, 343-351.

METZ R., La seconde tentativc de codificr le droit des Eglises orientales catho-
ligues. Latinisation ou identit6é orientale?, in: L’Anncc Canonique 23
(1979) 289-309.

METZ R., Le nouveau Code des canons des Eglises Orientales, in: Revue de
Droit Canonique 42 (1992) 99-117.

METZ R., Les Nouvcaux Projets des canons de Sacramento Sacerdotii, in: Nun-
tia 7 (1978) 47-63.

METZ R., Quel est le droit pour les Eglises orientales unics & Rome?, in:
L’Annee Canonique 30 (1987) 339-4009.

MINISCI T., | canoni de Monachis, in: Nuntia 4 (1977) 3-15.

MINISCI T., I canoni de Monachis - pars secunda, in: Nuntia 6 (1978) 42-55.

MUDRYJ S., De transitu ad alium ritum (A Byzantino-Ucraino ad Latinum),
Rom 1973.

MUDRYJ S., La nuova revisione dei canoni riguardanli le sanzioni penali nelle
Chiese urientali Cattoliche, in: Nuntia 12 (1981) 37-77.

MUDRYJ S., Lo Schema dei canoni riguardanti le sanzioni penali nelle chiese
Orcntali cattoliche, in: Nuntia 4 (1977) 72-96.



124

NAVARRETE U., Adnotationes ad instructionem "Matrimonii Sacramentum",
in: Periodica 55 (1966) 755-769.

NAVARRETE U., 11l matrimonio in Oriente e Occidcnte (Rezension des gleich-
namigen Buches von Prader), in: Orientalia Christiana Periodica 58 (1992)
563-569.

NAVARRETE U., lus matrimoniale latinum et orientale, in: Periodica 80
(1991) 609-639.

NAVARRETE U., Matrimonia mixla in Synodo Episcoporum, in: Periodica 57
(1968) 653-692.

NEDUNGATT G., A New Code for the Oriental Churchcs, in: Vidyajyoti 55
(1991)265-285,327-345.

NEDUNGATT G., Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction
Today, in: Kanon 5 (1981) 19-35.

NEDUNGATT G., Clcrical Formation and Seminarics, in: Nuntia 8 (1979) 68-
84.

NEDUNGATT G., Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2
(1975/76) 75-87.

NEDUNGATT G., Ecclesiastical Magislcrium. Ecumcnism. Canons Translatcd
for Code of Eastern Canon Law. 1986 Draft, English translalion, Brooklyn-
Ncw York 1987.

NEDUNGATT G., Equal Rights of the Churchcs in the Catholic Church, in:
The Jurist 49 (1989) 1-22.

NEDUNGATT G., Glossario dci termini usati nel CCEOQO, in: Enchiridion Vati-
canum: Documenti ufficiali dclla Santa Sede 1990 (1992) 904-914.

NEDUNGATT G., Il Codice delle Chiese oricntali, in: Civilta Cattolica 143
(1992) 133-144, 325-338.

NEDUNGATT G., La giuridizione delle Chiese particolari,in: Unitas 31 (1976)
180-198; 261-285.

NEDUNGATT G., Le Chiese Caltoliche orientali ¢ il nuovo codice dei canoni,
in: La Civiltéa Cattolica 143 (1992) 325-338.

NEDUNGATT G., Magisterio ccclesiastico nei due Codici in: Apollinaris 65
(1992) 313-328.

NEDUNGATT G., More Canons on Clericis in General, in: Nuntia 7 (1978) 7-
20.

NEDUNGATT G., On Clericis in General, in: Nuntia 3 (1975/76) 54-69.

NEDUNGATT G., Presentazione del CCEO, in: Enchiridion Vaticanum: Do-
cumenti ufficiali della Santa Sede 1990 (1992) 889-903.

NEDUNGATT G., Synodalitat in den katholischen Ostkirchen nach dem neuen
Kodex des Kanonischen Rechts, in: Concilum 28 (1992) 396-408.

NEDUNGATT G., The Glossary of Terms Used in CCEO, in: The Jurist 52
(1992)



125

NEDUNGATT G., The New Oriental Canon Law on Lay People, in: Vachanad-
hara 10 (1991) 15-21.

NEDUNGATT G., The New Oriental Code, in: Vidyajyoti 55 (1991) 171-172.

NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part I, in: Nuntia
10 (1980) 65-86.

NEDUNGATT G., The Schema De magisterio ecclesiastico - Part Il, in: Nuntia
11 (1980) 55-75.

NEDUNGATT G., The Syro-Malabar Church under the New Oriental Code, in:
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 276-300.

NEDUNGATT G., The Tcaching Function of the Church in Oriental Canon
Law, in: Studia Canonica 23 (1989) 39-60.

NEDUNGATT G., The Title of the New Canonical Legislation, in: Studia Ca-
nonica 19 (1985) 61-80.

NEDUNGATT G., The Tille of the New Oriental Code, in: Studia Canonica 25
(1991) 465-476.

NIJME E., Der Eparchierat im orientalischen Recht, in: Concilium 1 (1965)
639-645.

O'CONNEL P.A., Vatican |Il: The Decree on the Catholic Eastern Churchcs,
Dublin 1965.

O’DONOGHUE C., Some Notes on Pasloral and Canonical Malters in Latin
and Oriental Rites (Compiled by a Committee of the Canon Law Society of
Australia), 1970 (offset).

ONCLIN W., Ordinatio Ecclesiae Univcrsae in specie ad Ecclesias Rituales sui
iuris quod attinct, in: Revue de droit cononique 30 (1980) 304-317.

ORIOLI G,, | lavori dclla Commissione dalla sua istituzione al 21 Giugno 1975,
in: Nuntia 1 (1975/76) 20-22.

ORIOLI G., La collazione del pallio, in: Nuntia 2 (1975/76) 88-96.

ORIOLI G., Progetto di Schema. De Monachis ceterisque Religiosis neenon de so-
lidabus Institutorum vitae consecratae, in: Nuntia 8 (1979) 30-67.

ORTIZ DE URBINA I., Dccreto sulle Chiese Orientali caltoliche, Turin 1967.

PAARHAMMER H., Bischofsbestellung im CCEO. Patriarchen- und Bischofs-
wahl und andere Formen der Bischofsbestellung, in: Archiv fur katholi-
sches Kirchenrechl 160 (1991) 390-407.



126

PALATHINGAL V., The Meaning and Reicvance of Consortium Totius Vitae,
in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the
Eastcrn Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastcrn Canon Law, Alwayc 1992, 204-229.

PAPANDREOQU D., Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des Il. Vatika-
nums, Freiburg 1969.

PARLATO V., Alcuni problcmi attuali del diritto canonico orientale, in: Atti
dcl Congresso internazionale di Diritto Canonico, Mailand 1971.

PARLATO V., Ecumenismo c diritto canonico, in: lus Canonicum 9 (1969)

PETZOLD H., Der Subdiakonat im byzantinischen Eherccht unter Berucksich-
tigung der gegenwartigen Praxis in den orthodoxen Kirchen und im
réomisch-katholischen Ostkirchenrecht, in: Kyrios 8 (1968) 33-62.

PIVONKA L.D., Ecumenical or Mixed Marriages in the New Code of Canon
Law, in: The Jurist 43 (1982) 103-124.

PODIPARA P.J. (cd. X. Koodapuz.ha), The Canonical Sources of the Syro-
Malabar Church, Vadavathoor 1986.

PORUNNEDOM J., Right of the Syro-Malabar Church for an All-India Juris-
diction, in: Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons
of the Eastern Churchcs. A Study and Interpretation. Essays in Honour of
Joseph Cardinal Parecattil, President, Pontifical Commission for the Revi-
sion of Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 301-318.

PORUNNEDOM J., The All-India Jurisdiction of the Syro-Malabar Church. A
Hislorical-Juridical Study, Rom 1991 (dissertation).

POSPISH1L V.J., Clcrical Cclibacy in the Eastcrn Rite Catholic Dioceses in the
United States and Canada, Diakonia 2 (1967), Heft 2, 137-155.

POSPISHIL V.J., Compulsory Cclibacy for the Eastcrn Calholics in the Ameri-
cas, in: Diakonia 12 (1976) 133-156; 259-280.

POSPISHIL V.J., Eastern Catholic Marriage Law, Brooklyn 1991.

POSPISHIL V.J., Ex Occidcnte Lex. From the West - the Law. The Eastcrn
Catholic Churchcs under the Tutclage of the Holy See of Rome, New York
1979.

POSPISHIL V.J., Interritual Canon Problems in the United States and Canada,
Chesapeake 1955.

POSPISHIL V.J., Orientalium Ecclesiarum. The Decrce on the Eastcrn Catho-
lic Church of Il Vatican Council, New York 1965.

POSPISHIL V.J., Patriarchowie wschodni w swietle dekretu Soboru Watykan-
skiego Il De Ecclesiis Orientalibus Catholicis (Die orientalischen Patriar-
chen im Lichte des Dekrets uUber Ostkirchen), in: Roczn. teol.-kanon. 18
(1971) 109-142.

POSPISHIL V.J., The Archimandrite, in: Diakonia 14 (1978) 214-231.



127

POSP1SHIL V.J., The Constitutional Development of the Easlcrn Catholic
Churchcs in the Light of the Re-codification of their Canon Law, in: Kanon
5 (1981) 36-71.

POSP1SHIL V.J., The Eastern Catholic Codification, in: Diakonia 21 (1987)
141-154.

POSPISHIL V.J., The Eastern Christian Churches and the Question of Remar-
riage of Divorced Catholics, in: Diakonia 1 (1966), Heft 4, 302-314.

POSPISHIL V.J., The Patriarchate in the Law of the Eastern Catholic Chur-
ches, in: John XXIII Lccturcs 1 (1966) 122-131.

POSPISHIL V.J., The Rcligious in the New Oriental Codification, in: John
XXIII Leclures 1 (1966) 113-121.

POSPISHIL V.J./FARIS J.D., The New Latin Code of Canon Law and Eastern
Catholics, Brooklyn 1984.

POTZ R., Das katholische Ostkirchenrecht nach dem Zweiten Vatikanum, in: Il
diritlo Ecclcsiastico 1 - 2 (1978) 204-219.

POTZ R., Der Codex Canonum Ecclesiarium Orientalium 1990 - Gedanken zur
Kodifikation des katholischen Oslkirchenrechls, in: Scientia Canonum.
Festgabe fur F. Pototschnig zum 65. Geburtstag, hrsg. v. H. Paarhammer u.
A. Rinnerthalcr, Minchen 1991, 399-414.

POTZ R., Die Grade der Communio im katholischen Kirchenrecht, in: Kanon 8
(1987) 51-64.

POTZ R., Die Kodifikation des katholischen Ostkirchenrechts, in: Handbuch
des katholischen Kirchenrechts, hrsg. v. J. Listl, H. Muller u. H. Schmitz,
Regensburg 1983, 57-65.

POTZ R., Okumenische Interpretation. Zur gegenwartigen Situation der kano-
nistischen Auslegungsichre, in: Zwischen Tradition und Erneuerung (FS
W.M. Plochl), Osterreichisches Archiv fiir Kirchenrecht 35 (1985) 62-82.

PRADER J., Das Eherecht der orientalischen Kirchen, in: A. Bergmann/M. Fe-
rid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht Bd 1, Frankfurt, 16-32.

PRADER J., De conscnsu Matrimoniali condicionato, in: Nuntia 6 (1978) 34-41.

PRADER J., De impedimentis in matrimonio mixto, in: Festschrift f. M. Fcrid:
Konflikt und Ordnung, Minchen 1978, 325-341.

PRADER J., De iuris Matrimonialis recognilione, in: Nuntia 2 (1975/76) 21-30.

PRADER J., Der Ehebegriff im Orientalischen Kodex. Unterschiedliche Be-
stimmungen zwischen dem CCEO und dem CIC, in: Archiv fur katholi-
sches Kirchenrecht 160 (1991) 408-417.

PRADER J., Die Mischehe zwischen katholischen und orthodoxen Christen mit
Bezugnahme auf das Problem der Ehescheidung und Wiederverheiratung,
in: Orientalica Christiana Periodica 49 (1983) 164-183.

PRADER J., Die religionsverschiedenc Ehe zwischen Katholiken und Musli-
men, in: People on the Move. Bd 22, Vatikan 1992, 35-67.



128

PRADER J., Disputationes Coetus consultorum "De lege Matrimoniali appli-
canda", in: Nuntia 5 (1977) 52-62.

PRADER J., Il Matrimonio in Oriente e Occidente (Kanonika 1), Rom 1992.

PRADER J., Il matrimonio nel mondo, Padua 1986.

PRADER J., Interrituclle, interkonfessionelle und intcrreligibse Probleme im
Ehcrecht des neuen CIC, in: Archiv fur katholisches Kirchenrecht 152
(1983) 408-464.

PRADER J., Labor Consultorum Commissionis circa canoncs de Matrimonio,
in: Nuntia 8 (1979) 3-29.

PR1IMETSHOFER B., Interriluelles Verkehrsrecht im CCEOQO, in: Archiv fur ka-
tholisches Kirchenrecht 160 (1991) 346-366.

PROVOST J.H., Some Practical Issues for Latin Canon Lawyers from the Code
of Canons of Eastern Churches, in: The Jurist 51 (1991) 38-66.

PRZEKOP E., Die Sakramente im Kirchenrecht der katholischen Ostkirchen,
in: Der kirchliche Osten 35 (1980), Heft 3/4, 81-83.

PRZEKOP E., Kanonicznc aspecty dekrctu "Orientalium Ecclesiarum" a bieza-
ca reforma kanonicznego prawa wschodniego, in: Prawo Kanoniczne 20
(1977) 295-306.

PRZEKOP E., Kanoniczna autonomia patriarchéw wschodnich wedlug decretu
"Orientalium Eccclesiarum", in: Wiadomosci koscielne Archidiecezji w B-
stoku 3 (1977), Heft 2, 92-105.

PRZEKOP E., Pozycja prawna patriarchy wschodniego kosciola katolickiego
(Die Rechtsposition des Patriarchen in der katholischen Ostkirche), Lublin
1976.

PRZEKOP E., Quid in elcctione patriarcharum ad normas iuris pro ecclesiis
catholicis orientalibus vigentis peragenda servetur quidque mutetur? in:
Kanon 3 (1977) 271-293.

PRZEKOP E., Sakramcnty swiete w prawie Katolickich Kosciolow Wschodnich
(Die hl. Sakramente im Recht der katholischen Ostkirchen), Lublin 1979.

PRZEKOP E., Zagadnienia autcntycznej tradyeji wschodniej w dekrecie
"Orientalium Ecclesiarum”, in: Wiadomosci Koscielne Archidiec. w B-sloku
4 (1987), Heft 3, 67-79.

PUJOL C., Adnotationes ad Dcclarationem Practicam Vocis 'Aggregatus’, in:
Periodica 59 (1970) 344-354.

PUJOL C., Adnotationes ad Decretum de matrimoniis mixtis inter Catholicos et
Orientales baptizatos acatholicos, in: Periodica 56 (1967) 505-517.

PUJOL C., Comentario de la Declaracion de la S.C. para las Iglesias Orientales
(25-111-1979), in: Rcvista Espanola de Dcrccho Canénico 26 (1970) 397-
404.

PUJOL C., Conditio fidelis orientalis ritus extra suum territorium, in: Periodica
4 (1984) 489-504.



129

PUJOL C., Decrelum Concilii Valicani Il "Ecclesiarum Orientalium". Tcxtus et
Commentarium, Rom 1970.

PUJOL C., De Extensione lurisdictionis Ecclesiarum Particularium Orientali-
um, in: Periodica 65 (1976) 509-528.

PUJOL C., De sensu vocis 'aggregatus’ (Vaticanum Il, Decr. Orientalium Eccle-
siarum n.7.), in: Periodica 50 (1971) 251-271.

PUJOL C., Distinctio intcr ’ritum’ et 'iurisdictionem’, in: Periodica 70 (1981)
193-219.

PUJOL C., Il decreto Conciliare sulle Chicsc Orientali Cattolichc, in: Unitas 20
(1965) 167-181.

PUJOL C., Lecciones de la codificadon canonica oriental (en vistas de una revi-
sion del Codigo de Derecho latino), in: Estudios de Deusto 9 (1961) 119-
139.

PUJOL C., Orientales ab Ecclesia Catholica seiuncti tenenturne novo iure cano-
nico a Pio XIl promulgato? in: Orientalia Christiana Periodica 32 (1966)
78-110.

PUJOL C., The Care and Organization of Particular Churches (Second Vatican
Council-Dccree "Orientalium Ecclesiarum”, n.4). (Orientalia Christiana
Analecta 186), Rom 1970, 209-224.

PUJOL C., Vaticano Il - El unico pueblo de Dios - Dccreto "Orientalium Eccle-
siarum". Texto y Comcntario, Madrid 1968.

RAI P., Eglise Locale et Eglise Rite, in: Proche Orient Chrctien 21 (1970) 290-
288.

REZAC J., De hodierna competentia S.C. pro Ecclesiis Orientalibus, in: The
Malabar Church (Orientalia Christiana Analecta 186), Rom 1970, 225-236.

REZAC J., De laicis deque Consociationibus christifidelium ac de officiis ecclc-
siaticis et de Jure Ecclcsiac palrimoniali, in: Nuntia 5 (1977) 40-51.

REZAC J., De potestate dispensandi Episcoporum orientalium, in: Periodica 57
(1968) 3-79.

REZAC J., De potestate dispensandi episcoporum orientalium ad normam Mp.
Episcopalis potestatis. Pracmisso tcxlu integro utriusque Motu Proprio lati-
ni nempe et orientalis, Rom 1968.

REZAC J., Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen und der Ostkirchen im
allgemeinen Uber die Glaubigen ihres Ritus, in: Concilium 5 (1969) 623-
630.

REZAC J,, | laici ncl diritto canonico orientale vigente e le proposte per la revi-
sionc di questo diritto, in: Kanon 3 (1977) 131-142.



130

RI1ZZ1 M., Transitus Ritus, in: P. Palazzini, Dictionarium Morale et Canonicum.
Bd. 4, Rom 1968,536-547.

ROCA M.J., Consideraciones en torno al VIl "Munchener Kanonistisches Sym-
posion" sobre el Codigo de cénones para las Iglesias orientales, in: lus Ca-
nonicum 63 (1992) 341-348.

ROHBAN L., Codification du droit Canonique Oriental, in: Apollinaris 65
(1992), 237-298.

RONCAGL1A M.P., Papaute, patriarcat, cardinalat. Point de vue historico-
juridigue d’unc partie de I’Eglisc melkite catholique apres le Concile Vati-
can Il, in: Proche Orient Chretien 23 (1973) 166-171.

RONZANI A., Patriarea, in: Enciclopedia del Diritto 23, 263-271.

SACRA CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALLI, Oriente catto-
lico - Ccnni storici e statistici. 4.ed., Rom 1974, 57-59.

SAID E.S., Les RRglises orientales et leurs droits hier, aujour’hui... demain, Paris
1989.

SALACHAS D., Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice latino e nel
Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76.

SALACHAS D., Ecumenical Significance of the New Code, in: Chiramcl J.,
Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Chur-
ches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Pa-
recattil, President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Ca-
non Law, Alwayc 1992, 258-275.

SALACHAS D., | batlezzati acattolici che vengono alla piena comunionc con la
Chiesa Catlolica, in: Apollinaris 60 (1987) 227-244.

SALACHAS D., Il Codice dcllc Chiese orientali, in: Il Regno-Attualitd 36
(1991) 51-52.

SALACHAS D., Il concetto ecclesiologico e canonico di "Chiese Orientali" (Ec-
clesiae sui iuris), in: Oriente Cristiano 1 (1990).

SALACHAS D., Il principio della slruttura sinodale delle Chiese orientali nella
legislazione canonica anlica, in: Nicolaus 6 (1978) 221-249.

SALACHAS D., Istituzioni di Diritto Canonico delle Chiese Cattoliche Orienta-
li. Strutture ecclesiali del CCEO, Rom 1993.

SALACHAS D., L’ecumenismo nello Schema de Codice di diritto Canonico
Orientale, in: Apollinaris 61 (1988) 1-4, 205-228, auch in: Studi ecumenici 4
(1988) 193-206.

SALACHAS D., Le "slatus" ecclesiologique et canonique des Eglises orientales
"sui iuris" et des Eglises orthodoxes autocephales, in: L’ Annee Canonique
33 (1990) 29-56.

SALACHAS D., L’iniziazionc cristiana nei Codici orientale e latino, Bologna
1991.



131

SARRAF Y., Les canons "De Processibus", in: Nuntia 5 (1977) 3-39.

SCHOENBECHLER R., Principles Which Govern the Revision of lhe Code of
Canon Law, in: Readings, Cases, Materials in Canon Law: A Textbook for
Ministerial Students (1990) 84-92.

SCHULZ W., Die katholischen orientalischen Patriarchen und ihre Rechtsstel-
lung gegeniber den zivilen Autoritaten in ihren Patriarchatsgebieten. Ka-
nonistische Uberlegungen zu einer vergessenen Norm des katholischen
Ostkirchenrechls, in: lustus ludex. Festgabe fur P. Wesemann. hrsg. v. K.
Ludicke, H. Mussinghoff u. H. Schwendenwein, Essen 1990, 675-692.

SCHWARZENBERG C., Il problcmma del matrimonio nel decreto conciliare
"Ecclcsiarum orientalium™ con particolare riferimento ai principi fonda-
mentali del mislicismo teologico del cristianesimo orientale, in: Rivista di
Diritto Ecclesiastico (1970)

SIEGLE B., Marriage Today. Commcntary on Eastern and Latin Code, Also the
Orthodox Church, New York 1979, 3. Aull.

SIMON C., | Rutcni: passato e presente, in: Civiltd Cattolica 141.3 (1990) 400-
412.

SINAL A., The Schemc of the Canons. De Paroeciis, de Vicariisparoecialibus, de
Rectoribus ecclesiarum ac de Protopresbyteris, in: Nuntia 9 (1979) 62-89.
SYNEK E.M., (K)eine katholische Alternative? Der Kodex fur die katholischen

Ostkirchen und die Frauen, in: Una Sancta 48 (1993) 67-83.88.

SZENTIRMAI A., The Legal Language of the New Code of Canon Law of the

Oriental Churches, in: The Jurist 22 (1962) 39-70.

TAFT R.F., Eastern-Rite Catholicism: Its Hcritage and Vocation, Gien Rock
1963.

TAUTU A. L., Rela/.ione sulla slampa dclla Scrics 111 delic Fonti della Codifi-
caz.ione Orientale, in: Nuntia 3 (1975/76) 93-100.

THAZHAT A., The juridical Sources of the Syro-Malabar Chureh, Vadavatho-
or 1987.

THERIAULT M., Canonical Questions Brought About by the Presence of Ea-
stern Catholics in Latin Areas, in: CLSN (1990) 32-49.

THURIAULT M., Canonical Questions brought about by the Presence of Ea-
stern Catholics in Latin Areas in the Light ofthe Codex Canonum Ecclesia-
rum Orientalium, in: lus Ecclesiae 3 (1991) 201-232.

THOMAS F.J., Economy: An Examinalion of the Various Theories of Economy
Held within the Orthodox Church, with Special Reference to the Economi-
cal Recognition ofthe Validity of Non-Orthodox Sacraments, in: Journal of
Theological Studies N.S. 16 (1965) 368-420.

THOMAS J.W., The Ecclesiological and Ecclesiastical Developments in the
East and the West, in: Diakonia 6 (1971) 3-16, 135-146.



132

TOCANEL P., De matrimoniis mixtis, in: Buna Vestire 6 (1967), Heft 4,19 ff.

TOCANEL P., 1 matrimoni misti dopo il Vaticano Il negli schemi delle Com-
missioni Pontifice, in: Kanon 6 (1983) 115-127.

THAZHATH A., The Juridical Sourccs of the Syro-Malabar Church, Kottayam
1987.

URRUTIA F.J., Canones praeliminares codicis (CIC). Comparatio cum canoni-
bus praeliminaribus Codicis Canonum Ecclesiarum oricntalium (CC), in:
Periodica 81 (1992) 153-177.

VADAKUMCHERRY J., Marriagc Laws in the Code of Canon Law and the
Code of Canons of the Eastern Churches, in: Studia Canonica 26 (1992)
437-460.

VADAKUMCHERRY J., Marriage Laws in the Eastern and Latin Codes, in:
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parccattil, President, Pontifical Commission for the Revision of
Eastern Canon Law, Alwaye 1992,181-203.

VALIYAVILAYIL A., The Notion of Sui luris Church, in: Chiramel J., Bhar-
anikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Eastern Churches. A
Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph Cardinal Parecattil,
President, Pontifical Commission for the Revision of Eastern Canon Law,
Alwaye 1992, 57-90.

WOJNAR M., Decrec on the Oriental Catholic Churches, in: The Jurist 25
(1965) 173-255.

WOJINAR M., De Ritu in Codice luris Canonici Orientalis, in: Analecta
OSBM.,, Ser. Il, Sec. Il, vol. Ill, fase. 1-2, Roma 1954,105-118.

WOJINAR M.M., Interritual Law in the Revised Code of Canon Law: The Jurist
43 (1983) 191-198.

WOJINAR M., The Choosing of Bishops, edited by W.W. Basset - The Canon
Law Society, Hartford, in: The Participation of the Clergy and Laity in the
Election of Bishops According to the Discipline of Oriental Catholic Chur-
ches, Conn. 1971, 61-73.

ZANETTI U., L’Eglisc copte, in: Seminarium 38, NS (1987) 352-363.

ZIADE 1., Note sur la necessite d’'un unique Code de Droit Canonique pour
I’Eglise, in: L’Orient Syrien 11 (1966) 90-98.

ZUZEK I., Animadvcrsiones quaedam in Decrelum de Ecclcsis Orientalibus
Catholicis Concilii Vaticani Il, in: Periodica 55 (1966) 266-288 (= in: De
Concilio oecumcnico Vaticano Il. Studia, Rom 1966, 114-136).



133

ZUZEK I., Ansichten Uber die kinftige Struktur des ostkirchlichen kanonischen
Rechts, in: Concilium 3 (1967) 665-675.

ZUZEK 1., Aspekte des Sakramentenrechtes des christlichen Ostens, in: Conci-
lium 4 (1968) 627-634.

ZUZEK 1., Canons Concerning the Authority of Patriarchs over the Faithful of
their own Rite who Live Outside the Limits of Patriarcal Territory, in:
Nuntia 6 (1978) 3-33.

ZUZEK 1, Canons de Episcopis, in: Nuntia 9 (1979) 3-61.

ZUZEK 1, Canons de Synodo Ecclcsiae patriarchalis et de Convcntu patriar-
chali, in: Nuntia 7 (1978) 21-46.

ZUZEK |., Che cosa e una Chiesa, un Rito Orientale, in: Seminarium 28, N.F.
15 (1975) 263-277.

ZUZEK |., Compiti dcl Coetus Il e 1V, in: Nuntia 3 (1975/76) 70-92.

ZUZEK 1., De patriarchis et Archiepiscopis Maioribus, in: Nuntia 2 (1975/76)
31-52.

ZUZEK I., Ein Codex fur die Orthodoxen Kirchen, in: Concilium 5 (1969) 637-
643.

ZUZEK Il., Hat die katholische Kirche die Jurisdiktion der orthodoxen Bischofe
nach dem Il. Vatikanischen Konzil anerkannt oder nicht? in: Osterr. Ar-
chiv f. Kirchenrecht 22 (1971) 109-128.

ZUZEK I., Index Analyticus Codicis Canonum Ecclcsiarum Oricntalum (Kano-
nika 2), Rom 1992.

ZUZEK |I., Informatio de statu laborum Ponlificia Commissionis Codici luris
Canonici Orientalis rccognosccndo, in: Periodica 67 (1978) 765-783.

ZUZEK |., La giurisdizionc dei vcscovi ortodossi dopo il concilio Vaticano 11,
in: La civilta cattolica 2904 (1971) 550-562.

ZUZEK I., Le Ecclesiae sui iuris nella revisionc del Diritto Canonico, in: Vati-
cano lI: bilancio e prospettive venticinquc anni dopo (1962-1987), Assisi
1987, 869-882.

ZUZEK |., L’economie dans les traveaux de la Commission Pontificalc pour la
revision du Code de droit canonique oriental, in: Kanon 6 (1983) 66-83.
ZUZEK ., Lcs texlcs non publies du code de droit canon oriental, in: Nuntia 1

(1975/76) 23-31.

ZUZEK |., L’ordine sistematico dello Schema Codicis luris Canonici Orientalis
nella sua evoluzionc, in: Nuntia 26 (1988) 17-99.

ZUZEK |., Nekaj opomb k Odloku o katoliskih vzhodnih Cerkvah, in: Kraljestvo
bozje, Triest 1966, 51-58.

ZUZEK I., Notula de poenis latas scntenliae in iure orientali, in: Monitor Eccle-
siaslicus 80 (1976) 31-52.



134

ZUZEK 1., Particular Law in the Code of Canons of thc Eastern Churches, in:
Chiramel J., Bharanikulangara K. (Hrsg.), The Code of Canons of the Ea-
stern Churches. A Study and Interpretation. Essays in Honour of Joseph
Cardinal Parecattil, President, Ponlifical Commission for the Revision of
Eastern Canon Law, Alwaye 1992, 39-56.

ZUZEK |., Presentazionc dcl Codex Canonum Ecclcsiarum Orientalium, in:
Monitor Ecclesiasticus 115 (1990) 591-612.

ZUZEK I., Riflessioni circa la Costituzione Apostolica "Sacri Canones" (18 Ot-
tobre 1990), in: Apollinaris 65 (1992) 53-64.

ZUZEK |., "Testi iniziali" de Causis bcatificationis et canonizationis, in: Nuntia
9 (1979) 90-106.

ZUZEK |I., Testi iniziali per il Coetus IX: De delictis et poenis, in: Nuntia 4
(1977) 97-127.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De Baptismo, chrismate et
cucharistia, in: Nuntia 4 (1977) 41-71.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione dei canoni. De beneficiis ecclesiasticis e
de processibus administrativis, in Nuntia 8 (1979) 85-100.

ZUZEK ., Testi iniziali per la revisione dei canoni de Poenitentia, unctione in-
firmorum, in: Nuntia 6 (1978) 66-79.

ZUZEK |., Testi iniziali per la revisione. De Sacramcnto ordinis, de locis et
temporibus sacris, de culto divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-103.

ZUZEK |., The Ancient Oriental Sources of Canon Law and the modern Legis-
lation for Oriental Catholics, in: Kanon 1 (1973) 147-160.

ZUZEK L, The Effect of Administrative Rccoursc in the Latin and Oriental
Codes, in: Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 223-247.

ZUZEK |., Trials Before a Single Judge in thc Eastern Canon Law, in: Orienta-
lia Christiana Periodica 30 (1964) 510-525.

ZUZEK I., Uberblick tber die neuere Entwicklung des orientalischen Kirchen-
rechts, in: Concilium 1 (1965) 686-696.

ZUZEK, |., The Patriachal Structure According to thc Oriental Code, in: C.
Gallagher (Hrsg.), The Code of Canons of the Oriental Churches: An In-
troduction, Rom 1991, 40-58.






