Muftter
Nonne
Diakonin

Frauenbilder
Im Recht der Ostkirchen

Kovar



KOWVAR



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN
CARL G. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION
RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE

EVA SYNEK

Gefordert durch
das Bundesministerium fur Bildung,Wissenschaft und Kultur



KANON



Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der
Ostkirchen. - Miinchen-Egling a. d. Paar : Kovar.
Fraher im Verl. Herder, Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Osterreichs, Wien
Mutter, Nonne, Diakonin. - 1. Aufl. -
Minchen ; Egling a. d. Paar : Kovar, 2000
ISBN 3-925845-89-5 brosch.

© by Roman Kovar Verlag, 84692 Egling an der Paar

Umschlaggestaltung : Wolfgang Wieshaider

Auslieferung: Verlag Roman Kovar, Hauptstr. 13, 84692 Egling an der Paar
Druckvorlage: Institut fir Recht und Religion an der
rechtswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Wien

Druck: tHB, Tschechische Republik

1. Auflage 2000. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN 3-925845-89-5



KANON XVI

Yearbook of the Society for the Law of the Eastern Churches
Annuairc de la societe du droit des eglises orientales

MOTHER, NUN, DEACONESS

Images of Women

according to Eastern Canon Law

Edition Roman Kovar + Egling 2000



Empty Page



KANON XVI

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

MUTTER, NONNE, DIAKONIN

Frauenbilder

iIm Recht der Ostkirchen

Verlag Roman Kovar ¢+ Egling 2000



Empty Page



Inhalt

Eva M. Synek, Wien

Bericht zum XI1V. Kongrel3 der Gesellschaft fir das Recht der Ostkirchen

,Die Frau im kanonischen Recht der Ostkirchen /,Women in Canon Law

Ofthe Eastern ChUICES ..........oiii et e e e e \YJ

T Gennadios Limouris, Fener/Istanbul
Orthodox and Ecumenical Assemblies and Conferences of the 20lh Century............ 1

EvaM. Synek, Wien
Zur Rezeption alttestamentlicher Reinheitsvorschriften ins Orthodoxe
KIrCRENIECRT......oiii bbb 25

Angeliki E. Laiou, Cambridge/Athens
The Evolution ofthe Status of Women in Marriage and Family Law...................... 71

Joelle Beaucamp, Aix-en-Provence
Les femmes et I’Eglise: droit canonique, ideologie et pratiques sociales
B BYZANCE. ...t e e e e e e et e e e e e e e e ——aaae e e e e e e e nnbaaaaaaa s 87

Basileios Jioultsis, Thessaloniki
La femme dans I’activite de I’enseignement theologique.............cccccceevieeiviiveeenns 113

Filoteia Cosma, Agapia
La femme et la formation theologique en Roumanie............cccooeviiviniciicieccinnnens 126

loannis M. Konidaris, Athen
Die Rechtsstellung monastisch lebender Frauen unter besonderer
Berucksichtigung der Unterschiede zwischen Nonnen und Mdnchen.................... 131

Marcel Metzger, Strasbourg
Le diaconat feminin dans IPhistoire............ccccccccoeiiiiiiie e 144

Heinz Ohme, Berlin
Frauen im Niederen Klerus und als Ehefrauen von Klerikern in den

OStlichen TraditiONEN ...........ooooiiiiiiie e 167



Evangelos D. Theodorou, Athen
Weibliche Kleriker aus orthodoxer Sicht unter besonderer Berticksichtigung
der Empfehlungen der panorthodoxen Theologenkonferenz von 1988................ 190

f Mesrob K. Krikorian, Vienna
An Almost lost Tradition: The Deaconess in the Armenian Church.................... 213

Susan Ashbrook Harvey, Providence/Rhode Island
Women’s Service in Ancient Syriac Christianity........ccccocceeevieeenicee e, 226

Dimitrios Salachas, Athenes
Le Statut juridique de la femme dans le droit canonique de
1o LEST @=L o [ o T 1= SRS 242

Charalambos K. Papastathis, Thessaloniki
The Enclosure of Mount Athos in the Framework of Gender Discrimination .... 265

Martin Forstner, Mainz
Die Stellung der Frau nach neoislamischer sunnitischer Lehre..............cccc........... 282



Empty Page



BERICHT

DER XIV. KONGRESS DER GESELLSCHAFF FUR DAS RECHT DER
OSTKIRCHEN

Von EvaM. Synek, Wien

Nach den Tagungen auf Kreta (1973), in Thessaloniki (1981) und Kavalla
(1989) durfte die Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen mit ihrem 14. KongrefR
nunmehr auch in Athen zu Gast sein. Damit hat Griechenland Deutschland, Italien
und Osterreich, wo ebenfalls bereits mehrmals Tagungen stattgefunden haben, als
Gastgeberland eindeutig Uberholt. Mdglich gemacht wurde dieser unter dem Rah-
menthema ,,Die Frau im kanonischen Recht der Ostkirchen* stehende, vierte ,,grie-
chische* KongreR3 in der Woche vom 20. bis 26. September 1999 durch Spyros N.
Troianos.

Als Dekan der Athener Rechtswissenschaftlichen Fakultét, die in Zusammen-
arbeit mit dem Generalsekretariat fur die Gleichstellung der Frau dankenswerter
Weise die Gastgeberrolle ibernommen hatte, fiel ihm nicht nur die Hauptlast der
»-normalen“ KongrefRvorbereitungen zu: Kurz vor Kongref3beginn waren geradezu
organisatorische Wunder gefragt, war es doch nach den verheerenden Beben in der
Tarkei auch im GrofRraum von Athen zu einem starkeren Erdbeben gekommen.
Schien es zunéachst so, dal die Tagung ungehindert stattfinden kénne, wurde der
geplante Tagungsort - ein Kongref3zentrum in Kastri im Norden von Athen - von
der griechischen Baupolizei dann in letzter Minute doch nicht freigegeben. Buch-
stablich binnen Stunden mufBte man nicht nur ein neues Hotel fir die auswartigen
Gaste, sondern auch Tagungsraume mit der nétigen Infrastruktur fur die Dolmet-
scherinnen finden. Die schwierige Aufgabe wurde so meisterhaft geldst, daf3 vielen
wohl gar nicht richtig bewul3t wurde, wie schwierig die Situation - nicht zuletzt aus
budgetaren Griinden - fur die Veranstalter war. Dennoch gelang es ihnen in kiirze-
ster Zeit, die Tagung in Ra&ume der Universitat bzw. der Athener Journalistenverei-
nigung zu verlegen und alle Teilnehmenden via Fax oder Telephon rechtzeitig von
ihrer neuen Unterkunft - ein sehr schénes Hotel nachst der Universitat - zu infor-
mieren.

Mit Prof. Troianos und seinen unmittelbaren Mitarbeiterinnen und Mitarbei-
tern sei an dieser Stelle auch allen jenen gedankt, die unserer Tagung auf vielfalti-
ge Weise ihre Unterstiitzung angedeihen lieBen. Insbesondere haben sich die Kon-
greRteiinehmer (ber die Segenswiinsche Seiner Allheiligkeit, des Okumenischen
Patriarchen Bartholomaios von Konstantinopel gefreut. Er lie sie durch seinen



Vi

Vertreter, Seine Eminenz Gennadios, den Metropoliten von Sassima (Limouris)
Ubermitteln, der auch an der ganzen Tagung teilgenommen hat. Seine Seligkeit
Christodoulos, der Erzbischof von Athen und ganz Griechenland hat es sich nicht
nehmen lassen, personlich zur KongreRReroéffnung zu kommen. Die Kongrefteil-
nehmer verdanken ihm nicht zuletzt einen von kulinarischen Kdostlichkeiten domi-
nierten eindrucksvollen Empfang im Pendeli-Kloster. Mit ihm gemeinsam haben
Seine Eminenz Metropolit Panteleimon von Tyroloi und Serention (Rodopoulos),
der erste Ehrenprésident unserer Gesellschaft, Seine Magnifizenz Prof. Konstanti-
nos Dimopoulos, der Rektor der Universitat Athen, Prof. Carl Gerold Furst als
Prasident der Gesellschaft und zahlreiche prominente Vertretern des offentlichen
Lebens in Griechenland - die Minister fur Inneres, AuReres. Entwicklung, Unter-
richt und Kultus sowie Kultur, weiters die Blrgermeister von Athen, Nea Erithrea
und Kifissia - den Ehrenschutz tber die Tagung Ubernommen. Das Ehrenkomitee
hat fast geschlossen an der feierlichen Eroffnung teilgenommen. Viele Namen
stehen fur Institutionen, die dem Kongre3 auch ihre materielle Unterstiitzung an-
gedeihen lieRBen: das Auswartige Amt, das Ministerium fur Unterricht und Kultus,
das Kulturministerium der Republik Griechenland, das Generalsekretariat fur For-
schung und Technologie, die Stadtgemeinden von Kifissia und Nea Erithrea. Wei-
ters sind zu nennen: der Verband der Didzesen Deutschlands, der wieder die Ko-
sten fur das bewéhrte Dolmetscherinnen-Tcam um Bérbl Simons-Fischer Uber-
nahm, auRBerdem die J.F. Costopoulos-Stiftung, die Commercial-Bank of Greece,
die ,Aspis-Pronoia‘“ S.A. und das Verlagshaus A.N. Sakkoula. Mit ihrer aller Hilfe
war es moglich, die von den Teilnehmenden persénlich aufzubringenden Kosten so
nieder zu halten, daB auch jingere Wissenschaftler kommen konnten.

Das aktuelle Rahmenthema der Tagung - ,Die Frau im kanonischen Recht
der Ostkirchen* - knipfte in gewisser Weise an die bereits in Holy Cross unter dem
Generalthema ,,Priestertum in Ost und West* aufgebrochene Ordinationsdebatte an
(vgl. KANON XIII und XIV). Bei der Formulierung der Referatsthemen wurde
zwar bewuf3t darauf geachtet, das Problem Frauenordination nicht zu isolieren und
auch die Referate zu weiblichen Klerikern (Marcel Metzger, Evangelos Theodo-
rou, S.E. Erzbischof Mesrob Krikorian und Heinz Ohme) nicht an den Anfang zu
stellen. Dennoch liefen z.T. bereits die Begrifungsadressen, aber auch die ortho-
doxen Diskussionsbeitrage im Anschlul? an die Vortrage erstaunlich oft gerade auf
das Spezialproblem Frauenordination und hier wiederum auf das Reizthema Prie-
sterweihe hinaus. Manch Tagungsteilnehmer mag sich daher gefragt haben, ob die
stereotype Bekréftigung, die Frage sei einzig ein ,von aulen“ an die Orthodoxie
herangetragenes Thema eigentlich noch halt. Das innerorthodoxe Engagement, mit
dem man sich auch dort auf das Thema stiirzte, wo es leicht zu vermeiden gewesen
ware, deutet doch wohl eher darauf hin, dal? man begonnen hat, sich auch inneror-
thodox aus eigenem Interesse intensiv mit der Frage zu befassen. Aufhorchen liel3



Vil

die wiederholt geduRerte Meinung, man halte die Frauenordination zwar fur in-
orpportun, nicht aber fir im eigentlich dogmatischen Sinn unmaglich.

Im Ubrigen gelang es insgesamt wohl gut, die Ordinationsdebatte in einen
weiteren Horizont zu stellen. Bereits der - themenbezogen - vor allem ausgewéhlte
innerorthodoxe und 6kumenische Konferenzen relevierende Festvortrag von S.E.
Metropolit Gennadios war dazu angetan, den Blickwinkel ein wenig zu weiten.

Einen anderen, mehr theoretischen, Einstieg wéhlte fir den ersten Arbeitstag
Prof. Nikolitsa Georgopoulou, die Prasidentin der Abteilung fur Sozialtheologie
der Universitat Athen. Der Titel ihres Referates - ,Differenzierung und Eigenart
der Geschlechter* - deutet bereits die grundlegenden philosophischen Pramissen
der Referentin an, an denen eine rege Diskussion entbrannte. Hier und im folgen-
den zeigte sich immer wieder, dal} die Gesprachsphasen im Plenum gemessen an
der fUr die Vortrage selbst vorgesehenen Zeit - wie auf den meisten Kongressen -
im Grunde zu kurz bemessen waren. Allein Uber die heute in vielen Punkten stritti-
ge Frage ,natlrlicher" Geschlechtsdifferenzen versus sozial gepragte Geschlechts-
unterschiede hatte man sicher mehrere Stunden lebhaft diskutieren kénnen.

Sicher konnte keines der vielen verschiedenen Rechtsgepiete, in denen die
Kategorie ,Geschlecht” eine Rolle spielt, im Rahmen eines Uberblicksreferates
umfassend abgehandelt werden. Gerade durch das Anschneiden unterschiedlichster
Aspekte wurde es aber moglich, die Breite einschlagiger Fragen ins BewufRtsein zu
bringen und hoffentlich auch zu weiteren Spezialstudien anzuregen. Neben ,klassi-
schen*, im Rahmen traditioneller Institutionengeschichte immer schon behandelter
Fragestellungen - so insbesondere der sich wandelnde Status von Frauen im Ehe-
und Familienrecht (Angeliki Laiou) bzw. im monastischen Bereich (loannis Koni-
daris) - wurde z.B. auch die erst in jungster Zeit etwas offener diskutierte Rezepti-
on alttestamentlicher Reinheitsvorschriften (Eva Synek) aufs Tapet gebracht, deren
Bedeutung tief in den Alllag orthodoxer Christinnen hineinreicht. Beitrage zum
katholischen Kirchenrecht (Dimitri Salachas) und zum sunnitischen Islam (Martin
Forstner) ermunterten zu einer rechtsvergleichenden Perspektive. Der Beitrag von
Charalampos Papasthatis - ,Religionsfreiheit und Diskriminierungsverbot. Klau-
survorschriften unter besonderer Berlcksichtigung des Athos* - verdeutlichte an
einem besonders aktuellen Beispiel, wie vielschichtig sich heute nicht nur die an
den Schnittpunkten von innerem Kirchenrecht und staatlichem Recht aulbrechen-
den Probleme gestalten konnen. Er zeigte auch auf, dal} die europdische als eine
immer wichtiger werdende zweite religionsrechtliche Ebene zum traditionellen
L,Staatskirchenrecht hinzutritt.

DafR jene Fragen, fiir die bislang kaum wissenschaftliche Vorarbeiten geleistet
wurden, auch auf unserem Kongref3 nur am Rande zur Sprache kamen, ist nicht
weiter verwunderlich. So bestehen deutlich Forschungsdefizite hinsichtlich der
Frage, wo Frauen (abgesehen von der strittigen Zuordnung von Diakoninnen) in
bestimmten historischen Kontexten dem Niederen Klerus zugeordnet wurden bzw.
liturgische Funktionen Ubernahmen, die jedenfalls bei Mannern von manchen Kir-



Vil

chen zu bestimmten Zeiten als klerikal verstanden wurden (z.B. Anagnosten,
Psalmensanger)l. Interessant waren hinsichtlich der letztbenannten Frage naturlich
nicht zuletzt Informationen zur heute z.T. durchaus unterschiedlichen lokalen Pra-
xis auf Gemeindeebene sowie zur speziellen Situation in den Frauenkléstern. Noch
weitere Forschung wiirden sicher auch die von Joelle Beaucamp ausgehend von
byzantinischen Quellen skizzierten Ansatze zur faktischen Partizipation von Frau-
en an der kirchlichen Leitungsgewalt lohnen, so beispielsweise der zwischen dem
generellen kirchlichen Status von Frauen und dem spezifischen Status des Kaisers
schwankende Status byzantinischer Kaiserinnen und die etwaigen EinfluBmaglich-
keiten von Laien-Frauen (vor allem im monastischen Bereich) via Stifterrechte. An
aktuellen Entwicklungen ware es gewil3 lohnend, die Beteiligung von Frauen an
Agenden der kirchlichen Verwaltung statistisch zu erheben und vergleichend dar-
zustellen, vor allem aber auch die parallel zur politischen Frauenemanzipation im
kirchlichen Bereich gelegentlich zu beobachtende Integration von Frauen in Gre-
mien mit Wahlrechten sowie beratenden und/oder entscheidenden Kompetenzen
auf verschiedenen Ebenen (Gemeinde, Eparchie, Gesamtkirche) zu untersuchen.
So waére es zu wiinschen, dal3 unsere Tagung zumindest bei einzelnen der Teilneh-
merlnnn nicht nur Interesse fir im Gender-Kontext relevante Fragen geweckt hat,
sondern auch zu neuen Forschungsvorhaben in einem Gebiet ermuntert, dessen
vielfaltige aktuelle Relevanz auRler Streit steht.

Vorbildwirkung fur die weitere Aufarbeitung aktueller Entwicklungen kénnte
dabei jene Arbeitseinheit unseres Kongresses haben, die der Frage theologischer
Bildung gewidmet war: Nachdem im Rahmen der rechtshistorischen Beschaftigung
mit der Stellung der Frau auf der Ebene von Laienrechten bereits vorweg einige
historische Mdglichkeiten von Frauen, auf die Formulierung und Verbreitung
theologischer Lehrinhalte Einflu3 zu nehmen (Joelle Beaucamp) angesprochen
worden waren, ging es nun vor allem um den aktuellen Zugang von Frauen zu
theologischer Bildung sowohl in Griechenland (Basileios Gioultsis) als auch in den
Ostlichen Reformlandern (am Beispiel von Rumanien: Maica Filoteia Cosma),
desweiteren um ihre Moglichkeiten (als Religionslehrerinnen im Schuldienst, im
Gemeindedienst, aber auch als Lehrende an theologischen Ausbildungsstatten) auf
verschiedenen Ebenen aktiv in der Vermittlung theologischer Lehre tatig zu wer-
den. Auch wenn dies von den Referentinnen nicht besonders betont wurde, zeigt
sich gerade hier Uberdeutlich, wie sehr die kirchliche Stellung von Frauen einem
sozialen Wandel unterworfen war und ist. Zwar hat es - so konnte Joelle Beaucamp
aufzeigen - faktisch zumindest punktuell bereits im byzantinischen Kontext immer
mehr Einflul? von Frauen in kirchlichen Dingen gegeben, als das kanonische Recht
explizit vorsah. Schon die Evangelien begriindeten eine Tradition der positiven
Wirdigung weiblichen Engagements in der Verkiindigung der Frohbotschaft ge-

' In diesem Zusammenhang sei Susan Ashbrook Harvey besonders herzlich gedankt. Sie konnte
zwar aus Tcrmingrtinden nicht an unserer Tagung tcilnchmen, hat aber fur vorliegenden Kanon einen
wichtigen Beitrag Giber Frauenamter im syrischen Kontext zur Verfigung gestellt.



IX

genlaufig zu den sog. Lehrverboten im paulinischen Korpus. Die hagiographischen
Quellen unterstreichen vielfach diesen Traditionsstrang, man denke nur an ortho-
doxe Heilige wie die HI. Makrina (die Schwester von Basileios und Gregor v.
Nyssa), die als didaskalos in die Geschichte eingegangen ist. Dennoch wurde die
kanonische Tradition historisch von einer grol3en Skepsis gegeniber lehrenden
Frauen dominiert. Heute ist die Lehrtatigkeit von Frauen hingegen weithin selbst-
verstandlich; die Vorstellung, etwa die Erteilung schulischen Religionsunterrichts
durch Frauen unter Verweis auf 1| Kor 14, 33 foder 1 Tim 2, 12 abzulehnen, er-
scheint in Griechenland oder Ruménien wohl nicht minder absurd als im west-
kirchlichen Kontext.

Umso erstaunlicher ist es, dal die Empfehlung der panorthodoxen Theolo-
genkonferenz von Rhodos beziglich der Wiederbelebung des Frauendiakonats
(bzw. auch der Schaffung anderer Frauenamter) in den Kirchen der byzantinischen
Orthodoxie nur sehr zdgerlich aufgegriffen wird, waren hier doch in der Tradition
vergleichsweise breite Anknipfungsmoglichkeiten gegeben. Nicht nur in der ar-
menisch-apostolischen Kirche gab es im 19. Jahrhundert eine Renaissance des
monastischen Frauendiakonats. Auch in Griechenland wurden vom HI. Nektorios
von Agina Nonnen ordiniert. Ihre sekundédre Bezeichnung als ,Subdiakoninnen*
verweist allerdings aufein Problem, das auch in der historischen Diskussion immer
wieder aufbricht. Waren die historisch unzweifelhaft bezeugten antiken bzw. mit-
telalterlichen Diakoninnen wirklich weibliche Pendants der ménnlichen Diakone?
Waren sie diesen gegeniiber nur hinsichtlich bestimmter Rechte schlechter gestellt
oder aber auch hinsichtlich der Qualitat ihrer Weihe? Die zwischen Evangelos
Theodorou und Heinz Ohme, der im Prinzip die bekannten gegenlaufigen Positio-
nen von Aime Martimort vertrat, gefiihrte Diskussion machte klar, dal die Frage
der Einordnung des historischen Frauendiakonats in die Kategorien ,héhere* und
Lniedere* Weihen offenbar immer noch nicht ganz ausgestanden ist. Die Debatte
ist nicht nur immer noch bezlglich des Umgangs mit friihchristlichen Rechtsquel-
len von einer generell zu beklagenden Tendenz zu Anachronismen Uberschattet.
Hinsichtlich der byzantinischen Zeugnisse erstaunt auch, daR selbst auf einer kir-
chenrechtlichen Tagung den (besonders interpretationsbedirftigen) liturgischen
Formularen viel mehr Aufmerksamkeit zu Teil wurde als den vergleichsweise klar
formulierenden kaiserlichen Rechtsquellen.

Pragten also interessante Referate und spannende, z.T. durchaus kontrovers
gefuhrte Plenumsdiskussionen die morgendlichen und spatnachmittaglichen Ar-
beitseinheiten, so gab es dartiber hinaus auch viel Raum fur weiterfihrende Ge-
sprache im kleinen Kreis. Insbesondere die gemeinsamen Mittagsmahlzeiten im
Hotel, aber auch die vielen festlichen Abendessen boten einen idealen Rahmen fur
vielfaltige Begegnungen. Den griechischen Gastgebern war es nicht zuletzt mittels
eines durch kulinarische Verlockungen gepragten Rahmenprogramms gelungen,
eine besonders angenehme Arbeitsatmosphéare zu schaffen. Es waren wohl alle



X

Teilnehmenden davon Uberezuegt, dal es schon ware, recht bald wieder in den
GenuB eines ,griechischen* Kongresses zu kommen.

Das Mittagessen, das Seine Seligkeit Christodoulos im Rahmen unseres tra-
ditionellen ,Ausflugstages* am Donnerstag im Anschlu3 an den Gottesdienst in
Nea Erythrea im Pedelikloster fur uns gab, wurde bereits erwéhnt. Die fur den
Nachmittag urspringlich geplante Besichtigung byzantinischer Kléster der Region
Attika muRRte wegen Erdbebenschaden leider abgesagt werden. Umso faszinieren-
der gestaltete sich der Besuch in einem relativ neu gegriindeten, aul3erst lebendigen
Frauenkloster der Metropolie von Attika. Zum Abschluf der Exkursion kamen wir
schlieBlich zu einem ebenfalls neuen M&nnerkloster, das allerdings nur die méannli-
chen Kongref3teilnehmer betreten durften: Die Frauen trugen diese praktische Lek-
tion beziglich der am Vorabend im Anschluf3 an das Referat von loannis Konidaris
diskutierten Frage moderner Abaton-Kldster mit Humor, umso mehr, als sie an
einem schattigen Platz vor dem Kloster von einem Moénch rihrend mit Getrénken
und SuRigkeiten verwdhnt wurden.

Der Reigen sozialer ,Events* wurde mit einem Empfang des Rektors der
Universitat im Anschlu? an den Festvortrag von S.E. Metropolit Gennadios v.
Sassima eréffnet. Am Mittwoch gab die Genarlsekretarin des Sekretariats fur die
Gleichstellung der Frau ein Essen im Hotel: Durch das Engagement ihrer Mitar-
beiterinnen, die sich auf die verschiedenen Tische verteilten, erhielt der Empfang
eine sehr personliche Note. Besonders beeindruckend war aber auch die Gast-
freundschaft der Blrgermeisterin von Nea Erithrea und des Metropoliten von Atti-
ka, in dessen Kathedrale wir am Donnerstag die Géttliche Liturgie mitfeiern durf-
ten. Beide nahmen sich gleich mehrmals persénlich fur uns Zeit. So liel3 es sich der
Metropolit von Attika nicht nehmen, dabeizusein, als wir am Dienstag Abend bei
der Burgermeisterin von Nea Erithrea zu Gast waren: Sie empfing uns gemeinsam
mit ,ihrem* Bischof in einem hibschen Lokal im Norden von Athen, in jener Re-
gion, wo unsere Tagung eigentlich hatte stattfinden sollen. Umgekehrt kam auch
sie am Donnerstag zum Gottesdienst und dem anschlieBenden Frihstick in der
Metropolie und schlieRlich nahmen beide an dem feierlichen AbschluRBessen teil,
das der BlUrgermeister von Kifissia erméglichte.

Zuvor hatte die Gesellschaft in der statutengemaf im Rahmen des Kongresses
abgehaltenen Generalversammlung ihren neuen Vorstand mit Spyros N. Troianos
als Prasidenten und Richard Potz als Vizeprasidenten gewahlt. Zugleich wurde
Prof. Carl G. Furst per acclamationem zum Ehrenpréasidenten ernannt. Unserem
ersten Ehrenprasidenten, S.E. Panteleimonos von Tyroloi und Serention, hatten wir
bereits am Dienstag Vormittag mit einer von Carl G. First, Richard Potz und Spy-
ros N. Troianos im Namen der Gesellschaft herausgegebenen Festschrift zum 70.
Geburtstag gratuliert. lhnen allen ein dankbares ,xpovove iroAAobc!‘\



Tw 'EXXoy'.uwxdxw xupiw SitupiSwvi N. Tpwidvw, Ko<j(.Yjxopi
xojc Nopxxwv, Olxovopxxwv xai lloXixixwv 'ErcuTxfjpiv roC
'E9vixo6 xai KanoSurxpiaxod llavsJuaxY)[.iiou 'A9v)vwv, XSXVW Xyj;
TiP-w  MsxpiOTVJTOC sv Kuoiw dyajrv)xw, ydpiv xai eip/jvr,v rrapd
©S00.

Msxd TcoXZvj, XaP*S xal! ixavonoi*aEw; sxojii.cjdp.EOa x6 &.tio
X% x-8 'jrapEXOdvxoc p;<)v; Mapxiou ypdppa Xvj; upsxspa; dyajxY)x-?j;
EXXoyuxOTTijxo;, 8td x06 orroiou ccyyeXXeTS rtpocppdvw; ~ptv Oxi dx6
X% x"eoi; xtj; xe'rtpoire/od; EsrtxEpfpiou Da cjuvsZ9y| ev 'AO”Vai..;
X0 14ov SuvsSpiov ryjp ev Bievwvj £8pEuou(TT(i; ™ExatpEia; too
Aixaiou xwv 'AvaxoXi-xwv 'ExxXvjcnwv", i'va pEXsxyjfTY) SiE“0St-Xw; to
s£6;(w; EvSiacpspov Odpa "H yovaixa elg x0 'Op968oEov Kavov-.xév
Aixaiov", xai aixciaOs X7)v -ijpexEpav edXoyiav Sid xe xviv ed6Swmv
Xwv spyaaiwv adxod xai 8id r/)v dvaXv)i)xv xvj; Eiaaywyix-?;; opiXia;
Orcd x00 Tspwxdxou MyjxpoxoXixou Sarripwv xuptou rsvvaSioo.

‘Aapivw; 8e daoOs/épEvoc  dpcpoxspa ' xd  OJToRaXX&psva
aixvjjiaxa xadxa xai ouyxaipovxs; Optv xe xai Tx&oi Xxoi; Opyavwxat;
X00 rrxcouSaiov Ospa e”exo”ovxo; SovcSpiou xodxou, ya'.pexi“opEv
syxctpdito; ' artcx/ray tos; EX'Xoytpwxdxou;-oupjiErE”ovxa; et? aoxo
Xal  ejuSaijxXs6ojASV ~ adxoT; dpspujxov  xvjv  jxaxpixy]lv — xai
riaxpiapyiXYjv yjpwv EOXoyiav xai siUxV» Ssopsvoi xo06 Kupiou 6xw;
xaxa;XEp<ji7] sic cbcavxac x00; dvaicpxodvxa; xvjv dXr|9siav x6 "Ayiov
ABx00 ITvEOp.a i'va 0SyiyvjiTY) adxou; Si; adx"v.

Atoxi noXXdxi; 6 dvOpwtto;, jxXavwpsvo; xai ini Trp iS''av
crocpio.v xai &aocpov Xxpiaiv aTV)pi;6pevo;, Ttp0C7Ta9Ei va sEuxwcnj xai
ipioyevoixot”OT) x00; cpope;; xwv axEip07tXY)9wv yapiCTp.ox<iiv, xd caoia
0 Qeb6- epepujev xaxd jiiav jxXoucriwxdxvjv xai dvs7tavdXv)?rxov
TxotxiXiav sic; x00; dvipwxou;, otovsi 8i.0p9obpsvo; -6 civOpwrto;- X0
spyov X000 Oeos Xai dvaSiavsjiwv adxd; 6p96xspov xdya vj 6 @ed;
6oa 6 ©so; 6X'/m- xaxEvsipEV.

'AXA’S d.i'8to; xai dvaxXXoiwxo; xai &si waadxw; OV Oes; 8ev
«09fXv;as va ixoi-po-0 xd 8-ppi.oupyl/ipaxa Auxol opoiopoptpa xai
dvE~E)axxa Xai jxavopoi.Oxuna X ev xoo &XXou, &XXa O7toi/|OEV aoxd
pcxd dvEnavaX-“nxou dTOpax6T7)TO!;, 8ta9Epoutjv;; X-"; xwv Xotxwv
TtpoawTrwv w; npo; xOv -"apaxxijpa, xrjv E|X<pdv'atv, xd xapiop-axa
xai 6Xa xd iScwjxaxa, Xxaixoi xadxa xsivxat ~vx0; xax'/jyoptwv
O(acei.8wv, wc X0 dppsv xai 9vjXu ysvo;. 'O Kupi-0; 8e, "Ooxi; XOv
8t7xXatado-avxa xd 860 Xv)(p9Evxa xaXavxa ERpallsuosv ci; i'aou !xp0;
x0v 8taXaaidaavxa xd asvxs xoiadxa, 8ev xp-"et xvj; stiobjaEw; xwv
8t8opsvojv xaXdvxwv i'va dreofpoyr) xr)v dSixov xpiirtv, -pxt; ipEiSsxai
ixti xo0 cpaivoptEvtxwi; dvioou epyoo Exaoxou dv9pw7xou. AiOXi xa
Xpxx-ppia Auxod6 Ssv Eivat povov noooxixd, dXXd xaOoX.xd,
CTUVExxipwvxa ixdvxa xd SsOoijiva, dx6p/p xai Oxstva xd ojcota 6

Xl



avopwrcivo? voot; Sev jpiipst oCSs cruXXapRavsi. ii" Se xaxavostTai
6tc0 TtdvTMV 6xt g 1aOTTjg Sev &avsupiaxExat Iv xq icty] pExayEipioEi
tmv Avtffuv xat &vopotMv, outm Ssov va xaravoY]9vj Sri V)
Sta'popoTtot7]pEVY) xaxavopv) tmv xadr,xovIWv xat tmv &appoStoTY|TMV
Ssv xabiCTa avtaou” svmtoov tod ©eod tou? cpopsi® tmv Stacpopo.iv
XELTOupyiSiv. ev TYj (plost xat r/j ’ExxXvjfTia.’Ava'pMvsT TOOTO
svTov&is.SiapapTupopevoi; xata tmv avTtosTwv EotpaXpevMV
avxiXvjtJlIEMv, 6 'AnoaToXoc |lauXop XsyMv: "OuUx evi aptieV xat ftyjXv
KAVTE5 yap UUEC' Elp EGTE EV XptCTM 'lIyJooU" (I'aX. 3,28), “OiptC h
ReRBatoTY” r% Evorr]xoq Xai r?(p jxy) Ortapl;sM<; ev XptOTM T/)(joo
Stattopcd; pExaSu appsvot; xtad OyjXso; va epTEoSU® auxov va
SiayMpt!™ ira-pip xd ex Xxvjp Sta-popoo ij>u-/o<7MpaTIX7)<; xaxacxeuSj?
too6 appEvop xat tos S"Xsop drtoppsovxa Stdtpopa St’Sxaoxov yevo?
(puotxd, otxoysvstaxd, xotvoivtxd xat ExxXv)aiaGTixd xaSWjxovxa.
<|>avspobrai xat ev toutm p &ouyyurop aotpta tos ©eo0d, 6 'Oxotoq
StaytvMOXEt tvjv taoxvjxa ev petTM d7tstptai; StatpopuspSiv, touteotc
Sev &-rtaiTEt 6p.otov xat taov spyov 7) 6potov XstTOOpyv)pa Std va
7tpaypaTMG7) r/jv Eiv)v pETaystptoiv, dXX OTtatTEt T7]v exnX-/)pwatv
tos ExafrTw dvaTEOsvTOC 8i« vd RBpaRelcnj e~ i'aou touc
ExaXv)puoavTa; auxo.

"£lote stvat 6 itXavMpevoi; avoponot;. 6 oOrcotoi;, Xxptvtov oXc>p
erapavEtaxMi;, StexSixsi St’exajxov ysvoi; xvjv dtplatxov SuvaTOTYjxa
avaxX-rjfeox; tmv xalvyxovTMV, tmv xaxa tvjv 9eo9ev xa9tSpupsvriv
xdipv avaTEOEVTMV Eti; €6 ETEpov yEvot;.

'AXX’ Upst$ ot dxptBsEc icrpt to 9epa pEXET7]Tat, dopaX«*; 9a
exectste spTteptOTaTMpEVMi; xd rtopiopaxa tmv epeuvMV uUpodv xat Od
Etp"VEOOETE xdc, CTUVELtSI0£tp EXEtVtOV Ot OTtOtOl, xXoVtipSpEVOt Ox6 TMV
xoaptxMV avxixXr)JJEMV, xaXavTet-ovTat pExa™l too xt 6 ©so6t; arcaiTEt
Ttap’Exdoxou ysvoui;, StEpMTMpEvot iav x0 9iXrjpa AUx00 to aytov
xat omt/ipimSei; ef3t6>9/) opOox1 Eitt Suo "tXtExta; ev xvj 'Op90SoEi.i
ExxXvjata ft yo'ife-i ava9sMpT]asM<; r] 'Ispa riapaSoatc;.

'AvapEvovTE? psx’ EvStatpspovxoqg xd uUpsxEpa reoptopaxa,
E7tLxaXoups9a etp’Upé” tyjv yap'.v xat xo nXouatop eXeo? tod ©eod.

Ve<%9 'Allyouiaxou xr, '



X1

Allocution de son Emincnce Mgr Panteleimon, Metropolite d’Attique au Xivime
Congres international de la Societe de droit des Eglises Orientales

(Traduction: Dimitrios Salachas)

Eminences les Metropolites,

Monsieur le President de la Socidto de Droit des Eglises Orientales,
Messieurs les Maires,

Mesdames et Messieurs Congressistes,

C’est avec des sentiments d’honneur et de bienveillance que je m’adresse
aujourd’hui & vous, commc Eveque et Metropolite de I’Eglise locale qui cst en
Attique, pour saluer votre Congres et vous souhaiter de tout mon coeur Parrivde a
bon terme et la rdussite & vos travaux.

Je dois, cn plus, vous dire que soit nous, soit I’Autorite mumcipale, le sacre
Clergd et le’Pcuple devot de la Nouvelle Erytraia nous considerons comme un
honneur particulier le choix de cette ville de notre juridietion ecclesiastique comme
lieu de convocation de votre Congrfes, comme aussi la prdscnce, meine si c’est pour
peu de jours, de tant d’Hidrarques distingues et illustres savants.

Je voudrais vous assurer, encore, que le ddsir et la volonte de toutes les Auto-
rites locales, ecclesiastiqucs et politiques, etait et reste de vous offrir | aide et le
soutien empressds de nous tous pour la facilitation et la rdussite de vos travaux.
Malheureusement, la grande epreuve du recent tremblement de terre dans notre
region nous a impose des modifications au programme de votre Congres et nous a
empeche de vous offrir le soutien que nous aurions voulu.

Votre present Congrds a une importance particulierc et une spdcificite unique,
puisquc c’est le dernier de notre silicle et il sc realise au seuil du troisieme mille-
nairc p.C. C’cst un Congrds qui vient de cléturer le 206" ¢ siede et inaugure le 216me
siede. Il se realise & une epoque de transition; & une periode de transformations et
rengagements politicosociaux internationaux. Son theme, comme j’ai pu connaitre,
se rdfére & la personne et ii la place de la femme dans la realite ecclesiastique con-
temporaine. Ce sujet prdoccupe fortement les confessions chretiennes pendant ces
dernieres decennies, et il devient objet de recherche scientifique approfondie,
theologique et nomocanonique, tandisqu’au passe ce sujet a preoccupe I’Eglise
seulement partidlement et occasionnellement.

Cela montre que la Normative de I’Eglise, dont la source remonte & I’autorite
de Dieu, est etcrnelle et inalteree et eile ne subit pas de modifications ou change-
ments, - contrairement au droit temporel qui est relatif et depassd, qui subit de
modifications, amdioration ou changements selon les besoins et les exigences de
temps et de lieux est apte & affronter les problemes et les besoins des hommes, qui
se presentent ,en tout temps et lieu", interprete et compldte sous 1’Inspiration du
Saint Esprit et la doctrine des Peres dans le cadre du Systeme synodal de I’Eglise.



XV

Avec ces donnees, le Droit Ecclesiasique est appele & repondre aux provoca-
tions du 2 limc siede et & donner des reponses theologiques bien fondees aux graves
interogations et dilemmes, qui d6ja preoccupent et preoccuperont davantage meme
a l'avenir immediat I’homme du troisiime millenaire. Les Sciences rocentes de
biodthique, de bioecologie, de biologie genetique, de la Chirurgie des trasplatations
d’organes, de I'informatique, avec leurs formidables decouvertes de dernieres
annees et les grands dilemmes qui en decoulent pour I’existence de la personne
humaine et son avenir, amplifient necessairement les horizons de la recherche
scientifique et de I’etude de la part de tous ceux qui s'occupent du droit eccldsiasti-
que, et qui constituent des Organes consultifs pour I’Eglise enseignante qui aura
besoin de leur aide en vue de formuler avec clarte et credibilite ses positions au
sein des decisions synodales.

La suppression de l'unicite de la personne humaine avec la clonisation, la
soumission & la puissance de la technologie electronique et I’alienation de la so-
ciete des personnes, trasformee & une societe d’Information, la catastrophe de la
nature, le nouvel ordre de choses qui se forme au moment ol nous entrons au 214/"e
siliclc, sur la base, selon les experts, d’ideologies et courants sociopolitiques de la
Postmodernite, de la Decadence et de I’Universalisme, ayant comme consequence
la suppression des confins entre les nations, non pas seulement geographiques,
mais aussi iddologiques, culturels et politiques, dconomiques, meme religieux,
avec la predominance d’un syncretisme oecumenique et la massification des peu-
ples, la devastation des personnes et des peuples par une force gigantesque qui
s’opiire par les puissants de la terre et les dominants du monde du siecle de demain,
tout cela et plusieurs autres phenomenes de I’ainsi dite Nouvelle Epoque prdoccu-
peront fortement I’homme du prochain avenir et I’Eglise sera appelte & les affron-
ter avec le meme interet, qu’elle a affronte aux premiers siecles du christianisme -
gu'il me soit permis I’exageration - la question Triadique et Christologique.

Je voudrais encore noter que les Confessions chretiennes se preparent a cde-
brer par des manifestations solennelles le Jubile de I’accomplissement de 2000 ans
de I’incarnation du Fils et Verbe de Dieu. Mais ce qui est important, outre les ma-
nifestations, c’est de vivre le Jubile dans son vrai sens, comme precisdment
s’exprime dans la tradition de I'Anden Testament (Lev 25,8 17). Le Jubile dait la
cinquantieme annee ol se gdndralisait I’institution sabbatique sur base annuelle et
non pas hebdomadaire. Pendant I’annee jubilaire dtait en vigueur le repos des
champs, c’est-a-dire, c’etait interdit de labourer la terre, on imposait la liberation
des esclaves, et la resiliation de tous les contrats conclus dans le passe devenait une
Obligation, de sorte que les dettes etaient remises et les hypotheques et les proprie-
tes restituees aux propridtaires, sans reclamer en contrepartie aucune contribution
aux frais et taxes.

Il s’agit finalement de vivre la liberte. Le Sabbat c’est le jour de la libertc, et
le Jubile devient I’annee de la liberte.



XV

Le Jubile de 2000 apres le Christ doit devenir pour nous chretiens une occa-
sion de roflexion profonde, d’un sincere examen de conscience, de repentir prati-
qgue pour les erreurs et les manquements de vingt siecles qui sont passes, loin de
tout triomphalisme et orgucil. Une occasion pour des decisions importantes, des
actes concrets et des interventions courageuses pour le respect de la vie et de la
dignite humaine, pour la condamnation effective du racisme, de la violcnce et de la
criminalite, pour effacer les dettes des peuples pauvres de I'ainsi dit Tiers Monde
de la part des pays economiquement et technologiquement developpes, pour la
protection effective de I'ambiance naturelle, pour la disparition de la manie du
consumisme, qui a comme consequence Pexploitation excessive des ressources
naturelles de la terre, exploitation qui arrive jusqu’a leur catastrophe, pour la ces-
sation des armements, ainsi que du commerce des armes. En plus c’est une occa-
sion pour la reconciliation des chretiens de differentes Confessions, pour le respect
de la tradition de chaque Confession et pour dviter le proselytisme, qui s’exerce
surtout de la part de quelques Confessions sous le pretexte de ,reevangelisation”,
surtout au sein des pays orthodoxes de I’Europe orientale, qui s’efforcent de se
tenir aux pieds apres la persecution de plusieures decennies.

J’ai la convinction que la Socidtd Internationale de Droit des Eglises Orienta-
les, avec ses illustres membres distingues non pas seulement par leurs qualites
scientifiques, mais aussi par leur dovotion & Dieu et leur amour pour I’lhomme, et
encore par leur sensibilite devant les provocations et angoisses du monde qui vient
seront I’avant-garde dans I’affrontation effective des problemes que j’ai mention-
nés et qu’ils seront a cotd de I’Eglise enseignante, a fin que par la grace de Dieu,
qui ,guerit les faiblesses et repare les manquements®, et par I’inspiration du Saint
Esprit, puisse conduire son troupeau, au sein des perplexites et des theories
d’aujourd’hui et de demain et des phénomenes de notre epoque, & des destins salu-
taires.

Avec ces reflexions, j’invoquc sur vous tous I’'abondancc des benedictions de
Dieu et I’iliumination du Saint Esprit, en vous souhaitant encore une fois le succes
des travaux de votre Congres, dont nous attendons les resultats avec un interet
particulier.



Empty Page



KONGRESSBEITRAGE

ORTHODOX AND HCUMENICAL ASSEMBLIES AND CONFERENCES OF
THE 20" CENTURY’

t Gennadios L i mo u ris, Fener/lstanbul

/. On the threshold ofthe third millennium: ecumenicity, challenges, invita-
tions and speculations

According to the vcncrable Teacher of the Holy Science, Metropolitan of
Ephesus Chrysostomos, it is a sign of the times, that the various Christian
Churches and Denominations have realized that we cannot live in isolation, self-
sufficiency and self-complacency any longer, but that we have the need of each
other; Contemporary Christians are obligated to know onc another s history, cultu-
ral heritage, theology, even political events. The world which people are called
upon to inhabit today, if not strictly Orthodox, naturally is not always the best, nor
the most ideal one. If then it is not even Orthodox, then it is a world foreign and
inhospitable, either because it is heterodox or of another religion altogether, or
secularised or materialist or ruled by tradition and fanaticism, or whatever eise you*

* This paper was presented al the Inauguration of the procccdings ofthe Mih Conference hehl by
the International Association of Law ofthe Eastcrn Churches, Athens, September 20-26, 1999, in the
Grand Ccrcmony Hall ofthe Univcrsily of Athens (translatcd front Greek by Anastasia Zafraka). Mes-
sages and greetings werc addrcssed to the participants by His All-Holiness the Ecumenical Patriarch
Banholomcw, His Bcatitude the Archbishop of Athens and All of Grceee Christodoulos. the Rector of
the University of Athens, the Sccretnry General of the General Committee of Equality representing the
Greek Government, Professor Sp. Troinnos, and the President of the Association. In our introductory
spccch we emphasized the following: ,finding mysclf today. charged with emotion, on the podium of
this historical place of the Greek lettcrs and ancicnt workshop ofcducation. | express my ineffable joy
for this opportunity and | thank the honorable Prcsiding Board and the members of the organizing
committcc, the Honorable Professor of Ecclcsiaslic Law and Dean of the School of Law Spyridon
Troinnos, for bestowing upon me the honour of this invitation, and finally, all of you",

Thcre is ample material on the subjcct of this introductory speech, as well as ample bibliography,
old and new, Greek and foreign. Ncvcrtheless. the only survey of the rolc and position ofwomen that
can be considered systematic is the Inter-Orthodox Conference of Rhodos in 1988, hcld by initiative of
the Ecumenical Patriarchate; this Conference is directly connected to the issue, having as its main goal
and point of refcrencc the position and the role of women in the lile of the Cliurch, as well as the ques-
tion of women's ordination in the Orthodox Tradition.

In the present paper | must omit - without any loss however - the full thcological analysis ofthis
issue duc to the time limit, and in Order to avoid rcpetitions. apart from basic rcfcrences which are
considered nccessary for coinplcle cnlightenment, Information and documentation, which also enrich
the general survey of the present issue of the Conference.



may imagine. Of course, this world was always as it is today, and such it will bc
tomorrow as well, unless it becomes reformed and returns to GodLl

In the 1960s Christian Europe repeated through the mouth of Alexis Carrel
the declaration of Nietzsche, the ,death of God“2 (Dieu est mort); in 1968 the stu-
dcnts’ uprising took place in Paris and elsewhere in Europe; in 1988 the Ecumeni-
cal Decade of Woman3 was inaugurated by the ecumenical movement, whose
events concerning women all over the world came to a celebratory closure last
December in the 8h General Assembly of the World Council of Churches in Hara-
re, Zimbabwe. In the beginning of 1990 communist regimes collapsed, the Berlin
wall feil, and the cold war between East and West ended. Howcver, these werc not
the only events which marked the last Century. On the threshold of the year 2000 it
would be an omission to overlook so many wars and hostilitics which occurred
around the world, the emergence of nationalist movements, the dissolution of States
in the name of a so-called democracy, the struggles of peoples and nations for the
rccapture of a promised land, and so many other events, which remained as histori-
cal milestones in the course of human kind.

In the midst of these political, socio-economic and cultural changes and mu-
tations of the twentieth Century, the Association of Law in its last plenary Session,
chose the following as its main topic: ,Woman and the Orthodox Canonical Law*
we believe that this is not a random fact. Indecd, a Century is approaching its end
with the multiply debated and inexhaustible issue of women, not only in the life of
the Church, but in society generally. This Century, named ,the Century of ecume-
nism“, irrespective of its positive or negative rcsults, brought many changes, in
certain centrcs, responsible for decision-making and planning. Before the thirst for
a visible unity of the Churches, the issue of the position and role of women could
not possibly remain completely unnoticed. It must also be noted that within the
revolutions against political regimes, colonialist conquests and territorial expansio-
nist pursuits, in the midst of the tragedy, horror, terror and destruction of the two
world wars, the civil wars and hostilities and third-world dictatorships, the twen-
tieth Century did not seek the realisation of an approach between the Churches, a
unifying effort as a human goal and expectation. Thus church organisations of
Anglo-Saxon Standards werc founded in the world and in Europe: Unions, Socie-
ties, Ecumenical or Inter-Orthodox Institutes, Associations of studies and research;
theological Conferences, Symposia and Ecumenical Assemblics were organised
with the issue of woman as the main and central purpose. People wish to break
through the isolation, and can no longer live alone, displaced, experiencing a state

Ch. KONSTANTINIDU, ’Ev Ettiyvchoei 'OpOdSo”ot, sioriyrioii; kots tpv Svvativ Tfiq
' lepapxiai; tou OiKoupevticoO riaTpiapxEioo, £v <I>avnpfm, &n6 28'K Allyouarcm-1'K Semejil3piou 1998.
2 A. CARREL, 'O 6vOpowoc Auttc 0 dyveoerros, peraepp. N.A. T apt*avo», Athens 31957.
3D. KESSLER (cd.), Togetheron the Way. Official Report of the Eighth Assembly of the World
Council of Churches, WCC Publications, Geneva 1999, 406 pp. Additional Documents: Letter frotn the
Decade Festival - Churches in Solidarity with Womcn, 242-252.



of non-existence. The human being seeks approach, reconciliation, fraternisation,
recognition, while sensing and understanding that he or she is not alone, but that
there is a ncighbour, a brother, the Christian, the other neighbour, the participant in
the Body and Blood of Christ the Saviour. Everything is detined by the quest and
the discovery of a legal institutionalisation ol his international reeognition.

Thus, one of the most spectacular and most influential phenomena of modern
society is the radical transformation of the position and the role of women in all
levels of life. This cntails new ways of existence for men and women, new rela-
tions, and a different awareness of difference, which may even lead to a negation
of this difference. Whether it is wrong or right, many say that women are tnascuh-
nised, that they assume numerous and various roles, which until recently belonged
exclusively to men. Men on the other hand are no longer afra.d to express cmotions
that used to be considered feminine, as, for examplc, their aversion and rctusal
towards war and violence, in the name of pcace and justice. In all places wherc the
modern Western civilisation prevails, women gradually attain equality to men,
concerning legal capabilities in all areas of act.on and respons.b.l.ty, w.th.n the
state as well as in the microcosm of the family. These mod.fications do not only
concern the legal domain, but also coincide with a deep change of women s life
conditions, as well as a change of mentality.

The movement which concerned itself only with the world of workers m the
ninetcenth Century, expanded into the middle and bourgco.s classes, wherc women
gain access to superior levels of education; diese led them to careers that assured
economic affluence, power, and espccially prestige and authoi ity.

In the Orthodox Church. the issue of women was not posed priman y Irom
inside, although the Orthodox bibliography includes a number ot titles. dated as
early as the post-war era, which are related to the position and role ot women m the
Ancicnt Church (1940), to Worship (1946), to the inst.tut.on ot Deaconesses
0945), and of Presbyterae (1957, in Russian) . The importance gained by this
issue however, and the constantly increasing manifestations ot mterest in the Or-
thodox Churches mostly stem from the fact that these are members ot the World
Council of Churches, participate fully in its programs of stud.es and proceedmgs.* 1

. B <<EE=WJ
1 dminenlc rclativite du concept de femme, in. Espnl 458 (I n ). e 1 .- 044
blancc de Dieu, Paris 1967; Essai sur la thdologie mystique de | Eg« —_
MEYENDOREFF. Initiation »,la Quck,oe.;
Maximus Confessor. De Ambtguits. cd. P.G. 91. I.'UX k. uc. ir P . FVI
pistes de reflcxion sur 'hnomme cl la femme dans la pensee juive. im o AotJIFRE

NAS. Difficile Liber.6. Paris 1984. 57: Le Judaisme c. les femmes; IMGARRIGES/G BLAQU11.RE.
La grace d'e.rc femme. Paris 1981. 196-205; F. QUERE. La Femme, m: A rmtal>978. 121. T.
GORITCHEVA, Ddlivrte des larmes d'Eve, rejouis-toi, in: Femmes et Russie. Paris 198U.



contributing with their word and way to the creation and evolution ofthe Council’s
long-range vision of the One, Holy, Catholic and Apostolic Church. Towards the
end ofthe 1960s the need to study issues concerning women arose in these procee-
dings.

Here we must note that we are in an era, over twenty years after the end of the
last world war, in which societies vibrate with Slogans about renewal, liberation,
justice in the relations between peoples, peace, racialism, human rights, and this
atmosphere affects the Christian Churches. The war of Vietnam, the revolutions of
African peoples, the cold-war atmosphere, the rapid increase of armaments which
raise the fear of a nuclear disaster, the first damages on the natural environment,
caused by excessive consumerism, pollution, and the increasing use of technology,
create reactionary centers especially among young people, but also among older
ones who realize the dangers on an international level. Certain hopeful events, such
as the uprising of the students’ movement of Paris in May of 1968, the decisions of
the 2"d Vatican Conference ofthe Roman Catholic Church about the position of the

laity and women in the life of the Church, the exciting fact of the large participa-
tion of young people for the first time in the 4,h Conference of the World Council
in Upsala, Sweden, in 1968, shed some light to the horizon, with visions and ex-
pectations. At the same time, the request for everyone’s realization and participa-
tion in the materialization of the vision for a more humane society, obliges the
World Council to study the position of women in the Churches, to hear the Prob-
lems and suggestions from the women themselves, and to expand the possibilities
of this communication to its full potential. During the preparations for the 5lh Gen-
eral Assembly of the WCC, in Nairobi, Kenya, in 1975, its departments developed
various important activities towards this direction, while feminist movements were
at their peak.

Il. Feminist movements

The movement for the emancipation of women appeared most distinctly in
the new continent, the United States of America, in the beginning of the 1960s and
had serious consequences in the Protestant Churches5. With the emergence of this
movement6 women feminists claimed that the discrimination between the two

sexes had entered ecclcsiastic circles and generally ecclesiastic history, and added
the Claim that Churches and Christian Denominations around the world obviously
exhibited tendencies and policies which were considered unacceptable, going

5 B. FRIEDAN, I! Changcd My Life, New York 1963. Cf. The study by D. BELONIK, an Ortho-
dox Theologian from USA, who dealt with the issue of feminist movements for many years and pub-
lished the results of her rcsearch in Feminism in Christianity: An Orthodox Christian Response, New
York 1983.

" BELONIK, 5: ,from the moment that the women’s feminist movement expandcd in various ar-
eas of American life, it causcd the Churches to diminish any intcrest in feminism”.



against the principlcs and nature of women . Because of this, women formed a
series of arguments, which became accepted by all fcminist movements around the
world as a chart by which to act and deal with thcir demands. Thus, womcn temi-
nists started to examinc very thoroughly the ecclesiastic structures and the institu-
tions of the Churches and the Christian Dcnominations, as well as the ecclesiastic
traditions and theological doctrines concerning the position and role of women in
the events of the Church, only to arrive at the conclusion that the whole ol Christi-
anity throughout the ages had received the influence of a hard male chauvinism .
They also emphasi/.cd that men held in full authority all power in the Churches,
while men and only men were ordained in the ecclesiastic commumties in Order to
become priests and bishops. They also found unacceptable the use of male terms
for the phrasing of references to the Holy Trinity. while women were always com-
pletely marginalized, especially through the exclusion of the feminine gendcr. For
this reason women were always considered as creations of a secondary dass, rem-
nants of many eastern cultures and peoples until today, without a meritocratic use
ofthem in critical positions in the ecclesiastic life of the Churches.

The motives which led numcrous women to an active part.cipation in the
Christian feminist movements were the same, which led many young men to study
the holy science of theology and prepare for their entrance into pr.esthood, hav.ng
completely contradictory tendencies and positions towards the Gospel and the
teachings of Christ. Today, decades after their manifestation, feminist movements
are going through a new phase, following an internal identity crisis, while their
members are taken over by anxiety, disappointment and disillusionment, concer-
ning their role and their mission; as a result, the original enthusiasm and active

’ Relevant bibliography. R. RADFORD
Falber, of ihc Church. in: Religion and Scx.sm NcW Y“~LAUGHLIN. Equahty of Souls. Incqualil.y

and the Continental Reformation, op. eit., 292-318, b.L. Mc 77,. P nini)FN7A Women
of Sexes, in: Woman in Medieval Theology. in: Religion and Sex.s.”2 iln A
Apostles: The Testament ofScripture, in: Women and the CatholicPnts ~ P '

CAROLL (cd ). The Proper Place for Women in church. ibid. AM. 3ARDINCR (ed)_ NY 1976 94
Sldiafor- ARkl thBesTgRar P1Rsk FosdMeman in dkilural iBitlirch- M- REGHRENERJetdcridetfe

Futurc, ibid 88 R McAFEE BROWN, What |s Co&extu%gg?gpg)é’% P'arl]ul Lfr‘mf rH%sF (Etg
Changlng Contcxts ol our Faith, Philadelphia 1)85 80y4. . Feminism md

crator?. in: S, V.adimir's Theological Quarter.y 21:3 (1977) 28 and 46. D. ®’\N K Fernem an
Chrixtianity, NY 1983, 10-16 Ls God BisexuaP. in Pastoral

Evc and Adam : Genesis 2-3 Reared. in: C.P. CHR1ST/J. PI-ASKOW J A <<
Feminist Reader in Religion. NY 1979, 74-75: God and the Rhetor,cof SCXUI™N, =~ 1“de-™>n 1J*
200. K. FARMER. Rctclling the Story: Reinterpreting Biblical Tradition as a Woman, L., u.

o> — -
in 1974: ,We placed our faith in the power of the Holy Spirit in Order to «n>»BradiicalecEdMMMe

changes, bccause only thus is the plan of God reflccted in the liberanon and eompleteness of every
human being in the world".



participation in the functions and events of the church has diminished9, without
however any retreat in Iheir struggles for the attainment of their rights and de-
mandslo.

Usually women of feminist movements accept the traditional female socio-
cultural role of a passive member of the Church as somcthing inevitable, and those
who seek something different are treated under the best circumstances as ambitious
and feminine, and in the worst, as disrupters of the main current of Christian tradi-
tion.

I1l. The ecumenicaljuhilee:from Amsterdam (1948) to Harare (1998)

The discussion of the issue of women is dated back to the ecumenical move-
ment as early as the year 1923, but especially after the formation of the World
Council of Churches in 1948, in Amsterdam, Holland, with the allocation of its
study to two departments, one about the Lay Element and the other about the Co-
operation of Men and Women in the Church, in the family and in society. Since
1955, a special journal has been published twice annually by the two departments,
entitled Laity. It is interesting to observe the contribution of the Orthodox colum-
nists of that time, who emphasise the notion of God’s people, and denounce the
Separation of clergy and laity, which was caused by historical circumstances. They
attach great importance to Baptism and Chrisma, and castigate the identification of
the Church with the clergy, while stressing the importance of the laity in the litur-
gical life ofthe Church, in the administration, in the election of the clergy, in guar-
ding and defending the teachings and traditions of the Church. God’s people parli-
cipate in the graces of the Holy Spirit - including the gift of prophesy, which is
particularly important in Contemporary society - and are in position to teach, pre-
ach and become through their word and the expression of their testimony in the
name of Christ, an example even to non-Christians.

A quick retrospection of the historical landmarks and achievements of the
presently discussed issue of women, as it emerged and evolved in the last decades,
and of the ecumenical movement and events around the world, leads us to the con-
clusion that the struggle and the efforts of women for the realisation of their goals,
their pursuits and especially their rights, was difficult and persistent, but was fi-
nally proven fruitful and constructive, with all its positive and negative consequen-
ces.

Since the year 1923, before the International Conference of Faith and Order
was held in Lausanne, Switzerland, in 1927, a study was proposed to the Churches,

" E. Bettenhausen (professor in the School of Theology of Boston University, USA), poses the
question ,whether and to what extern Christianity is a religion which propagated male domination in the
world”.

It Cf. M. GREY, How Feminism enriches Theology, in: The Times (12 January 1985).



concerning the position of women in the Churches and in the area of Mission, by
initiative of conservative and competent women, without any specific vision or
possible perspective for the future”. Later in the WCC, women have a position in
the Committee of Life and Work of Women in the Church . Under the leadership
of two competent women, Sarah Chakko front India and Kathleen Bliss front Eng-
land, this Committee did not deal with theological issues. but with general ones; the
two leading women of the committee tried to promote the notion that women may
no longer remain in the darkness of the Churehes but must engage in systematic
dialoguc with the men. An important female personality, Madeleinc Barrot front
France, who presided over the Committee of Women's Issues from 1954 to 1966,
wrote:

,Any change in the iraditional rote of women will bear conscqucnccs on the tradit.onal rote of
men. Theo: is not only onc feminine issue. but also one .hat conccms men. Ins therefore o m.s.a-
ke to focus only on women. |. is also a mistake for men to leave women to find answers for the.r
issues by thcmselves, becausc the two must co-operate

Thus the key-word, co-operation, dominated the period 1970-1980. During
the General Assembly of the WCC in Evanston. England, in 1954, the Committee
of Women was transformed inlo the department of Co-operat.on of Women and
Men in Church and in Society. In 1960, the decision-maktng sect.ons of the WCC
attempted to demote this Committee, reducing it to an olftce, merged with the
department of Laity. The 3,d General Assembly in New Delhi (1961) however.
preserved the Committee and gave it new issues to examinc and study, related to
marriage and family life, for example. In 1968, the soc.o-political and economic
Problems that had erupted in Europe forced the WCC in the 4 ' General Assembly
of Upsala to deal with and focus its priorities on the rclationsh.p bclween the
Church and the World, while the interest of women was focused on the key-word
participation, and therefore the women-representatives in Upsala reachcd a per-
centage of 9%, as opposed to the 3% in Amsterdam, 3.4% in Evanston, and 6% in
New Delhi. A new problem arose however, the issue ol the Ordination ot women,
which had been posed in 1948, but was a taboo and was feared as an obstacle in the
progress of the ecumenical movement, a fear which still exists today in the circles
of the WCC and in ecumenical events. With the introduction of new Churches

from the third world however, as it was mentioned above, new issues and specula-
tions are introduced into the WCC.

"* P WEBB, Wo,neu in Church and Socicty. in: N. LOSSKY c. al. (ed). Dictionary of the Ecu-
== IS == B — TI»*«. — *« W-TM*O-dv in: T* >-*—

Academy of Religion (Acadcmic Series No. 65). Atlanta Georgia 1987, 16.

> M. BARROT, Coopdration en.re les hommes c. I« femmes dans | Egltse, la famdic c. la So-
cicte, in: Brocluires d'Information sur sc departement, COE, Geneva  764.



Among lhc conclusions of Upsala in 1968, there were some hints of discrimi-
nations against women, while those social, familial and ecclesiastical structures
that deny women their full rights were condemned. The mark of the specific era is
detectable in the phrasing of these observations, but it is obvious that this issue had
not been prepared well enough to be discussed in all its aspects, until the next Ge-
neral Assembly, which was held in Nairobi, Kenya, in the year 1975. The prepara-
tion for the 5" General Assembly included the Inter-Orthodox Conference at the
Orthodox Academy of Crete, in the spring of 1975, which was to study two of the
five issues of the upcoming General Assembly, one of which was ,Woman in the
Church*, To fully understand the atmosphere of that era, one must note that there
was a very large number of women’s ordinations by Protestant Churches, meinbers
ofthe WCC14

It is interesting to note the fact that the conclusions of the United Nations
follow the ecumenical tactics of the respective committee of the WCC, which now
do not refer to the rights of women, but to their full participation to the develop-
ment of the society of people and especially to the work and Service of the Church.
The Churches closely observe the international events and respond to the signs of
the times. Despite this, there are reactions permeated by fear of any impending
change, which is generally characterised as secularisation.

The Committee of Women'’s Issues is inserted in the sub-unit of Women in
Church and in Society, under the leadership of the African theologian Brigalia
Barn. In 1964, a Conference is assembled in Berlin in anticipation of the prepara-
tions for the 5h General Assembly, and deals with a provocative and burning que-
stion, the sexism of the 1970s, and the discrimination against women15. The aim of
the Conference was to reach a diagnosis over the disease of sexism and the rift in
human relations which it caused, thus becoming a sin equal to racism. The propo-
sitions of Berlin were spectacular, because for the first time the WCC included the
issue of women it its theological programs, while theological study will be used
hereafter as the main tool for studying and examining the issues of women, focu-
sing on the liberation bestowed by the Lord, who allows women to reassert their
own liberation.

The basic difference to the traditional and classic methodology however, is
that the starting point of study is an innovative approach to the issue, called inclu-
sive theology, which surpasses Polarisation and dualism and includes the margina-

14 This issue appears in the litics of an extensive bibliography, written by theologians of the Ro-
man-Catholic Church, but mostly of the Anglican Church, for which the study of the issue was initiated
as early as in 1919, when a committee summoned by the Archbishop of Cantcrbury published its con-
clusions under the title , The Function of Women”. Towards the end of the 1960s feminist theology
produced many books and articles written mostly by women theologians, or doctoral theses such as
»The nature of woman and her rolc according to St Augustine”, and others which project in their title
the much sought-after term ,thought”.

15 Report of a WCC Consultation, West Berlin, 1974 Sexism in the 70s, Discrimination against
Women, Geneva 1975.



lised and the abandoned, being especially interested in the world and creation,
justice and injustice.

The Committee of Faith and Order of the WCC, dunng the Plenary Commis-
sion in Accra, in 1974, decided on a new study in co-operation with the women’s
department, entitled The Community of Women and Men in the Church. The que-
stion that arose was whether the responsibility of the study would lie on Faith and
Order or on the Women’s department. Finally the study was allocated to the pro-
grams of Faith and Order, combined with the Church s issue of unity. Thus, the
American theologian Constance Parvey assumes in 1978 the responsibility of this
study, and the dispatch of 65,000 questions concerning this issue to the Churches-
members of the WCC, and in 1981 an international and historical Conference is
held in Sheffield, England, which classifies and studies answers, comments and
suggestions sent by the Churches. The records of the Conference include the follo-
wing questions:

a. Whal is the purpose of women being ercated in ihc imagc of God, if Ihc Creator is presented
traditionally as a Fathcr, omnipotent, judge and king?

b. Ifwomen were crcatcd in theimagc ofGod. why can they not represent the Lord in lhc eucha-
ristic asscmbly as well?

c. The understanding of ihe Sacrificc on the Cross and Christ's Passion urges women to sacrificc
for others and cxpcricncc sorrow and suffering.

d. The calling of motherhood or of virginity, unmarried women, old women or even childless
women: to whal extent do they participatc in the sacrament of salvation?

e. Can the Holy Biblc and the Sacred Tradition bc understood as an open proccss, allowing wo-
men to assumc the place they deserve?

f. Scxuality and the fcrnalc body are creations of God. Any Violation of the respcct lowards ihe
body, of sexual cxploilation. violcnce and rapc must be condecmncd and women must truly be li-
berated.

g. Finally, instilutions ruled by men carry power, prcsligc and authority. Howcvcr, Ihcrc are other
ways to dislributc power and authority. which can pay attention to the marginaliscd and reactio-
nary voices ofanguish and despair.

While the main goal of the Conference in Sheffield was to heal sin andl ev.l, it
moved however into propositions on procedurcs, such as a participation of 50 > by
women in the committees and administrative departments of the WCC, sincc the
majority of the participants of this Conference were women. A lew weeks after the
historical assembly of Sheffield, the Central Committee which metm Dresden of
Eastern Germany, accepted this proposition with great difficulty. The Orthodox
members of the committee emphatically stated that: ,the participation of women
cannot be supported by legal criteria, because the problem is clearly ecclesiological
and theological, and merits further study*, In the following year, 1982, the wcll-
known ecumenical text of Lima, entitted BEM, presents a differentiation on the
issue through its converging opinions on ,Baptism, Eucharist and Ministry . The
BEM text, a result and product of many years of systematic theological work and
study by the Committee of Faith and Order, was translated in 33 languages and



10

distributed in 450,000 copies all over the world, with the 6 volumes of the replies
of the Churches on it; this became the most distinguished text of the twentieth
Century and a point of reference in the multilateral or bilateral theological dialo-
gues ofthe Christian Churches and Denominations until today16.

IV. The Orthodox presence in the ecumenical movement: participation oftestimony
and avowal of Orthodoxy

In such an atmosphere, about thirty representatives of the Orthodox Churches
and the Ancient Eastern Churches met in Geneva, Switzerland, in 1974 mostly
priests and distinguished theologians included an almost non-existent female parti-
cipation, and the dismay over the treatment of the subject was obvious. The discus-
sions revolved around two issues: struggles forjustice and the unity ofthe Church.

This Inter-Orthodox assembly arrived at the conclusion that there is a definite
theological problem, or at least reasons stemming from the Holy Tradition, which
prevent the full participation of women in the life of the Church. It is also
acknowledged that even when the Orthodox Churches make an effort to allow
women a more active participation, they are confined to marginal requests and do
not examine the problem to all its extent. It was also acknowledged that woman
must be able to offer to the Church in all possible libcrty, the most of her calling,
for example in the arcas of ministration, catechism, theological thought, etc. Fi-
nally the need for a carcful study of the relevant texts was stated, under the light of
Paul’s Epistles, since the Orthodox Church is not yet in position of providing an
answer to the question of the impossibility of women’s ordination.

In 1976 the first international Conference of Orthodox women was held in the
Women’s Convent Agapia in Moldavia, organised by the WCC’s department of
Education and Rcnewal, with the subject ,, The role of Woman in Society*. This
inter-Orthodox Conference afforded a unique opportunity to state the similarities
and the differences between women fforn different cultural environments. The
issue of women’s ordination was set aside with the excusc that it does not concern
Orthodox women, although its discussion had ardently becn requested by the orga-
nisers, in order to establish a definite Orthodox position in the ecumenical dialo-
gue, based on the Orthodox Tradition. The need for theological education for wo-
men and a wider participation in the administration of the Church and in the deci-
sion-making centres on all levels was among the conclusions. The issue of the
survival of the Jewish notion about cleanliness and uncleanness in relation to wo-
men was only mentioncd, along with the question of whether the Orthodox woman

16C. PARVEY (cd.), The Community of Womcn and Men in ihe Church. The Sheffield Report.
Sheffield 1981/Gencva 1983.



realises her responsibilities as a member of God's people and espccially as a wo-
man, in (he present condition ofeach Church

In the end of the 1970s there is a significant turn towards the theological roots
of the issue of women. The nucleus of the new Conferences is theological anthro-
pology, which deals with the human bcing in its totality, with man and woman in
the image of God. Under the light ofimago dei evcrything is now discussed, from
progress to education, from the position of women to ecology.

A milcstone in the course of the theological studies of the WCC is, as men-
tioned above, the historical ecumcnical text ol the Committee ot Faith and Order
about ,Baptism, Eucharist and Ministry* (BEM), which is the result of theological
procedures of more than fifty years and States the converging tendencies” of the
Churches, even of non-members of the WCC, even those of the Roman-Catholic
Church, on the issues of Christian faith. In the chapter concerning Ministry, there is
a special paragraph about the ministry of men and women. The basic principlcs of
general acceptance, such as the phrase ,there is neither male nor female (Gal.
3.28) dictate the need for both men and women to discover their contribution in the
Service of Christ and His Church. The Churches however, draw different conclusi-
ons about the ordained priesthood of women. The BEM text was the main subject
ofthe Inter-Orthodox Asscmbly in Boston, in June of 1985. with the participation
of a satisfactory number of women18. Diring the discussions intcrcsting opinions
concerning vital issues were expressed, such as the active participation of the laity
in the Worship of the Church, and particularly that of women, the need to study the
hindrances of their ordination in relation to canonical law, the revival of the Insti-
tution of deaconesses, the issue of human sexuality, etc.

V. Participation or marginalisation of Orthodoxy

It is a fact that the Orthodox presence in the international ecclesiastic associa-
tions, in the European Council of Churches and particularly in the World Council
of Churches since its formation, in 1948, was always problematic, for the Council
as well as for the Orthodox Churches themselvcs. The particular character of the
Orthodox theology and ecclesiology, our teachings about Eucharist, the view and
notion of the creation of the world and the birth of the universe, and the historical
reservations towards an evolving secularised West, are the main factors which give
the impression that the Orthodox East is always on the margins of the ecumenical

movement or the WCC. It appears as if Orthodoxy does not actively participate in

** Report of an tn.cr-Orthodox CooM.lta.ion on: Orthodox Women. Thci.-Kok| andFarticipahon
m the Orthodox Church (Agapia. Romania. 1-17 September 1976). in: G. LIMOURIS (ed.) Orthodox
Visions of Ecumenism S.a.emcn.s, Messages and Reports on .hc Ecumcnical Movement 1902-1992
(WCC Publicalions), Genevn 1994, 60-65. .

"*G. LIMOURIS (cd ). Come Holy Spirit Renew the whole CreaUoiv An Orthcxtox Approach
for .he Scventh Asscmbly of .hc WCC. Canberra, Australia. 6-21 February. 1991. Brookimc/MA 1990.



12

the activities of the Council, which appear emphatically Western. If this impression
is true, it does not entail that the Orthodox priorities found no response in the acti-
vities of these international ecclesiastic associations, such as the World Council of
Churches, the European Council of Churches, etcl9.

According to the great Russian theologian G. Florofsky, the Ecumenical mo-
vement is primarily fraternisation which is found on the path of quests. It is a ven-
ture, or an adventure, and not an achievement. It is a path and not a goal20.

An important but bold Statement by a team of theologians in Paris, in the year
1978, during the preparations for the International Conference of Mission and
Evangelism in Melbourne, Australia, in 1979, mentioned the following:

,The Church of Chris! cnnnot close its eyes and suffice ilsclf wilh pious words before situations
which deform modern society, nor can it ignore Ihe inequalities conceming Ihe distribution, lhc
usc and the administration of the material goods of the carth, to which people were assigned by
God as keepers. The Church most of all cannot remain indifferent before the hunger and depriva-
tions of a big part of human kind. Is it possible to considcr real solidarity within a society of
Christ's followers when wc are surrounded by an ocean of poverty and suffering, especially in
the so-called third world? We should not forget the social tcachings of St. John Chrysostomos,
who reminded the rieh and powerfui of his time that sympathy towards the poor is a form of holy
Liturgy performed by the human being, which has unparallclcd value in the eyes of God“21.

VI. Woman seen through the Inter-Orthodox Conferences and Assemhlies

After decades of serious provocation from the Christian West and a series of
questions and speculations in multilateral and bilateral discussions, the Ecumenical
Patriarchate decided in the year 1988 upon the Organization of an Inter-Orthodox
Conference with the subject ,The Position of Women in the Orthodox Church and
the Issue of Women’s Ordination. This innovative initiative of the Superior
Throne of Orthodoxy was welcomed with enthusiasm and with a positive response
by the fellow Orthodox Churches, and after a year of special and careful prepara-
tions, the Inter-Orthodox assembly was held in one of the provinces of the Ecu-
menical Throne, the island or Rhodes, from the 30lh of October to the 7lh of No-
vember 1988.

It is needless to say that this Inter-Orthodox assembly was a milestone in the
history of the Orthodox Church and theology, because it was the first time that the
subjects of an Inter-Orthodox assembly gave material for contemplation and

19 G. LIMOURIS, Being as Koinonia in Faith: Challcngcs, Visions and Hopes for the Unity of
the Church Today, in: The Ecumenical Review 45 (1993) 78-92; IDEM, Orthodoxy Facing Contempo-
rary Social Ethical Conccms, in: The Ecumenical Review 43 (1991) 420-429; G. TSETSIS, The Mean-
ing ofthe Orthodox Prcscnce, in: The Ecumenical Review 40 (1988) 440-445.

20 G. FLOROFSKY, 'OpoXoyiatcii jnoTOny; ivroi; rfl<; oiKoupEvtiai® Ktvflasu>i; (transl. from
Of|tora ’0p9066£ot) ©coAoyiai;, Athens 1973, 217-220). Sec also ,,’ Atidotiaopa Olkodiievuci)
Kfvtiati*. Apopoi; Kal 6yi oKonétin: Lévarri 11 (KaXoKalpi 1984) 21-23.

21 Your Kingdom Come, in: The International Review of Mission, vol. 68, no. 270 (1979), 145.



13

speculation, while many of the Christian Churches and Denominations have offi-
cially reached their decisions on the issue of women’s ordination in the ecumenical
movement and assemblies of the last decades. The proposition was first made in
Chambesy, Switzerland, in 1986, in the 3rd Pre-Synodical Panorthodox Assembly,
while the decision to organize this Conference with a specific agenda, which had
not been attempted at a discussion for centuries was ,historical for the Orthodox
Churches*. It was a challenge that came from the outside ecumenical world, which
perhaps found Orthodoxy unprepared to answer directly and clearly on the issue.
However, what do we seek, what do we want, what do we pursuit, what is the goal
and what are the visions and thoughts and perspectives for the future of Orthodoxy
today? In his inaugural speech, the presiding Metropolitan of Myra Chrysostomos
(now of Ephesus) declared:

,We have a great mission lo accomplish [...] and the work of the Conference ,s cntical. delicatc
and very difficult [...] our goal is not to revise the Tradition and doetnne of the Orthodox Church,
bu. on the contrary to assert once morc with cau.ion and pradence the .mpossibil.ty ol the ord.-
nation of women in pricsthood and to recxaminc the possibihties of the posmon and roie ot
women in the lifc of the Church in the modern world

The invited participants were about eighty bishops, priests, Professors, special
scientists, women, monks, nuns, and laity. The Conference at first decided upon
the equality and distinction of women and men by referring to the creation, to the
fact that God creatcd men as well as women. that both were given life by the
Creator. This belief is supported by the acceptance on our part of the fact that
Christ came to redeem equally men and women, and to restore the participation ot
both towards God (Col.1.20). According to the final conclusion, the belief which is
expressed throughout the Bible and Tradition, according to which there is a dis-
tinction between male and female, is based on the act of creation (Gen. 1.27). This
distinction implies no inferiority or superiority ol men and women before God. On
the contrary, this distinction was dictated by God Himselt, as part ot his divine
plan. Redemption docs not entail the negation ol our identity as women and men,
but rather the transformation ofthis identity.

The Orthodox Church, before the tragic depreciation and disparagement of
women in the modern world and in Contemporary society, asserts in the most em-
phatic way the value of the human heing, female as well as male, and considers
any other discrimination of men and women based on gender as sintul. 1herefore
the mission ofthe Church is declare to the world the value of the human individual
creatcd in the image and after the likeness ol God (Gen. 1.26). According to the
Patriarchal Message on the inauguration of the Conference,22

22 Cf. G. LIMOURIS (ed.). The Place of Woman in the Orthodox Church and the Qucstion of the
Ordination of Women. Katcrini 1992.



14

,womcn in the lime of the Lord werc provcn braver than lhc male disciplcs during ihe Passion
and Crucifixion, and they were honoured wilh the first appearance of the Rcsurrccted, thus be-
coming the witnesses to the facts of Divine Economy* - and later - , The Church, following the
example of the Lord and His Apostles, recruited indiscriminately men and women in the struggle
of spiritual completion and redemption [...] and accepts a more active participation of woman in
public affairs, where often she supersedes and defeats man. The Church acknowlcdgcs that the
achievements of women are the realisation of religious freedom, on which every healthy femi-
nism must depend"23.

In relation to this explicit Statement from Rhodes, the Christian West through
its Statements and dogmatic teachings completely ignores the notion of the human
individual and the role of the two sexes, combined to the plan for the redemption of
human kind and its course towards sanctification, transformation and holiness in
the Kingdom of God, due to which we are surrounded in the Orthodox Church by a
cloud of witnesses (Hebr. 12.1).

Throughout the centuries, the Church always encouraged the Christian wo-
man, within her spiritual distinction, to practise along with man and according to
nature her personal vocations and callings, in a wide circle of Services, in areas of
liturgical, pastoral, catechistic, educational, missionary and social work of the
Christian community. Similarly, one must note the elevation of women’s position
in female Monasticism, many times under exceptionally dire and tragic circum-
stances24.

The Conclusions of the Conference emphasise by their correct order the
theological conditions which support the special place of women in the plan of
God and in the institution of Orthodoxy, and confirm once more that the alignment
of Adam-Christ corresponds to the alignment of Eve-Virgin Mary, while the latter
exemplifies the real dimension of woman in the Orthodox Church. This gives the
Orthodox woman the possibility and right to participate in the life of the Church,
and to offer her Services and ministry to various areas and positions.

Among other things, the final conclusion of Rhodes emphatically States that
Jthe issues raised by the feminist movement must be dealt with by Orthodox Chri-
stians with the appropriate caution and vigilance, where general issues are con-
cerned as well as in specific ones where greater feminist initiative is observed*.
Those are the following:

a. The use ofinclusive language.

b. The emphasis attached by feminisls on Ihe Interpretation of certain biblical texts, cspecially
Paul's Epistlcs.

c. Their questioning of the idea that womcn must submit to the uncleanness of the body, which
was imported to our morality from the Judaie tradition?25.

21 Cf. the Message of His All Holiness the Ecumenical Patriarch Demetrios (LIMOURIS, ibid.
22).

24 LIMOURIS, Conclusion, 20-24, 33-34.

25 Cf. LIMOURIS, Conclusion, 9.



15

If sacramental Priesthood was bestowed by Christ upon the Apostles and by
them to their successors, existing today in the Orthodox Church, where the known
clergy is comprised by men, this does not entail a degradation of woman; on the
contrary, she is allowed to live and practice the appropriate ecclesiastic service
inside or outside the temple and the ecclesiastic community under different forms,
always ecclesiastic, even though they are not clerical. It was particularly emphasi-
sed by the Orthodox that the promotion of this tradition should be supported by the
Institution of deaconesses, an age-long practice in the life and tradition of the
Church2é.

Two years after the Inter-Orthodox Assembly in Rhodes, an International
Conference of Women was held in Crete by the World Council of Churches, in
January of 1990. The Conference confirmed the decisions of the Assembly in Rho-
des, expressing and emphasising ,,a sense of urgent loss for a missing witness*, for
the revival of the institution of Deaconesses in the Church?27. In the final conclusion
it is stated epigrammatically:

,The female ministry, in particular, would 6fter to the Church an opportunity for the faithful to
experience much morc widely a feminine form of ministry for which both men and women feel
the need "2°

From 3 to 6 of November in 1994, in the Holy Metropolis of Thebes and Le-
vadia, an international Inter-Orthodox Conference was organised under the title
,0rthodox Women in a United Europe®. Diring the discussions a large number of
the participating Orthodox Women expressed explicitly and with no reservations
their ardent desire for the revival of the institution of Deaconesses, expressing also
their dismay for the lack of any implementation by the Orthodox Churches of what
was suggested and decided upon in Rhodes, which so far had no great impact29.

The successive efforts and the initiative taken by women for the mobili/.ation
of the Orthodox Churches on the issue of female ministry is desperately fore-

grounded in every opportunity, as for example in the Inter-Orthodox Conference
held in Adis Abeba of Ethiopia from 19 to 27 of January 1996, organized by the

World Council of Churches during the preparations for the International Congress
°f Evangelism and Mission. This time the renewal of the institution of female
ministry is posed in combination with Mission and Evangelism, and the conclusion
States:* 21

““ E. THEODOROU, To AiopObfto*ov ©OE0Xoyttcdv Luvtdpiov ,flepi rfl<; Omcoh; tpi; I'uvatkér; 4v
N Op00S6£u) 'EKK"paia Kai 7tsp( tou (pinipaToi; m<; Xeipoxoviai; tUv fiivaikuv* (P650<;, 30
OKTtoRpiou -7 Noepl3piou 1988), in: Theologia 59/ 4 (COKtuiRpux; - AeKsplRpio«; 1988) 747-759.

21 Cf. Church and Cullure: Orthodox Women in a United Europe; 3-6 November 1994, Levadia,
Greecc: E. BEHR-SIGEL. in: MaryMartha, 17.

2* Cf. ibid., 5.

Ul international Conference: Orthodox Women in a United Europe; 3-6 Novemberl994, Levadia,
Greece: cf. E. BEHR-SIGEL, in: MaryMartha. 17.



16

»Why do our Churches avoid wilh qualms and reservations llic matcrialization of thc proposal
for the revival of thc Institution ofdiaconesses, when this issuc is so important and necessary*“3l1?

One of the positive results of the Rhodes Conference was the birth, for the
first time, of an Orthodox journal in Australia, devoted almost exclusively to
women: ,MaryMartha: International Orthodox Women 's Journal'. Its main goal is
the promotion and facilitation of a dialogue on an international level, concerning
mainly the participation of women in the life ofthe Church, as well as the reminder
of traditional feminine functions of women, centered around the revival of the

Institution of the deaconesses and other such female diaconic roles and institutions
that perished in time3D32

The Conferences and assemblies for the realization of women’s requests con-

tinue with the assembly of women coming from Churches primarily from Asia,
Africa and the Middle East, organized in Damascus, in Syria, from the 4lh to the
1 Ith of October 1996, with the topic: ,Women in the Life of the Orthodox Church:

Discerning the Signs of the Times (Mat. 16.3)*“. Among the issues that were dis-
cussed, the question of deaconesses was posed again, with a supplication for the
implementation of the decisions of Rhodes: ,We beseech the Leaders of our
Churches to realize the presence of the Holy Spirit in every function of the Church
and the need for the revival of the institution of deaconesses*, was said in the final
conclusion'2. We would here like to point out the formation of an Inter-Orthodox

journal in the USA in winter of 1997, entitled ,St. Nina Quarterly*, devoted to
women and aiming primarily at the mobilization of Orthodox Women, with a par-

30 Inter-Orthodox Consultation (Draft Report), 19-27 January 1996, WCC, Geneva 6. Here | must
mention the unique casc of thc nun Sophia, who lived in Lausanne in Switzerland and offered signifi-
cant Service to the homcless, poor and espccially to AIDS paticnts. Unfortunatcly Mother Sophia passed
away in 1996 by the incurable disease, but her mcmory will be etched in the hearts ofall those who had
thec blcssed opportunily to meet her. More inforination about her life is given by K. KARYDOYIAN
NES FITZGERALD in her book about Women Dcacons, 177: cf. also thc Journal de la Fondation Merc
Sophia (1955) 2-19. For more Information intercsted persons may contact: the Mother Sophia Founda-
tion, Avenue Mark Dufour 29, 1007 Lausanne, Suisse. Mother Sophia was a unique and somctimcs
audacious colourful character. The details of her personal history present much data which still need to
be understood. Ncvertheless, she was renowncd for her inability to tolcratc institutional inertia and
seemingly fathomless couragc, love, energy, and dedication. This eamcd her the respect of many in
Switzerland and abroad, espccially those to whom she was ministering. She was also an advocate for
the rejuvenation of thc ministry ofwomen deacons. Only a few wecks bel'ore her death, Mother Sophia,
in collaboration with lwo respected local Orthodox collcagues, submitted a proposal to Ecumcnical
Patriarch Bartholomew, during his first official visit to Switzerland. This Proposal requested that the
Ecumenical Patriarchate Sponsor a Pan-Orthodox Conference which would engage practical concems
related to re-establishing this expression of ministry. Sadly, Mother Sophia died on January 7, 1996 duc
to complications from cancer. For years to comc. she will be deeply misscd by many.

11 Cf. MaryMartha (1990), pp. 4. 20.

32 Women in the Life of the Orthodox Church: Disceming the Signs of the Times (Mt. 16.3),
Draft Statement ,4-11 October 1996, WCC Geneva.



17

ticular mention of the revival of the diaconic functions as they existed in the An-
cient Church33.*

In 1997, a Conference of Orthodox women was held in Constantinople be-
tween the 10h and the 17,h of May, with an invitation by bis Ali-Holiness the Ecu-
menical Patriarch Bartholomew, and with the same topic as that ol Damascus
Among the participants there were about fifty wivcs of priests, social workers,
theologians, houscwives and students, as representatives of the Orthodox Churches
from twenty countries of Europe, Asia, the Middle East, America, Oceania, and
some men as theological counsellors. The majority of women participants were
active members of the Church, ministering in critical and high positions of the
ecclesiastic clerical ministry. In the final conclusion we realise that among others
the main object of discussions was the revival of the Institution of deaconesses in
the life of the Church and this is stated epigrammatically, ,many of us believe that
the introduction ofdeaconesses in the life ofthe Church will aid the atmosphere ol
love and learning in the life of the Church*.

Due to the fact that many of the participating women were unawarc of the
existence of institution of deaconesses, the conclusion ofthe Conference also Stres-

ses that ,this issue of deaconesses merits further study for a bettcr understanding of
its function3.

Finally, we must mention two more Inter-Orthodox Assemblies of women.
The first, entitled ,Consultation on Orthodox Liturgical Rencwal and Visible Um-
ty*, took place in the Monastery of New Skete in Cambridge, New York, with the
participation of women theologians and representatives of monast.c commumt.es.
The Conference focused its discussions on the full participation of God s people in
the worship of the Church, which may be realised in various ways and functions.
Once again, the issue of the revival of the institution of deaconesses was men-
tioned, along with the rolc of women deacons' .

The second assembly took place with the blcssing of the Patriarch of Alexan-
dria Peter in Nairobi, Kenya, from the 1* to the 4,h of June 1998, with the thcologi-

cal Seminary of Makarius Ill, with the sponsorship of Syndesmos, of the Orthodox

33 The St. Nina Quarterly 1:1 (Winler 1997) 1. For more Information contact: The St Nina Quar-
terly, c/o Teva Regule, Managing Editor; P.O. Box 397252 Cambridge, MA 02139-7252, USA.

M Cf. in: im<i CTuyKXnOfcv EuveSptov rtov OpOoSd*uiv r'uvatKtiiv. in: Orthodoxia 2/2 (AnpiXiot;-
loiivtog 1977) 269.

35 The final conclusion of the Conference was published in F.nglish by the orthodox thcologian K.
FITZGERALD, who has dealt with the issue ofwomen in the Orthodox Church for many years in her
b°ok: Women Deacons in Ihc Orthodox Church. Callcd to Holiness and Ministry. Brook-
linc/Massachusctts 1998: Disccming lhc Signs of the Times: Women in the Life of lhc Orthodox
Church, Appendix E, 215-226.

31 Consultation on Orthodox Liturgical Rcnewal and Visible Unity, New Skete Monaslcry, Cam-
bridge , NY, (Draft Report), 26 May to 1 June 1998, WCC, Gcneva.



18

Mission Centre in America and of the Holy Metropolis of Kenya and Irinoupolis.
This Assembly mostly dealt with and studied extensively the biblical, theological,
historical, anthropological, clerical and psychological importance of the problems
faced by Orthodox women in Africa. The final conclusion of the pan-African con-
gress says that ,we wish to unite our voices with those who support the woman
deacon, because she is of great importance, since the majority of our communities
is comprised of women and young people*’

In conclusion, as to the issue of the revival of the institution of deaconesses,
we will refer to the Statements of the Ecumenical Patriarch Bartholomew, who, in
His interviews, encourages the possibility of revival of the deaconesses, but they

are expected to fulfil the canonical and ecclesiological conditions of our Holy
Church and Tradition38.

VIl. The ordination ofwomen: sacrament or exclusion?

According to the teachings of the Bible and the Sacred Tradition, the ordina-
tion of women harbours the danger of leading the Church to a fall from its aposto-
lic and catholic condition, and from its completeness and unity offaith, while at the
same time it breeches the validity of the sacramental life of the Church and its
basic structures30. For this reason not only the Holy Fathers of the Church, but also
Contemporary Orthodox theologians are against the ordination of women, based on
dogmatic, ecclesiological, and canonical testimonies and evidence of the impossi-
bility of their ordination.

Thus, while the exclusion of women from priesthood breeches in no way the
fundamental equality of rights and her dignity, her participation in priesthood is
contrary to the traditional character of Orthodoxy, or rather to its essence, and it is
not included in the rights of every human being, since Christ through the Church
,calls to him those that he desires* (Mark 3.13), stressing that ,you did not choose
me, but | chose you** (John 15.16).

Therefore the selection of priesthood is divine and not a right and an object of
pursuit for Professional achievement of every human being, as it is presented in the
West and in many Christian Churches and Denominations. The dignity of priest-
hood is by its nature graced, stemming from the Holy Spirit, practiced by the male
members ofthe ecclesiastic Community, according to the variety of graces that they* 19

Orthodox Conference of Women in the Life of the Church: Final Statement (draft); Makarios
111 Seminary, Nairobi Kenya, 1-4 June 1998; Orthodox Archbishopric of Kenya and Irinoupolis, Nai-
robi, Kenya.
M Terres des Fcmmes. 1995, cited in MaryMartha, 23. Cf. E. DOOGUE, Ecumenical News Inter-
national: Bulletin 26 (Dec. 1995) 8.
19 Cf. I. KARMIRIS, H Ofou; mi p 8uiKOvia to>v Aauabv cv tp OpQoS6fm EtacXpaia, Athens
1976.



19

receive from the Holy Spirit. Through the apostolic succession. the dignity of
priesthood is connected to that of the twelve Apostles. and of Christ himselt, per-
petuated within the Church and shared in the exccptional case of the Sacrament of
Eucharis«. wh.ch becomes the link of all the faithful. who flock around the one
Body and one Blood of Christ. - - - -

Similarly, the priesthood cannot be anyone’s pnvilcgc, but a sacrament of the
Church. which cxpresses its historical adherence to the canon.cal Order accord.ng
to which man and woman are two human beings of equal value and equal rights, of
a different mission and function in the life of the Church. Th» .s exper.enced in a
pluralistic, sccularized, often ignorant and and world, where the Church mus con-
stantly offer and clarify the Christian message through all the modern channels and
methods and through all the competenl men and women members, without ex-
changing roles and expectations. —w_an

The Christian West howcver, did not understand the twenty-century old role
and particularity of woman. not only in the human society, but espectally in the
Church. The Christian West was unable to realize that woman. in the wealth of her
graces has a specific role to fulfill which man could not perform and realize. due to
his nature.

Woman’s fcmininity is a natural characteristic of her |d|osyncrasy, includmg
motherhood, acute emotional sensitivity, multiple expression of love, and graces
'hat stem from her distinct existential particularity. which makes her an indispen-
sable part of the divine creation. complementary to male nature and creation.

Perhaps the West here has not understood the charismat.c Position of woman.
and the fact that she cannot cxist by hcrself, without the existcnce of man, in a
harmonious coexistence and a nccessary co-operation. complementary collabora-
'ion and equality of the two sexcs in all aspects and levels of thcir worldly life.

VIIl. The equality ofthe sexcs

The equality of the two sexcs constitutes since antiquity the Slogan of numer-
ous attempts at womcn’s emancipation. This means that sexual equality has al-
ways been the most difficult social problem to solve, whose solution was projected
by many as an essential characteristic of an ideal society and as a basic demand ot
real civilization. Thus it is understandable that so many ellort have been made in
'bis direction throughout the centuries, by legislators, moralists, sociologists, polt-
'icians, as well and religious rcpresentatives .40 41

40 Cf. M. SIOTIS, “H Kmvf| AmOriKi, xf.pl m; lo6tntoc tiiv 860 gniXwv (IE.p& AioUN;).
41 CfG. DELLING. Paulus Stellung zu Frau und Ehe. stul,gart "95t.

States that here liiere are efforts of emancipaling women philosophers, op. eit.. 16-18. Cf. C. SC
DER. Gcistgcschichtc des Antiken Christentums. Munich 1954.



20

In every claim of their emancipation, women oscillate between their rights
and those of men. This does not mean that there is no clear distinction of the
boundaries of the rights and obligations between women and men. Thus the
boundaries of the natural consistency of each sex are broken, in a way that both
their psychic world is laden with complexes of guilt, inferiority or superiority. As
the Russian theologian Paul Eudokimov accurately observes:

,Life is not a mountain, whose peak can be reached from one side by women and from the othcr
by men, but it is in each other's Company that thcy must set out. so that they arrive togcther and
cnjoy this Company on the top“12.

The issue ofthe best possible harmonization ofthe relations between men and
women and the equality of their rights and obligations is not, according to the New
Testament, a matter of compromises or of imposing demands, but of withdrawing
the misunderstandings around these issues43. Theoretically and practically, the
equality of rights or obligations between men and women is impossible, unless the
personal value, the mission and the proper position of men and women in everyday
life and society are appreciated without any confusion.

Today, Orthodox women and women’s associations must pay great attention
to anti-Christian, feminist and ecumenical movements of any possible source,
which have one and only goal, the dissolution of the godsend bond and sacrament
of marriage44 and the brutal projection of the practice of a sexual life and of an
unrestrained sexuality, which devastates even more the freedom and personality of
woman and exhausts her whole substance. Women today are indeed in greater
danger of losing what they gained from the teachings and love of Jesus Christ,
because of the poisonous atheist, nihilistic and degrading Claims that they make45.
Our Orthodox doctrine is not opposed to the true spiritual elevation of both sexes,
nor to the real meaning of civilization. On the contrary, it seeks the most essential
harmonization of the refations between men and women more than any feminist
System or other socio-political movement.

IX. The issue of women in bilateral dialogues

It would be a serious omission not to study the issue of women under the light
of bilateral theological dialogues in which the Orthodox Church actively partici-

41 P. EVDOKIMOV, 'H Piivoiku Kai f| comipia tou KOopoo, Thessaloniki 1958, 268.

115 Leitlinien und Botschaften zu Ehe und Familie. Eine Dokumentation zur rémischen Bischofs-
synode, in: Herder Korrespondenz 34 (1980) 612-620.

44 E. MASTROGIANNOPOULOU, COcoXoytkSq jiupouoire, Athens 1986; Tdpog ku( Tuvabca,
174-178. G. PATRONOU, 'O lajioq arii OcoXoyia Kai orr| Athens 1981.

45 A. KANTIOTOU, Emaicdiioi) «JtXtopivrit;, T6 oiKodoptipa xurappEEt ‘H otKoyEVEta 6taXtietat,
in: Christianiki Spitha 37 (1981) 409,



21

pates. It is well known that Orthodoxy converses with: the Ancient Eastern
Churches, the Roman-Catholic Church, the Anglican Community, the Oldcatholic
Churches of the Utrecht Synod the International Lutheran Church, the International
Union of Rcformed Churches, the International Union of Methodists, the Interna-
tional Union of Baptists, with which we are at the stagc of prcparing the Start of an
official dialogue. Apart from the abovc, there is also bilateral communication on a
national level, e.g. within the USA, or with specific Churches, such as the theo-
logical dialogue between the theologians of the Ecuinenical Patriarchate and the
Evangelical Church of Germany. The particularity of each dialogue, of each spe-
cific set of issues and the historical relations of the Churches involved with the
local Orthodox Churches, differentiate in each case the agenda of the discussions
in each dialogue.

Erom the above mentioned dialogues the issue of women has been discussed
extensively in only two cases, those concerning the Anglican Community and the
Oldcatholics, with particular emphasis on women’s ordination.

a. In the theological dialogue with the Anglican Community, which is now in
its second phase since its beginning decades ago, the issue of women in relation to
their ordination was examined in the now completed first phase, where common
Positions and clarifications were stated about the role and Position of women in the
Ufe of the Church. The second phase ofdialogue does not include issues of women,
since it is concerned with issues of spirituality and christology.

b. The theological dialogue of the Orthodox Church with the Oldcatholic
Church was completed by the Mixed Theological Committee, having exhausted the
existing agenda on all issues, and having unanimously acceptcd all common theo-
logical texts written by the Committee on each issue. After the completion of the
dialogue and the agreement on common theological texts concerning doctrinal and
ecclesiastical issues however, the Oldcatholic Church recently performed ordina-
dons of women especially in somc of its German communities. This fact caused an
uPheaval in the bosom of Orthodoxy, and the Presiding Committee of the Dialogue
brought back the issue of rc-examining the problem of ordination, and negotiations
and discussions arc already under way.

Among the texts written about the issue of women, there is particular empha-
S|s on the impossibility of the ordination of women, and there is also unanimity. It
has been observed that today the Churches rightly emphasize the dignity of the
'aity, especially of women, considering it an important task to give women their
Proper Position in the life and in the mission of the Church.



22

X. A course towards Redemption and Holiness

Concluding these thoughts and Statements of a general survey over the treat-
ment of fellow Orthodox Churches of the main topic of the Conference, | would
say that after half a Century of struggles and efforts against the challenges and
speculations coming from the Western Christian Churches and Denominations,
they feel as members of one and only body, existentially and ontologically bound
to each other, under Christ as the head. They arc local Churches scattered around
the world, and at the same time they are one Orthodox Church, ,one body, one
creed, one faith, one love*, according to the revealing words of the holy writer of
the Shepherd of Ermad6.

The leader the choir of the various Orthodox Churches is the Ecumenical Pa-
triarchate, which, according to Professor loannis Karmiris, ,offered priceless Serv-
ices throughout the centuries to the Church of Christ and to human kind, and con-
tinues to minister them with the approval of God, perpetuating and invigorating
Orthodoxy under heaven, according to Gregorius Theologos. And it is not only an
Inter-Orthodox center, but at the same time inter-ecclesiastic and inter-Christian,
cultivating and supporting the bonds of love and faith between the Churches and
Christians*.

According to the Ecumenical Patriarch Bartholomew, in the inter-orthodox
relations ,there arc always problems, sometimes many, soinetimes few, and there
will always be. What living organism and what family does not have problems?
Because the Orthodox Church is a lively and vibrant divine and human organism
which continues its life, its tradition and its history - it is not a museum®47.

The Patristic tradition, which supports the identity of Orthodoxy is not only
the tradition of the neptics but also that of the theological Fathers; today Orthodoxy
has a lively continuation of patristic figures only on the level of ascetic tradition,
but not on the level of culture, ideas, art and thought, where the Fathers of antiquity
functioned with ease and where they achieved a transformation of their whole
civilization. Orthodoxy has the strength for such a Creative dialogue with our era,

for a modern and constructive discourse, and this strength lies in the in the liturgi-
cal and ascetic experience, theological and patristic4s.

46 Shepherd of Erma, Similitudo 1X, 18 in: BEPES (Library of Grcek Fathers of (he Church and
of Ecclesiastical Wrilers) 3,97. Metropolitan Barnabas, To ev xo0) rtapdvti ypr.o? xtov Op068oE;(i)v
EKxXrlai(i)v, Athens 1974, 13.

47 A wclcorning speech for the arrival of the Ecumenical Patriarch Demetrios in: Athens Acad-
emy. Cf. B. ARCHONDON1S (now Ecumenical Patrirarch), in: Atop068o<;ot LyMEi?. 'Evcoxuau
Kaidaxaati; Kai JtpoontiKai, ek tou xipnxiKou Atpiepurpaxoi; ei? xdv 'Apyteit. pp. 'AOpvtiiv Kai nuori?
'EXXaSo? laKoiRov BalRavéxaov, Megara 1991, 86.

ali Metropolitan loanncs, 'H *OpOo6ol;ia Ef|(iepa, in: E6(K>vr| 180 (Aek. 1986) 581-2.



23

This is why our Eastern Orthodox Church must be inextricably united and
strive with all its strength to fulfill its high, sacred and world-redeeming duty,
Jresponding to the calling of history, which is the calling ot its Fathers*

If the faith for the Church is ,the conviction of things not seen* (Heb. 11.1),
then its ccclesiastic word is ,the conviction of things seen“, things experienced
every day. It is, and should be ,living* and ,active* (Heb. 4.12). And according to
the Metropolitan of Ephesus Chrysostomos, this word is formed within the Church
and through the Church, only as long as its members become actively Orthodox,
«in consciousness* in everything and always. They must be Orthodox not only
through the gracc of the sacramental sacrament but also through the true practice ol
the holy Tradition, the teachings of the Fathers and the ecclesiastic law of the
Church, aiming at the redemption of the soul, as stated by holy Vincent of Lerin:
»,God wants all human beings to be redeemed and to acquire a knowledge ol the
truth®. Quoting from the holy Falber, for a more effective realization of this Divine
wish, the Church never says new things, but says the things that were passed on to
us in a new way5s0.

The Christian faith must function as a catalyst in national and social visions,
in national conflicts and confrontations, in order to transform the life ol peoples
and cultures, in a loving solidarity in Christ - according to Dostoyevsky, Bertiaev,
Soloviev, Mezerkowsky and so many others - which leads man to Jesus Christ

The tragedy of Christianity today is the fact that that truth of God is still un-
derstood in different ways. What is considered by somc as a holy tenet, is seen by
others as a pathetic Superstition. What seems elevated in the eyes ot some, may be
old-fashioncd for the beliefs of others.

Today, Orthodoxy must realize that the issue of women did not close with the
Inter-Orthodox Conference of Rhodes, nor with the Assemblies ot Agapia, Con-
stantinoplc, Levadia, or other inter-orthodox and ecumcnical assemblies, which all
however were the bcginning of a course of study, thought and challenge. The vari-
°us Conferences, assemblies, inter-orthodox gatherings, theologica! congresses and
ecumenical discussions offer nothing positive and effective, unless they are not
followed by a stage of implementation of their suggestions and decisions, and by a
general acceptance and acknowlcdgment of the problem. We are approaching a

necessary systematic rallying of all forces, on healthy foundations and perspec-
,ives, in the boundaries of the ecclesiological and canonical Tradition of Ortho-

doxy; so the Orthodox Church may decide with frankncss and knowledge that the
burning matter of the position and role of women and of the laity in the ecclesiastic

Community and in society generally, deserves special attention and the making of

1Aek [gf<“hcok,etos ta »'unk from Dionysiou monastcry), 'H 10OpOo&o*ia mincpa, in: EtiOuvn 180

* lbid., 10-12.
1984) 30" "AMARIARIS, 'O NTooToyitipoicu Kai 6 Xdyix, atov lloiicnav, in: Il'iva*r) Il (summa



24

radical decisions in view of the upcoming challenges and invitations of the new
millennium.

The Church desires to make woman sacred, worthy of the sanctifying grace of
the ceremonial Spirit. As she was honoured by the Church with the Classification of
infinite saints, martyrs, confessors and ,hosioi*“ (saintly monks and nuns), who
surrounded and wreathed the chorus of the saints with their deep faith, testimony
and life sacrifice, thus once more today our Hobest Church calls upon woman to
this godly invitation of the graced, with sincere respect and indebted honour, for
her distinction in the world-redeeming plan of the Constructor Creator.

Orthodoxy bestows on woman such honour in worship and sanctity, makes
her a relic of graces, incense of grace, a supplicant of wishes and prayers for those
who believe in her. The liturgical ritual of our Eastern Church makes mention of
her in the Holy of Hohes, and rightly classifies her in the matristic legendary of its
hagiology.

What more could woman steal from the wealth of the ecclesiological and
theological-patristic tradition of Orthodoxy? Everything is offered to her by the
Lord, sanctified and glorified to her glory and honour, thus transforming her and
praising her through psalms, hymns, benedictions, liturgical Symbols and icons,
colours and expressions of the hagiographer, who paints her life, her martyrdom
and her confession of faith, and defines her sanctifying and redeeming path to
eternity and sanctity.

In conclusion, His All-Holiness the Ecumenical Patriarch Bartholomew in his
Greeting to the Delegation of the Church of Rome in the Celebration of the Throne
(Phanar 1997), stated among other things the following: The Eastern Orthodox
Church is open and willing to every dialogue in good faith, believing that dialogue
is the only path of communication, mutual understanding and exchange*, and
elsewhere States that ,the Christian faith is not an ideology, nor a set of beliefs. It is
trust in Man-God Jesus Christ and life according to His will [...] unity of Christians
means unity of life in Christ and in Holy Spirit and not an organized social collabo-
ration, which is useful, but cannot replace the communal life [...] Therefore the
Eastern Orthodox Church of Christ insisted from the beginning on the pursuit of

the society of the Holy Spirit, so that this society is considered the final goal of
spiritual life, the only goal ofthe Christian’s struggle*52.

52 Cf. Xaipr.Tiogog, xf|<; A.0.n. tou Olkouhevikou |latpidpxou k.k. BapOoXopaloi) irpdi; rtjv
’Avn7ipoao>7tE(av Tfji; ' FKicXriaicK, 'Pc8pn9 i%\ irj ©poviKfj Eoprfi to0 Olkouhevikou riatptapxdou 29
NoEpRpiou 1997, in: *Op008o”iad (Okt.-Aek. 1997), 534-40.



25

ZUR REZEPTION ALTTESTAMENTLICHER REINHEITSVORSCHRIFTEN
INS ORTHODOXE KIRCHENRECHT

Eva M. Sy nek, Wien

/- Zum Einstieg: das kanonische Erbe von Dionysios von Alexandreia

In einem Briefaus dem Jahr 262! beantwortet Dionysios von Alexandreia (f
264/265), ein Origenesschiller und vor seiner Erhebung zum Bischof Leiter der
beriihmten theologischen Akademie dieser Metropole, Anfragen kirchendisziplina-

rer Art- Seine - von spateren Redaktoren in drei Kanones aufgeplitteten - Regeln,
in denen die Reinheits- bzw. Unreinheitsvorschriften der Tora in die kirchliche
Gegenwart Ubersetzt werden, sind die altesten im engeren Sinn ,kanonischen*
lexte zu jenen Fragen, die im Rahmen dieses Beitrags zur Sprache kommen sollen.

"eil3t es im sog. c. 2 des Dionysios bezuglich der kultischen Unreinheit einer
Prau, die ihre Regel hat:

+Was die Frauen in ihrer Menses (wortl. tv étpedpco, ,,aufeinem getrennten Sitz", in der LXX fur
hebr. drawa in Lev 12,22) betrifft, ob cs sich zieint, daR sie in diesem Zustand das Haus Gottes
betreten, meine ich, cs ist tberflissig, auch nur die Frage zu stellen; ich glaube also, daf sie nicht
einmal selbst, wenn sic fromm und goltesfirchtig sind, in diesem Zustand wagen wirden, sich
dem heiligen Tisch zu nahem oder Leib und Blut Christi zu beriihren; denn auch die Frau, die
zwolf Jahre einen Blutflu3 hatte [vgl. Mk 5,21 ffpar], hat ihn, um geheilt zu werden, nicht be-
rihrt, sondern nur den Saum seines Kleides [...]; wer aber nicht vollig rein ist an Seele und Leib,
dem soll es verboten sein, sich dem Heiligen und dem Allcrheiligsten zu nahern"

MEROY (Hg.,, wem>»'. Hl««y

6«aKE.M™a°"ICXv oltcov r.'imfva, xol Oeou, «P.tx6v Kal xd rrwedveoea. voMCu”

olpat tnorAc oCoaq Kal EuXaBEU; xoXpflaE.v oéru>tang”~nC flij
fl TOO atdépToc Kal a'luaxoc rol Xptaxod rrpoaftipaaear- oubf yftp fl rflv 6wOF.Karxn ) m X
-P6CxflvTacnv Ee,Yf.v aurod, ftxx£ povoo rol

«*»  fiv 6iOKtiTai pepvnoda, xo6 Beoirdxoo Kal BeToea. Ron6ela«; xuXe.v, 3 < TA
&Y.a k«l Xft ftyra TtSW ftyiwv 6 pfl trftvxr, KaBapftc Kal rpuxtl »““Man Kpoorfva. KuXoeflaEea. .



26

Der alttestamentliche Hintergrund dieser Entscheidung findet sich in der um
die Heiligkeit Israels besorgten priesterlichen Gesetzgebung, im Buch Leviticus4.

In der kanonischen Redaktion des Alten Testamentes ist Leviticus genauso Be-
standteil des Pentateuches5, der Tora, wie das Deuteronomium. In letzterem spielen

Reinheitheitsregeln eine viel geringere Rolle6. Am ausfihrlichsten beschéftigt sich

Lev 15,19-33 mit der Unreinheit von Frauen (Regelblutung sowie Blutflu3 aulRer-
halb der Regel). In Lev 12 ist die Unreinheit der Frau ,,in ihrer Menses* als Terti-
um Komparationis fur die Unreinheit der Wochnerin vorausgesetzt; im sog. Hei-
ligkeitsgesetz (Lev 17-26) wird die Menstruierende in Lev 18,19 nochmals unter
den verbotenen Sexualpartnerinnen benannt und in Lev 20,18 Geschlechtsverkehr
mit einer Menstruierenden - deutlich anders als in Lev 15,24, wo nur von einer
Ubertragung der Verunreinigung auf den Mann die Rede ist - sogar unter die to-
deswiirdigen Verbrechen gezé&hlt7. Die Spannung zwischen Lev 15,24 und Lev

20,18 laRt sich allerdings aufldsen, wenn man von zwei unterschiedlichen Situatio-

4Vgl. z.B. J.F.A. SAWYER (Hg.), Rcading Leviticus. A Convcrsation with Mary Douglas (Jour-
nal for the Study of the Old Testatnenl. Supplement Series 227), Sheffield 1996; 1.J. BATMARTHA
(PETERMANN), Machen Geburt und Monatsblutung die Frau ,unrein“? Zur Revisionsbedurftigkeit
eines milRverstéandlichen Diktums, in: L. SCHOTTROFF/M.-Th. WACKER, Von der Wurzel getragen.
Christlich-feministische Exegese in der Auseinandersetzung mit Antijudaismus (Biblical Interpretation
Series 17), Leiden 1996,43-60 (beide mit weiterfihrender Bibliographie).

5 Vgl. zuletzt E. ZENGER, Das Buch Levitikus als Teiltext der Tora/des Pentateuch. Eine syn-
chrone Lektiire mit kanonischer Perspektive, in: H.-J. FABRY/H.-W. JUNGLING (Hg.), levitikus als
Buch (Bonner Biblische Beitrage 119), Berlin 1999, 47-83.

6 Prazise gesagt: Sie beziehen sich ausschlie3lich auf die Frage erlaubter bzw. nicht erlaubter
Speisen (Dtn 14,3-21) und bilden im Kontext des gesamten Buches einen sachlich erratischen Block.
Georg Braulik sei an dieser Stelle herzlich fur seine hilfreichen Anmerkungen zur alttestamentlichen
Ausgangsbasis der kanonischen Reinhcitsrcgeln gedankt. Vgl. auch weiterfiihrend seinen Beitrag
,Durften auch Frauen in Israel opfern* (Liturgisches Jahrbuch 48 [1998] 222-248). Dieser zeigt nicht
nur deutlich, daB kultische Unreinheit aufgrund von Menstruation und Geburt im Dtn nicht zur Sprache
kommt. Zu Recht mahnt er auch generell zu gebuhrender Vorsicht gegeniiber ungesicherten Klischees
hinsichtlich der praktischen kultischen Bedeutung der priesterschriftlichen Tabus, u.a. aufgrund der im
alten Israel Ublichen langen Stillzeiten (vgl. a.a.0., 248, Anm. 102, mit Literatur).

7 Eine Bestimmung im sog. Kanonikon des Johannes Nesteutes schérft das Tabu u.a. unter aus-
driicklicher Bezugnahme auf das ,alte Gesetz" ein (,rapaYyAXAei 6 7raXatdg Nopoc;“): vgl. Aga-
pios/Nikodemos, flribaXiov rfijc vor)Tri<; vnoéqg rfijg Miodt; KaOoAiKtc; Kal 'ATroaroAiKijc; tcév
’Op0056£tov  ’EKKArjalag, Thessaloniki 1998 (= Nachdruck von 1864), 709 = G. RHALLES/M
POTLES, ZuvTayiia ritiv Gceitov Kai lepljv kovovojv, Athen 1852 ff, hier: t. 1V, 441. Die unter dem
Namen des 595 verstorbenen beriihmten Konstantinopler Patriarchen Johannes (d. Faslers) tradierte
Sammlung von BuRbcstimmungen entstand jedenfalls nicht vor dem 9. Jh. Zu den verschiedenen Re-
zensionen des sog. ,Kanonikons" oder ,Nomokanons* und ihren Editionen vgl. E. HERMANN, II piu
antico penitenziale greco, in: OCP 19 (1953)71-127; M. ARRANZ, | pcnitenziali bizantini, Rom 1993;
S. TROIANOS, 'H il;olioXoYnTiKrj (piXoXoyta orp RuCavTivp ircpiobo. Mia imoKOTrnon, in: NEA
LION 85 (1993) 51-60, hier 52 ff (mit Editionen und Literatur); DERS., Oi trr]Y” tou Ru”avrivou
SiKaiou, Athen 21999, 151 ff; SCHM1NCK, Johannes IV. Nesteutes, in: LThK 5 (31996) 940. Ich zitiere
in der Folge parallel die sekundére Z&hlung des Pedalions, die wohl erst von Agapios und Nikodemos
stammt, und den nach Hss. der Wiener Nationalbibliothek edierten Text bei RHALLES/POTLES (vgl.
a.a.0,, 1V, 432, Anm. 1), ohne n&herhin auf Fragen der komplizierten Uberlieferungsgeschichte einzu-
gehen.



27

nen ausgeht - nichtintentionale Verunreinigung einerseits, wissentliche Gebots-
Ubertretung andererseits.

Uber die Verbreitung des Menstruationstabus und seine praktische Handha-
bung im biblischen Israel wissen wir, wie erst kiirzlich llana Be er in ihrem Kom-
mentar zu diesen Vorschriften betont hat, kaum etwas. Sie weist zurecht auch auf
die von sozio-kulturellen Rahmenbedingungenk mitabhéngige Haufigkeit der Regel
hin und kommt zu dem Schluf3: ,In time, beliefs in the danger and pollution of
female blood discharge, gradually gained the ascendancy until they became more
and more acceptable in early post-biblical and later Judaism* . Mischna, Tosefta
und Talmudim widmen mit der Menses der Frau vernetzten Rechtsfragen jeden-
falls viel mehr Raum als die Bibel™. Der fur die Unreinheit einer Menstruierenden
verwendete hebraische Fachterminus ,,nidda"™ hat sogar einem ganzen Mischna-
respektive Talmudtraktat den Namen gegeben”. In byzantinischen Rechtsquellen
korrespondiert das Stichwort ,ev 6cpebpu)“t* Dionysios geht beziglich der Be-
wertung der Menses grundsatzlich mit jenem Strang judischer Torarezeption kon-
form, der die zunéchst im Kontext des Tempelkultes stehenden levitischen Tabus
auf den synagogalen ,Ersatzkult“ tbertragt! . Die Blutung macht kultisch unrein,
die Unreinheit Gbertragt sich durch Berlihrung. Die in der Eucharistielrage auf
einen spezifisch kirchlichen Kontext Gibertragene Conclusio fallt auerst klar aus:
(die raumliche Ann&herung an) das Heilige - Zugang zum Haus Gottes, zum heili-
gen Tisch und erst recht Beriihrung der eucharistischen Gaben - ist verboten. Leib
und Blut Christi werden als das dritte Glied in der Kette genannt und damit in einer
rhetorischen Klimax als das Allerheiligste herausgestellt. (Nur) Gebet als rein
spirituelle Zuwendung zu Gott ist erlaubt.

Die in der Systematik von Leviticus parallel zur Unreinheit der Frau wahrend
>hrer Menstruation behandelte Frage der Verunreinigung durch eine nicht inten-
dierte Pollution des Mannes (vgl. dazu Lev 15,16-18) wird von Dionysios dagegen
auffallig anders gehandhabt. Der alexandrinische Bischof wendet die in 1| Kor 8

Ernéhrungsgewohnheiten und physische Aklivilaten, vor allem aber auch Schwangerschaften
und Stillzeiten.
|. BE’ER, Blood Discharge. On Female Im/Purity in the Priestly Code and in Biblical Litera-
czIn: A. BRENNER (Hg.), A Feminist Companion to Exodus to Deuteronomy (The Feminist Com-
""ani’n 10 the Biblc 6), Sheffield 1994, 152-164, hier: 164; vgl. auch B, KAHL, Jairus und die verlore-
21"da Ciller ,sraels Sozioliterarische Uberlegungen zum Problem der Grenziiberschreitung in Mk 5,
3,m: SCHO)TTROFF/WACKER, Wurzel (= Anm. 4), 61-78.
Vgl. COHEN. Menstruants (= Anm. 2), 277 ff; J. NEUSNER, The Idea of Purity in Ancicnt
u< aisnj, Leiden 1973; DERS., Purity in Rabbinic Judaism: A Systemalic Account, Atlanta 1994.
Vgl. z.B. B.Z. BARSLAI, Nidda. Text, Ubersetzung und Erklarung nebst einem textkritischen
"hang (Die Mischna, hg. v. K.H. Rengstorf u. L. Rost), Berlin 1980; L, GOLDSCHMIDT (Hg.), Der
abylonische Talmud 12, Berlin 1936, 341 ff.
u v8hdazu PAPAGIANNE/ TROIANOS, Ta ,yuvatKEia irAOn" (= Anm. 2). 32.
Vgl. dazu COHEN, Menstruants (= Anm. 2), 284 ff.



28

und Rom 14 im Blick auf die Speisegebote entwickelte paulinische Regel an, dal
nach dem Gewissen zu entscheiden seill.

Zwischen Menstruation und Pollution behandelte Dionysios die Frage ge-
schlechtlicher Enthaltsamkeit der Eheleute1s Zunachst wird den Partnern zugebil-
ligt, sie seien diesbeziglich selbst die kompetenten Richter. Weiters wird eine
gewisse Enthaltsamkeit zum Gebet unter Berufung auf | Kor 7,5 als gebihrlich
bezeichnet. In der Tora und in den Talmudim ist Enthaltsamkeit ein Reinheitspro-
blem. Auf die im sog. Heiligkeitsgesetz unter Androhung der Todesstrafe beson-
ders nachdricklich gefaite Tabuisierung des Verkehrs mit einer Menstruierenden
wurde bereits hingewiesen. Die rabbinische Exegese hat einen ,Zaun“ um die Tora
gebaut und z.T. die Zeit verbotenen Verkehrs von der Dauer der effektiven Blutung
bzw. einer generalisierten 7-Tagesfrist auf zwei Wochen bzw. 12 Tage erweitert.
Der genaue Kontext der Anfrage von Basilides und damit auch der urspriingliche
Sinn der Antwort von Dionysios ist nicht mehr mit Sicherheit zu rekonstruieren.
DaR die Frage zwischen Bluttabu und nachtlichem Samenergull3 abgehandelt wird,
macht aber einen Zusammenhang mit der Reinheitstora wahrscheinlich. Entweder
steht also die traditionelle Enthaltsamkeitsforderung fur die Zeit der Regel zur
Disposition. Daftr klingt aber die Stellungnahme des Origenesschilers Dionysios
erstaunlich verhalten, Origenes selbst hat das Tabu unter Berufung auf Lev 15,19
deutlich bekraftigtls. Oder, und das scheint mir vom Gesamttext her wahrscheinli-
cher, bildet Unsicherheit hinsichtlich der Vorstellung kultischer Verunreinigung
durch einen Samenergul3 den Hintergrund der Anfrage und der allein erhaltenen
Antwort von Dionysios. Jede Pollution macht nach Lev 15,16-18 unrein: ,Und
wenn eine Frau bei einem Mann liegt, dem der Samen abgeht, dann sollen sie sich
mit Wasser abwaschen und unrein sein bis zum Abend“17 (Lev 15,18). Wie sieht es
im christlichen Kontext mit der Kultfahigkeit von Eheleuten aus, die sexuelle Be-
ziehungen miteinander haben? Eine im spatantiken Kontext haufige Frage, auf die
noch zuriickzukommen sein wird.

1. Historische Einordnung und Eingrenzung des Themas

1. Am Beispiel der sog. cc. 2-5 des Dionysios wurde zunachst versucht, den
alttestamentlichen Hintergrund etwas aufzuhellen. Bei den Fragen Menstruation
und nicht intendierte Pollution ist der Konnex ziemlich eindeutig, auch wenn die
biblischen Bezugsstellen nicht explizit genannt werden: Die sog. Kanones des

14 Sog. c. 4 des Dionysios (JOANNOU, Fonti. fase. IX, 2, 13-14).

15Sog. c. 3 des Dionysios (JOANNOU, Fonti. fase. IX, 2, 13).

11 Vgl. Origenes, Cat. in Ep. ad Cor. 34,124 (cd. C. JENKINS, Origen on | Corinthians, in: JThSt
9 [1908] 502,28-30).

17 Dt. Text nach der Lutheriibers., die sog. ,Einheitsiibers." formuliert erwas ungeschickt:
»,Schlaft ein Mann, der einen Samenerguf3 hat, mit einer Frau, mussen sich beide in Wasser baden und
sind unrein bis zum Abend*.



29

finden, also Ha-

r T MoecasesvXssr,/—mss—

SSSTI

parallel verlaufenden Judlschen Rechtsbildung e er - . um em Bild
tum waren in der Spéa.an.ike fertige GréRen. Sie haben

zu gebrauchen - als zwei neue Hauptstimme (mJ'e en ‘ Probleme um
aus einem gemeinsamen Wurzelgrund herausgeb,de«. Nicht 1<l - 2 um

die gerungen wurde, sind vielfach verwand«, sondern auch de Me.f

gen zu suchen - bis hin zur Parallelentwicklung von im w

e Mischna
Recht: Kirchenordnungen bzw. Kanonessammlungen au Vertretenen
und Talmud,m auf der anderen. Die von K.rchenvatern
und aus einer Ar, ,Gase Law" zu generellen Normen
Scheidungen konnten, nicht zuletzt aufgrund einer aus dem Ringen
ne ldentitat erwachsenen Tendenz zur gezielten A bb*\WVV/ < nten.
kontréar ausfallen. Sie kdnnen allerdings auch eine groBe Na
allem darf man nicht annehmen, dal auf der einen oder
Punkten schnell eine einheitliche Linie gefunden wurde
frihchristlichen und mittelalterlichen, sondern aucii ie J ronlroVers Wie
spielsweise in vielen das Menstruationstabu Unreinheit im
schon in Leviticus ging es einerseits um die Be 8 . . N- priaub._
Alltagsleben, nndenmits um ihre spezifisch kultbezogene ®

hei. eheliche, Beziehungen wahrend de, Menses siand ,m Judemum wohl h, ™
Debatte, wohl abe,. ob bzw. mwiefetn eine mens,mietende Fnientem™>»'>»"
Haushaltsplichten erfuillen dirfe/miisse. Daneben wurde die Ubernpmg ™pel
bezogener Vorschriften auf den rai, dem Urne,gang des , B dh
meh, an Bedeutung gewinnenden <para)kul,ischen Be,eich drfkutmrt - *e». die
Frage des Studieren* HI. Schriften (bzw. des Beriihtcns der HI.
Studiumja im Normalfall auch kérperlichen Kontakt impliziert), das Sprechen von
Gebeten, das Betreten der .Synagoge.

2. Mi. de, Vorstellung kultische, Reinheit bzw Unreinheit verknlipf«i Fragen
sehorten  de, Spéatantike jedenfalls zu jenen Bereichen die die. Gemi.etertutz

len, Gbe, die Diskurse gefuhrt wurden. Dabe, ist im christlichen Kontext sicherl8 * 20

18 Vgl. etwa M. LATTKE, Halachah. in: RAC 13 (1986) 372-402.

,9 Vgl. ndherhin E M. SYNEK. .Dieses Gesetz ist gut. heilig, es zwing, inicht ___ Zum Gese'zes
begriff der Apostolischen Konsumtionen (Kirche und Rech, 21). Wien 1997 bzw/ffiS., Die Apostoli-
schen Konstitutionen - ein ,christlicher Talmud* aus dem 4. Jh., m. Biblica 79 (1978) 27 . .

20 Vgl. zum Folgenden COHEN. Menslruan.s (= Anm. 2), 277 ff (nu, Quellenbelegen).



30

auch paganes Erbe eingeflossen2l. Kanones und Kirchenordnungen, aber auch

einzelne hagiographische Texte sind genauso wichtige Quellen fur die Diskussion
der Reinheitstora wie die Talmudim. Nicht zu vergessen sind die im Neuen Testa-
ment zusammengewachsenen Schriften der Jesusbewegung bzw. ihre etwas jinge-
ren, aulBerhalb des Kanons verbliebenen Verwandten, die sog. Apostolischen Va-
ter, insbesondere der sog. Barnabasbrief22, und Apokryphen, besonders die Kle-
mentinen23.

Der vor allem bei Theologen und Kanonisten reformierter Herkunft beliebte
Versuch, eines sauberen Splittings - tabubefreites Christentum einerseits und Fest-
halten an den alttestamentlichen Tabus bzw. deren Ausbau im normativen Juden-
tum andererseits - ist historisch (auch innerneutestamentlich!) nicht haltbar24.
Shaye J. D. Cohen verdanken wir eine vergleichenden Untersuchung jadischer und
frihchristlicher Normierungen zur Menstruation. Sie zeigt, dal die historische
Entwicklung punktuell offenbar sogar gegenlaufig zum gangigen Vorurteil verlau-
fen ist. Das aus dem Tempelkontext adaptierte Verbot fur menstruierende Frauen,
den Gottesdienstraum zu betreten, 18Rt sich friiher aus christlichen Quellen belegen
als im synagogalen Kontext25. Es scheint so, daf} judische Gemeinden diesbezig-
lich langer einen deutlichen Unterschied zwischen dem alten Heiligtum in Jerusa-
lem und ihren urspriinglich gerade nicht als Sakralraum verstandenen aktuellen
,Gemeindezentren“ machten als (jedenfalls manche) christliche Gemeinden. Mit
der Zeit entwickelten sich die Synagogen allerdings genauso wie die Versamm-
lungsrdume der Christen in Richtung Tempelsurrogat. Im tbrigen konnte sich das
Verbot fur Frauen, die ihre Regel haben, Kirche bzw. Synagoge zu betreten, weder
im jadischen noch im christlichen Raum je flachendeckend durchsetzen. Doch hat
ihm naturlich die breit rezipierte Substitution des Tempels durch die neuen Gottes-
dienstraume insofern Vorschub geleistet, als sich die konzeptionellen Unterschiede
durch fortschreitende Sakralisierung — nicht zuletzt sprachlich — immer mehr ver-
wischten: Ein apokrypher arabischer, als ,nizanisch* Uberlieferter Text sagt un-

21 Vgl. T. WACHTER, Rcinhcitsvorschriftcn im griechischen Kuli (RVV 9,1). GieRen 1910; E.
FEHRLE, Die kultische Keuschheit im Altertum (RVV 6), GieBen 1910; R. PARKER, Miasm. Polluti-
on and Purification in Early Greek Religion, Oxford 1983; E. SPECHT, Schon zu sein und gut zu sein.
Madchenbildung und Frauensozialisation im antiken Griechenland (Reihe Frauenforschung 9), Wien
1989,76 ff.

22 Vgl, zuletzt F. SCORZA BARCELLONA, Le norme veterotestamentarie sulla puritft nclT Epi-
stola di Bamaba, in: Annali di storiadell' esegesi 13/1 (1996) 95-111.

23 Vgl. zuletzt . WEHNERT, Die Reinheit des ,christlichen Gottesvolkes*“ aus Juden und Hei-
den. Studien zum historischen und theologischen Hintergrund des sogenannten Apostcldckrets (For-
schungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 173), Géttingen 1997 (mit rezep-
tionsgeschichtlichem Teil und Litcraturibcrblick).

24 Vgl. am Beispiel des Menstruationstabus grundlegend COHEN, Menstruants (= Anm. 2), pas-
sim; auch: KAHL, Jairus, in: SCHOTTROFF/WACKER, Wurzel (= Anm. 4), 61 ff; eine umfassende
Studie verspricht Charlotte FONROBERT. Ein Vortragsmanuskript zum Thema durfte ich dankens-

werter Weise einsehen.
25 Vgl. hierund im Folgenden COHEN, a.a.O., bes. 286 f.



31

miRverstandlich hinsichtlich der Ubertragung des Menstruationstabus: ,Omnes
fideles, & Christianae mulieres continere se debeant ab ingressu aediiim Dei, quae

sunt eius ternpla, quamdiu menstrua patiuntur Es ist symptomatisch, dafl3
..Tempel“ auch heute noch in vielen Sprachen ein gangiges Synonym fur Kirchen

wie Synagogen ist.

3. Ein lebhafter Diskurs zu Themen kultischer Reinheit ging also quer durch
die gesamte spatantike bzw. mittelalterliche judisch-christliche Welt und fand

ihren Niederschlag in den Rcchtsquellen. In ihrer wichtigen Studie ,Reinheit und
Gefahrdung“ Uberrascht Mary Douglas mit der Feststellung: ,Selbstverstandlich

wurden diese [biblische Reinheitstabus im christlich-kultischen Kontext befesti-
gende[ Vorschriften nicht in das Korpus des kanonischen Rechts aufgenommen"- .
Die christliche Entwicklung verlief viel weniger geradlinig vom paulinischen Ge-

setzesverstandnis — das Douglas im tbrigen in signifikanter Weise fur nicht weiter

ficati D«. Text bei MANSI I, 1038, hierals ,capul VIII" bzw. unter dem Titel ,Constitutio de puri-
icatic

onc a sanguine menstruo”. . . » e o
*” Neben der bereits zitierten Literatur vgl etwa P BROWE. Beitrage zur Sexualethik (te Mittel-

alters, Breslau 1932; A. FRANZ, Die kirchlichen Benediktionen des Mittelalters 2, Graz U60 208 If
(Benedictio post partum); 213 ff (Bcnedictio ad introduccndam mulierem in ecclesiam); R KOTIJF..
Studien zum Einfluf3 des Alten Testamentes auf Recht und Liturgie des frihen Mittelalters (6.-8. Jahr-
hunden) (Bonner Historische Forschungen Bd. 23), Bonn 1964; D. WF.NDEBOURG, Die alltcstament-
‘mchen Reinheitsgcsetzc in der frihen Kirche, in: ZKG 95 (1984) 149-170; A. DEMYTTENAERE The
Cleric. Womcn and the Saint. Some Beliefs and Ritual Practiccs Conceming Women in the Early
Middle Ages, in- W AFFELT Frauen in Spatantike und Friihmittelalter. Lebensbedingungen - Lebens-
normen - Lebensformen. Sigmaringen 1990. 141-165; F. KOHLSCHEIN. Die Vorstellung von der
kultischen Unreinheit der Frau. Das weiterwirkende Motiv fur eine zwispaltigc Situation ., in: T. BER-
GER/A. GERHARDS Liturgie und Frauenfrage. Ein Beitrag zur Frauenforschung aus liturgicwissen-
schaftlicher Sicht, St Ottilien 1990, 269-288; G. MUSCHIOL, Reinheit und Gefahrdung? Frauen und
Liturgie im Mittelalter, in: Heiliger Dienst 51 (1997) 42-54; zuletzt ausfuhrlich die Sammelbéande La
Purith c il culto nel Lcvitico. Interpretazione ebraiche ¢ cristiane = Annali di storia dell’esegesi 13/1
(1996) und M. FRASSETTO (Hg.), Mcdieval Purity and Picty. Essays on Medicval Clcrical Cclibacy
311(1 Religious Reform, New York 1998; zu den westlichen BuBbiichem H. LUTTERBACH, Sexualitat
"n Mittcaltcr. Eine Kulturstudie anhand von BuRbuchem des 6. bis 12. Jahrhunderts, K6In 1999 (mit
Forschungsgeschichte und Uberblick zu den Qucllencditioncn); speziell fur den Osten: P. VISCUSO.
Putity and Sexual Defilement in Late Byzantinc Theology, in: OCP 57 (1991) 339-408; E. LEVIN, Sex
33(1 Society in the World of the Orthodox Sinvs 900-1700, Ithaca 1989; E. PAPAG1ANNE/S.N.
TROIANOS, Die kanonischen Antworten des Nikolaos 111. Grammatikos an den Bischofvon Zetunion.
In: Byzantinische Zeitschrift 82 (1989) 234-250 sowie Hinweise in S.N. TROIANOS, Ttuiroi epionKijt;
esEirixoivioviat;" oric Ru”avrivic vopiKik ir/iYEC. in: UpuktikA roo B' AieOvouc Lugrrooiou ,H
EtriKoivcovla oro BuCAvtio", Athen 1993, 237-273 bzw. DERS., Epox, Kai vopoc oro BuCAvtio, in:
GERS., EyKXnpa koi npiopia oro BuCAvno. EtnpdXEia Etrupoc N. Tpioiavo?, Athen 1997, 173-201,
hier 199 f; speziell zu den frihen Vatern auch die Analysen von A. ROUSSELLE, Der Ursprung der
Keuschheit, Stuttgart 1989, und P. BROWN, The Body and Society. Men, Womcn and Sexual Renun-
oiation in Early Christianity, New York 1988.

M. DOUGLAS, Reinheit und Gefahrdung. Eine Studie zu Verunreinigung und Tabu. Nordlin-
Jen 1988, 62 (engl. Originalausgabe: Purity and Dangcr. An Analysis of Conccpts of Pollution and
Fahoo, London 1966), 82.



32

interpretationsbeddirftig halt29 — in unsere Gegenwart, in der es ,schwer [fallt], in
der christlichen Praxis Beispiele fur rituelle Unreinheit zu finden*“30. Abgesehen

davon, daB die Aussage zur aktuellen Praxis so hdchstens im westlichen Christen-

tum stimmt: Ich sehe keinen Grund, z.B. die das Bluttabu befestigenden mittelal-
terlichen BuR3bestimmungen - etwa bei Theodor von Canterbury (f 690)31, aufden

Douglas explizit zu sprechen kommt — herunterzuspielen: Es stimmt zwar, daf3 von
Gratian im Blick auf menstruierende Frauen und Frauen, die geboren haben, in
geschichtswirksamer Weise die moderatere Position von Gregor d. Grof3en aufge-
nommen wurde32. Doch war dies nicht selbstversténdlich, wie etwa die tabubefe-

stigenden Regeln vieler westlicher Bu3- und Liturgiebiicher sowie mittelalterlicher
Synodalbeschlisse zeigen33. Und es war zunéchst wohl auch nicht unbedingt in-

haltlich begriindet. Dazu kommt, daf3 auf biblische Reinheitstabus zuriickgreifende
Texte in anderen Zusammenhangen durchaus auch im Decretum Gratiani ihren
Niederschlag gefunden haben, so insbesondere hinsichtlich der Forderung nach
kultischer Reinheit von Klerikern34. Hinsichtlich der dem Corpus luris Canonici

bei aller Unterschiedlichkeit doch vergleichbaren 6stlichen Sammlungen geht
Douglas’ Statement schlielich vollends ins Leere. Die Verlagerung der Grenzzie-

hung in den innerchristlichen Bereich im Sinne einer antagonistischen Sicht ost-
und westchristlicher Entwicklungen35 tragt aber genauso wenig wie das ideologie-

M EM. - Wahrscheinlich sieht im Hintergrund der Ausfiihrungen von DOUGLAS das in der
westlichen Literatur seit der Spéatantike gangige, zuletzt aber zu Recht von WOLTER hinterfragte
Konzept einer Zweiteilung des alttestamentlichen Gesetzes in (im Christentum tberholtes) ,Zcremoni-
algcsetz" (oder ,Kultgesetz“, ,Ritualgesetz®) und (allgemeingdltiges, also auch fur Christen verbindli-
ches) ,Sittengesetz*“. VVgl. zur Entstehung dieser Konzeption und ihrer Kritik M. WOLTER. ,Zeremoni-
algesetz" vs. ,Sittengesetz". Eine Spurensuche, in: S. BEYERLE u. a, Recht und Ethos im Alten
Testament. Gestalt und Wirkung. FS H. Seebass, Neunkirchcn-Viuyn 1999, 339-356. Georg Braulik sei
herzlichst fur diesen Literaturhinweis gedankt,

30 DOUGLAS, Reinheit (= Anm. 28), 83.

31 Vgl. Theodor von Canterbury, BuBbuch XIV, 15 (Verbot, wéhrend der Regel die Kirche zu
betreten oder zu kommunizieren); X1V, 16 (Verbot, nach einer Geburt die Kirche zu betreten); XIV, 23
(Verbot, mit einer Menstruierenden Geschlechtsverkehr zu haben) (cd. H.J. SCHMITZ, Die Bussbucher
und die Bussdisciplin der Kirche, Mainz 1883, 536; zur Problematik verschiedener Rezensionen vgl.
zuletzt den Forschungsuberblick bei LUTTERBACH, Sexualitéat [= Anm. 27], 4). - Fur weitere ein-
schlagige Bestimmungen in westlichen Quellen vgl. ausfuhrlich LUTTERBACH, a.a.O., passim.

32 Vgl. Dectretum Gratiani, Pars I, Distinctio V (ed. Ae. FRIEDBERG, Corpus luris Canonici, t.
1,7-9).

33Vgl. FRANZ, Benediktionen Bd. 2 (= Anm. 27), 215 ff (mit Belegstellen).

31 Zu den spatantiken westlichen Texten, die die selben biblischen Referenztexte haben wie 6stli-
che Parallelquellen, vgl. zuletzt P. BEAUDETTE, ,In the World but not of it“: Clerical Celebacy as a
Symbol of the Medieval Church, in: FRASSETTO, Purity (= Anm. 27), 23-46 (mit Literatur).

33 Sie hat allerdings Tradition. So fallt bereits in mittelalterlichen Quellen auf, daB gelegentlich
die Nichtbeachtung von Tabus (etwa die Tabuisierung des Altarraums fur Frauen, vgl. dazu auch unten
111.1.2.) von o6stlichen Autoren als westliches und von westlichen Autoren als stliches Spezifikum
dargcstellt wird. So heil3t cs etwa im BuRbuch von Theodor von Canterbury in Kapitel VII, ,De ritu
mulierum vel ministerio in ecclcsia®, 4: ,Mulier potest oblationes facere secundum Graccos, non se-
cundum Romanos", (ed. SCHMITZ [= Anm. 31], 543). Gemeint ist wohl das Bringen der Opfergaben
zum Altar (vgl. KOHLSCHEIN, Unreinheit, in: BERGER/GERHARDS, Liturgie [= Anm. 27] 278).



33

beladene Splitting /.wischen Juden- und Christentum. Damit soll nicht die Mog-
lichkeit regional unterschiedlicher Akzentsetzungen geleugnet werden. So hat
dankenswerter Weise Raymund Kottje die betonte Torakonformitat frihmittelal-
terlicher irischer Quellen herausgearbeitet36. Noch viel bemerkenswerter als regi-
onsspezifische Besonderheiten sind allerdings die innerhalb einer Region gefiihrten
Kontroversen, wie sie sich hervorragend etwa aus der Didaskalia und den Aposto-
lischen Konstitutionen37 rekonstruieren lassen, Kirchenordnungen, die ihren Ur-
sprung in griechischsprachigen Kreisen Syriens haben. Die Quellcnlage laRt ge-
genlber Pauschalbehauptungen aller Art jedenfalls ein gerittelt Mal3 an Skepsis

geboten sein. Und das gilt bezuglich der - fur die Spéatantike quellenméaRig wesent-
lich besser dokumentierten - Rechtsentwicklung im Osten genauso wie fir den

Diese Komplexitat ist bewu3t zu halten, auch wnn i~aufnd<«<™" ™~
Entwicklungen in der Folge nicht naher eingehen kan
men wciters auf christliche Quellen
lege den Schwerpunkt meiner Untersuchung naherhtn au
Tradition als kanonisch rezipierten Texte, korreliere dies ¢ xen Kjrchen
anderen einschlagigen spétantiken Rechtsquclicn, ie m t Trulla-
der 7 Konzil,en nicht den gleichen Rang behaupten kenn en w« dwvomJ™

num bestétigten Kanones. Eine Sonderstellung nemen c, '
entstandenen Apostolischen Konstitutionen ein. Wegen des
Beeinflussung wurden sie mit Ausnahme der Apostolischen Kanone zwar e, ™

seits gezielt aus dem kanonischen Repertoire ausgegren/. M =™~

,en mul3 Ich

ananjscher

nur Tete
aber offenbar doch nie ganz daraus verschwunden. S 38 ™ re,evier(cn
des achten Buches in den Kanonessammlungen manche ' zusammen.
auch die beiden Mdnche Agapios und Nikodemos, — SSSKS-

«eilten, in ihrem Kommentar zu c. 2 Dionys,os durchaus die
stitutionen. Ich werde in Abschnitt V. darauf

die Apostolischen Konstitutionen zumindest als Argumc < ' 8
Fragen benutz,. Unter anderem wird, um ein fir die WF—— # ~— = =™—~—™
Frauen im orthodoxen Kirchenrecht markantes Beispi

versa stell« Baisamon in seinem Kommentar zu c. 44 Uodikeia abfallig fest in den lalemisch
~pragten Regionen wirden Frauen, ..wann sic wollten* den Altarraum betreten (cd. PC 87,1400 -
RHALLES/POTLES, 111, 212). Offenbar war das Tabu weder in der 6stlichen noch in der westlichen
Christentum allgemein durchgesetzt.

METZCER V3.
B'eich mit der Didaskalia (dzt. beste Ausgabe: A. VOOBUS (CSCO 175/176/179/180]), die iri rcdi-
gierter Fassung in die Konstitutionen eingegangen ist, bleib, aber nach wie vor auch die ahe Ed. von
pUNK hilfreich: F.-X. FUNK, Didascalia et Constitutioncs Apostolorum Bd. 1, Paderborn 1905 (Nach-
druck: Turin 1959),

"*Vgl. N. M1LAS, Das Kirchenrecht der morgcnlandischen Kirche, Zara 1897, 80.



34

aktuellen Debatte um die Priesterweihe von Frauen immer wieder der einschlagige
Passus39 4 abschlagiges Testimonium herangezogen'l0.

4. Bevor ich mich naherhin den byzantinischen kanonischen Quellen zuwen-
de, scheint mir allerdings eine weitere Klarstellung wichtig: Das Reinheitsthema
konnte und kann auf verschiedenen Ebenen abgehandelt werden. Wie etwa Jacob
Neusner z.u Recht betont, gilt das bereits fur die Bibel. (Un)reinheitsvorstellungen
kdnnen, missen aber nicht unbedingt etwas mit Siinde im moralischen Sinn zu tun
haben. DaR eine Frau ihre Regel oder ein Mann einen Samenergul3 hat, macht
sie/ihn nach Leviticus zwar kultunfahig, sagt zunachst aber nichts Uber sittlich
Jfalsches*, im personalen Sinn ,stindhaftes* Verhalten aus. Ethische Kategorien
betreffen dinglich konzipierte (Un)reinheit nur insofern, als die Beachtung der an
den Zustand der ,Unreinheit* anknipfenden Vorschriften sittlich geboten ist Da-
neben ist (Un)reinheit allerdings auch ,a metaphor for morality*“41.4D8 priester-

schriftichen Gesetze verbinden beide Konzeptionen in einem am Kult orientierten
(Un)reinheitsbegriffl2. So wird hier etwa ,Unreinheit nicht nur mit bestimmten

Tieren oder Korpersekreten assoziiert, sondern auch mit Idolatrie und verbotenen
sexuellen Beziehungen.

In diesem Beitrag ausgeklammcrt bleibt unter anderem der frihchristliche
Diskurs zu den alttestamentlichen Speisetabus, der ausgehend von einer bibelwis-

senschaftlichen Untersuchung des sog. ,Aposteldekrets* zuletzt von Jirgen Weh-
nert aufgearbeitet wurdel3. Ich 16se aus dem gesamten weiten Feld der Reinheits-

thematik jene Fragen heraus, in denen die sexuelle Befindlichkeit von Frauen und
Mannern eine Rolle spieltd4, naherhin: Menstruations- und Pollutionstabu und

damit vernetzte Probleme. Nicht behandeln werde ich Heiratsregcln und sonstige
auf sexuelle Beziehungen bezogenen Normierungen. Diese sind innerhalb des - flr
alle weiteren kirchenrechtlichen Entwicklungen vorsausgesetzten - Referenzsy-
stems von Leviticus zwar durchaus Teil der Reinheitsthematik. Auch in modernen

39 Vgl. Apostolische Konstitutionen 3,9 (ed./Ubcrs. METZGER, SC 329, 144 ff).

40 So wiederholt in Th. HOPKO (Hg.), Women and the Pricsthood, New York 1983, z.B. im Bei-
trag von K. WARE, Woman and the Pricsthood of Christ, a.a.O., 11; 18.

41 NEUSNER, Purity (= Anm. 10), II.

42 Vgl. grundlegend W. PASCHEN, Rein und unrein. Untersuchung zur biblischen Wortge-
schichte (Studien zum Alten und Neuen Testament 24), Munchen 1970, hier bcs. 42 f.

43 Vgl. insbesondere die Ausfiihrungen zu den Ps.-Klcmentinen (WEHNERT, Reinheit [= Anm.
23], 145 ff) und der Didaskalia (a.a.0., 174 ff). - Fur die Beibehaltung biblischer Speisetabus in kano-
nisch rezipierten Texten vgl. insbesondere c. 63 der Apostolischen Kanones (cd. METZGER. SC 336,
298) und c. 67 Trullanum (cd. JOANNOU, Fonti. fase. IX, 1/1, 205) bzw. auch das Kanonikon des Ps.-
Johannes Ncsteutes (c. 34 im nnSdXiov, 715 = RHALLES/POTLES, 1V, 445). Zur Rezeption von c. 67
Trullanum in die Kaisergesetzgebung vgl. S. TROIANOS, Die Wirkungsgeschichte des Trullanum
(Quiniscxtum) in der byzantinischen Gesetzgebung, in: Annuarium Historiae Conciliorum 24 (1992)
95-111, hier 108.

44 Fur einen knappen Gesamtiberblick zum frihchristlichen Diskurs vgl. WENDEBOURG.
Reinheitsgesetze (= Anm. 27), 149 ff.



35

sozialanthropologischen Studien werden sie in diesem Kontext behandelt45. Kir-
chenrechtlich bilden sie aber traditionell einen eigenstandigen Forschungsschwer-
punkt46.

Wie wir am Beispiel von Dionysios’ Umgang mit dem Menstruationstabu
sehen konnten, kennt das Christentum wie das Judentum weiterhin eine vornehm-
lich dingliche Konzeption kultischer (Un)reinhcit, die auf neue Lebenswelten hin
adaptiert wird. Andererseits kam es zu einer ethisierenden Relecture Uberlieferter
Tabus47. Mit der europaischen Aufklarung bekam diese Aufwind insbesondere in
den westlichen christlichen Denominationen sowie in reformorientierten Zweigen
des Judentums. Allerdings ist eine verstarkte Verlagerung des Reinheitsthemas auf
die ethische Ebene mitnichten erst ein Produkt der Aufklarung. So war die ethische
Reinterpretation urspriinglich dinglich konzipierter Rcinheitsvorscliriften bereits
im hellenistischen Judentum sehr wichtig48. Und sie spielt, wie wir naherhin sehen
werden, auch im byzantinischen Christentum eine nicht minder bedeutende Rolle
als die Fortschreibung des archaisch-dinglichen Verstandnisses. Jedenfalls ist dar-
auf zu achten, daB in der Frage , dingliche* versus ,ethische" Rezeption der bibli-
schen Reinheitsgebote kein kinstlicher Gegensatz zwischen Juden- und Christen-
tum konstruiert wird. Hier und dort gibt es auch das sich bereits in der Priester-
schrift abzeichnendc Phanomen, dall beide Konzeptionen ineinander flieRen.
Schlief3lich ist Juden- und Christentum ein Hang zum Voluntarismus gemeinsam,
wo traditionelle Tabus als solche nicht mehr selbstverstandlich greifen und ethisie-
rende Umdeutungen nicht oder nur schwer méglich sind. Es bleibt der bei Rabbi-

nen wie christlichen Lehrern einst und heute eifrig gelibte Rekurs auf ,Gottes
Wile* - respektive etwas vorsichtiger — das Traditionsargument.

///. Die Ualacha der kanonischen Quellen

+ Zur rituellen (Un)reinheit bei Frauen

p  TIL In seinen Responsa bekraftigte Timotheos von Alexandrcia (f 385) die
m'scheidung seines Vorgéangers Dionysios49 hinsichtlich des Bluttabus. Neben der
rage des Eucharistieempfanges wéhrend der Regel stand ein zweites, nicht minder

'Z * )

dcll'esegesi 13/1 (1996) 67-84. - Weitere Lit. zurjudischen Entwic ung ¢
Judentum, in: LThK 9 (2000) 1123-1125, hier. 1124 f.

4* So insbesondere bei Philo v. Alexandrcia.

49 Zu c. 2 Dionysios siehe oben in diesem Beitrag. Abschn. I.



36

praktisches Problem der Konkretisierung der Reinheitstora im liturgisch-
sakramentalen Leben der Kirche an: Darfeine menstruierende Frau, in der traditio-
nellen hebraischen Terminologie also eine nidda, getauft werden? Jedenfalls in
Agypten wurde diese Frage offenbar haufiger gestellt. Timotheos entschied - wie
auch die sogenannten Hippolytkanones50 - klar fur ihre Rickstellung von der Tau-
fe51 und gegen die Zulassung zur Kommunion52.

1.2. Deutlich komplizierter erweist sich die Frage nach einem etwaigen Zu-
sammenhang zwischen Menstruationstabu und der Skepsis gegeniiber weiblichen

Klerikern: Baisamon (t um 1198) fiihrte zwar im 12. Jh. die Verdrangung der
Diakoninnen aus dem Altarraum auf Probleme mit der Regel zuriick55. Matthaios

Blastares, dessen um ca. 1335 entstandenes ,Alphabetisches Syntagma“ weithin
auf Baisamon und Zonaras beruht, konnte hier ankniipfen: So brachte er das Ab-
sterben des weiblichen Diakonats nicht nur mit den Verénderungen in der Taufpra-
xis (Kinder- statt Erwachsenentaufe), sondern auch mit einer offenbar verstarkten
Tabuisierung der Regel in Verbindung: Allerdings wul3te Blastares mit einem Teil
seiner Zeitgenossen noch durchaus, daf3 Frauen nicht immer der Zutritt zum Altar

5il Bei den sog. Hippolytkanones handelt es sich um eine ,Neuauflauge" der sog. ,Traditio Apo-
stolica* - so die Charakteristik von B. STEIMER, Vertex Traditionis. Die Gattung der altchristlichen
Kirchenordnungen (Beihefte der Zeitschrift fur die ncutestamentlichc Wissenschaft und die Kunde der
alteren Kirche 63), Berlin 1992, 79. - Vgl. Hippolytkanones c. 19 (ed./Ubers. R.-G. COQUIN, PO 31,
376-377). Auch die von Botte rekonstruierte , Traditio Apostolica* selbst enthalt bereits das Taufverbot
(vgl. Nr. 20 in der Zahlung von B. BOTTE: La Tradition apostolique de Saint Hippolyte. Essai de
reconstitution, hg. v. A. Gerhards und S. Felbeckcr [Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschun-
gen 39], Aschendorff51989, 42). Zur Problematik der ,Wiederherstellung" eines ,Urtextes" sowie der
damit verknupften Einleitungsfragen (géngige Datierung ins dritte Jh., Lokalisierung in Rom und damit
verbundene Hippolytzuschreibung) vgl. zusammenfassend STEIMER, 28 ff, sowie die - leider aller-
dings noch unpublizierte — Habilitationsschrift von A. KELLER, Entwicklungstendenzen kirchlichen
Lebens in den ,Apostolischen Konstitutionen“, Augsburg 1997. Weitere Literatur bei SYNEK, Gesetz
(= Anm. 19). 4 f; neuerdings vor allem W. KINZ1G/C. MARKSCH1ES/M. VINZENT, Tauffragen und
Bekenntnis. Studien zur sogenannten , Traditio Apostolica®, zu den ,Inlcrrogationes de fidc* und zum
»~ROmischen Glaubensbekenntnis" (AKG 74), Berlin 1999, hier bes. C. MARKSCHIES, Wer schrieb
die sogenannte Traditio Apostolica? Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum lésbaren
Frage aus der nitkirchlichen Literaturgeschichte (1-74); darauf Bezug nehmend zuletzt der Anhang I1:
Zur historischen Einordnung der , Traditio Apostolica* bei M. KOHLBACHER, Wessen Kirche ordnete
das Testamentum Domini Nostri Jesu Christi? Anmerkungen zum historischen Kontext von CPG 1743,
in: M. TAMCKE/A. HEINZ (Hg.), Zu Geschichte. Theologie, Liturgie und Gegenwartslage der syri-
schen Kirchen (Studien zur Orientalischen Kirchengcschichte 9), Munster 2000, 55-137, hier: 108 ff. -
Selbstverstandlich ist die Rickstellung einer menstruierenden Frau von der Taufe kein hinreichendes
Indiz fur die bereits einmal von H. ACHELIS ins Spiel gebrachte alcxandrinische Pragung. Allerdings
waére sie innerhalb eines Bundels von Indizien durchaus zu releviercn, wurde die Frage doch in der
Spatantike offenbar in Agypten besonders eindringlich diskutiert

51 Timotheos v. Alexandreia, Responsum 6 (ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 244).

52 Timotheos v. Alexandreia, Responsum 7 (cd. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 243-244).

5) Baisamon, Responsa ad inlcrrogationes Marci 35 (Z&hlung nach Lcunclavius in PG) bzw. 38
(Zahlung nach RHALLES/POTLES) (cd. PG 138,987 = RHALLES/POTLES, IV, 477).



37

verboten war. Erst spatere Véater haben diesen wegen der Menstruation generell
untersagtb4.

Der &lteste Kanon, der Frauen ausdriicklich das Betreten des Altarraums ver-
bietet, ist c. 44 Laodikeia5s. C. 44 Laodikeia wurde in der Folge freilich ottenbar

gerade nicht auf Diakoninnen angewendet, wenngleich Baisamon in seinem Kom-

mentar zu c. 15 Chalkedon scheinbar das Verbot von c. 44 Laodikeia (,,6ti Kctvtbv
ton biopi"dpevog pf) eioepxEadoi yuvciikek; £v ta ayitc Bnpan ) als Argument

gegen den Frauendiakonat einsetzte: ,,'H yoiv pn buvapevn tv tu &aVvtu)
dumaonipiip eloeXOe'iv, még ra twv osicxkévcov evEpYnaai;*“ . Dald er hier die

generelle Auffassung seiner Zeit wiedergab, ist allerdings nicht so sicher. Die ka-
tegorische Aussage zu Beginn seines Kommentares - ¢. 15 Chalkedon sei aus der
Ubung (tox6Xaoav) - darf man wohl nicht allzu wértlich nehmen. Im Folgesatz

raumt Baisamon durchaus ein, dal} es im zeitgendssischen monastischen Kontext
n<>ch immer - seines Erachtens allerdings miBbréuchlich so genannte - Diakonm-

ncn gab. SchlieBlich bezeugt das eingangs zitierte Rcsponsum, daf3 Baisamon auch
b'r Konstantinopel noch um Diakoninnen weif357. Eine in den Regesten des Patriar-
chats von Konstantinopel dokumentierte Synodalentscheidung (vom 1.10.1143)
bestétigt implizit nicht nur die Weihe, sondern auch den offenbar strittigen liturgi-

schen Dienst von Diakoninnen58. Im ubrigen wird c. 44 Laodikeia bis heute regel-

maRig bei Nonnen ausgesetzt, wenn diese beim Fehlen eines méannlichen Diakons
subsidiar Teile des Diakonsdienstes Gbernehmen. Ein Nikephoros zugeschriebc-*5

172) Blastares, Alphabetisches Syntagma LIl (cd. PG 133, 1173 = RHALLES/POTLES,VI. 171-
sowic h r TeXl bnsicrl auf Baisamon, Rcsponsa ad intcrrogationcs Marci 35 vel 38 (siehe Anm. 53)
und 7 CfS' Ko,n™cnlar ““ c- 24 Basileios (cd. PG 138. 668-669 = RHALLES/POTLES, IV, 156-157)
255) s raS' Koinmcnlar zu c- 15 Chalkedon (cd. PG 137. 441-444 = RHALLES/POTLES. II, 254-
Blast Troianos sei herzlich fur seine Hilfe heim Verifizieren der Quellen gedankt. Vgl. auch
,» * Alphabetisches Syntagma, A,16(cd.PG 133, 1089 = RHALLES/POTLES. VI. 106).
5 c. 44 Laodikeia (cd. JOANNOU, Fonti fase. 1X, 1/2, 148).
256) Balsarn°n, Kommentar zu c. 15 Chalkedon (cd. PG 137, 441 = RHALLES/POTLES, II, 255-

M VBl auch das Responsum 35 vel 38 (siehe Anm. 53).
catl r <faS Dokumcnl 1012 in der Zahlung von V. GRUMEL Les Regcstes des Actes du Patriar-
bv e Constantinople 1.3. Frankreich 1947, 88-90. - Zur Frage des ..Aussterbens" bzw ,Foértlebens” des
in decntArhCn Fraucn<,ia,lona,s "'n Mittelalter vgl. zuletzt nédherhin E M. SYNEK, Der Frauendiakonat
“che fi ICn Kirche un<l seine Rezeption durch die orthodoxen Kirchen. Lésungsansétze fiir die katholi-
Bciir rdIna,'onsdiskussion?.in: Ostkirchlichc Studien 48 (1999) 3-21. 6 f. Das u a. in diesem Band im
T 8 von H. OHME. Frauen im niederen Klerus und als Ehefrauen von Klerikern in den &stlichen
den "I°ncn’ wiederholte Pauschalurteil, daB ,mindestens seit dem 12. Jh. keine lebendige Praxis" hinter
den jn den byzantinischen Euchologien tradierten Ordinationsritualen gestanden habe, kann ich genauso

*enig teil . . .
Meg&gtie%en W'C sc'n gera<lezu krampfhaftes Bemiihen, den Frauendiakonat in der Tradition von A.G.
WORT hinsichtlich der Qualitat der Weihe vom Mannerdiakonat abzugrenzen.

Vgl. zu den unter dem Namen von Nikephoros tradierten Kanones TROIANOS, 'H
sind © °V1TKTj (piAoXoyia (= Anm. 7), 56 ff; DERS., Qi iriily*c (= Anm. 7), 154 ff. Die Bestimmungen
in ihUntCf versch'c<lenen Bezeichnungen (z.B. rurriKOv. ouvtACeic sicctASeic) Uiberliefert und stammen
aufrirem **crn wohl vom Ende des 10./Anfang des Il. Jahrhunderts. Die &ltesten Handschriften gehen

““ 12 Jh- zuriick (alteste Hs. = Cod. Paris. Coislinianus 363 fol. 64 ff).



38

ner Kanon erlaubt Nonnen ausdriicklich das Betreten des Altarraums zum Anzin-
den der Kerzen und Ollampen sowie zum Putzené6o.

Die als ,Kanones von Laodikeia“ gelaufige Kanonesreihetl enthalt in c. 11

auch ein Verbot, Presbyterinnen (,rag Xeyopevag TrpealBunSat; proi
trpoKaOnpevac*) einzusetzen62.’0Ob das Bluttabu ursprunglich irgend etwas mit der

Formulierung der frauenspezifischen Bestimmungen der Kanonesreihe zu tun hat-
te, laRt sich heute nicht mehr mit Sicherheit feststellen. Die lapidare Aussage, das
Betreten des Heiligtums durch eine Frau gehore sich nicht, bietet keine konkreten
Anhaltspunkte. Allerdings wurde von den mittelalterlichen Kanonisten, die c. 44
Laodikeia grundsatzlich im Kontext des vom Trullanum allgemein formulierten

Verbotes, dal} Laien (also Manner gleich Frauen!) den Altarraum betreten, inter-
pretieren62, gelegentlich doch ein Konnex hergestellt: ,Ei AcukoT' &vopomv

carpYopeuTca evOov eiaicvai Rucnaorripiou [...], 7roXXu) paxXXov av eit] yuvaitiv
a7rr|Y6pEup6vov, aTg Kai f| fepprivwv aipdrwv puaig &Trpoaiperwg aupfRaivei“64.
Die Festsetzung des Mindestalters fur weibliche Diakone mit 40 Jahren65 - al-
so im fortgeschrittenen Alter, aber nicht zwingend erst nach dem Klimakterium -
deutet wohl eher daraufhin, da’ die Rolle des Bluttabus in der Spatantike im Ordi-
nationskontext nicht Uberbewertet werden sollte66. Es kénnte aber gelegentlich in

der Diskussion eine gewisse Rolle gespielt haben. Das sog. Testamentum Domini,

60 Sog. c. 15 Niekphoros hei RHALLES/POTLES, 1V, 428 (= nqdaXtov, 728 [mit Textvarian-
tenl). Vgl. in diesem Band den Beitrag von I.M. KONIDARIS, Die Rechtsstellung monastisch lebender
Frauen unter besonderer Beriicksichtigung der Unterschiede zwischen Nonnen und Ménchen.

61 Zur qucllengeschichtlichcn Problematik vgl. etwa E. AMANN, Laodicde, in: DThC 8/2 (1947)
2611-2615; J. GAUDEMET, Lcs sources du droit de I'cglise en occident du 1I“ au VIF siede (ICA),
Paris 1985, 75; MENEV1SOGLU, '16ToptKri doaYtuYi) (= Anm. 1), 385 ff.

““ C. 11 Laodikeia (ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 1/2, 135). Wahrscheinlich handelt es sich bei
den sog. Kanones von Laodikeia nicht um ,echte* Synodalkanones, sondern um eine Kompilation.

M C. 69 Trullanum (ed. JOANNOU, Fonti fase. I1X, 1/1, 207); vgl. dazu vor allem den Kommen-
tar von Zonaras, Aristenos und Baisamon (ed. PG. 137,752-753 = RHALLES/POTLES, Il, 466-467) i.
V. m. mit dem Kommentar zu c. 44 Laodikeia (ed. PG 137, 1400 = RHALLES/POTLES, IlI, 212).

64 Zonaras, Kommentar zu c. 44 Laodikeia (cd. PG 137, 1400 = RHALLES/POTLES, 111, 212);
vgl. auch Baisamon, Kommentar zu c. 2 Dionysios (ed. PG 138, 468 = RHALLES/POTLES, IV, 8-9).

65 Sowohl nach c. 15 Chalkcdon (ed. JOANNOU, Fonti. fase. I1X, 1/1, 81-82) als auch nach c. 14
Trullanum (ed. JOANNOU, Fonti. fase. IX, 1/1, 143-144),

66 Die Untergrenze von 40 Jahren ist - wie etwa c. 40 Trullanum (ed. JOANNOU, Fonti. fase. IX,
1/1, 175-177) deutlich anspricht - im zeitgendssischen BewuRtsein ein Abgehen vom biblischen An-
knupfungspunkt: Die Witwenrcgcl von | Tim 5 fordert fir die Aufnahme unter die kirchlichen Witwen
ein Alter von 60 Jahren. Im Anschluf3 daran verfligte zunachst auch ein Kaisergesetz von 390 fur Frauen
ein Weihealter von 60 Jahren (Codex Thcodosianus XVI.2,27: ed. Th. MOMMSEN/P. KRUGER, 843-
844). lustinian setzte dieses zunachst auf 50 Jahre herab (Novelle 6,6 aus 535: cd. R. SCIIOELL/G.
KROLL, 43) und akkordierte es spater (Novelle 123,13 aus 546: ed. R. SCHOELL/G. KROLL, 604)
mit c. 15 Chalkedon (40 Jahre). Die Spannung zwischen Konzilskanones und biblischer Weisung wurde
auch in spaterer Zeit durchaus wahrgenommen (vgl. etwa Zonaras, Aristenos und Baisamon zu c. 40
Trullanum: ed. PG 137, 652-657 = RHALLES/POTLES, II, 397-401); in seinem Kommentar zu c. 15
Chalkedon lést Zonaras (ed. PG 137, 144 = RHALLES/POTLES, Il, 254-255) sie derart auf, daB er bei
Kandidatinnen fur den Diakonat grundsatzlich von Jungfrauen ausgeht, die mangels sexueller Erfahrun-
gen weniger gefahrdet wéren, den Zdlibat zu brechen, als eine bereits einmal verheiratete Frau.



39

eine in den Kirchen der drei Konzilien relativ breit kanonisch rezipierte Kir-
chenordnung aus dem 5. Jahrhundert67, kennt das Amt der Witwe bzw. ,Presbyte-
rin“68. Im Blick sind vermutlich genau jene Frauen, deren Einsetzung c. 11 Laodi-

kcia unterbinden wollte: Die syrische Uberlieferung des Textes - das griechische
Original ist verloreng9 - illustriert ein Lavieren zwischen tabukritischer theologi-

scher Reflexion und der Starke des Bluttabus70, das letztlich einen Teils.eg davon
eragt. Eine menstruierende Klerikerin dirfe zwar die Kirche betreten, habe sich
aber vom Altar fernzuhalten - ,,nicht weil sie gleichsam unrein sei, sondern wegen
der Ehre des Altares“7'. Die athiopische Rezension verscharft: Wenn sie die Regel
bat, soll die Witwe vor der Kirche bleiben™.

Der Weg zum (fast) vollstandigen AusschluR aus kirchlichen Amtern mi
zweiten Jahrtausend mochte also zumindest auch tber die bereits in der Spatantike
geltend gemachte zeitweise kultische Beschrankung von Frauen gelaufen sein.
Belege dafurr sind allerdings sparlich. Die Behauptung, ,there is no doubl that it

ofn jedenfalls die gangige Datierung. Zuletzt sind allerdings H.J.W. DRIJVERS, The Testament
Tes|Ur ~°rt*: Jacob of Edessa’s Response to Islam, in: Aram 6 (1994) 104-114, und KOHLBACHER.
Die “™n,Um *= Amn SO) mit Vorschlagen einer spéateren Datierung an die Offentlichkeit getreten.
SB <<nen in diesem Rahmen nicht naher diskutiert werden.
W SFI * (*c Gleichsctzung der beiden im Testamentum bezeugten Frauengruppen vgl. wohl zurecht
~nf. ““k Orientalisches Kirchcnrccht Il Die Geschichte des Kirchenrechts der Westsyrer (von den
an|en bis zur Mongolenzeit). Wien 1989, 237 f.

fane Anc<lcrs 'ediglich DRIJVERS, Testament (= Anm. 67), der das Testamentum fir ein von An-
n'irpVe syr'sch verfaBtes Werk von Ja'qéb von Edcssa (t 708) halt — eine allerdings, soweit ich sehe,

n wo rezipierte Sondermeinung, die zuletzt auch wieder KOHLBACHER. Testamentum (= Anm.
5°) zurickgewiesen hat.

7, Abcr auch des Pollutionstabus! VVgl. dazu naherhin 111.2.2.

s,i kj . Testamentum Domini 1.42 (ed./Ubers. LE. RAHMANL. Testamentum Domini nostri Jesu Chri-
andr *00 f). Aufdiesen Text (und die kanonischen Antworten von Timothcos von Alcx-
Hypat' re'turrieile auch Severus von Antiocheia in seinem ins Synodikon rezipierten Brief an Caesaria
gc,, Issa (Befestigung des Kommunionverbotes fur Frauen, die ihre Regel haben sowie nach voraus-
tion 1 "pnCn Geliehen Beziehungen: ed./Ubcrs. A. VOOBUS, The Synodicon in the West Syrian Tradi-
scinen ' *01/162, Louvain 1975, 144-145; 141-142). Ebenso argumentierte Ja'qdb von Edessa in
ja ., ms westsyrische Synodikon rezipierten kanonischen Antworten an Addai' (vgl. allgemein zu zu
Antw Von “Nessa unl* seinen kanonischen Antworten SELB (= Anm. 68), 117 ff, bes. 117, Anm. 133).
Pfauenilp nacb Oer Z&hlung bei VOOBUS hélt grundsétzlich mit Severus am Kommunionverbot fiir
jedenfj|  """c Regel haben, fest, allerdings mit einer expliziten Notfallsklausel (gedacht ist wohl, daf
s,ruie 3 S Ubende Todesgefahr von der Beachtung der Reinheitsvorschrift suspendiert): Eine Men-
Gberd “™ SC' zwar f'c*11 unrein, die Eucharistieabstinenz sei aber eine Frage der Ehrerbietung gegen-
uber ,la c’Ictlar's|ischcn Gaben (a.a.0., 262; 239). Auch c. 43 einer Synode unter Qyriagos von Antio-
den K h SCb'0o0 menstruierende Frauen zwar von der Kommunion aus, gestattete ihnen aber durchaus
man-IiChhenbesuch <a a © - e CSCO.S 163/164, Louvain 1976, 16; 18). Injungeren BuBBkanones findet
gen a f "bcb w'c "'m Westen - vollig widerspriichliche Positionen: Das Spektrum reicht von der vélli-
if adm ®abe (‘es Tabus (vgl, G. DENZINGER, Ritus Oricntalium Coptorum, Syrorum et Armenorum
SUch mnis,randis sacramentis, 1, Wirzburg 1863 [Nachdruck Graz 1961], 492 f [c. 28]) bis zum Vcr-
lunv v aS81vcr Befestigung via BuRRauflagcn (vgl. eine als ,Apostelkanoncs" tradierte obskure Samm-

ven Buf3bestimmungen bei DENZINGER, 477 [c. 13)).

°neri™ Testamentum Domini 37 (ed./Ubers. R. BEYLOT. Testamentum Domini ethiopien. Edili-
aduction, Louvain 1984,206 f).



40

was this prohibition [gemeint ist das Menstruationstabu) in the early centuries of

Christianity that had made it impossible for women to be ordained as priests or to
serve at the altar”, ist quellenmafig nicht zu belegen73. Die Behauptung, ,the cleri-

cal ministry of deaconess was only permitted to women at the age of sixty when
women had passed menopause and the possibility of the contagion of impurity*“74

ist in dieser Generalisierung schlicht falsch.

1.3. Jungere griechische Theologen und Kanonisten - ich verweise pars pro
toto auf die detaillierte Untersuchung von Patrick Viscuso zu Blastares - standen
vor demselben Problem wie der anonyme Verfasser des Testamentums75: Eigent-
lich entsprach es ihrem theologischen Reflexionsniveau, das Reinheitsthema auf
der ethischen Ebene abzuhandeln. M.a.W.: ,Unreinheit* gibt es zwar aufgrund von
Sinde, aber nicht gleichsam schicksalshaft bei natiirlichen Phanomenen76. Den-

noch wird jedenfalls die menstruierende Frau praktisch doch fir unrein gehalten
und grundsétzlich auf Distanz zum Heiligen verpflichtet77. Uber das AusmafR
mochte man weiterhin diskutieren78, das ,daR* stand fest. Soweit jedenfalls die

durch die Rezeption der ,einschlagigen* Kanones von Dionsysios und Timotheos

kanonisch durchgesetzte Position, die auch auf analoge Sachverhalte ausgedehnt
wurdeT9.

73 Vgl. exemplarisch J. MORRIS, Against Nalure and God. The History of Women with Clerical
Ordination and the Jurisdiction of Bishops, London 1973, 111.

74 Ebd.

75 Vgl. VISCUSO. Purity (= Anm. 27), passim.

76 Vgl. etwa auch die aufdie nichterne Position von Alhanasios (siehe zu diesem weiter unten,
Abschn. 2.1.) zuriickverweisenden Kommentare von Zonaras und Baisamon zu c. 4 Dionysios (ed. PG
138, 473 = RHALLES/POTLES, 1V, 42-43).

77 Vgl. etwa Baisamon, Kommentar zu den Kanonischen Antworten des Timothocs von Alex-
andreia (ed. PG 138, 893-896 = RHALLES/POTLES, 1V, 334-335); Blastares, Alphabetisches Syntag-
ma A,16. c. 2 Dionysios (ed. PG 133, 1089 = RHALLES/POTLES, VI, 106): Kommunionverbot; B.L
c. 6 Timotheos (ed. PG 133, 1101 = RHALLES/POTLES. VI, 115): Ruckstellung von der Taufe etc. Im
Detail dokumentieren die byzantinischen Quellenbelege PAPAGIANNE/ TROIANOS. Ta ,yuvaucEta
rrtien” (= Anm. 2), passim.

H Etwa Uber die Erlaubnis, zu Ostern Weihwasser zu trinken, die Prosphora oder Kollyba vorzu-
bereiten oder, wenn schon nicht im Kirchenschiff, so doch im Vorraum der Kirche dem Gottesdient zu
folgen. Baisamon, Kommentar zu c. 2 Dionysios (ed. PG 138, 465-468 = RHALLES/POTLES, IV, 8-9)
bezeugt die vor allem in Kldstern geubte Praxis, dal sich Frauen wéhrend ihrer Regel im Pronaos
aufhielten. Selbst das Recht menstruierender Frauen zu beten, scheint nicht ohne weiteres unstrittig
gewesen zu sein. Baisamon sieht sich bemuRigt, es zu verteidigen: ,i'oaoeat hi Kal ££u>6ev tou
7rpov(ioi> Tf|c iIKKXnoiag, Kai OKpodaOai riiv Oeitov ipaXTojoripOTiiv" (RHALLES/POTLES IV 9 =
PG 138, 468).

1" So fordert etwa ein Responsum des Chartophylax Petros (cd. RHALLES/ POTLES, V, 372)
analog zum traditionellen Kommunion- und Taufverbot gegebenenfalls die Aufschiebung einer geplan-
ten Eheschlief3ung.



41

Im 3., 4. Jahrhundert gab es allerdings noch gewichtige Gegenstimmen: So
setzte sich im 3. Jh. die Didaskalia80 breit mit der Beachtung von Reinheitstabus
und einer damit verknipften Pneumatologie auseinander. Die Regel wurde offen-
bar in manchen Kreisen als ein Zustand der Abwesenheit von Gottes Geist verstan-
den. Betroffene Frauen hielten strenge Distanz zum Heiligen: Die Kirchenordnung
spricht von Abstinenz vom Gebet, von den HI. Schriften, von der Eucharistie. Der
Didaskalist wehrt dem Tabu, indem er dem verknipften Theologumenon scharf
entgegentritt, In ersterem ist ihm die weitere kanonische Tradition nur halbherzig
gefolgt. Sie erlaubte Frauen wahrend der Regel zwar das Beten und auch das Bi-
bellesensl, will sie aber nicht in der Kirche, keinesfalls aber im Altarraum haben
und blockt grundsatzlich den Zugang zu den Sakramenten ab . In zweiterem hin-
gegen macht sie keine Abstriche. Das sollte allerdings nicht zu einer Unterbewer-
tung der bekampften Theologie fiihren: Namhafte Theologen wie Origenes und
Tertullian vertreten ahnliche Ansichten in Bezug auf den Geschlechtsverkehr
Damit greift auch eine Erklarung als volkstimlicher Aberglaube nicht.

In diesem Rahmen kann nicht ndher auf das fur die Zuriickweisung des Men-
struationstabus wichtige theologische Gesamtkonzept des Didaskalisten eingegan-
gen werden. Nur soviel: Grundsatzlich wurde die Tora, das Alttestamentliche Ge-

setz in der Kirchenordnung positiv rezipiert. FUr bestimmte Ein/.elgesetze aus dem
kultischen Bereich vertritt der Didaskalist allerdings die Meinung, sie seien sekun-

dare Zufigungen zur eigentlichen Tora, und von Christus gleichsam abrogiert.
Damit sei eine Beobachtung christlicherseits nicht nur unnétig, sondern auch
ganzlich abzulehnen8s. Prazise aufdie Menstruationsfrage hin gemiuinzt, lagern sich
heitere Argumente an. Sie beweisen nicht zuletzt eines: Der Didaskalist hatte seine
uebe Not, seine Position durchzusetzen. Wéare eine Frau gemaR der Vorschrift in
Leviticus wahrend ihrer Monatsblutung unrein - wie sollte sie regelméafig ohne
Taufe gereinigt werden? Wenn sie aber selbst die traditionellen rituellen Waschun-
gen vollzieht, sei das gleichsam eine Abrogation der Taufe. Als Schriftbeweis dient
J'e Perikope von der blutflissigen Frau (vgl. Mk 5,21 ff par). Wie wir bereits se-

en konnten, hat Dionysios mit diesem Text versucht, das Kommunionverbot der

AV o N
Passim) 8 Didascalia 26 (ed. A. VOOBUS, CSCO. S 179, 255 passim; Ubers., a.a.O., t. 180, 237

« aucll we'thin diejudische Toiarezeption: vgl. COHEN, Menstruants (= Anm. 2), 283 ff.
LFs/urw..l den Kommenlar von Baisamon zu c. 2 Dionysios (ed. PG 138, 465-468 = RHAD
«TLES, 1V, 8-9).

m ?'Ir Formulierung von Ausnahmebestimmungen siehe weiter unten, 111.1.6; I1V.3.
cast. X 6- i'.0ri8enes' Num- hom 6'3'7 M L DOUTRELEAU, SC 415. 155 O; Tertullianus, Exh.
9»ando flacc °btusio, etiam cum in unis nuptiis res camis exercetur, spiritum sanctum auertit,
319 ,,C8“' CUm  secund® matrimonio agitur?* (ed. C. MORESCHIN1/J C. FREDOUILLE, SC

GV, . .
NIK, Th |f- vor allcm Didaskalia 26 (cd. VOOBUS, CSCO.S 179, 241 passim); dazu W.C. van UN-
Dero « Significance of Moses’ Law for the Church of Christ According the Syriac Didascalia, in:

tesinh’ *>ania Collecta 3 (NT.S 31), Leiden 1983, 7-39; zur differenzierten Rezeption dieses Konzep-
n Apostolischen Konstitutionen SYNEK, Gesetz (= Anm. 19), 33 passim.



42

kultisch Unreinen zu untermauern. Demgegeniber diente die Erzéahlung dem Di-

daskalisten gegenlaufig als Beweis dafir, da die Regel gerade kein Grund sei,
eine Frau irgendwie abzusondern. Die Monatsblutung ist ein nattrlicher Vorgangsé.

1.4. Der Redaktor der Apostolischen Konstitutionen unterstrich gegen Ende
des 4. Jh.s diese Position des Didaskalisten87. Nur in einem Punkt - der in Leviticus

gebotenen Sexualkarenz - hat er das Menstruationstabu als ,vom Gesetz/von der
Tora untersagt” rezipiert88. Im Gegensatz zu manchen anderen Rechtsentscheidun-

gen ist seine Halacha allerdings durchaus stringent: Es geht hier nicht um eine

Konkurrenz zwischen unterschiedlichen Reinheitskonzepten; der Begrindungszu-
sammenhang liegt im Rahmen der Sexualethik89.9nerhalb einer fur die Antike

typischen (nicht nur im christlichen Raum breit vertretenen) betont funktionalen
Sicht von Sexualitat reduziert sich ihr Sinn auf die Zeugung legitimer Nachkom-
men. Naturgemalfie, legitime sexuelle Betatigung - so die Schluf3folgerung - gibt es
nur in der Ehe und auch dort nur, wenn sie offen ist fir die Zeugung von Kindern.

So sind fur die Apostolischen Konstitutionen grundséatzlich alle Arten von sexuel-
len Beziehungen verpont, die keine legitimen Kinder versprechendl’. Da aber in

der Zeit der Menses normalerweise keine Befruchtung .stattfindet, war grundsatz-
lich bereits Bestandteil des zeitgendssischen medizinischen Wissensstandes9l. Zum

Teil meinte man allerdings auch, dal3 wahrend der Regel zwar Kinder gezeugt

** Auch die von westlichen Autoren gerne als Erweis ,westlicher Fortschrittlichkeit* gegentiber
der dstlichen Befestigung des alttestamentlichcn Tabus zitierte Entscheidung Gregor d. Gro3en (vgl.
cd./dt. Ubers. B. COLGRAVE/R.A.B. MYNORS/G. SPITZBART, Beda der Ehrwiirdige, Kirchenge-
schichte des englischen Volkes 1,27, Responsum VIII, Darmstadt 1982, 92-103) greift in der Argumen-
tation aufdie Begegnung der blutflissigen Frau mit Jesus zuriick. Gregor nahm in seinen insbesondere
Uber das Decretum Gratiani geschichtswirksamen Responsa ad Augustinum eine vermittelnde Position
zwischen strikter Befestigung und voélliger Aufgabe des Bluttabus ein: Geschlechtsverkehr wéhrend der
Menses bleibt unter Berufung aufdas HI. Gesetz (lex sacra) untersagt. ,Einer Frau darf jedoch wahrend
der Menstruation nicht untersagt werden, eine Kirche zu betreten, weil ihr der Ausflul3 der Natur nicht
als Schuld angerechnet werden kann und es nicht gerecht ist, dal sie durch das, was sie wider willen
erduldet, am Betreten der Kirche gehindert wird. [... ] Es darfihr also nicht untersagt werden, an diesen
Tagen das Geheimnis der Heilige Kommunion zu empfangen. Wenn sie cs jedoch aus grof3er Ehrfurcht
nicht zu empfangen wagt, ist sic zu loben; wenn sie es aber empfangen hat, ist sie nicht zu verurteilen*
(ed./dt. Ubers. COLGRAVE/MYNORS/SPITZBART. a.a.0., 96-97). — Andere westliche Quellen
haben das Menstruationstabu hingegen im Sinne von Dionysios festgeschrieben: vgl. die Belegstellen

bei LUTTERBACH, Sexualitat (= Anm. 27), 80 ff. .
N Vgl. Apostolische Konstitutionen 6,27 ff (cd./Ubcrs. METZGER, SC 329, 378 ff).

88 Apostolische Konstitutionen 6,28,8 (a.a.O., 386); vgl. entsprechend auch die Textkonjunktur in
der lat. Ubers, der Didaskalia (ed. E. TIDNER, TU 75, 39, Z. 11-12), auf die bereits COHEN, Men-
struants (= Anm. 2), 290, hingewiesen hat.

89 Vgl. E.M. SYNEK, OIKOE. Zum Ehe- und Familienrecht der Apostolischen Konstitutionen
(Kirche und Recht 22), Wien 1999, 221 f.

90 Apostolische Konstitutionen 6,28 (a.a.O., 382 ff).

91 Vgl. etwa Soranos, Gyn. Path. 1,12 (ed./Ubers.; P. BURGIERE/D. GOUREV1TCH/Y. MAU-
NAS, Collection des Univ. de France, Paris 1988, 33,1-38,175); Philo v. Alexandreia, De specialibus
legibus 111,32-33 (cd. A. MOSES, in: Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, Paris 1970,76-78).



43

Solche Vorstellungen, die in den Ap»»tachnn Konstttuu -~ ™ n w\v.
spielen, wurden im Mittelalter in Ost und Uberlieferung  durch,
spielsweise tnnerlr.lb der arabischen P >*""""*>»'" "dSlohnnnes
aber auch in byzantinischen Quellen, etwa im s g- »

Nesteutes94.

1.5. Uberhaupt werden im ,,Kanoniko fipe Ps (Johannes I\é%slgeutg es in

en-
den Apostolischen Konstitutionen voneinan % ,]nter Berufung auf die ein-
struationstabus wieder sauberlich zusammengc, ug Beichtvéatern eingc-
sehlagige Ha.acha von Dionys,os und PJ

scharft, da Frauen wahrend ihrer mit siebe = S und implizit ihren Partnern
nichts Heiliges beriihren dirten. Zugleich wi e . ef Gultigkeit im christli-
Sexualkarenz verordnet. Beides ist Bestandteil des ~

RulRc fur eine
erscheint im Kontext
Joderat: Die Frau soll

ausgcschl0Ssen
hat . njcht infolge einer

chen Kontext unhinterfragten ,alten Gesetzes .
Frau, die sich nicht an das Kommunionverbot gt a

anderer BufRbestimmungen derselbenSammung”e”
demnach ohne weitere Epitimien fur 40 T g

Werden. Zum Vergleich: Einer Frau, die ei derselben Sammlung eine
Abtreibung, sondern weil sie das Kind verliertt - wir K mentar des Pedali-
nicht naher umschriebene einjahrige BuRe auferlegt Am Komm

ons wird diese als Ausschlu3 von der Kommunion vers

~EZ MARCOS/A. SAENZ-BADILLOS, Textos y estudios ..Cardenat Cisneros 17. Madnd 9,

,3 Vgl. MANSL II. 1038 (hier als ,Conslilulio de purificalionc a sanguine menstruo” tberschrie-

441); Im9$r‘lndet S|E§J€I'be Vorstellung%m Izgsadm/WE(%esos cd. A. ALMAZOV, Kano-

otvcly loasafa mitropol.ta F.fcsskago. in: Zapisk. impcra.orskago novorossi.skago un.versiteta
19°3, 194 (Die Ed. bei A. KORAKIDES, lioAoatp Etpeoou. Athen 1992. 213-248. war mir leider nicht
zuganglich). Vgl. PAPAGIANNE/TROIANOS, Ta ,yuvaiKeia n60n" (- Anm. 2). 43. allgemein zu
oasaph von Ephesos siehe TROIANOS. O, imY”<= Anm. 7). 305.

Kanonikon des Ps.-Johannes Nesteutes (c. 17 im n-ibriXiov, 709 - RHALLES/ OTLES \.
441  &hnlich auch der in Anm. 93 zitierte Text aus der arabischen pscudo-mzonischcn Uberlieferung
vMANSI 11 10381

% Kanonikon des Ps.-Johannes Nesteutes (c. 22. im nnba&Xiov. 711 = RHALLES/POrLES 1V,

443>-Wenn d,es aus heutiger Sicht auferst befremdlich erscheint, so mu3 man steh fiir die Entstehungs”
“<* dc* Kanons vor allem zweierlei bewuf3t halten: Erstens wurde im Mittelaller nicht immer scharf
zwtschen personalem Verschulden und objektiver Ordnungsverlctzung unterschieden (siche dazu unten.
'V 2, Rarallelbeispielc lassen sich durchaus auch aus friihmi.lelaltcrl.chen westlichen Quellen be.bnn
Fn-vgl. LUTTERBACH. Sexualitat 1= Anm. 27], 204). Zweitens war bei einer Fehlgeburt (wie PA-
EAGIANNE/TROIANOS herausgearbeitet haben, ist nicht unbedingt an jeden friihen Abgang der



44

1.6. Das zweite groBe Problem ritueller Un/reinheit von Frauen ist der Status
der Wochnerin'l8. Sowohl alttestamentlich (vgl. Lev 12) als auch seitens einiger

byzantinischer Kanonisten wurde explizit ein Konnex zur ,Unreinheit* der men-
struierenden Frau hergestellt99: ,Dann kam fur sie der Tag der vom Gesetz des

Mose vorgeschriebenen Reinigung® (Lk 2,22). Die Erzahlung von der Darbringung
Jesu im Tempel in der lukanischen Kindheitsgeschichte verbindet die in Lev 12
gebotene Reinigung der Mutter mit der Auslosung der Erstgeburt nach Num 18,15

f (vgl. auch Ex 13,2.12). Die Perikope wurde zum Ausgangspunkt eines eigenen
Festesl00. ,Hypapante*10l, ,Begegnung“ hat sich ausgehend von Jerusalem im

Osten im 6. Jh. durchgesetzt. In der westlichen Rezeption wurde daraus unter dem
wachsenden EinfluR der altgelasianischen Uberlieferung Roms bis zur Umbenen-
nung im Zuge der jingsten Liturgiereformllll das seit dem 11. Jh. durchgehend

marianisch akzentuierte Fest ,Purificatio S. Mariae‘“. Das zwar nicht kanonisch
gewordene, aber faktisch doch Uber seinen — vermutlich syrischen — Entstehungs-
raum hinaus sehr breit rezipierte sog. Protoevangelium des Jakobusl(l betont pa-

Leibesfrucht gedacht, sondern an einen Verlust des Kindes in einem fortgeschrittenen Schwanger-
schaftsstadium) wohl im Einzelfall die Frage eines (Mit)verschuldcns der Frau nicht ganz leicht zu
klaren. Nur unter diesen Pramissen kann man verstehen, daB in einem bei J. GOAR, EiixoXdyiov sive
Rituale Graccorum, Graz 1960 (= Nachdruck von 1730), 271 fabgedruckten Gebet (Euxi) eie yuvaiKa
brav rijroBdAXF.Tm) die Fehlgeburt sogar ausdriicklich als ,tpévog", ,Mord" bezeichnet wird. Vgl.
a.a.0., 271; dazu auch den Hinweis bei PAPAGIANNE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos (=
Anm. 27), 242, Anm. 28.

"Vgl. nn66Xtov, 71l f.

'w Vgl. zusammenfassend: G. SPYRIDAKES, T(t xara ti)v yEwrlmv, -n)v Brirmaiv Kal rov
yiiuov £0ipa tiuv BuCavriviiiv £k tov iyioXoyiKlUv rrnylv. in: Aaoyp. 'Apxeiov ’AxabitpiaC
'AONnvU)v7 (1935) 102-147; PAPAGIANNE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos (Anm. 27), 244
ff; PAPAGIANNE/TROIANOS, Ta ,yuvaiKeia irdB3ii" (= Anm. 2), 33 ff. - Fir westliche Paraliclent-
wicklungen vgl. z.B. BROWE und FRANZ (= Anm. 27); auch: W. von ARX. The Churching of Wo-
men after Childbirth: History and Significance, in: D. POWER/L. MALDONADO (Hg.), Liturgy and
Human Passage (Concilum 112), New York 1979, 63-72; S. CLEMENTI, Die Aussegnung und die
Unreinheit der Wochnerin. Zur Geschichte eines Kirchenbrauchs und seiner Idee, Wien 1994 (Diplo-
marbeit, maschinschr.).

Vgl. Nikolaos Ill. Grammatikos, Antworten an den Bischof von Zctunion (ed. PAPAGIAN-
NE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos [= Anm. 27], 263, 47-52); die Epitome der Novelle 17
Leons des Weisen (vgl. E. PAPAGANNI/S. TROIANOS, 'H veap6 17 Aiovroi; rod Lotpou Kal pia
i7riTopii ti|C, in: Butjavnval MeXirat 1 [1988] 32-51); Baisamon, Kommentar zu c. 2 Dionysios (ed.
PG 138, 468 = RHALLES/POTLES, IV, 9); Matthaios Blastares, Alphabetisches Syntagma A,16 (ed.
PG 133, 1089 = RHALLES/POTLES. VI, 106).

,on Vgl. KOTTJE, EinfluB (= Anm. 27), 87 ff (mit Lit.); HJ. AUF DER MAUR, Handbuch der
Liturgicwissenschaft. Hg. v B. Meyer u.a. 6/1, Regensburg 1994, 128; 142; 144; 149; 203; Art. Hypa-
pante, in: A.P. KAZHDAN u.a. (Hg.), The Oxford Dictionary ofByzantium 2 (1991) 961 f.

101 So auch die Bezeichnung im Gregorianum Hadrianum (8. Jh.).

112 Der Romische Kalender spricht ab 1969 wieder von ,Darstellung des Herrn*.

103 Vgl. die Einleitung von O. CULLMANN, Kindheitsevangclicn, in: W. SCHNEEMELCHER,
Neutestamcntliche Apokryphen 1. Evangelien, Tilbingen 61990, 330 ff (mit Lit. und dt. Ubers, des sog.
,Protoevangeliums*); als dzt. beste Ed. des gr. Textes gilt die von E. de STRYCKER (SHG 33).



45

rallel die Befolgung der kultischen Reinheitsvorschriften durch die Mutter Marias,
die hl. Anna: ,Als aber die Tage erflllt waren, da reinigte sich Anna von ihrem
Wochenbett*“104. Flr die Praxis christlicher Frauen zog nicht nur Origenes die Kon-
sequenzenl05. Ein frihes Zeugnis fur die Rezeption von Lev 12 in einer kirchen-
rechtlichen Quelle im engeren Sinn sind die bereits erwéhnten Hippolytkanones (4.
Jh-). Als kultisch unrein gilt nach ihnen nicht nur die Frau, die entbunden hat, son-
dern auch die Hebamme"1l§, letztere allerdings nur halb so lang wie die Mutter: d.h.
be> der Geburt eines Knabens die Hebamme 20 und die Mutter 40 Tage, bei der
Geburt eines Madchens die Hebamme 40 und die Mutter 80 Tage. In dieser Zeit, so
Ps.-Hippolyt, haben die betroffenen Frauen ihren Platz unter den Katechumenen.
In den byzantinischen kanonischen Sammlungen fanden die Hippolytkanones zwar
keine Aufnahme; die im byzantinischen Recht durchgesetzte generalisierte Reim-

gnngsfrist von 40 Tagen fir die Mutter"ll stellt nicht auf das Geschlecht des Kin-
des ab.

Im Ubrigen finden sich in den (rezipierten) Kanoncs weder einschlagige Be-
stimmungen bezlglich des rechten Zeitpunktes fir die Taufe neugeborener Kinder

(dazu gleich mehr unter 1.7.) noch hinsichtlich der Zulassung von Wd&chnerinnen
ZUr Kommunionl08. Erst Patriarch Stephanos (886-893), der jingere Bruder von
Uon VI. (,dem Weisen*), wandte sich mit der Bitte um gesetzliche Regelung an
den Kaiser. Dieser meinte zunachst, die Festlegung sollte durch Synodalbeschluf

geschehen, liel3 sich dann aber doch Uberreden, selbst ein einschlagiges Gesetz zu
«lassen. Die Novelle 17 Leons verfugtl0d: Wahrend der vierzigtagigen Reim-

gangsfrist seien Frauen, die geboren bzw. eine Fehlgeburt erlitten haben , grund-

lla Protoevangclium 5,2 (cd. STRYCKER, 88; Ubers. CULLMANN. 340).
e a8 SRS AT R KRR SLARSITSY, 9533 306-400) und de Hom. i
... H'I’polytkanones c. 18 (ed./Ubcrs. R.-G. COQUIN, PO 31,374 0-
reapi  ““n<ters verlief die Entwicklung in der syrischen Christenheit: Die ins westsyrische Synodikon
VOORne klonischen Antworten von Ja'qdb von Edessa an Addai (Antwort 24 nach der Zahlung bei
Tagen U" vcrne'ncn explizitjegliche ,Unreinheit" der Wochnerin. Sie darfauch bereits zwei bis drei
V()Aii?fk dcr Geburt, sobald die Blutungen aufgehort haben, die Kommunion empfangen (ed./Ubcrs.
i« ,jCSCO S 161/162,262; 239).
1038— 1 i den ~nsel'idgigen Texten der arabischen Uberlieferung zum Nizanum (vgl. MANSI, I,

aao den als ,Constitutio de sanguine partus" bzw. ,caput IX“ Uberschriebenen Text, sowie
tium'.’ b "Goamdiu arcendi sunt infames ab ingressu ecclcsiae & de termino suscipicndi baptis-
LiNygnes ~caput X") handelt es sich um sekundéare Zuschreibungen, nicht um authentische Konzils-

v,l w Ed/Ubers. P. NOAILLES/A. DAIN, Les Noveiles des Leon VI le Sage, Paris 1944, 63-69;
inihe™ "GIANNE/ TROIANOS, 'H veapfc 17 (= Anm....); B. DEUTSCH, Ecclesiaslical Law
N(s o VCIS °f Uo lhc Philosopher, in: The Jurist 21 (1961) 141-169; 311-361 (hier: 167 O; TROIA-
2),3j fl (= Anm. 7). 160 ff, auch: PAPAGIANNE/TROIANOS, Ta ,YuvaiKf.ia 7rdOn" (= Anm.

gemacht "WEAGianNB/TROIANOS, 'H veapit 17 AiovToc tos Eocpoil (= Anm. 99) haben deutlich
viennent’i!3" franzosische Ubersetzung an dieser Stelle falsch ist. Statt ,au sujet des femmes qui

‘mau sui | Coucher et qui toutes se trouvent soumises & la purification de la nalure ..." muf3 es heif3en:
es femmes qui viennent d' accoucher et les autres qui se trouvent soumises & la purification



46

satzlich nicht zu den HI. Mysterien zuzulassen. Allerdings wird Vorsorge fur Not-
falle (also schwere Krankheit und somit Todesgefahr) getroffen: Unter solchen
Umstanden ist das Kommunionverbot sistiert. Explizite Vorschriften fir Hebam-
men fehlen. Doch dirften diese in der kirchlichen Praxis nach einer Geburt, bei der
sie assistiert haben, vielfach ebenfalls als ,unrein*“ gegolten habenl". In den ,ka-
nonischen Anworten*112 von Patriarch Nikolaos Ill. Grammatikos (1084-1111)"™
und Niketas von Thessaloniki (11. oder 12. Jh.)"4 wurde die gesetzliche Regelung

von Leon dem Weisen ausnahmeslos fiir das ganze Kirchenjahr bekraftigt. Die Ent-
scheidung des Nikolaos wurde, wie Eleutheria Papagianne und Spyros Troianos in

ihrem Kommentar herausgearbeitet haben, zur Grundlage fur die weitere Ent-
wicklung des kirchlichen Umgangs mit Wéchnerinnen"s. Sie stellt auRerdem ex-

plizit die Analogie zu Hebammen sowie menstruierenden Frauen her: ,,Die Woch-
nerinnen dirfen [auch) in den Tagen der heiligen Osterfastenzeit an den Sakra-
menten nicht teilhaben, sofern sie nicht durch den Ablauf der vorgesehenen vierzig
Tage gereinigt bzw. durch Segen gesiihnt wurden"6, es sei denn, sie wurden nach* 111

de la nature ,oom rfj (pumKr) KOO(iposi KuraXapRévovTCn* (ed. NOAILI.F.S/DAIN, 67, Z. 3)
muR sich auf Frauen beziehen, die ihr Kind bei einer Fehlgeburt verloren haben. Anders wére die Vor-
schrift Uberflissig bzw. sinnlos. Wéchnerinnen sind explizit erwahnt; auf menstruierende Frauen laRt
sich die 40-Tagc-Regel () nicht anwenden.

111 Vgl. dazu PAPAGIANNE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos (= Anm. 27), 245 f.

112 Zur Textgattung und ihren Vertretern vgl. TROIANOS, Oi miYEi; (= Anm. 7), 250 ff.

**J Nikolaos Ill. Grammatikos. Kanonische Antworten an den Bischof von Zetunion (ed. PAPA-
GIANNE/TROIANOS. Nikolaos Ill. Grammatikos (Anm. 27], 236, Z. 47-52).

114 Niketas von Thessaloniki, Kanonische Antworten 12 (ed. A. PAVLOV, Kanoniceskie otvety
Nikity mitropolita Solunskago, in: Vizantijskij Vremennik 2 [1895] 384; der Text fehlt sowohl bei
Lcunclavius als auch bei Rhallcs/Potles); zum Problem der Identifikation des Verfassers der ,kanoni-
schen Antworten* vgl. ndherhin TROIANOS, Oi jrriYAC (= Anm. 7), 253.

"'s Vgl. PAPAGIANNE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos (= Anm. 27), 245 (mit Belegen
fur die spat- bzw. postbyzantinischc Zeit) und DIESS., Tn ,Yuvauceia ir/<Or|" (= Anm. 2), 37 ff.

116 Vgl. diesbeziglich die byzantinischen Euchologien: GOAR, 261-372 (recte: 272) bzw. die
neue Ed. und fr. Ubers, der einschldgigen griechischen Texte bei M. ARRANZ, Preghiere parapeniten-
ziali di purificazione e di liberazione nella tradizione bizantina, in: OCP 61 (1995) 425-476, 444 ff
(verschiedene Rezensionen des Gebetes fur die Mutter zur Beendigung der Rcinigungsfrist); zusam-
menfassend ebd., hier: 430 f, und OERS., Les Sacraments de I'ancicn Euchologe constantinopolitain,
in: OCP 49 (1983) 42-90, hier: 44 f; zur slawischen Rezeption LEVIN, Sex and Society (= Anm. 27).
171 f. - In den einschlagigen Gebeten fur Mutter und Kind - vorgesehen sind heute 1) Gebete unmittel-
bar nach der Geburt, 2) zur Versiegelung mit dem Kreuz und zur Namensgebung - entsprechend der
Beschneidung - am achten Tag nach der Geburt und 3) schlieRlich zur Beendigung der Reinigungsfrist
und feierlichen Darbringung des Kindes analog zur Darbringung Jesu (Lk 2) am vierzigsten Tage nach
der Geburt - flieBen unterschiedliche theologische Linien zusammen. Die Vorstellung der kultischen
Lunreinheit der Wéchnerin ist besonders deutlich greifbar in dem grundsétzlich bis heute fur den
Abschlul® der 40 Tage-Frist vorgesehenen Priestergebet Gber die Mutter (das, falls die Frau nicht eher
kommt, auch vor der Taufe des Kindes gesprochen werden kann): ,Reinige deine Magd N.N., die Du
nach Deinem Willen erhalten hast und die zu Deiner heiligen Kirche kommt, von aller Siinde und von
aller Unreinheit, auf daB sie gewirdigt werde, ungerichtet teilzunehmen an Deinen heiligen Mysterien“
(dt. Textnach S. HEITZ [Hg ], Mysterium der Anbetung 3, Kéln 1988, 13). Fur eine kritische Ausein-
andersetzung vgl. F. JEANLIN, Les prieres de purification du quatrieme jour apres la naissancc de



47

vorausgegangenem Segen zur K°m"" T <" gfahr'dem"steteren Tod entgegenge-

— << die Frauen wahrend der
Menstruation““**7.

o oh ripm das Kommunionverbot sub _periculo
1.7. Nach denselben Kriterien, nac Hintergrund der normalen Taufpra-
mortis als sistiert galt, wurde auch die au i

schw;ichliches bzw. krankes Kind
xis aufgebrochene Frage entschieden, ob I, m cs handelt sich hier inso-
notfalls gleich nach der Geburt vernetztes Problem als die
fern um ein mit der Tabuisierung der Zeit P° P & Kontakt mit dem durch
Frage auftauchte, ob bzw. inwiefern der ,unreinen MuUer
die Taufe geheiligten Kind gestattet sei

Ende des 11. Jh. in seinen Responsa nicht nur auch explizit die Erlaub-
des Weisen klargestellte Erlaubtheit der Taute 1 o] stirbt*“122. Demgegen-
nis zum Stillen des Kindes durch die Mutter,,, anu Nikephoros tradierten
Uber heil3, es in einem (talschlich) unter dem Namen cles HK N**Pft werden dirfe
Kanon zwar, daf3 ein Neugeborenes m rodesge air j dun ihrer vierzigtagigen
Allerdings sei hierauf der leiblichen Mutter bis . . gegens untersagt, das
Reinigungsfrist und dem Empfang des diese <** sich
nunmehr getaufte Kind zu stillen. Ja, sie dur <™ Wortlaut dieses Kanons bis

ihm im selben Raum aufhalten . Obwol . im pcdalion, gehalten
heute in orthodoxen Kanonessammlungen, be.sp™n ~ a,s auller Kraft
hat, muB3 er wegen seiner offenkundigen Inp

.Jj,, der Novelle 17 Leons

.an':in: A.M. TRIACCA/A. PISTOIA. Lilurgie etanlhropologie (Bibliolhcca Ephemerides Lilurgi-
oubsidiap)s BAA IIRNESRERNOS, Nikolaos 111. Grammalikos (= Anm. 27), 236, Z. 47-54;

judische Rechtsgelehrte die Frage ob eine Frau, die die Re-

8U ha'.ihr Kind stillen dirfe. Vgl. dazu COHEN, Mcnslruanls (= n.

1.cs von Kiev Kanonische Antwort 2: vgl (-
Anm, 2), 38.

des Nik 1<l RHALLES/POTLES, 1V, 4.31; weitere Belege fiirden Textdes sog. c. 38 (Pedalion: C. 37)
17. ePnoros bei PAPAGIANNE/TROIANOS, Nikolaos Ill. Grammatikos (= Anm.,27). 240, Anm.

PAPAGIANNE/TROIANOS, Ta ,vova.Kela Tr&On



48

gesetzt betrachtet werdenl24. Wie bereits festgehalten, gab bereits Petros seinen
Segen dazu, dal3 die Mutter das Kind selber stillt. Ob er die Erlaubnis allerdings
generell verstand oder (nur) einen Notfall im Blick hatte, wo keine Amme zur
Hand ist, 1aRt sich nicht mehr eindeutig feststellen.

2. Zur rituellen (Un)reinheit bei Mannern

2.1. Kommen wir nun zu den beiden bereits Dionysios zur Entscheidung vor-
gelegenen Themen - Pollution und Geschlechtsverkehr von Ehepaaren -, die bib-
lisch eng vernetzt sind mit den Niddavorschriften. Auch das Manner betreffende
Pollutionstabu wird in den Vaterkanones wiederholt angeschnitten. Athanasios
setzte sich in seinem sog. kanonischen Brief an den M6nch Ammunl25, den Vor-
steher eines agyptischen Klosters, ausfihrlich mit der Frage auseinander. In den
Responsa des Timotheos klingt das Problem neuerlich an: Responsum 12 ist eine
gewisse Kasuistik eigen: Im Zusammenhang mit der Begierde nach einer Frau sei

der Kommunionempfang nach einem Samenergul3 zwar nicht zuldssig. Im Fall der
Versuchung durch Satanl26, der Menschen von den Heiligen Mysterien fernhalten

will, wird allerdings die Kommunionzulassung doch gewahrtl27. Wer entscheidet,
wann man davon ausgehen muf3, dal? Satan am Werk ist, wird nicht explizit gesagt.
Die an Timotheos gerichtete Frage hat jedenfalls die Situation im Blick, da3 be-
troffene Laien sich mit ihrem Problem an einen Kleriker wenden. ,,Darf dieser den
Kommunionempfang erlauben oder nicht?* Timotheos antwortete mit einer allge-
meinen Regel, die aber das pastorale Gesprach, in dem eine einzelfallbezogene
Losung zu finden ist, gerade nicht ersetzt. Breit vorausgesetzt sind Aktivitdten
Satans - jedenfalls im Blick auf das monastische Milieu - bei Athanasios. Mit dem
Hinweis auf die diabolischen Tricks wehrte dieser Kirchenvater die Skrupel der
Moénche ab, wobei die Kommunionfrage nicht ausdriicklich angeschnitten wurde.
Der nachtliche Samenergul3 war nicht nur fir den Redaktor der Apostolischen
Konstitutionen, der die Pollution des Mannes in einem Atemzug mit der Monats-
blutung der Frau behandelte, ein véllig natirliches und damit sittlich neutrales,
auch im kultischen Kontext unbedenkliches Phdnomen. Auch fur Athanasios war

sie genauso natdrlich wie Nasensekret, Spucke oder Exkremente. Der Schliisselsatz
seiner ausfuhrlichen Stellungnahme ist Tit 1,15: ,Fur die Reinen ist alles rein“128.

124 Vgl. Petros Chartophylax, Responsum (ed. RHALLES/POTLES, V, 372).

125 Ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 63-71.

126 Zur Rolle des Teufels ini kanonischen Rechl vgl. S. TROIANOS. Der Teufel im orthodoxen
Kirchenrecht, in: Byzantinische Zeitschrift 90 (1997) 97-111.

127 Timotheos v. Alexandreia. Responsum 12 (ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 247-248).

124 AuRerdem wird auch die jesuanische Halacha Mk 7,15 bzw. Mt 15,11 - ,Nichts was durch
den Mund in den Menschen hineinkommt, macht ihn unrein” - zitiert. Der sog. c¢. 1 von Gregor Thau-
maturgos (ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 20) verwendet denselben Vers im Blick auf ,nicht-
koschere* Nahrungsmittel. - Vgl. insgesamt Johannes Chrysostomos, Horn. 1l in ep. ad Titum 3 (ed.



49

2.2. Wie wir gesehen haben, wurde im Blick auf Frauen, die ihre Regel ha-
ben, die kontrare Position kanonisch rezipiert. Doch auch fir Manner war mit der

nuchternen Position von Athanasios nicht genenerell das letzte Wort gesprochen:
Im Testamentum Domini, auf dessen Lavieren zwischen rabubelestigung und
Tabukritik im Zusammenhang mit der Witwe, die ihre Menses hat (vgl. HI-1.2)
bereits hingewiesen wurde, haben die biblischen Reinhcitsregeln nicht nur tur
Frauen einen Sieg davon getragen29: Auch fir den Bischof (und gleicher Weise
fur den Presbyter) gilt: ,,si passus fuerit in somno profluv.um, ne otterat | |, neque
Ide™ episcopus sumat ex mysteriis, non quasi sit pollutus, sed propter honorem
Claris. Postquam autem jejunaverit et se lavaverit aquis mundis, accedeat ad mini-
sterium”. Mutatis mulandis gilt fir mannliche Laien (nach einer Pollution) und tur
Ehepaare nach dem Geschlechtsverkehr: ,ne accedant, honoris causa, msi praemis-
s'sjejunioetlavacro13".

In byzantinischen Quellen aus dem monastischen Kontext verstarkte sich die
tabubefestigende Tendenz: So wird in den Theodor Stud.tes zugeschriebenen

mMonachorum poenae quotidianae“ fur den Fall, daR sich wahrend des Schlafes ein
SamenerguB ereignet, fur einen Tag Enthaltung von der Kommunion geordert '
Dle Auferlegung von Epitimien (40 Metanien, Ps 50 LXX f- Ps 51 H] und 100
-Kipie, feXEqoov*) legt nahe, daR jede Pollution im Verstandnis dieser Sammlung
"On BufRRkanones fur Monche als ,,Stnde" verstanden werden will. So qualifiziert
der Autor den néachtlichen SamenerguR3 auch ausdriicklich als ,rropveia .

In dem bereits mehrfach zitierten Kanonikon von Johannes d. Laster wird tur
dcn nachtlichen Samenergul3 ebenfalls grundsatzlich Kommunionausschluf3 impli-

#Frende Unreinheit fur einen Tag abgeleitet. Allerdings kann sich der Betroffene
durch Gebet eines Buf3psalms (Ps 50 LXX = Ps 51 H) und 49 Metanien reinigen -

A~Manz dokumentier, auch ein eigenes Absolutionsgebet fur einen betroffenen
..Bruder**”” Kein Pardon gibt es freilich bei einer Pollution im Wachzustand: Be-
treffene sind nach dem Kanonikon fiir 7 Tage von der Kommunion ausgeschlossen
und haben zusétzlich die benannten Epitimien auf sich zu nehmen . Wahrend in

~eV'ticus kultische Unreinheit durch Pollution zunachst nichts mit Stiinde zu tun
hat und Athanasios in asketischen Kreisen wohl bereits im 4. Jh. kursierende em-

EriffA' ~A®*"®82), der ausgehend von | Tim, 1.15 einen grundsatzlich ethisch konnotierten Reinheitsbc-
fa®umemien.

ff v8l. hier und im Folgenden knapp ARRANZ, Preghiere parapenitenziali (= Anm. 116), 430

i»T
u. Ifsla,"entum Domini 1,23 (ed. RAHMANI, 47).
)2 Thecodoros Studitcs, Monachorum poenae quotidianae. c. 41 (cd. PG 99, 1753).
436) Kanonikon des Ps.-Johannes Ncsteules (c. 6 im HnocO.iov, 703 = RHALLES/POTLES, IV,

im B*1"Obers. ARRANZ, Preghiere parapenitenziali (= Anm. 116). 456 f.
v, ““anon.kon des Ps.-Johannes Nesleutes (c. 7 im nndaXtov, 703-704 = RHALLES/POTLES,



50

schlagige Skrupel scharf zurtickwies, sind sie hier deutlich rezipiert: In den BuR3ka-
nones verschwimmen zusehends die Grenzen zwischen (nur) ritueller Unreinheit
und Sunde. Im Kanonikon gibt es eine deutliche Klimax der Gewichtigkeit der
behandelten Tatbestande - Pollution im Schlaf, Pollution im Wachzustand, Ma-
sturbation133, homosexuelle Handlungen: je ,stindhafter, desto hther das Ausmaf
der Epitimien135

3. Rituelle (Un)reinheit von Ehepaaren

3.1. Sexuelle Beziehungen in der Ehe sind das dritte gro3e Thema in unserem
Zusammenhang. Die kanonische Tradition verteidigt gegenuber enkratitischen
Tendenzen das biblische Erbe: Sexuelle Aktivitaten innerhalb einer legitimen Ehe -
jedenfalls dann, wenn die Zeugung von Kindern intendiert ist - haben grundsétzlich
das kanonische ,Placet*“137. Wie es allerdings mit der kultischen Reinheit von Ehe-

paaren aussieht, die unmittelbar vor der Begegnung mit dem Heiligen miteinander
Verkehr hatten, ist eine nochmals andere Frage. Die Halacha von Dionysios lait
unterschiedliche Deutungen offen. Wie im Testamentum Domini, so bleibt auch
bei Timotheos v. Alexandreia hingegen kein Interpretationsspielraum. Die bereits
von Dionysios aufgenommene Paulusstelle (1 Kor 7,5) wird von Timotheos dahin-
gehend ausgelegt, dal? Ehepaare jedenfalls Samstag und Sonntag sexuelle Enthalt-

samkeit Uben missen, ,denn an diesen (Tagen) wird Gott das geistliche Opfer
dargebracht*“138. Ein z.T. als Brief des Athanasios kanonisch rezipierter, allerdings

nicht authentischer, Text vermittelt breit die alttestamentlichen Grundlagen: Nach
Ex 19,15 forderte Mose am Sinai vom Volk Enthaltsamkeit vor der Begegnung mit
JHWH. Der zweite beigebrachte Text ist die Erzahlung von Dawid bei Ahimelech
in 1 Sam 21: Unter der Voraussetzung, da er und sein Gefolge sexuell enthaltsam

135 Nach dem Kanonikon des Ps.-Johannes Ncsteutes (c. 11 im TIiiS6Xiov, 706 = RHAL-
LES/POTLES, 1V, 437) ist eine Frau, die einem Mann Kusse bzw. Beriihrungen erlaubt, einem mastur-
bierenden Mann gleichzuhalten.

136 In der von Rhalles-Potlcs bzw. im Pedalion edierten Fassung des Kanonikons im sog. Proto-
kanonikon (vgl. ARRANZ, Pcnitcnziali [= Anm. 7], 48 ff) (und auch noch in den von Arranz doku-
mentierten ersten Ergédnzungen aus monastischen Kreisen [vgl. a.a.0., 65 ff]) begann der Katalog
Jfleischlicher Sunden* (noch) mit Masturbation. Der Samenerguf3 an sich wurde (noch) nicht themati-
siert.

131 Vgl. etwa die scharfe Verurteilung enkratitischcr theologischer Positionen durch das Synodal-
schreibcn (cd. JOANNOU, Fonti fase. 1X, 1/2, 86) und c. 1 der Synode von Gangra (a.a.O., 86; vgl-
auch cc.4; 9; 10; 14; 15: a.a.0., 89; 91; 93; 95). Dieselbe theologische Linie wurde fortgeschrieben in
den sog. Apostolischen Kanoncs: c. 5 (ed. METZGER, SC 336, 276) verbietet verheirateten Bischéfen,
Presbytern und Diakonen ihre Frau ,unter dem Vorwand von Frommigkeit (trpocpdosi euXapeiac)* zu
versto3en, c. 51 (a.a.O., 294) sanktioniert ,Enthaltung von der Ehe aus Abscheu (6i& RéeXuplav)*
unter gleichzeitiger Erinnerung der Schépfungsthcologie der Priesterschrift (Zitation von Gen 1,31 und
1,27), c. 26 (a.a.0., 280) erlaubt Lektoren und Sangern auch nach Eintritt in den Klerus noch zu heira-
ten. - Zu ursprunglichen Stellung dieser Kanoncs innerhalb des Gesamtkonzeptes der Apostolischen
Konstitutionen vgl. SYNEK, OIKOZ (= Anm. 89), 123 ff.

1,8 Timotheos, Responsum 5 und 13 (vgl. ed. JOANNOU, Fonti fase. IX, 2, 242-243; 248-249).



51

waren, durften sie von den Schauproten e . PrAdtardesiof umbhtistiese g fm-
Episodcn den naheliegenden GréRenschluf3
gesl59.

3.2. Die Kanonisten des zweiten' jfvpaTantike fmmer wie-
Art von Schrittbeweis zurtick, der auch im . < akzentuierten dagegen
fcr eine wich,,ge Rolle spieLe”” AUfBII.I den Ab,,c-
auch in dieser Frage Didaskaha und Apostohscie . sie vermittelten Vor-
zug der priesterschrifichen Normierungen bzw. c 3 und seXuelle

Stellung kultischer Unreinheit werden hier Menstrua i
Betétigung von Ehepaaren in einem Atemzug he ance

IV. Diejingere Entwicklung

stell S°V'C' /u den (spéat)antik-frihmittelalterlichen Vorgaben: Aus diesen heraus-
fir en mochte ich die grundlegende theologische ,Unbedenklichkeitserklarung
zu | IC Sexue*’e Befindlichkeit des Menschen, fur natiirliche Phanomene mit Bezug
ste|le,Z'CrCr Un<i schliclich auch fur effektive sexuelle Betatigung in der Ehe. Sic
he i* 72 ®enereH akzeptiertes Fundament fur den weiteren Umgang mit den Rein-
eine h°US ~ar’ ’n ~em s'c” zwc' ge8enlaufige Entwicklungen unterscheiden lassen:
Aus |rCI,C Konsolidierung einerseits und neu aufbrechende Diskurse andererseits,
seif n-' " W'e w'r an ausgewahlten Beispielen sehen konnten - doch recht unter-
wirf. IClen l,a*achischen Entscheidungen der Spatantike wurde jene geschichts-
KanSaTIC /~uswa*ll getroffen, die sich bis in die Gegenwart in den orthodoxen
einfl’Re““ammlunSen findet. Sie bildet ihrerseits die Grundlage der noch heute
die U rc'clen Kommentare der gro3en mittelalterlichen Kanonisten. Jedenfalls fur
den'v'f**6 Kcichskirche, die byzantinische Kirche, aufdie ich in meiner Analyse

Kir-i IWerPunht lege, zeichnen sich beziiglich des einschlagigen konsolidierten
¢ 'eniechts m.E. einige auffallige Aspekte ab:

Inten»M JOANNOU- fonU fc«. IX. 2. 82-84; die Argumentation wurde = = ~odicesjkr
‘-rprctation von c. 4 Karthago durch Baisamon beigefugt (vgl. IG 158, 53-86 - RHALLES/POTLE.
'3000J).

1 :1V8I zuletzt FRASSETIt). Purity (= Anm. 27). passim.

.» V8> Didaskaha 26 <ed VOOBUS. CSCO S 179. 255 ff; Ubers.. CSCO.S 408. 180 fO. CA
Jf <cd /fnmz. Ubers. METZGER. SC 329, 378 fO: auch in der sog. ..Traditio Apostolica wi |
SS1":h dcr Aufforderung zun, nachtlichen Gebet die Frage der ,Reinheit von Ehq«m. *ej*xu-

stn,W'CZIChungcn unterhalten, thematisiert und positiv beantwortet: vgl. Abschn. 41 in der Teshxikon-
-I"*110n von BOTTE (= Anm. 50). 92. Zum verbalen Festhalten an dieser (abukntischen Tradition bet

8 chze,,'8 faktischer Festschrcibung des Tabus im Testamentum Domini siche oben. Abschn. 1113-



52

I. Prinzipielle Akzeptanz sexueller Betatigung bei gleichzeitiger Befestigung des
antiken Sexualtabus

Sexualitat wurde im Christentum weithin in Kontinuitat zu weitverbreiteten
antiken Konzeptionen funktional reduziert als Mittel zum Zweck der Zeugung von
Kindern. Auch in der Eheliturgield2 ihd in den im Tetragamiestreit fixierten Re-
geln fur Dritteltenl4" hat dieses Versténdnis seinen Niederschlag gefunden. Erst in
jungster Zeit wird - Kirchengrenzen transzendierend - die funktionale Engflihrung
zunehmend kritisch hinterfragt: ,Ein Geschlechtsakt kann Leben schenken in Form
von Kindern, er kann Leben aber auch schenken in Form von Einheit zwischen den
Ehepartnern [...]< <. Jedenfalls hat sich bereits in der Spatantike — mit dem funk-
tionalen Vorzeichen versehen - gegeniuber extrem sexualkritischen Strémungen
der Frihzeit die bibeltheologisch vorgegebene und mit der gesellschaftlichen Kon-
solidierung des Christentums auch praktisch kaum ernsthaft breiter in Frage stell-
bare Akzeptanz von sexueller Betatigung in der Ehe durchgesetzt. Auch (héhere)
Kleriker sind in den 6stlichen Traditionen davon grundsatzlich nicht ausgeschlos-
sen, sofern die EheschlieBung vor der Weihe stattgefunden hat. Im Endergebnis
erscheinen die 6stliche und die westliche Rechtsentwicklung beziiglich der Kom-
patibilitdt von kirchlichem Amt und sexueller Betatigung auf den ersten Blick hin
diamentral entgegengesetzt. Der Ausgangspunkt ist aber durchaus ein gemeinsa-
mer: Prinzipielle Akzeptanz sexueller Beziehungen und gleichzeitige Befestigung
des antiken Sexualtabus145.

Das im hellenistischen Raum aufgrund paganer Parallelen kaum befremdliche
Sexualtabu der Tora fur den kultischen Bereich wurde gegeniber tabukritischen
theologischen Erwagungen im Osten in einer abgestuften Weise rezipiert: Nur fir
Diakoninnen und Bischofe wurde die Enthaltsamkeitsforderung der karthagischen

142 Vgl. etwa die Analyse von T. STYLIANOPULOS, Toward a Theology of Marriage in the
Orthodox Church, in: GOTO 22 (1977) 249-283.

141 Drittelten fur Ubervierzigjahrige werden nach dem stark andozentrentisch orientierten sog.
Tomos Enoseos (ed. L.G. WESTERINK, Nicolas | Patrirach of Constantinople. in: Miscellaneous
Writings [C.F.H.B. 201. Dumbarton Oaks, Washington D.C. 1981, 58-70; ich danke Spyros Troianos
fur den Hinweis auf die neue Ed.) Uberhaupt nur dann gestattet, wenn ein Mann keine Kinder hat; bei
Drittelten von UberdreiRigjahrigen wird das AusmaR der BuRauflagen fir den Fall, daR bereits Kinder
vorhanden sind, empfindlich verschérft.

141 M. STAIKOS, Auferstehung. Von erlebter orthodoxer Spiritualitét (Ibcra/transzendent 3),
Wien 2000, 156, unter Berufung auf Johannes Chrysostomos. In dessen Eheverstandnis tritt gemessen
an anderen Vatertexten die Zeugung von Nachkommen in den Hintergrund. Ob allerdings aus De
Virginitale 19,2 (cd. H. MUSURI1LLO/B. GRILLET, SC 125, 156) ohneweiteres das partnerschaftliche
Eheverstandnis von Metropolit Michael (STAIKOS) folgt, ist eine andere Frage. Johannes Chrysosto-
mos betont hier unter Berufung auf Paulus (I Kor 5,9; 7,5) vor allem die Bedeutung der Ehe als ,reme-
dium concupiscentiac".

145 Vgl. z.B. R. GRYSON, Les origines du edlibat ecclcsiastique du premier au septieme siede
(RSSR.H 4), Gembloux 1972; zuletzt die bei FRASSETTO (= Anm. 27), passim, gesammelten Beitra-
ge, sowie LUTTERBACH, Sexualitét (= Anm. 27), hier bcs.76 ff; 94 ff; 233 ff.



53

Kanonesl46 im weitestmdglichen, urspringlich von den Verfassern wohl auch in-
tendierten, Sinn umgesetzt.

1.1. Generell hat das Trullanum die in den Kanones von Karthago gebotene
»vollstdndige Enthaltsamkeit far (mannliche) Kleriker so gedeutet, dal sexuelle
Beziehungen innerhalb einer legitimen Ehe grundsétzlich erlaubt bleibenl47. Nach
dem paraphrasierend zitierten Wort von Kohelet - ,alles hat seine Stunde. Fir
jedes Geschehen unter dem Himmel gibt es eine bestimmte Zeit* (Koh 3,1) - mis-

sen sich verheiratete Presbyter, Diakone und Subdiakone aber dann der ehelichen
Beziehungen enthalten, wenn sie Dienst am Altar tunl48. In der Folge wird jeden-

falls von den ,hoheren Klerikern“ regelméafig vor kultischen Handlungen, insbe-

sondere vor der Feier der HI. Liturgie, Abstinenz von sexueller Betatigung gefor-
dert149. Dabei wurde ausgehend von c. 13 Trullanum und in Anlehnung an Ex 19

dreitdgige Enthaltsamkeit gewdhnlich als hinreichend fir die in den karthagischen
Kanones geforderte ,vollstandige Keuschheit*“ angesehen.

In der Praxis fuhrte diese Regelung - wohl ausgehend von der ,GrofRen Kir-
che*- zur Institution der Hebdomadarioil50, das heifldt, Gruppen von zyklusweise
eine Woche diensttuenden Klerikern. Vermutlich waren die Kleriker in der Woche,
in der sie amtierten, angehalten, auch in der Kirche zu Ubernachten. Diese Lésung

setzt allerdings eine gréRere Zahl von Klerikern an einer Kirche voraus, die sich
Bei den liturgischen Funktionen abwechseln kénnen. So bliehen auch - anders als

im Westen - in der byzantinischen Christenheit tagliche Eucharistiefeiern die Aus-
nahme von der Regel.

1.2. Die Zolibatsforderung fur Bischofe ist demgegeniber eine Sonderent-
wicklung, fur die das Sexualtabu nicht der einzige, ja nicht einmal der entschei-

dende Grund warl5l. Zwar zeichnen sich bereits im 4. Jh. Tendenzen zur Préaferie-

Vgl. cc. 3,4,25 (Nomokanon in der Ed. von Leunclavius = PG: 28: Pedalion: 33), 70 (Nomo-
kanon in der Ed. von Leunclavius = PG: 73; Pedalion: om.) Karthago (ed. JOANNOU. Fonti. fase. IX.

1/2,216-218, 240-241, 312-313).

147 Vgl. c. 13 (ed. JOANNOU, IX, 1/1, 140-143).

1&* Vgl. a.a.0., 142.

147 Vgl. etwa die Kommentare von Zonaras, Bnlsamon und Aristenos zu den karthagischen Ka-
hnes (ed. PG 138, 32-37; 121-125; 269-272 = RHALLES-POTLES, 111, 301-305; 369-372; 482-484)
“nd zum c. 13 Trullanum (ed. PG 137,560-564 = RHALLES-POTLES, I, 335-337).

s" Vgl. S. TROIANOS, nr.pl ra olkovmikA tou icAnpou mc M. 'EKKAqoiac;. 'AvEk6otov
“U7r6pvr)pa» tou irarpidpxou ’Avrajviou F', in: Airrruxa 1 (1979) 37-52, hier: 45 f; auch: DERS.,

H llevO£ktu OlxoupeviKi) Elivodoc Kal ts vopoOrriKO ttk £py°. Athen 1992,20.

151 Vgl. besonders S.N. TROIANOS, Zélibat und Kirchenvermdgen in der frih- und mittelby-
zantinischcn kanonischen Gesetzgebung, in: D. SIMON (Hg.), Eherccht und Familiengut in Antike und
Mittelalter (Schriften des Historischen Kollegs. Kolloquien Bd. 22), Minchen 1992,133-146, bzw.
ergénzend DERS., Die Wirkungsgeschichte (= Anm.43), 102 ffsowie C.G. P1TSAKIS, Clergd marii et
edlibat dans la Idgislation du Concile in Trullo: Ic point de vue oriental, in: G. NEDUNGATT/M.
PEATHERSTONE (Hg.), The Council in Trullo Revisted (Kanonika 6), Rom 1995, 263-306 (mit
Bibliographie); auch: SYNEK, OIKOE (= Anm. 89), 132 f; DIES., Die vcrmdgensrechtlichcn Kanones



54

rung zolibatarer Bischofe abl52. Der formell nie derogierte c. 5 der Apostolischen
Kanonesl153 erinnert aber die altkirchliche Tradition, wonach auch der Bischof
verheiratet sein durftel54. Fir die in der Folge gegenlaufige rechtliche Fixierung

haben Vermogensfragen sicher eine bedeutende Rolle gespielt. Eine aufrechte Ehe
bildet hinsichtlich der Bischofsweihe seit Justinian ein Weihehindernis155: Kommt

ein Bischofskandidat nicht aus dem Mdnchsstand, mul’ seine Frau der Scheidung
zustimmen und in der Folge von ihm getrennt leben. Allerdings konnte diese, dem
alten kanonischen Recht zuwiderlaufende, Forderung zunéachst offenbar nicht ohne

weiteres durchgesetzt werden. Die Véater des Trullanums griffen — in modifizierter
Weise - das kaiserliche Zdlibatsgesetz aufl5 und reagierten in c. 12 tadelnd auf

den Umstand, daR weiterhin viele Bischofe mit ihren Frauen zusammenlebten. C.
48 ordnete ,vorbeugende MalRnahmen* an: ,Die Ehefrau eines Klerikers, der zum
Episkopat beférdert wird, soll, nach vorausgegangener einvernehmlicher Schei-
dung von ihrem Mann, nach seiner Bischofsweihe in ein Kloster gehen, das fern
vom bischoflichen Wohnsitz liegt, und sich der materiellen Unterstlitzung des

Bischofs erfreuen; sofern sie aber als wiirdig erscheint, soll auch sie zur Wirde des
Diakonats befordert werden“157.

des vierten Jahrhunderts unter besonderer Beriicksichtigung der antiochenischen Kanones und ihrer
Rezeption im orthodoxen Kirchcnrecht, in: C.G. FURST/R. POTZ/S. TROIANOS, Kirchenrecht und
Okumene. Festgabe Panteleimon Rodopoulos = KANON 15 (1989) 291-305, hier: 297 ff.

152 Vgl. elwa die sog. ,Apostolische Kirchenordnung" (zu den variierenden Bezeichnungen und
anderen Einleitungsfragen vgl. STEIMER, Vertex traditionis [= Anm. 50], 60 fl). Diese halt es fur ,gut”
wenn der Bischof unverheiratet ist, enthalt aber noch kein generelles Eheverbot. Doch geht sie wie eine
Reihe spatantiker westlicher Texte wohl davon aus, dal verheiratete Bischofe respektive Presbyter
enthaltsam leben mussen (vgl. Abschn. XVI und XVIII in der Ed. von F.X. FUNK, Doctrina duodeeim
apostolorum, Tubingen 1888,60; 62 ff).

Vgl. allerdings die modifizierende Zitation in c. 13 Trullanum (cd. JOANNOU, IX, I/1, 140-
143).

) ’54 Die byzantinischen Kanonisten wissen durchaus darum. - Vgl. elwa die Kommentare zu c. 3
und 4 Karthago von Zonaras, Aristenos und Baisamon (ed. PG 137, 32 ff = RHALLES/POTLES, IlI,
301-305). Heute wird auch vereinzelt eine neuerliche Revision der Regelung durch das Trullanum
vorgeschlagen: vgl. PITSAKIS, Clergc (= Anm. 151), 291, Anm. 45.

155 Zunachst verbot Justinian 528 nur die Weihe von Bischofen, die eigene Kinder haben (CJ
1.3.41 [42].4). Seit 531 (CJ 1.3.47 [48]) wurde zusatzlich zur Kinderlosigkeit auch Ehelosigkeit gefor-
dert. Vgl. auch die Novellen 6.1.3-4 (525), 123.1 pr. (546) und 127.2 (565). Vgl. hier und im Folgenden
TROIANOS, Zdlibat und Kirchenvermdgen (= Anm. 151), passim; PITSAKIS, Clerge (= Anm. 151),
281 ff.

15l Cc. 12; 48 Trullanum (ed. JOANNOU, Fonti. fase. IX, 1,1, 138-139; 186). - Leon VI. modifi-
zierte schlieBlich wiederum das Justinianische Recht, insofern als leibliche Kinder gemaf3 Novelle 2
(ed./Ubers. NOAILLES/DAIN, 16-19) nicht langer als Weihehindernis gelten sollten. Vgl. S. TROIA-
NOS, Die Kanones des Trullanum in den Novellen Leons VI. des Weisen, in: Aitrruxa 6 (1994/95)
399-409, hier bes. 399 f; DERS., Wirkungsgeschichte (= Anm. 43), 106 f; PITSAKIS, Clcrgc (= Anm.
151), 289 f.

157 C. 48 Trullanum (ed. JOANNOU, IX, 1/1, 186): ,."H tou 7rpé<; £maKO07rfi<; trpoF.Opiav
uvayop/vou yuvt), koto koivt)v ouptptoviav rou oixelou Avopdqg Trpo6ia”euxOEioa, perix xflv £jr'
auria rfR OriaKorrfir; xetpoTOviav iv vovaaTi)pii> elafril) troppto Ttie tou OnaKOrrou KaraytOYnr:
ibKOOopnpO'V, Ka" ttk 4k tou /.irioKOTrou rrpovoiat; (iroXou6Tuy ei bi Kai &£,iav cpaveiri, Kat 7rpéi;



55

3. ich mdchte in diesem Rahmen nicht
terschiedlicher Standards fir mannliche und we.bltche D.akone emgehen” Be-
kanntlich wurden in der by/.antinischen Kirche - Jedenfalls ab_dem 5. Jh.
zdlibatér lebende Frauen (Jungfrauen, Witwen, m Hmbhck auf
Kloster geschiedene Frauen) als Diakonmnen gewei ' fu Dj
Vereinbarkeit von Ehe und Klerikeramt gegenlaufige - .S.
koninnen ist bereits im ausgehenden 4. Jh. in den pos o 1S '
bezeugt. Das ist auffallig, denn grundséatzlich verfolgt diese Klrchenordnung eine
eher antiasketische Orientierung. Jedenfalls <<<«<""N\J"""V'S _fSiakonin-

ehen Probleme mit verheirateten K'erikern, C 15 ChJdlc™M"™ ™ < befe_
nenzohbat als selbstverstandlich voraus Inder\ 1 andern Orts Er-
stigt, nicht zuletzt durch das byzantinische Strafrecht Vermut)ich verbiete(
klarungsmodelle fuir seine Entstehung zusammengeste u . K
sich, wie so oft, eine monokausale Ableitung. Innerhalb des »abuk”.lischen K
zeptes der Apostolischen Konstitutionen ist eine reflektierte S
Zolibatsgebot und Sexualtabu auBerst unwahrscheinlic * vermittelten  (Un)-
nig dariber sagen, welche Rolle die alttestamenthch

e VaisiR  BaSEs: S TR IERAR AR des o generele

geschlechtliche Enthaltsamkeit voraussetzende pagane F
erscheinen mir andere Faktoren. So zeichnet sich in der
Schriften ein gewisser Trend ab, das Transzendieren d<« :;nor™ cn die
rollen durch asketisch lebende Frauen zu akzeptieren: W_,tw " undJungttawu d>»
religios motivierten Sexua.verzicht Ubten, galten .n g=<-"~

esFrauen” sondern als ,Manner*. Das Heraustre.en der A2\ N1’

y F

*en ,weiblichen“ Rolle der Ehefrau und Mutter machte sie: innerhalb de “™ 8enos
slihemiRolerteiing ASHUBR Gl e PTRRLC0RA WRITEBRMUAS AI'RURIR AR

-rc Giaicovicn; 6val.Ra(;iobu> «Itopa““. Die Formulierung ist mehl in jeder Hinsich. eindeutig.
Insbesondere ist nicht ganz klar, ob von Anfang an intendiert war. daf3 die Frau Nonne wird oder ob es
*>> Perspektive der Konzilsvéa.cr ausre.chle, wenn sie in einem Kloster Wohnung nimmt. Weilers

in der Folge strittig, ob die Unterhaltspflicht des Bischofs generell verstanden sein wollte oder nur
,m Fall von Bedurftigkeit. Auch trifft die Synode keine Vorsorge fir etwaige Kimfcr aus"der aufgelo-
s"=n Ehe. Vgl. zu diesen Problemen und den letztlich durchgesetzten Losungen TROIANOS. Zélibat

6.17.4 (ed. METZGER, SC 329. 348). dazu: SYNEK.
<1Kof (= Anm. 89), 206 ff.

C. 15 Chalkedon (ed. JOANNOU, Fonli IX, 1/1.81-82).

Zum Schulz, der Keuschheit der Diakonin durch das Strafrecht vgl j BEAUCAMP Le statu.
> lafcmmc » Byzance (4e - 7e sitelc). | Le droi. impenal (Travaux e. memoiresdu centre de recher-
llh,c 6'hisioirc et civilisation de Byzance 5), Paris 1990, hier bcs. 183 f; 199 f; 210; auch TROIANOS,
fujroi (_ Anm. 27), 251 ff, bzw. DERS., Epex; (= Anm. 27), 180 ff.

Vgl. SYNEK, OIKOE (= Anm. 89), 184 ff; 206 .



56

Schlief3lich mag wohl auch der Anknipfung des Diakoninnenamtes an die Witwen-
regel des ersten Timotheosbriefes eine gewisse Rolle bei der Entstehung, jedenfalls
aber bei der Zementierung der Zélibatsforderung zugekommen sein162.

1.4. Im dbrigen ist, wie wir bei Dionysios und Timotheos bereits sehen
konnten, die Vereinbarkeit von sexueller Betatigung und Teilnahme am Kult nicht
bloR ein Klerikerproblem. Baisamon geht wiederholt auf die Frage ein und bekraf-
tigt das Sexualtabul63.*Seiner Meinung nach ist nicht nur Samstag und Sonntag,

insbesondere vor dem Kommunionempfang, geschlechtliche Enthaltsamkeit zu
Uiben. Diese ist auch nach dem unmittelbaren Kontakt mit dem Heiligen gefordert,
die Hochzeitsnacht miteingeschlossen . (Eine Glosse zu ?) Baisamons Kommen-
tar zu c. 4 Karthago fordert die gleichen Standards fur Kleriker und Laien: Als

Grundlage fur die Forderung nach dreitdgiger Enthaltsamkeit wird neben Ex 19,10
ff die Entscheidung einer Konstantinopolitaner Synodel65 namhaft gemachtl66.

Allerdings gibt es auch Kanonisten, die differenzieren. Blastares setzt die Stan-
dards bei Laien niederer an: Unmittelbar vor dem Eucharistieempfang gebietet aber
auch er sexuelle Enthaltsamkeit. Im Ubrigen hebt Blastares gemeinsam mit Balsa-

mon den gebotenen Sexualverzicht in der Nacht von Samstag auf Sonntag in An-
lehnung an die Responsa von Timotheos v. Alexandreial6? besonders heraus168.

1.5. Alles in allem zeigt sich im zweiten Jahrtausend aber eine Tendenz, das
Sexualtabu stark auszuweiten: Die Verbindung von Gebet und sexueller Enthalt-
samkeit in c. 3 Dionysios wird nunmehr nicht nur auf die klassischen Liturgietage
— Samstag und Sonntag - bzw. den Eucharistieempfang bezogenl69. Analog zur

162 Siehe dazu oben II1. 1.3.

163 Vgl. knapp Balsamon, Kommentar zu Responsum, 5 des Timothocs von Alexandreia (ed. PG
138, 893 = RHALLES/POTLES, 1V, 334); ausfuhrlich: ders., Responsaad interrogationes Marci 10,49,
50 (Zahlung nach Leunclavius in PG) bzw. 11, 51,52 (Z&hlung nach Rhalles/Potles) (ed. PG 138, 961-
964; 997 = RHALLES/POTLES, IV, 456-457; 485-486); Simeon von Thessaloniki. Responsa ad Ga-
brielen! Pentapolitanum 16 (ed. PG 155, 868).

Balsamon, Responsa ad interrogationes Marci 10 (Z&hlung nach Leunclavius in PG) bzw. 11
(Zahlung nach Rhalles/Potles) (cd. PG 138, 961-964 = RHALLES/POTLES, 1V, 456-457); ders. (event.
auch eine Glosse), Kommentar zu c. 4 Karthago (ed. PG 138, 36 = RHALLES-POTLES, Ill, 304) unter
Berufung aufeine Konstantinopler Synode, von der allerdings keine Akten erhalten sind. VVgl. néherhin
Anm 165.

165 Vgl. GRUMEL, Regestes, 131 (= Nr. 1083) datiert diese Synode in den September 1168.

Vgl. Balsamon, Kommentar zu c. 4 Karthago (ed. PG 138, 33-36 = RHALLES-POTLES, 111,
303-305).

“'Sieheoben, I11.3.1.

Vgl. Blastares, Alphabetisches Syntagma T,18 (ed. PG 133, 1200-1201= RHALLES/POTLES,
VI, 191-193).

Jw Vgl. neben den bereits oben zitierten Texten, die das Enthaltsamkeitsgebot fur Kleriker prazi-
sieren, an allgemeinen kanonistischen Erwégungen etwa den Kommentar von Zonaras und Balsamon zu
c. 3 Dionysios (ed. PG 138, 469-472 = RHALLES/POTLES, 1V, 10-11); bezogen aufdie Quadragesi-
ma: Balsamon, Responsa ad interrogationes Marci 50 (Zahlung nach Leunclavius in PG) bzw. 52



57

Halacha von Timotheos fordert man nun konsequenterweise generell fur Fest- und
Fasttagel70 sexuelle Enthaltsamkeit. Z&hlt man mit Spyros Troianos alle kritischen
Zeiten zusammen'7l, so verbleiben etwa 100 Tage im Jahr, an denen eheliche Be-
ziehungen aus der Sicht der byzantinischen Kanonisten grundsatzlich erlaubt sind.
Von diesen sind dann nochmals jene Zeiten abzuziehen, in denen das Menstruati-
onstabu greiftl72* 174

2. Ein ,Geruch von Sindhaftigkeit”

Die sexuellen Beziehungen von Eheleuten sind nicht der einzige Bereich, wo
dem orthodoxen Kirchenrecht eine gewisse Ambivalenz eignet. Alles in allem
wurde nicht einheitlich fr oder gegen die in der Spatantike partiell bestétigte, in
einzelnen Quellen aber auch konsequent abgewiesene dingliche Konzeption von
kultischer Unreinheit entschieden. Ein weiterer auffalliger Punkt: Nicht immer
wurden und werden moralisch konnotierte Unreinheit (Stindhaftigkeit) und rein
dinglich konzipierte Unreinheit scharf auseinandergehalten, obwohl eine von ratio-
nalen Erwagungen durchdrungene Schépfungstheologie fiir die Orthodoxie nor-
mativ wurde. In sexuell konnotierten Zusammenhangen ist dies besonders deutlich,
wie etwa die Handreichungen fur Beichtvater, z.B. die mit dem Namen Theodor
Studites und Johannes d. Fastcrs verknupften Bu3kanones , und viele der von
Eva Levin in ihrer Studie ,Sex and Society in the World of the Orthodox Slaves*
untersuchten Quellen zeigen. Auch die Riten nach der Geburt eines Kindes spre-
chen eine deutliche Sprache. Wahrscheinlich ist es fur die - allerdings nicht gene-
rell vertretene - Unscharfe zwischen (blof3) kultischer Unreinheit und Stindhaftig-
keit beachtlich, daB die in der westlichen Theologie seit dem Spatmittelalter voll-
zogene Subjektivierung von Siunde im Osten nie voll rezipiert wurde, obwohl es
dafir deutliche Ansatze bereits in der Spatantike gab . Man vergleiche dazu nur

(Zahlung nach Rhalles/Potles) (ed. PG 138. 997 = RHALLES/POTLES! V. 485-486); Simeon von
Thessaloniki. Responsa ad Gabrielem Pcnlapolilanum 16 (cd. PG 155. 868), fur die slawische Rezepti-
on LEVIN, Sex and Sociely (= Anm. 27), 163 ff; 250 ff. rc/on-T, rc

1,0 Vgl. né&herhin Baisamon, Epistula de jejuniis (ed. PG 138, 1336-1360 — RHALLES/POTLES,
mV, 565-579)

171 Jedenfalls verholen sind eheliche Beziehungen am Samstag und Sonntag und wahrend der
Heiligen Woche (Karwoche). Dariiber hinaus wurden generell Fest- und Fasttage, insbesondere die
Quadragesima (vgl. z.B. Baisamon, Responsa ad interrogationes Marci 50
In PG] bzw. 52 [Z&hlung nach Rhalles/Potles]: ed. PG 138, 997 = RHALLES/POTLES, IV 485-486
Simeon von Thessaloniki, Responsa ad Gabrielem Pentapolitanum 16: ed. 1G 155, 868), und z.T. auch
tlie beiden wochentlichen Fasttage (Mittwoch und Freitag) tabuisiert.

172 Vgl. TROIANOS, Tuiroi (= Anm. 27.), 264 f; DERS., Epux; (= Anm. .27), 199f.

175 Weitere Beispiele bei PAPAG1ANNE/TROIANOS, Ta ,yuvaiKEla iraOii (= Anm. 2), 42

174 Besonders einpragsam stellt z.B. die Chtysostomosexege.se zu Tu 1,15 (= Johannes Chry-
sostomos, Horn. 1l in ep. ad Titum 3: ed. PG 62, 689-682) dem dinglichen Unreinheitskonzept von
Lcviticus ein personales Sindenverstandnis entgegen: Die Icvitischcn Tabus sind fir Chrysostomos
Symbole (,aUnyopia“, ,tuttoi": vgl. a.a.0., 681) fur die durch moralisch verwerfliche Handlungen
entstehende Unreinheit:  AxAQaprov 1) Apapria- raiirnv <pfUY<“pev. raurnv amexibpeea* (ebd ).



58

die in Bul3- und Absolutionsgebeten gelaufige Bitte um die Vergebung von ,frei-
willigen und unfreiwilligen®, ,bewuften und unbewuften*“ Verfehlungenl7s.

3. Kultische Unreinheit infolge von Menses und Samenerguld

Schliellich sticht die Ungleichbehandlung von Samenergul3 und Monatsblu-
tung, also von Mann bzw. Frau betreffenden natirlichen Phdnomen, besonders ins
Auge. Aus den in den byzantinischen Kanonessammlungen versammelten Ent-
scheidungen beziglich der Bewertung einer Pollution laRt sich Gberhaupt kein
eindeutiges Bild gewinnen: Die als Kanones rezipierten Vateretexte sind ambiva-

lent bis widersprichlich. In der Auslegung wird weithin ein kasuistischer Weg
beschrittenl76, der den nichtintentionalen Samenerguf? fur die kultische Reinheit als

irrelevant erachtet bzw. die Mdéglichkeit einer raschen Wiederherstellung der kulti-
schen Reinheit durch den Vollzug von Reinigungsriten (Gebete, Metanien, Badl177)
ermdoglicht. Von allen bibeltheologisch fundierten Natirlichkeitsbekraftigungen
weithin unberihrt blieb hingegen das Menstruationstabu. Einer Frau, die ihre Regel
hat, wird von den einschlagigen Kanones einhellig der Kommunionempfang ver-
wehrt.

Die jungeren Interpretationen des Menstruationstabus lassen zwar in Sonder-
situationen Ausnahmen von der allgemeinen Regel zu. Insbesondere wurde das

Chrysostomos verdeutlichte an einpragsamen Beispielen u.a. aus dem Sexualbereich den Unterschied
zwischen dinglichem und personalem Verstandnis: So griindet sich nach seiner theologischen Einsicht
etwa die ,Unreinheit* des Ehebrechers nicht auf den Geschlechtsverkehr an sich, sonst mii3te dieserja
auch mit der eigenen Frau verunreinigen: Grund fur die Verunreinigung sei vielmehr die Gesetzwidrig-
keit (,06Sitria™) und die Gier (,jrXEovefjia“).

175 ,,6veC, aepee, onYxceprioov dvoptae, T&e dpapriae, Ta 7rXi)ppEXijpaTa, ra fKouoia Kal
t6 OKOUcna, rb. tv yviixjei, r& £v dyvoia Kal ré iv jrapaRdaei Kal £v 7rapaKorj yevopEva" heil3t es
etwa in einem Absolutionsgebet aus dem 10. Jh.: M. ARRANZ, Les priercs pdnitentielles de la tradition
byzantine, in: OOP 57 (1991) 102 ff (hier, 105, Z. 10-14); vgl. auch a.a.0., 114 ff die Texte mit den
Siglen [KI:3a] und [Kl:3a], a.a.0. 140 ff [K2:2] und [K2.5], a.a.0.. 310 ff[K3:2] und [K3:2J.; a.a.0.,
316 ff [K3:5] und [K3:6], a.a.0., 322 [K3:8]; OCP 58 (1992) 32 f [K4:4]; a.a.0., 40 ff [K4:9] und
[K4:10]; a.a.0., 44 ff [K4:12]; a.a.0. 48 ff[K4:14]; a.a.0.. 54 ff[K4:16], [K4:17], [K4:18]; a..a0., 437
f[K91:2], a.a.0, 441 f[K91:3]; a.a.0., 442 ff[K93:1]; 59 (1993) 373 f[K 12).

176 Die Entwicklung im Westen verlief hier vollig parallel. Vgl. etwa die Responsa VIII und IX
Gregor d. GroRen (cd./Ubers. COLGRAVE/MYNORS/SPITZBART, Beda der Ehrwiirdige, Kirchenge-
schichte des englischen Volkes [= Anm. 86), 98-107). KOHLSCHEIN hat daraufhingewiesen, daf es
in der Einleitung zum Missalc Romanum noch bis 1970 hie3: ,Wenn ein nachtlicher Samenerguf}
erfolgt ist, der verursacht wurde durch vorangegangene, schwer siindhafte Gedanken oder aus unmagi-
gem Weingenuf3, dann ist von der Kommunion und der Zelebration Abstand zu nehmen, falls nicht der
Beichtvater etwas anderes entscheidet [...] Wenn aber sicher ist, da? der Samenerguf nicht durch
schwer stindhafte Gedanken verursacht ist bzw. solche Gedanken tberhaupt nicht vorgekommen sind,
sondern durch eine nattrliche Ursache oder durch teuflisches Blendwerk, kann man kommunizieren und
zelebrieren, falls nicht aus dieser kérperlichen Erregung eine solche Benommenheit entstanden ist, dal
man sich enthalten sollte" (zit. Nach KOHLSCHEIN, Vorstellung, in: BERGER/GERHARDS, Liturgie
[= Anm. 27], 277).

177 So vor allem in der slawischen Rezeption; vgl. LEVIN, Sex and Society (= Anm. 27), 208 f,
aber z.B. auch bei Gregor d. Gr.



59

Abwegen zwischen traditionellen Unreinheitstabus und der Beraubung der Sakra-
mente in Todesgefahr - analog zur Aufhebung des Kommunionausschlusses von
Menschen im BiRerstandl’8 - zugunsten der betroffenen Frauen entschiedenl7”.

Doch der Kommunionempfang anlaR3lich des unmittelbar drohenden Todes sowie
die Exequien fur eine im Zustand kultischer Unreinheit verstorbene Fraul80 sind
nicht die einzigen Sachverhalte, fiir die byzantinischen Kanonisten ein Abweichen
von der grundséatzlichen Handhabung kultischer ,Unreinheit” akzeptabel erscheint.
Es entwickelte sich auch hier eine gewisse Kasuistik. Diese signalisiert, dal} man
sich nicht nur tGber Analogiefélle zu den von Dionysios und Timotheos geregelten
Sachverhalten, sondern auch tber Normenkollisionen Gedanken machte: So war
etwa der Fall denkbar, daRR bei einer neugetauften Frau die Regel einsetzt, bevor sie
die Ersteucharistie empfangen hat. Was ist hier héher zu bewerten - die Einheit der
Initiationssakramente oder das Bluttabu? Ps.-Nikephoros! entschied klar fur den
Eucharistieempfang innerhalb der normalen Frist von einer Woche

Zugleich dehnten die byzantinischen Rechtsgelehrten des zweiten Jahrtau-
sends das Bluttabu aber auch auf kultische Zusammenhange aus, die in den Véater-
kanones nicht geregelt waren, beispielsweise die EheschlieBung . Auch in der
slawischen Rezeption des byzantinischen Erbes wurde das Tabu, wie Levin in ihre
Analyse alter Trebniks zeigen konnte, nicht abgeschwécht, sondern tendenziell
sogar ausgebaut. Man sieht das u.a. daran, daB die Nichteinhaltung durch z.T. sehr
hohe BuRauflagen sanktioniert wurde - 100 Melanien allein fir das Betreten der
Kirche, 1-3 jahrige Fasten fir den Eucharistieempfang einer menstruierenden
Fraul84. Auch das Taufverbot wurde rezipiert, verlor allerdings mit der Durchset-
zung der Kindertaufe und dem Verebben missionarischer Aktivitdten vergleichs-
weise an Brisanz-

Theologisch war und ist das Menstruationstabu angesichts der gegenlaufigen
Behandlung der Pollution freilich kaum zu argumentieren. Viscuso hat am Beispiel
Von Blastares die einschlagige Inkoharenz byzantinischer Theologie aufgezeigt:

Bereits im 4. Jh. wurde Oir BuRer die Grundmgc. breit durchgesetz,. daB «"*«>»*.* te: Tote
das Kommunionverbot aufgehoben ist. Siehe dazu c. 13 von i aiu Neokaisarcia'(cd JOAN-
K.1/1, 34). c. 16 Ankyra (ed. JOANNOU. Font, fase. 1X.1/2. 67-68) c. 2 Neokaisarcia (ed. JUAN
NOU, Fonti fase. 1X.1/2, 76). Basileios, sog e. 73 (ed. JOANNOU. Fo*te.KA
Gregor von Nyssa. sog. c. 2 (a.aO. 208-210) bzw naherhm S. TROIANOS” HapaddoeK
«KXnataanKod btxaiou, Athen T984. 417-421; weiterfihrende Ltt. auch bet TROIANOS,
~onoXoyl,TiKii cpiXoXoyia (= Anm. 7), 51. , . ,-S _RHAI i bg/poti FS

Vgl. etwa Balsamen, Kommentar zu e. 2 Dionys.os (cd. D8. ™~ - RHALXNPOTLAS,
>V, 8-9) und im Anschlufd daran Blastares, Alphabetisches Syntagma A.16 (cd. PG 133, 10S9 - KHAL-
LES/POTLES, VI, 106). . ,, -8f

""Vgl. PAPAGIANNEH-ROIANOS, Ta ,Yuvancclairden (=Anm. Z), 3»i.

,Bl Zu den unter dem Namen von ,Nikcphoros* trad.erten Kanones stehc obcn. Anin

<« Vgl. auch Ps.-Timotheos: fur die von J.B. Pitra ed.terten Texe vgl. PAPAG1AN-
NE/TROIANOS. Ta ,Yovauceia 7ra8n‘“ (= Anm. 2),41 f.

1,5 Siehe dazu oben, Anm. 79.

"M Vgl. LEVIN, Sex and Society (= Anm. 27), 169 f.



60

Einerseits insistiert man darauf, daf3 ,nichts, was von Gott geschaffen ist, von Na-
tur aus unrein (’cocdOapTov)“ sein kannl85. Zugleich wird auf der Basis eines
auRerst eklektischen Umganges mit dem Alten Testament an der ,Unreinheit* der
menstruierenden Frau festgehalten - ein Widerspruch, der logisch trotz mancher
Verrenkungen der Kanonisten praktisch nicht auflésbar ist. Bei der Pollution des
Mannes lie3 sich die Vorstellung kultischer Unreinheit durch die Transferierung
auf die ethische Ebene entscharfen. Man konnte die Frage nach Intentionalitat und
damit Zurechenbarkeit stellen. Bei der Monatsblutung der Frau macht diese aber
keinen Sinn. Die Regel ist ein rein natirliches, willensmafig grundsatzlich nicht zu
beeinflussendes Phanomen. Dennoch wurde die Tabuisierung konsequent befestigt.

V. Tabukritische Diskurse

Allerdings ist zugleich festzuhalten: Die durchgehende Festschreibung des
Menstruationstabus in der kirchenrechtlichen Literatur ist nicht zu verwechseln mit
generell kritikloser Akzeptanz. VOllig unumstritten war das Menstruationstabu
offenbar nie. Rechtfertigungsbedirfnisse alter Kommentarel86 einerseits und die
Festlegung von BuRauflagen fur Frauen, die das Verbot, die Kirche zu betreten
oder gar die Kommunion zu empfangen, mi3achteten andererseits, sind deutliche
Zeugen dafur: Die rezipierten Tabus wurden nicht nur in der Spatantike - ich erin-
nere an die Ausfihrungen zur Didaskalia und den Apostolischen Konstitutionen -
bisweilen in Frage gestellt. Sie wurden offenbar auch spater immer wieder intel-
lektuell hinterfragt bzw. durch faktische MiRachtung in der Praxis aufgebrochen.
So sah sich der Verfasser eines apokryphen Kanons, der in arabischen Quellen-
sammlungen als ,nizanisch* tradiert wurde, genétigt, Klerikern fir die MiBachtung
des Tabus harte Sanktionen anzudrohen

Die theologisch-kanonistische Gegenwehr mutet bisweilen abenteuerlich an.
Mangels rationaler Rechtfertigbarkeit innerhalb des referierten theologischen Refe-
renzsystems liel3 sich im Grund nie viel mehr Vorbringen, als ein mit dem Traditi-
onsargument verknlpftes ,,ceterum censeo®. Und selbst das Traditionsargument
hat, wie wir sehen konnten, einen Haken: Denn ein ,,unanimus consensus patrum*,
wie man ihn gerne beschworen héatte, lait sich trotz beachtlicher patristischer Tra-
ditionszeugen nicht behaupten. Zumindest die Didaskalia und die Apostolischen
Konstitutionen bezeugen eine tabukritische Tradition. Deren Argumentation har-
moniert obendrein weit besser mit der in der byzantinischen Theologie grundsatz-
lich aufgegriffenen Transferierung des Reinheitsthemas auf die ethische Ebene als

15 Blastares, Alphabetisches Syntagma, K. 28. Athanasios (ed. PG 133, 1380 = RHAL-

LES/POTLES, VI, 338).
"*Vgl. am Beispiel von Blastares VISCUSO, Purity (= Anm. 27), passim.

181 Vgl. MANSI 11, 990 (hier als canon XXIX gezé&hlt und mit ,Ne mulicr menstruata ingrediatur
ecclesiam, neque sumat sacram communionem* Gberschrieben).



61

die Fortschreibung einer dinglichen Konzeption kultischer Reinheit bzw. Unrein-
heit. In einer Anmerkung des Pedalions findet auch eine breite Auseinandersetzung
mit diesem kritischen Erbe statt!"8, freilich in dem Sinn, als mit allen Mitteln zu
harmonisieren versucht wird. Da in der Kommunionfrage die Weisungen von D.o-
nysios und Timotheos allerdings bei bestem Willen nicht mit der Didaskaha und
den Apostolischen Konstitutionen auf einen Nenner zu bringen sind, wurde ein
fragwurdiger Weg beschritten: Man erklarte die stérende Abweisung des Kommu-
nionverbotes zu einer sekundaren Glosse, einer Verfalschung der grundsétzlich
offenbar durchaus als Bestandteil des normativen Erbes erachteten Kirchenordnun-
genl"9.

Wissenschaftlich seriése Neueditionen machen es heute unmdoglich, weiterhin
in diesem Stil Argumente durch unhaltbare Textkonjunkturen zu eise zen, > ¢
jemand dennoch versuchen, darf er sich nicht wundern, daf? er nicht “bezeugen
kann. Es scheint vielmehr konsequent, da zum.ndestjeremzeh der umgekeh”
Weg beschritten wird: So greift etwa die orthodoxe Theologin “™>~“ Belomck
in ihrem Bemiihen um Uberwindung des Menstruationstabus gezielt auf die D.da.
kalia zurtick190.*Dieser Ansatz ware bei Berucksichtigung des Gesamtkon/.eptes der
Apostolischen Konstitutionen durchaus ausbaufahig . Die ircienor nung ic
mehr, als dal? sie gegenlaufig zur Befestigung der Reinhe.tstabus tabukr.t.sche
Diskurse der jungen Christenheit in einer Quelle bezeugt, die hinsichtlich ihrer
Normativitat in der orthodoxen Rezeption ambivalent beurtci t wir . et
spezifischen Kontext der heute wohl nirgendwo mehr explizit ver re enc ,,
abwesenheitstheologie" hinaus fuhrt sie eine breite Auseinandersetzung mit tber-
kommenen Normen konkret, mit dem Erbe der Bibel. Meines Erachtens zeigen
sich darin Mdglichkeiten an, wie. wo notig, der Diskurs auch heute gefiihrt werden

kénnte: Wenn sich das grundsétzliche Festhalten an den .. eijgcn ano® s
vergleichbarer Weise vorweg auller Streit stellen a3t wie in den Apostolischen

Konstitutionen die Fortgeltung der Toral92, so durften problematische kanonische
Normierungen rationalen Gegenargumenten nicht minder Zugang ic : seinas i
SCHe Fur'einen solchen rationalen Weg hat zuletzt eindringlich Kyriaki Karidoya-

ncs FitzGerald pladiertl93, In der am Menstruationstabu festhaltcnden kirchlichen
Praxis ortet sie ,eine Art von Aberglauben®, der ,als kirchliche Lehre durch-

Vgl. rinddAiov, 547 ff.

~n

,n Vgl. D. BELONICK, Fcminism in Chrislianily: An Orthodox Christian Reponse. Syossu.
Y Vgh zum Folgenden SYNEK, OIKOL (= Anm. 89). bcs. 211 ff: 287 ff.

gingen und Uberlegungen, in: Orthodoxie aktuell 4 (2/2000) 2-9. hie
in: The St. Nina Qunrterly 3,2 (1999).



62

geht“194 und weist den Weg zur Differenzierung zwischen ,kulturell gebundenen
Annahmen und auf der christlichen Lehre basierenden Uberzeugungen19%. Fir
eine Revision des Menstruationstabus kann sie ein ganzes Blindel von Argumenten
Vorbringen: Erstens unterscheidet die bekannte griechisch-amerikanische Theolo-
gin innerhalb des kanonischen Erbes zwischen Kanones der Okumenischen Konzi-
lien und den nur sekundar durch das Trullanum als allgemeines Kirchenrecht rezi-
pierten Kanones: Die Unreinheitstabus - Karidoyanes FitzGerald nennt ausdriick-
lich c. 2 Dionysios und das Responsum 7 von Timotheos v. Alexandreia — gehdren
zur zweiten, weniger ,gewichtigen“ Kategorie. Weiters kontrastiert sie die proble-
matischen Kanones mit gegenlaufigen normativen Traditionselementen - insbe-
sondere mit der Titushomilie von Johannes Chrysostomos1% und dem unter 111.2.1.
in diesem Beitrag besprochenen Athanasios-Brief an Ammun. Ausgehend von
diesem ,kanonischen Brief“ entlarvt sie schlieRlich die ,Frauenlastigkeit* des
Menstruationstabus und setzt sich entschieden fir ein Mehr an Geschlechterge-
rechtigkeit ein: ,Dieses grundlegende Prinzip, von dem der hl. Athanasios schreibt,
dass wir Christen ,nichts Unreines in uns haben’ , erweist sich als solidere Richt-
schnur fur uns; denn wenn unabsichtliche néachtliche Verunreinigungen nicht als
stindhaft oder unrein betrachtet werden, dann soll auch die Menstruation nicht als
unrein angesehen werden. Es scheint so, dass der Tadel, die korperlichen Aus-
scheidungen betreffend, gerecht auf Manner und Frauen verteilt werden mussen
[sie]“197.

Ein weiterer Argumentationsansatz innerhalb des traditionellen orthodoxen
Normensystems waren die bereits im Mittelalter eindeutig formulierten Ausnah-
mebestimmungen: die Spendung der Ersteucharistie bei Neophytinnen und die
Kommunionzulassung in Todesgefahr. Sie zeigen, dalR eine flexible Handhabung
des Menstruationstabus auch in der Vergangenheit nicht nur ,Kar* otKovopiav*
mdglich war, sondern fur bestimmte Falle generalisierte Ausnahmebestimmungen
durchgesetzt wurden.

Heute gibt es neben den vielen, die das alte Tabu weiterhin unhinterfragt hin-
nehmen, immer mehr Frauen, die sich dagegen zur Wehr zu setzen beginnen: Kari-
doyanes FitzGerald sieht in dieser Frage ,das schwierigste und heikelste Thema,
das man [innerhalb des Themenkreises ,,Orthodoxe Frauen und Pastorale Praxis“]
diskutieren muss*“198. Eine orthodoxe Patristikerin, Verna Harrison, hat ihre Kritik
am Menstruationstabu bereits vor Giber 10 Jahren schonungslos scharf artikuliert: In
einem 1987 in ,The Orthodox Church“ publizierten Beitrag bezeichnet sie die
Praxis, Frauen wahrend ihrer Regel von der Kommunion auszuschlieen, aus der
Perspektive einer orthodoxen Christin als ,perhaps more than any other [practice],

% A.a.0.,5.

A.a.0., 9.

Vgl. oben, Anm. 174.

KARIDOYANES FITZGERALD, Orthodoxe Frauen (= 193), 7.
A.a.O., 5.

195
196
197

19X



63

[...] offensive for women" und ,fundamcntally unacccptable* . Eine andere or-
thodoxe Patristikerin, Eva Catafygiotu Topping, attestiert dem traditionellen Tabu
im Blick auf seine einmalige Frauenlastigkeit unvcrhillt ,gender discr.mmati-
on“2K). Selbst Bclonick, die sich sehr kritisch mit den in den 70 Jahren autTom-
menden feministisch-theologischen Anséatzen auseinandergesetzt hat, pladiert, wie
bereits erwahnt, unverhohlen fir eine Uberwindung des Menstruat.onstabus, Ich
habe versucht bei der Frage nach den Auswirkungen des Menstruationstabus auf
Frauen moglichst zurlickhaltend mit Wertungen aus meinem eigenen Erfahrungs-
horizont zu sein20' und lieber auf die Stimmen der Betroffenen zu horchen: Wo
sich solche in einer fur mich zuganglichen Weise artikuliert haben, finde ich aller-
dings meine Vorurteile durchwegs bestatigt: Das Kommunionverbot und die z T.
durchwegs noch gelibte Praxis, Frauen, die ihre Regel haben bzw. ein Kind gebo-
ren haben, das Betreten des Kirchenschiffes zu untersagen wird von einer wach-
senden Zahl orthodoxer Christinnen als belastend, ja entwiirdigend erfahren.
Zuné&chst waren es in westlichen Kontexten lebende Frauen. z.B. in der fran-
zosischen Diaspora?"2 und orthodoxe Amerikanerinnen, die 6ffentlich ihre Stimme
erhoben. Es waren gebildete Frauen aus einem Umfeld, wo die neuzeitliche Ent-
mythologisierung in vielen Lebensbereichen gegriffen hat und die nicht zuletzt
darum wissen, dal3 die westlichen Kirchen das Menstruationstabu grundsatzlich
aufgegeben haben. Wahrend der letzten Jahre scheint sich abei eine merkliche
Veranderung anzubahnen: Nicht mehr ausschlieBlich einzelne orthodoxe Flauen
artikulieren ihren Unmut gegeniber dem Festhalten am Menstruat.onstabu als
einem rational nicht vermittelbaren geschlechtsspezifischen Reinheitstabu und mit
ihm vernetzten Traditionselementen, etwa dem weitverbreiteten Brauch, nur ein
mannliches, nicht aber ein weibliches Kind bei seiner Einfiihrung in die Kirche (40
Tage nach der Geburt bzw. bei der Taufe) zum Altar zu bringen Vielmehr entste-
hen, wenngleich zdégerlich. Netzwerke. Diese verheif3en interkulturellen Erfah-
rungsaustausch, Solidarisierung der betroffenen Frauen und durch die Bindelung

V. HARRISON, Reflexions and Concerns on Women’s Rolc in the Orthodox Churches, in:
The Orthodox Church 23 (1987). Novcmber-Nr., 6-8. hier: 7.

200 E. CATAFYGIOTU TOPPING, Orthodox Eve and Her Church, in: MaryMatlha 3 (1993), Nr.
‘e [7'23, hier: 18 (Fortsetzung: 3 [1994], Nr. 2. 2-7).

201 So hat die Anthropologin Adriana DESTRO - ausgehend von der rabbimschen Rezeption der
nidda-Vorschriften - durchaus positiv konnotierte Aspekte des Menstruationstabus herausgearbeitet,
insbesondere die rituelle Kompetenz von Frauen durch die Bestimmung der Zeit ihrer ..Unreinheit":
Vgl- A. DESTRO, The Witness of Times: An Anthropologicla Readmg of Niddah, in: SAWYF.R,
Leviticus (= Anm. 4), 124-138, bzw. auch DIES., La donna niddah’: Ordine del corpo c ordine dcl
mnondo giudaico, in: DIES., Le politiche del corpo, Bologna 1994, 87-130. Zur Wahrnehmung orthodo-
Xer Judinnen vgl. etwa R.M. HERWEG, Die jiudische Mutter. Das verborgene Matriarchat, Darmstadt
"'4, 70: Die wahrend der Menses geforderte Sexuolkarcnz wird hier zum Teil ausgesprochen positiv
gesehen. HERWEG beschreibt sie entsprechenden Deutungen mit den Kategorien ,Recht der Frau auf
sexuelle Selbstbestimmung" und ,Bereicherung der ehelichen Beziehung .

202 Vgl. etwa das in SOP 40 (1979) 12-16 verdffentlichte Dokument ,Questions sur Phomme et la
fcmme dans Ic peuple de Dieu*.



64

von Stimmen auch eine wirksamere Interessensvertretung gegentber der Hierar-
chie. Hier sei vor allem auf die im Zusammenhang mit der vom Weltkirchenrat

ausgerufenen 6kumenischen Dekade ,Churches in Solidarity with Women* abge-
haltenen Treffen orthodoxer Frauen hingewiesen2l)i: 1996 wurde auf der Ver-

sammlung von Damaskus folgende Empfehlung ausgesprochen:

»[---] we prayerfully recommend to the leadership of our churches, [...] that the sacramcntal prac-
lices which appcar lo dirninish the dignity ofwomen bc studicd in dephth and changed whcrcver
necded, in Order to reflect a fuller Orthodox understanding in regard to women*“201.

Das Communique prazisiert auch die Punkte, die besonderes Unbehagen her-
vorrufen:

»[...] the practicc of churching female babies diflerently from male babies, and the praclice in
some of our churches of depriving women of the Eucharist during their period of mcnstruati-
on"252064

Aufdem Folgetreffen in Istanbul 1997 wurde das Thema erneut aufgegriffen
und der Katalog einschlagiger Probleme erweitert: Die Empfehlung lautet nun-
mehr:

,The perception and Interpretation of some of the rulcs pertaining to liturgical life nced to bc
addressed. Rcgarding the sacramental practices of our Church, we ask for a re-evaluation of va-
rious practices, for cxamplc, the presentation of infants and the 40 day rule for childbirth, certain
prayers, for examplc, the prayer for miscarriage, abortions and post-partum mothers, and rulcs
pertaining to liturgical life, for example, menstruation. Some of us fcel these practices and pray-
ers do not properly express the theology ofthe Church rcgarding the dignity of God’ s crcation of
woman and her redemption in Christ Jesus. We realise that the practices in the various local
communitics may differ“2“L

VI. Ausblick zur geforderten Reevaluierung der kirchlichen Rezeption der
Niddavorschriften

Es waren letztlich die zuletzt zitierten Empfehlungen von Damaskus und
Istanbul, die mich zu einer ndheren Beschéaftigung mit der Wirkungsgeschichte der

203 Vgl. die Communiquds unter dem Motto ,Discerning the Signs of the Times: Womcn in the
Life of the Orthodox Church*: MaryMartha 5 (1997) 36-42, hier bes.: 39 f (Damaskus 1996); a.a.O.,
45-53, hier bes. 49 (Istanbul 1997). - Fir die beginnende Thcmatisicrung des Problems auf friheren
Tagungen vgl. in diesem Band Metropolit Gennadios (LIMOURIS), Orthodox and Ecumanical Asscm-
blies and Conferences of the 20™ Century,

204 MaryMartha 5 (1997), 40.

205 A.a.0., 39.

206 A.a.0., 49.



65

Reinheitsvorschriften von Levitikus motiviert haben.

schrankt auf den byzantinischen Kontext - der
schichte zumindest eines Teils jener liturgischen frakttken

Ich bin "'~hst  einge-

dahin,
heute fur eine wachsende Zahl orthodoxer Frauen un rc \ moChtc icli
daR sie sich durch diese in ihrer Wirde verletzt erfahren

versuchen, die kirchliche Rezeption der Nidda-Vorstellungen in einen,gré3eren

Kontext zu stellen. Das kann selbstversténdlich die ceva b evisjon
Tradition und - so die Hoffnung vieler be.ro ener F-en " le.zthch Revismn
einzelner Normen seitens der zusténdigen kirchlichen”
vielleicht aber ein Stick weit Hilfestellung dafir sein

1

1.Eine erste Verbindungslinie verlauft zwischen der starten
zeption und Adaption gerade des Menstruationstabus (un
Geburtstabus, und anderen Reinheitsrege.n,
Bluttabu. Dieses wurde in verschiedenen Zusammenhangen pos.ttv

a«t die ich im Rahmen dieses Beitrags r— i € k1 €. und wurde in der friihen
Speiseregel explizit Eingang in das sog. .Aposteld m 1 die byzanti_

patristischen Rezeption jedenfalls im Osten weithin_ ¢ Nannnes209 der alteste
nische kanonische Rezeption ist e. 63 der Apostolischen Kanone, dar ateste

Schlusseltex.. C. 67 Trullanum210 ha. das Bluttabu als Speuxttte
scharft. Leon VI. (der Weise) unterstitzte schliel3lich die k.

durch Novelle 58. wo die Herstellung und Konsumation von ( P* man
fur den weltlichen Bereich ausdriicklich untersagt wur e eines ,,enc_
verschiedenen Aspekte des Menstruationstabus vor allem d ~ 22 ¢ d
teilen Bluttabus. so erscheinen sie weitaus weniger .frauento ’frdinES Mietet
bislang durchgezogenen Korrelation mit dem Pollutionstabu .
« sieh, mit dem Verweis auf das allgemeine Blutttbu die
Knupfungen herunterzuspielen. Bibe”~ermeneu”™h
Menstruations- und Pollutionstabu jedenfalls nicht abstran

™ Blul a®ch

fe

Unterschiedliche

dalJ
Vernetzungen schlieRen einander aber nicht aus, sondern - 8 simplifi-
uionokausale Erklarungsmodellc historische Entwicklungen 1 P
zieren.

201 Zum Verhaltnis von kirchen(rechts)gcschichllichcr Forschung und kirchlicher Reform vgl.
5YNEK, OIKOE (= Anm. 89), 6 f; bzw. auch DIES.. Kirchenordnung als Ausdruck von Goltes Men-
schenfreundlichkeit? Spatantikc Perspektiven, in: Folia Canonica 2 (1999) 129-159.

Vgl. WEHNERT, Reinheit (= Anm. 23). passim.
“C. 63 der Apostolischen Kanones (ed. M. METZGER. SC 336,298).
'nC. 67 Trullanum (ed. JOANNOU. Fonli. fase. IX. 1/1,205).
Leon VI., Novelle 58 (ed./Ubers. NOAILLES/DAIN, 216-219), allgemein zur Rezeption des
"Hanums in die Kaisergesetzgebung TROIANOS. Wirkungsgeschichle (= Anm. 43), hier: 108.
Ich danke Heinz Ohme fur diese kritische Anmerkung zu meinem Vortrag in Athen.



66

2. So mdchte ich auch dazu ermuntern, die spezifische Entwicklungen des
Menstruationstabus im byzantinischen Kirchenrecht insgesamt nicht von allgemei-
nen kirchlichen Entwicklungen abzulésen. So besteht, wie unter Il.1. angemerkt
wurde, jedenfalls ein Konnex hinsichtlich der kirchlichen Rezeption der Nidda-
Vorschriften und einem bereits im spatantiken Christentum generell einsetzenden
Sakralisierungsschub. Dieser ist im dritten Jahrhundert bereits deutlich nachweis-
lich und verdichtet sich seit dem vierten Jahrhundert. Auch wenn der generelle
Trend zur Sakralisierung in einer gewissen Spannung zu den Anféangen des Chri-
stentums steht, ist es doch unsinnig, einfach von einem ,Rickfall* in alttestament-
liche bzw. pagane Muster zu sprechen. Es besteht durchaus Kontinuitat zur Praxis
der ersten christlichen Gemeinden, soweit wir diese rekonstruieren konnen und
zwar nicht nur insofern als die Reinheitstora genauso wie andere kultische Vor-
schriften Bestandteil der von diesen aus Israel ererbten ,Heiligen Schriften* waren.
So gab es bis zum Fall des zweiten Tempels einerseits noch Christinnen, die ge-
meinsam mit ihren judischen Geschwistern dem traditionellen Tempelkult ver-
pflichtet geblieben waren. Andererseits war der ,Tempel“ — wie auch in anderen
.judischen Schulen* - zur Metapher geworden2": So fragt bereits Paulus: ,Wif3t

ihr nicht, daf3 ihr Gottes Tempel seid?* (1 Kor 3,16) und der Hebraerbrief affir-
miert: ,Sein Haus aber sind wir* (Hebr 3,6)211 Pas relativ Neue der Spéatantike ist
allerdings, daR die sich als ,Haus Gottes* (vgl. etwa Hebr 3,6; 1 Tim 3, 15; | Petr
2,5) bzw. ,Tempel“ verstehenden christlichen Gemeinden auch selbst wieder
~rempel*“ zu bauen begannen. Die Adaption der levitischen (Un)reinheitstabus im
Sinne des kirchlichen Verbotes, da Frauen, die ihre Regel haben, ein Kind gebo-
ren bzw. eine Fehlgeburt erlitten haben (z.T. auch: Hebammen, die bei einer Ge-
burt assistiert haben), den Versammlungsraum der Gemeinde betreten, setzte vor-
aus, dafl man diesen in einer Relation zum Tempel Israels sah. Daflir haben sicher
verschiedene Faktoren eine Rolle gespielt, die Konsolidierung einer in ihren An-
fangen charismatischen innerjidischen Aufbruchsbewegung, ihre notwendige In-
kulturation in die von paganen Kulten gepragte rémisch-hellenistische Welt und
gleichzeitige die Reevaluierung alttestamentlichen Erbes. Dem Verstandnis des
Kirchenraumes als ,Tempel*“ entspricht in der byzantinischen Tradition bekannt-
lich nicht nur die Raumgestaltung. Hand in Hand gehen auch eine gewisse Anglei-
chung der Amtsentwicklung an biblische Vorbilder fir das Priestertum, vor allem
aber die Tendenz, in der fortschreitenden liturgischen Entwicklung an die herr-
schenden Vorstellungen vom Tempelkult des biblischen Israels anzuknipfen und

211 Vgl. neuerdings ausfuhrlich G. FASSBECK. Der Tempel der Christen. Traditionsgcschichtli-
che Untersuchungen zur Aufnahme des Tempelkonzepts im friihen Christentum (TANZ 33), TUbingen
2000. Furden Literaturhinweis danke ich Georg Braulik.

214 So heifdt es auch in 1 Petr 2,5: ,Laf3t euch als lebendige Steine zu einem geistigen Haus auf-
bauen, zu einer heiligen Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistige Opfer darzubringen, die Gott
gefallen”. Siche weiters die Turmbaumetaphorik im Hirt des Hermas (vis. Ill und sim. 1X: ed./Ubers.
M. LEUTZSCH, SUC 3, 160-183; 300-353), dazu LEUTZSCH, a.a.O., 141 f, bzw. N. BROX, Der Hirt
des Hermas (KAYV 7), Géttingen 1991, hierbcs. 117; 388 ff.



67

hinsichtlich der Eucharistie den Opfercharakter besonders stark zu akzentuieren215.
Die sekundare Interpretation von Kirchenbau und gottesdienstlichen Formen hat
diese Tendenz nochmals verstérkt. So sind die Rezeption der Nidda-Vorschriften
in einen symbolischen Gesamtkosmos eingebettet.

Es stellt sich also die Frage, ob bzw. inwiefern es moglich ist, ein Stlck aus
diesem herauszubrechen, ohne das gesamte System einer Reevaluierung und et-
waigen Adaption zu unterwerfen. DaR hier Angste auforechen kénnen, die reform-
blockierend wirken, ist so gesehen durchaus verstandlich. Auch geht es bei denen,
die das Menstruationstabu hinterfragen, in der Regel langst nicht isoliert nur um
dieses. So wurde auf den oben angesprochenen Treffen von Damaskus und Istan-
bul nicht nur Unbehagen gegeniber der kirchlichen Handhabung des Menstruati-

onstabus artikuliert. Im Blick auf den kultisch-liturgischen Bereich hat man z.B.
auch angedeutet, da bestimmte Gebetsformulare als revisionsbedurftig angesehen
werden. Und schliel3lich sprach man viele andere Fragen an, die weit Uber das
gottesdienstliche L.eben im engeren Sinn hinausweisen - Laienengagement in der
Kirche, theologische Ausbildung, Frauendiakonat, Partizipation in Entscheidungs-

findungsprozessen u.s.w.

3. So lohntes sich schlief3lich, den Blick aut allgemeine -
sammenhange hin zu weiten. DalR man fur ,Byzanz*“ Kirche und G ~haft n.eh
‘eicht voneinander abgrenzen kann, ist eine Binsenweisheit. Spannend wi d es

. uucuLduu% e . RpHeutun@ von Reth(altst us
allerdings, versucht man einen Zusammenhang zur t die ver-
in anderen Gesellschaften herzustellen. Anthropologen haben ver ©“ht. die

Wnd,,g von Reinheitstabus mit

men zu erklaren, die in wichtigen Punkten bei alle
Parallelen zum byzantinischen System autweisen. . G

»,n,e Vorstellung eine, Verunreinig durch -~ = = sS-
Seilschaft wie der beschriebenen ILele] zum gro8en Teil mit dem Ve such ms
men, Frauen gleichzeitig als Personen und als Wahrung
aktionen zu behandeln. Manner und Frauen werden in c Bereichen

getrennt, als gehorten sie ganz unterschiedlichen, einander

an. Die unvermeidliche Folge ist, da® ein Antagonismus

der sich wiederum in der Vorstellung spiegelt, jedes Geschlecht steile cm.: G

fur das andere dar. Die speziellen Gefahren, die den Mannern durch den Kontakt
mit Frauen drohen, driicken den Widerspruch aus, der sie n /u ma_
Frauen als Wahrung zu gebrauchen versucht, ohne sie z ‘
chen“2'6. Oder etwas abstrakter formuliert: Es scheint so, dal} Verunreinigung.

15 Vgl. dazu etwa K.Chr. FELMY, Die Deutung ® sy ingic: i in-
lo8>e, Berlin 1984, hier bes. 222 ff; auch; DERS., Die Orthg%[cgg("eh e%llggﬂjélg% GEORULELCE T8

hihrung, Darmstadt 1990,209 ff.
116 DOUGLAS, Reinheit (= Anm. 28), 198.



68

Stellungen besonders dort eine wichtige Rolle spielen, wo ein gesellschaftliches

System hinsichtlich der Geschlechterbeziehungen in sich widersprichlich ist.
Diese von Mary Douglas vor allem am Beispiel der afrikanischen Leie?l7

durchexerzierte Hypotheses korreliert - mutatis mutandis - durchaus mit dem, was
wir von jenen christlichen Gesellschaften wissen, in denen die mit Menstruation
und Geburt vernetzten biblischen Reinheitsgebote positiv rezipiert wurden. Auch
in den (spat)antiken christlichen Gemeinden blieb der Status von Frauen ambiva-
lent218. Diese Ambivalenz fand ihre Fortsetzung in der byzantinischen219 Gesell-

schaft220 respektive ihrer Kirche, die aus dem widerstreitenden frihchristlichen

Erbe - jedenfalls im Blick auf die Frauen betreffenden Reinheitsvorschriften - eine
Auswahl traf, die vornehmlich tabubefestigend und nicht tabukritisch orientiert
war. Nach der Typologie von Douglas ware im Blick auf die Geschlechterverhal-

nisse die byzantinische Welt sicher als gesellschaftliches System zu bewerten, in
dem ,zwei unvereinbare Dinge zusammengebracht werden sollen“221. Auch hier

stieBen sich theologisch legitimierte traditionelle Muster der Geschlechterhierar-
chie mit gegenlaufigen, egalitér orientierten Ansatzen222. Dies gilt fur die gesell-

schaftliche Praxis genauso wie auf der Ebene normativer Diskurse. So lebte einer-
seits die - bereits im biblischen Schrifttum in die Schépfungsordnung projizierte -
gemeinantike Ideologie fort223, wonach die gesellschaftliche Uberordnung der

Méanner gleichsam naturbedingt und somit gottgewollt sei: ,Der Mann ist das
Haupt der Frau“224; ,der Mann wurde nicht fir die Frau erschaffen, sondern die

Frau far den Mann“225. Aber man hielt in der Regel auch fest, daB3 ,in dem Ge-
heimnis der ganzen gottlichen Heilsékonomie [...] Frauen in gleichem Mal3 wie

2,7 Vgl. zu diesen auch M. DOUGLAS, Implicil Meanings. Essays in Anthropology, London
1975.

2'* Aus der Fulle der wéhrend der letzten Jahre publizierten einschlagigen Literatur vgl. bei-
spielsweise R. KRAEMER S,, Her Share of the Blessings. Wonien's Religions Among Pagans, Jews,
and Christians in the Greco-Roman World, New York 1992; G. CLARK, Women in Late Antiquity.
Pagan and Christian Life-Styles, Oxford 21994; D.F. SAWYER, Women and Religion in the First
Christian Centurics, London 1996.

217 Und selbstverstandlich auch in westlichen mittelalterlichen Gesellschaften.

22n Vgl. in diesem Band beispielsweise die Beitrage von J. BEAUCAMP und A. LAIOU und die
von ihnen zitierte weiterfiihrende Literatur; fur einen ersten Uberblick: J. HERRIN, In Search of By-
zantine Women: Three Avenucs of Approach, in: A. CAMERON/A. KUHRT (Hg.), Images of Women
in Antiquity, London 21993, 167-189; zu Einzelfragen zuletzt auch DM. NICOL, The Byzantine Lady:
Ten Portraits 1250-1500, Cambridge 21995; A.-M. TALBOT (Hg ), Holy Women of Byzanlium. Ten
Saints' Lives in English Translation (Byzantien Sainls- Lives 1), Dumbarton Oaks, Washington 1996;
B. HILL, Imperial Women in Byzantium 1025-1204: Power. Patronage and Ideology, Harlow, Essex
1999; L. JAMES, Desire and Denial in Byzantium (Society for the Promotion of Byzantine Studies.
Publications 6), Aldcrshot 1999 (alle mit Literatur).

21 DOUGLAS, Reinheit (= Anm. 28), 205.

222 Vgl. etwa E. BEHR-SIGEL, Women, in: K. PARRY u.a.,, The Blackwell Dictionary of
Eastem Christianity, Oxford 1999, 515-519 (mit weiterfuhrender Literatur).

222 Vgl. am Beispiel der Apostolischen Konstitutionen SYNEK, OIKOL (= Anm. 89), passim.

21 Soim Neuen Testament wortlich 1 Kor 11,3 und Eph 5,23.

225 1 Kor 11,9; vgl. dazu Gen 2,18.



69

Mé&nner zum Bild Gaues [gehoren]®. Jedenfalls miofern sind sie ,den Mannern
gleichrangig*“226. So wurden und werden trad.tionelle Herrschaftssysteme nicht
zuletzt im Blick auf die Geschlechter, auch durchaus als Aspekt der von Christus
letztlich Uberwundenen suindigen Welt wahrgenommen Aus sotenologjscher Per-
spektive gibt es ,nicht méannlich und weiblich*, In der Erlosungsordnung smd
Mann und Frau, wie orthodoxe Theologen im Rekurs aut ihr theologisches Erbe
heute nicht miide werden, immer wieder zu betonen, gleichgestellt

4. Wenn die von Douglas behaupteten Zusammenhange von “inheitsregeln
und ambivalenten Geschlechterbeziehungen stimmen, ist es keini Zufall, daR da«
aktuelle Aufkommen von Kritik an den ins kanonische Recht rezgierten Ran-
kitstabus mit einem fundamentalen Prozel3 gese'lschnftl.eher Verdnderung zu-
sammenféllt. Gerade weil das Hinterfragen von Herrschaftsstrukturen und rad.t o-
neller Rollenverteilungen zwischen Mannern und Frauen nie vo
ren halt macht, scheint auch die Auseinandersetzung mit de”™ 7,/><""gen Sy
bolsystem unvermeidbar. Nicht nur ,westliches*, sondern auch 6sthehes,-byani-
nisches* Christentum muf} s.ch heute weithin in einem sozialen Umfeld bew”ren
in dem sich die Sensibilitat fur die gleiche Wirde, aber auch d.egle chen Rechte
von Frauen und Mannern verstérkt hat und entsprechend auch un ~MtlichenR
demokratischer Staaten der Gleichhcitssatz eine immer wichtigelre Ro e s>p

An sich sollte die Inkulturation in diese neue, 'C
Wirklichkeit far Kirchen byzantinischer Tradition kein allzu groRes Poblemsein.
Ich betone das gerade angesichts des unter V.3. angerissenen Problems. So ver-
standlich Angste sind, Angst ist noch selten ein guter Ra ge er g
recht keine christliche Tugend. Innerhalb des tradierteri theolog sehen Erbes Pbl
es, wie wir sehen konnten, nicht nur Anknitpfungspunkte far einen Verzicht auf
.frauenlastige" Reinheitstabus, sondern auch hinreichend
gerade fur die Entwicklung hin zu einer ,egalitare(re)n Gese Ischaf* «
Kirche insgesamt228. Aus systematisch-theologischer Sicht sind letztere wohl

 Die Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche und die Frage der Ordination von Frauen. Ab-
schluBbericht der inlcrorthodoxen Theologischen Konsultation von Rhodos 1988. dt. Text in Una
Sancta 44 (1989) 252-260, hier: 254. s .

227 Vgl. zuletzt etwa die Dokumentation der ,Orthodox-Altkatholischcn Konsultation zur Siel-
“ng der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als 6kumenischem Problem in: U v. ARX/A.
WALLIS. Bild Christi und Geschlecht (Bern 1998 = Internationale Kirchliche Zeitschnft Jg. 88. Heft 2).

-82. hier: 82.

21Vgl. etwa G. LARENTZAKIS, Maria in der orthodoxen Kirche, in: Okumenisches Forum 11
0988) 25-42, K. KARKALA-ZORBA, Die Stellung der Frau in der orthodoxen Kirche. a.a.0. 17
0994) 195-212; DIES., The Role of Womcn in the Orthodox Church Today, in: MaryMartha 5
0996/97) 3-8. zuletzt vor allem den in Anm. 227 zit. Sammelband ,,Bild Christi und Geschlecht"; aus
jsalbolischcr Sicht: A. JENSEN, Wie patriarchalisch ist die Ostkirche? Frauenfragen in der orthodoxen
Theologie, in: Una Sancta 40 (1985) 130-145; daB sich orthodoxe Theologen und Hierarchen durchaus

n‘u dieser Darstellung ihrer theologischen Tradition identifizieren kénnen, zeigt etwa Erbischof Micha-
el von Osterreich (STAIKOS), Frauen in der Orthodoxie, in: Die Furche 13 Nr. 8/22.2.1996. 14: In der



70

wichtiger, um nicht zu sagen ,legitimer*, als gegenlaufige Traditionselemente. ,Es
ist die ganze, Mann und Frau gemeinsame menschliche Natur, die unser Herr an-
genommen hat* 229.

zitierten Kurzdarstellung bringt er nicht nur ,einschlagige* Zitate von Patriarch Dimitrios, sondern
rekurriert auch explizitaufden Aufsatz von Jensen.
229 Abschluf3dokument der Orthodox-Altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau in der

Kirche in: ,Bild Christi und Geschlecht** (= Anm. 227), 82.



THE EVOLUTION OF THE STATUS OF WOMEN IN MARRIAGE AND
FAMILY LAW

Angeliki E. Lai o u, Cambridge/Athens

The organisers of this Conference have presented me with a formidable task.
The evolution of the Status of women in marriagc and family law over a period of

perhaps one thousand years - the Byzantine period - is an immense topic, certainly
incapable of being treated fully in a short time'. In the spirit of the Congress, it is
Primarily the influence of canon law on this process which is at issue. That, too. is

a very large topic. The very fact of the Christianisation of marriage, a process that

was greatly advanced by the tenth Century, when the only recognised marriage
becarne the one performcd and blessed by the Church, created new parameters

within which relations between the genders and the generations functioned . Nor
was the process ended in the tenth Century, since the church continued to legislate
On aspects of marriage and betrothal, especially but not only on the question of
Impediments creatcd by blood relationship or by affinity, and the state lollowed
suit. In order to make the topic more manageable, | shall focus on some aspects
relating to the most important points in marriage and sexual activity: the establish-

ment of the marriage bond and its effect on the Status of women, divorce, espe-
cially for cause of adultery, and sexual relations outside of marriage.

There are several ways in which canon law exerted its influence on formal
mlations, on institutions and on society. The first is through the canons themselves.
The Byzantine canonical System, certainly with regard to issues connected with the
family, was somewhat fluid. Most of the important canonical Statements are incor-

porated in the legislation of the fourth-century Fathers and that of the oecumenical
eouncils, through the Council in Trullo. The rest are to be found in new legislation,
which proceeded through the centuries. Given the relationship between civil and
canon law in Byzantium, however3, canonical Statements did not really have the
force of law until and unless they were incorporated in imperial legislation, either
fornially, or more informally, i.e., with a Statement that a particular piece of legis-
lat'°n was ordered or accepted by the Emperor4. Cases in point abound: An obvi-

' For adiscussion of some of the lopics. see J. BEAUCAMP. La Situation juridique de la femme
““Yzance, in: Cahiers de Civilisation Mcdievale 20 (1977) 145-76. P ru

2 See, for an overview, H. HUNGER. Christliches und Nichtchristliches im byzantinischen Ehe-

rrht, in; OAKR 18 (1967) 305-25. .- - .,
See, on this, S. TROIANOS, ,©Eoirlcopev roivuv, ragiv voptov tirxf-iv Touc Ayiouc '

OJaonKouc Kavévai; ... ", in: At&pnp*“ otov 1. KapayiawoirouXo, Thessaloniki 1985, 193-1200. He
sl*aks of two legal Systems but a single authority. After 545, civil and canon law followed the same
mies of applicability and interpretation, which increased the power of the Emperor.

4 The decrec ofthe Patriarch Sisinnios on prohited degrees of relationship is a case in point.



72

ous one is the prohibition of fourth marriages. Already in the fourth Century, St.
Basil of Caesarea had voiced Opposition to any marriage after the first, and called
the fourth marriage ,fornication“s, but it was not until the Tome of Union (920)
that this Opposition became general law. The same is true with the virtual equation
of betrothal to marriage, legislated by the Emperor Leo VI, who made specific
reference to canon 98 of the Council in Trullo6. A third example concerns the ex-
tension of marriage impedimcnts to lateral relatives and affines, where the law
code of the Isaurians, the Ecloga, adopted almost all the prohibitions of the Council
in Trullo7. This is direct influence of canon law on the Institution of marriage and
on family life.

A second sort of influence is indirect. It is influence on mores, ideology and
modes of thought and action which eventually become legislation or common
practice. This influence may be exercised through canon law, or through Christian
tenets and Statements which are voiced by ecclesiastics and become normative at
some point. An example may be seen in the mandatory involvement of the church
into what had been a civil contract, i.e., marriage and even betrothal. Already in the
Ecloga, a church ceremony is sufficient (though not necessary) substitute for a
marriage with written contracts. By the mid-ninth Century, it was presented as a
sine qua non of marriage by Byzantine missionaries active in Bulgaria8. Leo VI
made marriage with benediction into the law of the land, but it probably had been
by far the commonest sort of marriage before its formalisation through imperial
legislation.

A third category has to do with Statements of the canonists and theologians
which did not have direct effect on legislation but influenced the mind-set and the
practice to some extern at least, although they themselves may already reflect a
certain social preference. Such is St. Basil’s Statement concerning inheritance. He
thought that children should inherit equally, just as they were equally given life by
their parents9. Civil law always allowed the possibility of differential treatment of
children once the legal minimum had been met. But Leo VI issued a Novel on
some aspects of unequal inheritance, making it more difficult, and delivering a
general Statement on the justice of partible inheritance. He used a variant of the
words of St. Basil, stressing that as the parents equally gave birth to their children

5 Canons 4, 12: G. RALL.ES, M. POTLES, Syntagnia ton thcion kai hieron kanonon 4, Athens
1854.

6 P. NOAILLLES, A. DAIN, Les Novellcs de Uon VI le Sage. Paris 1944, no. 74.

7Ecloga: Das Gesetzbuch Leons Ill. und Konstantinos V. (ed. L. BURGMANN, Frankfurt 1983)
2,2, and canon 54 ofthe Council in Trullo (RALLES-POTLES, 2,432-3).

1 A.E. LAIOU, Consensus facit nuptias-ct non, in: Rcchtshistorisches Journal 4 (1985) 189-201.

9 Homilia VIl in Hexaeineron, J.-P. MIGNE, Patrologia Graeca, 29, 177-80, and cf. Novel 19 of
Leo VI. A later canonical texl, the Pedalion, glossing this Statement, threatens with ,epitimia" those
parents, especially on the islands, who practiced primogcniture giving all their inheritance to the first
son or the first daughter: Cf. K.E. ZACHARIAE VON LINGENTHAL, Geschischte des Griechisch-
Romischen Rechts, 3"l edition, Berlin 1892, 204, note 660.



73

so they should give them property. Equal partible inheritance exercised a powerful
influenae on the System of succession of the Byzantines. It also made a great dif-

ference to women, for a preferential System of inheritance, in a society which also
practices divergent devolution of property (bilateral inheritance) benefits men
much more than women. The divergent devolution of property, coupled with at
least a strong inclination toward equal inheritance, made women carriers of prop-
erty, and thus allowed them some power within the home, as well as permitting
them the possibility, at least, of an economic role connected with the disposition
and management of their property. Of course, in cases such as this, it is very diffi-
eult to disentangle the specific role of Statements like that of St. Basil from the

many other factors which result in the formation of such practices and institutions-
f°r example, the desire of parents to ensure that both male and female children

retain or improve their condition in life, and thus reproduce the position of the
family or the lineageld. A more visible connection may exist between patristic

thinking on divorce and legal practice, as will be discussed later.

The functioning of ecclesiastical courts is another way in which canon law in-
fluenced life in general, and the life of women in particular. This was especially so

after the Emperor Alexios | gave ecclesiastical courts the right to judge cases re-
garding matrimonyl1.
A final category is more subtle. It is that of subtexts, that is, canonical State-

ments or canonical exegesis that are very strongly influenced by societal attitudes
loward women, and in turn place a powerful stamp of approval upon them.

Let us turn to the substance of our topic. | would argue that one of the most
interesting aspects ofthe influence of canon law and canonical thinking on legisla-

*'on is connected with a certain sense of equality, between genders as between
s°cial classes.
This may be see,, f<« on. .hing,

Ecloga, the law-code of the Isaurians, pubhshed in /4 , marriace
jdeas, as is obvious both in the Proo'm.on and m thedex» amJ ,egisfa.
'aw is concerned, it incorporated a good deal oi nprfnrmed without written
"nn- The Ecloga stressed the validity oi. a P? this affects per-
eontracts, that is to say, without dowry contracts, speciiyi g

sons who are of poor or humble condition. In such ca** JvaHdand
formed with the consent of the contracting parties and P ’ their

either by church benedict.on or by public announcement “™~9unc"™n t0
»friends*)12. The non-requirement of dotal contracts for people
hon was already established by Novel 117 of Justmian

,n See A. LAIOU, Marriagc Prohibitions,~Mairiagcn™palrimoine, Paris
«ntury Byzantium. in: 1. BEAUCAMP, G. DAGRON (edd) La iransm.ss.o
1998, 129-60, esp. p. 130. 19-11

" Novel 27.4 in: J and P. ZEPOS. Jus Graecoromanum 1, A.hea -

12 Ecloga 2.6. Sec also CJ .5,17,11 (533). N. 22,18 (535). N. 117.5



74

had vascillated considerably on the issue of ,unwritten marriage*; here, too, there
may have been ecclesiastical influencel3. But the Ecloga makes the matter clearl4 15 16
The importance of the consent of the contracting parties, a concept of Roman law,
is brought to the fore, even though in the Byzantine Empire the consent of the
parents was always necessary (except for men after the age of 25)'5. The consent of
the contracting parties was never in itself sufficient to establish a valid marriage, as
it eventually became in Western Europe, where the verba de praesenti (exchange of
present consent) created a valid mariage In the Ecloga, consent needs to be vali-
dated by the consent of the parents and public notification. Interestingly, the social
Status of those who may contract unwritten marriages is not precisely specified, as
it would be in the Macedonian law codes which followed Justinianic legislation.
The eventual development of this was the emergence of benediction as a necessary
condition for a valid marriage, made into law by Leo VI. As far as the Ecloga goes,
there is the attenuation of social distinction as a factor in a valid marriage, with
probably differentially beneficial effects on women. Slaves are still excluded from
this equalisation, until the late 1 1 Century. Social distinction as an important fac-
tor in contracting a marriage reappears in the 12lh Century.

Also beneficial was the recognition of what in English law would be called a
common law marriage. The Ecloga describes it from the point of view of the
woman: ,Whoever has brought into his house a free woman, and entrusted her with
running his household and has had carnal relations with her, is held to have con-
tracted an unwritten marriage with her”. If he puts her aside for any reason other
than the recognised causes of divorce, and if she has had no chidren, he gives her
one fourth of his property, that is, exactly what is given to a propertyless (,,apo-
ros*) woman as Casus liberorum non existentium, when her husband dies intestate.
This harks back to Justinian’s legislation (Novel 74.5, 538), which mentions the
complaints of women who, after men take them home, swearing on the Gospels or
in church to treat them as wives, live with them for many years, perhaps have chil-
dren, and then are thrown out; such women, he says, are to be considered legiti-
mate, and so are the children. The passage on unwritten marriages in the Ecloga is
a combination of Codex 5, 17, 11, an Novel 74.5. But in the Ecloga, the position of
the woman who cohabits with a man for a long time is entirely equated to that of
wife. Some scholars have understood this clause to be connected with concubi-

13 N. 117. 4-6 (by affection alone). Cf. J. A. BRUNDAGE, Law, Sex, and Christian Society in
Mcdieval Europe, Chicago-London, 1987, 114.

14 Possible influence from the fourth-ccntury Fathers, who were against the importance playcd on
contracts and dowries in his period, and asks for a retum to earlier, simpler customs: M1GNE, Patrolo-
gia Graeca, 54, 441 and 489, quoted by G.S. MAR1DAKES, To astikon dikaion en tais Nearais ton

Vyzantinon Autokratoron, Athens 1922,4L
15 On women losing that right, see BEAUCAMP, op.cit., 171-2.

16 BRUNDAGE, op.cit,, 334, 588.



75

nage, whereas others have objectedl?. While from the strictly juridical viewpoint
the objection is valid, it seems to me that from the point of view of real life and
society, we are seeing the transformation of concubinage into Christian marriage.
In effect, concubinage is tacitly abolished by being considered as marriage without
the neccssity of any further action on the part of the man; this obviously raises the
Status and increases the property rights of the woman . The arrangement follows
the tendency in Justinianic law which, however, had simply allowed the legitimi-
sation of the children born in concubinage after a subsequent marriage.

Neither in this passage of the Ecloga, nor in Justinian's legislation is there
specific reference to canon law. But one may suppose the influence of canons, such
as that of Gregory of Nyssa and St Basil (4, 59), which state that there is only one
legal cohabitation (meaning marriage) and everything eise is illegal, and seem to
include concubinage undcr porneia (stuprum), while canon 17 of the Apostles
likens the effect of concubinage on members of the clergy to the effects of bigamy.
These are probably the ,divine precepts, proper to Christians , to which l.eo VI
referred in his Novel (91) that abolished concubinage and the old law that gov-
erned itl9. So the provision in the Ecloga is within the spirit of the purpose of the
Church to bring all sexual relations under the umbrella of marriage. It also furthers
social equalisation insofar as women are concerned. In Roman society, concubi-
nage was contracted primarily with women of low Status. The Ecloga removes the
detrimental effects of dass from the women involved. Earlier, Justiman had spoken
of ,philanthropy toward women* in a Novel regarding a free woman who ives
with a man and subsequently marries him .

As far as | know. this legislation, which | consider progressive is untque to
the Ecloga. It was not repeated in the legislation of the Macedon.ans , and it d.d
not overnight turn concubinage into valid marriage. The evolution is as follows.
Concubinage was abolished by Novel 91 of Leo VI, specifically in order to bring
civil law in concordance with ecclesiastical law. In some ways, this measure may
be considered the opposite of the legislation in the Ecloga, unless we imagine that
its effect was indeed to extirpate concubinage and turn all long-term umons into
marriage, not automatically as in the Ecloga, but because the other choice wasll *******

11 MARIDAKES. op.cil., 43, 77, contra J. ZHISHMAN, Das Ehcrcclit der orientalischen Kirche,
Vienna. 1863, and ZACHARIAE VON LINGENTHAL. The Ecloga. 6, 7 menlions concubincs (,pal-
lake). ., CJ. 5,27, 8, N. 18, 11, N. 19, N. 89, 3. Cf. A.E. LAIOU. Contributionh I'&ude de I'instilution
familialc cn fipirc au XHféme sidclc, in EADEM, Gender, Society and Economic Life in Byzantium,
Variorum Reprints, Hampshire, 1992, Study V, 284.The arrangement in ihe Ecloga is more bencficial
than the Justinianic legislation, which does also recognise property rights to a concubine and her chil-
dren, in casc there are no legal desccndants: MARIDAKES, op. cit., 76, with reference to CJ. 5, 27, 8.

w The law is ,,De concubinalu”, CJ. 6,57,5, D. 25,7. N. 18,11

21IN. 18.11 (534).

21 Cf. Prochciros Nomos 4,14 and 4,26, in: ZEPOS, Jus, 2, Athens 1931; Eisagoge 16,1, 16.11,

16,27 and scholia (in: ZEPOS, ibid).



76

removed. Indeed, this is the attitude that may be perceived in a decision of the
thirteenth-century archbishop and jurist Demetrios Chomatianos. There was a case
involving a long-term coftabitation between a man and a woman. The woman
wished for the relationship to be legalised through marriage, ,adducing as argu-
ments the length of cohabitation, a little over five years, and the fact that two years
earler she had given birth to his child. For this reason, she desired to live with him
in perpetuity, and to receive the customary benediction®“. Chomatianos tried to
persuade the man to accede to the woman’s request. He refused, although, by ar-
rangement, he gave her an ox and part ofthe year’s crop22. Zthe custom of concubi-
nage continued, as we see in Epiros in the thirteenthth Century. In the case of mo-
nogamous unions, and in the eyes of some of the people involved, it appears to
have been equivalent to marriage solo consensu, which is why Demetrios Choma-
tianos used in his decisions Novels 89 of Leo VI and 24 of Alexios |, which stated
that the only legally accepted marriage was that performed with benediction, and
he distinguished it from the marriage solo consensu.

The ecclesiastical court of Chomatianos provides the greatest part of the in-
formation we have regarding concubinage as it existed in practice. The learned
archbishop tried to introduce some order in the Situation that had resulted from the
existence of this institution despite its formal abolition, but, interestingly, he did
not refer to Novel 91 of Leo VI. He tended to recognise some rights to children
born in concubinage, although his main concern was with the rights of the children
of the first marriage, concubinage often being a Substitute for second and third
marriages. The rights of women, as established by the Ecloga, appear to be greatly
attenuated2l.

Thus, in this matter, the canonical concerns and legislation followed two dif-
ferent directions. Before benediction became mandatory for a valid marriage, a
common-law marriage, beneficial to women, was possible; its existence was even,
| think, facilitated by the insistence of the church that marriage was the only legal
form of cohabitation. But once the position of the church on valid marriage had
been made into law, any marriage not blessed by the church was considered ille-
gitimate, and the old disadvantages of concubinage returned, although some people
voiced divergent opinions24. The Status of lower-class women was improved by the
Ecloga, but greatly reduced by the abolition of concubinage through the influence
of the church. Only by applying the pre-Ecloga civil law could a ,concubine* re-
ceive some property, and that depended on the disposition ofthe judge.

In the matter of divorce, also, the influence of eclesiastical law was multiple
and varied. The indissolubility of marriage stems from Mat. 19,9, which also pro-

22 Chomatianos, in J.-B. PITRA, Analecta sacra et classica spicilegio Solesmensi parata, 6, Paris-

Rome 1891, no. 135; Cf. LAIOU, Contribution 284-300.
23 LAIOU, Contribution, 284 ff.
24 Cf. the divergent opinions on the disposition of propery by testament to children born of con-

cubinage, in Chomatianos, no. 21; cf. . A10U, Contribution, 290-91.



77

vides the only acceptable cause for divorce: ,Whosoever shall put away his wife,
except it heforfornicaiion, and shall marry another, committeth adultery; and who
so marrieth her which is put away doth commit adultery The only cause for di-
vorce is the adultery of the \vornan. This differential treatment of adultery with
regard to the dissolution of marriage is also present in Roman law, which, in the
case of unilateral divorce, recognises the adultery of the woman as valid cause, but
is much more lenient toward the sexual misdeeds of a married man . We rccall, ot
course, that in the Roman Empire, and until the time of Justinian, it was perfectly
possible to have a divorce communi consensu. Adultery as grounds lor divorce is
only important in the case of a non-consensual, unilateral dissolution ol the mar-
riage. It is also to be remembered that Justinian, in abolishing the consensual di-
vorce, separated the valid grounds for divorce into two categories: the grounds on
which a woman may divorce her husband and those on which a husband may di-
vorce his wife26 Adultery is ipsofacto grounds for divorce only when committed
by a woman; the equivalent for a man is the prolonged. frequent and blatant prom-
iscuity of the man who introduces other women into his house or hves with another
woman in another house, in the same city, and thus brings dishonor (,,hyhris ) to
his wife's position and Status. The woman's adultery. however, is pol ution ac-
cording to the church fathers?7; it sullies the marriage bed, and, according to St
Basil, the man who stays with an adulteress is ,senseless and imp.ous®. In the
Ecloga, a divorce is possible on very few grounds: only one, adultery, is specific to
Ihe woman, and only one, impotence for tlirce years, is specific to the man (2.9.2-
3); the pertinent legislation makes clear reference to the New Testament.

The early canonical pronouncements. and subsequent ones, such as canon 87
of the Council in Trullo, were somewhat embarassed and ambivalent on the differ-
ent treatment of male and female adultery, as were the 12 -Century canonists. St.
Basil says, disapprovingly, but accepting the fact, that the sp.nt of d.vme law con-
demns cqually the man and the woman who have sexual relations outside manage.
But ,custom* Orders .hat the woman be punished as adulteress and d.vorced, wh.le
the man may not be divorced from his wife on the grounds of adultery (canon 9)
He is guilty not of adultery but of fornication (canon 21), and his wife must stay
with him. ,The reason“, says St. Basil, ,is not easy to undcrstand; but this is the
prevailing custom*. The Synod in Trullo labels ,adulterer" the man who leaves h.s
wife and takes another, which created exegetical problems to the twelfth- Century
canonists, called upon to reconcile the canons of St. Basil and Trullo. They found

2' S. TREGGIAR1, Roman Marriage, New York-Oxford 1993.462-3.

““ N 117, 8-9. Note that the husband may lake back ihe adulteress within Iwo years (cf. Balsa-
m°n's commcntary to canon 87 of the Council in Trullo. in: RALLES-POTLES, 2, Athens. 1852, 505
H). an arrangement which may also bc due lo Ihe influence of ihe Church that wanted to preseve mar-
nage. Such a thing was not possible in Roman law: cf. A. ROUSELLE. Pomeia; on Dcsirc and the
Body in Antiquity, Oxford-New York 1988, 101. on §f'milar pronouncements in the 2°“ Century in

Western Europe .
27 St. Basil, canon 21.



78

the answer in the distinction between the man who commits fornication while in a
married state, and the one who has abandoned his wife and taken another28. The
uneasiness, however, persisted, for loannes Apokaukos, in the first part of the
thirteenth Century, voiced again the Statement regarding the irrationality of the
differential treatment. Perhaps the strictest and most detrimental canonical legisla-
tion pertaining to women is the one relative to the woman who is abandoned by her
husband and marries another: she is deemed an adulteress, after Mathew 5, 32:
.whosoever shall put away his wife, save for the cause of fornication, causeth her
to commit adultery*“29. She is an adultercss even though the fault is not her own;
her husband, on the other hand, ,is responsible“ for her sin, but his own sin is not
clearly spelled out. From the viewpoint of the church, it would have been more
rational to punish cqually the adultery of man and woman. Indeed, the embarass-
ment expressed by the canonists on the treatment of adultery stems, | think, from
the fact that the church was faced with a sin which knows no gender in the abstract,
but which was, indeed, differentiated by gender in a society where sexual pollution
was gender-specific.

A study of the extant decisions of ecclesiastical courts of the thirteenth and
fourteenth centuries reveals that some of this unease, as well as the difficulties of
imposing intransigent legislation upon a living society, influenced the decisions of
the courts in ways that reduced the severity of both civil and ecclesiastical legisla-
tion. For one thing, Baisamon interpreted canon 48 of St. Basil to mean that the
husband who abandons his wife is responsible not, to be sure, of adultery, but of
having divorced without cause which, according to Justinian’s legislation, is pun-
ished with the loss of the property of the guilty party and the entry into a monas-
tery. Thus the one-sidedness of the canon was attenuated, since the man was also
punished. Similarly, Zonaras glossed canon 87 of the Council of Trullo, regarding
the punishment of a woman who leaves her husband ,without cause* as meaning
that if she leaves him with cause, i.e., because he beats her, or makes her suffer
greatly, or for other such reasons, even if she marries another3”, she is not guilty.
This, it should be said, goes against the usual canonical tradition, starting with St.
John of Damascus and continuing through Balsamon’s gloss on the same canon,
which does not recognise the mistreatment of a wife as valid cause for divorce or
for leaving her husband. Zonaras’ interpretation shows a concern with the lack of
recourse for a woman who is mistreated by her husband.

As for the practice of divorce, we have fairly extensive documentation, from
the ecclesiastical courts of Chomatianos and Apokaukos in the thirteenth Century,
the Patiarchal court of Constantinople in the fourteenth Century, and sporadic deci-

““ Commentary of Zonaras and Baisamon to canon 87 ofthe Council in Trullo. In fact, the canons

are perfectly reconcilable, and the problem of the canonists must be that they feit uneasy about the
whole issue.

29 Canon 48 of St Basil.

" This last clause is not found in all manuscripts.



79

sions of other courts or Patriarchs. The bulk of the Information comes fron, the
thirteenth and fourteenth centuries, and originales in areas w.dely d.fferent fron,
each other. Epiros, Greece and Western Macedonia on the one hand, and Constan-
tinople on the other. The local customs visible in «he sources were ot course, spe-
cific to various areas. But given that both Chomatianos and Apokaukos were
learned men in the canonical tradition of Constantinople, t ere is a certain compa

rability as far as we are concerned.
he plight of the abandoned woman is addressed primar,ly by Apokaukos.

Accordmg to the civil law. a woman whose husband has dtsappeared canno re-
marry except on well-grounded presumption ot his eat , w tc ' 1  ei
secure Information, may be made after an absence o ive years . *

lows and reaffirms this legislation, St. Basil sayingt at e wo

another without proof of her husband’s death commits acu eT . o
firmed by Canon 93 of the synod in Trullo, the 1zlh-century canontsts, andl Patn-

arch Manuel Il. However, whcn Apokaukos was taced with sPec'f"™Nases °f ™

who had abandoned their wives and whose whereabouts were ’

the woman a divorce, even though he was perfectly aware o .
donment was not a recognised reason for divorce, an sa‘ ° . absence
decision was made somewhat easier by the fact that t ,e man necessarv
had lasted for five years, which retains a memory of t e apse (

under civil law for presumption of death. Here, however, there was no presumptlon
of death; the man was thought to be alive. In part, the court was swy ="<". e f et
that the woman was young and not unsightly, and chose to resc

of adultery. Economic factors, too, played arole in th.scase as
abandonmentjudged in the same court. That this was pro a vy

judgment, stemm,ng out of the instabilities of the

vtnctal population, is suggested by a decision of the t »ivnrrP hecause of
tinople, in the early fourteenth Century, which again gran o f

«he abandonmen« of the wife’” We are, | suggest. —~
equalising of the odds in a marriage. Whereas a husban cou staved
moral reasons (if she freciuented the baths or banquets wi 34 -r
outside the house without his permission, if she committed adu1 ry wife

could also divorce her husband basically for not fultilhng the normal expectations

one h?ﬂ&‘é%él&é&?ﬁ%al courts also parted Company with the law ﬁﬁ”fhe ma er of

what should happen when a marriage irretrievably breaks down. Both civil and* 34

Bas. 28.7,3-4; N. 22, ch. 5,6,7.

35 F. MIKLOSICH, J. MULLER, Acla ct diplomata Gracca medii aevi, 1, Vienna 1860, 53 ff; N.
MATSES. To oikogeneiakon dikaion kala len nomologian lou Palriarcheiou Konstant,noupolcos lon

c,on 1315-1401. Athens 1962, 165-6.
34 Justinian, N. 117.



80

ecclesiastical law adopt an attitude of ,grin and bear it“ in this matter which, sig-
nificantly, they see mostly as affecting women: that is, the question is mostly what
a woman should do in the case of a marriage that has gone wrong, not what a man
should do. In the old days, before Christianity made itself feit, there was the di-
vorce communi consensu. Under the influence of church and canons, that had been
abrogated. In its place, we find the emergence, in ecclesiastical courts, of a divorce
Lfor implacable hatred™. It is pleaded that one of the partners has developed impla-
cable hatred for the other, and therefore a divorce is necessary, to avoid a greater
evil, murder, suicide or adultery. It is not necessarily argued that the fault lies with
one or the other of the partners; this kind of divorce has old antecedents, and the
hatred was sometimes ascribed to demonic interference35. The interesting thing is
that, in most cases, independently of who brings the case to court, the partner who
pleads implacable hatred is the woman ’. This was partly due to the way in which
marriages were arranged, since girls were betrothed at a very young age, and
sometimes, when they reached puberty, either they or their parents had changed
their minds. It may also have been due to an underlying idea that women were
more prone than men to demonic influence. It was, finally, at least in some cases,
used as an alternative to divorce for cause of adultery on the part of the woman,
perhaps because the court was unwilling to issue such a divorce, with its disrupting
effects on the woman, her family, and her property"' .

The eivil courts may not have had the flexibility of ecclesiastical courts in this
matter. The dossier of the eleventh-century judge Eustathios Romaios does not
contain divorces granted for implacable hatred. It does contain cases of consensual
divorce, described in a way which suggests that, despite the law, such divorces
were not rare. However, once they were challenged in court by one of the parties,
or their relatives, the judge had little discretion: he was forced to declare the di-
vorce invalid although, interestingly enough, he preserved the property dispositions
made at the time of the divorce agreement's.

Let us return to adultery, wherein , as we know, lay the most important dis-
tinguishing factor between men and women as far as divorce is concerned, the
factor that made divorce most expensive for women. Strikingly, in the civil court
of Eustathios Romaios divorce for adultery is mentioned in connection with
women only incidentally, and in an interesting fashion: he explains why the dowry
of a woman divorced for adultery does not go to her husband if she enters a mon-
astery, despite the legislation of Leo VI, while it does if the woman repeatedly37 * *

M See LAIOU, Contribution, 308 ff, for fullcr discussion and Interpretation of the sources.

31 Thus in Chomatianos and Apokaukos. Not so in MIKLOS1CH and MULLER, 1, 28 ff: both
Partners developed hatred.

37 Chomatianos in PITRA, op.cit., col. 556, S. PETRIDES, Jean Apokaukos, leltres et autres
documents inedits, in: lzvestija Russkago Arckheologicheskago Instituta v Konstantinopolje 14 (1889),
no 16, and MIKLOSICH-MULLER, 1,28 ff.

M Eustathios Romaios, Peira, in ZEPOS, Jus, 4, 25.41, 25.44, 25.62, 25.37, 68.62.



81

feasts or ba.hes together wi.h «.her men'. The reason for this apparen. paradox is
explained as a protection for women agains. the mach.nations of the husband who
might even introduce a male friend int« the house to support a false accusation of
adultery. More interesting than this entertaining decision is the fact that the few
real cases of adultery mentioned are those of men. In one case, a husband is di-
vorced by his wife. wi.h his agreement. for having affairs w.th other women; the
legal justif,cation of such a divorce is not given. nor is the word ..adultery uttered.
Interestingly, it was the woman’s sister who eventually brougit a c arge 0 au
tery against the divorced woman, presumably on the groun s, we  novsn to canon
law but not to civil law. that a divorce granted for reasons other than the woman s
adultery is invalid, and the woman. if shc remames, is an adulteress | wou d no
be the first time that individuals tried to use the stricter ecclcs.astical laws to gel
their way; the phenomenon was common in the eleven.h Century, especally w.th
incest legislation. Possibly as an additional rumination on tic jopje. ie nex 1em
in the Peira is a general Statement on the man who has slcpt with o er women,
has not contestcd a divorce ,because he was the cause of it + 1S ntcessay <
note this treatment of male adultery in a civil court betére we turn o le in o
hon gleancd ftom ecclesiastical courts. s I n
Here we can summarise the Situation in the thirteenth cen ur> as '
vorce for adultery is mentioned. but it does not ncccssariy en ai a P
ments the law requires. On the contrary, Chomatianos was prone o no p
adulterous woman. In one case. he even found that the woman was no. P P
speaking, guilty of adultery, since her husband had been impoten or e y *mi
is a nice point, buttressed by quotations front St. Paul; ,To avot or c.
every man have his own wife, and let evey woman have her*own us an

fraud ye not one the other. exccpt it be with consent... + u ! L, .v
pectcd that St Paul meant that in the contrary case adultery was jus i ' ‘
have hcre is an approach toward adultery that is morc Icnient o WOIh 4

or ecclesiastical law allowcd. It is a leniency rare in canomca texs,a ( g
sionally we find it there also: in canon 34. St. Basti counse s agams m ~P

the sin of the repentant adulteress, since this might cause tci ea

Century canonical glosses on this suggest that the husband, ertrage . mig 1 er
Baisamon further sta.es tha. men who are confessed adulterers need no, be «reated

so mercifully because they do not run the sante dangers, t us provt tng a gra ¢
detail of the different risks run by men and women in the matter ofadultery. may
be that the ecclesiastical courts were eager to minimizesuc pro ems.

Having imposed the quasi-indissolubility of marriage t roug e °
the divorce communi consen.su and the diminution of grounds for divorce, the* 41 42

w Peira 25.23 and cf. Bas 28.7.1. and Novcl 32 of Leo VI.
"Peira 25.41.

41 Peira 25.42

2 1Cor. 7.2;75



82

church maintained, in its legislation, a strict position on this issue. However, both
in the exegetical literature and, much more clearly and to the point, in Ihe decisions
of ecclesiastical courts, churchmen took a much more lenient position, one which
brought the reasons for which a woman may divorce her husband closer to equality
with those for which a man may divrce his wife. They also substituted the divorce
Jfor implacable hatred* to both the divorce communi consensu and the divorce
occasioned by the woman’s adultcry. This attenuated the severity of the civil law,
which itsclf had been due to the influence of the church, Nor is thcre anything
surprising in this. The church wished to become the arbiter of marriage (as did the
state, of course), and to increasc its control over the institution. Once its control
was in place, it could offer itself the luxury of further control through the exercise
of leniency, ,,oikonomia

It may be noted, almost parenthetically, and in Order to avoid giving the im-
pression (hat leniency was always practiced in ecclesiastical courts, that it was
perfectly possible for an ecclesiastical court to take a decision that was very strict,
even outside the limits of legality, and detrimental to women. Such was a case
judgced by the Synodal court of Constantinople in 1023, which dissolved the mar-
riage ofa woman on the grounds of incest, even though the degrees of relationship
did not prohibit the marriage according to existing law, and even ordered the
woman to enter a monastery and become a nun. On the contrary, the civil court of
Eustathios Romaios, judging the same case, presumably on appeal, somcwhat later
(between 1025 and 1030) pronounced the marriage legitimate4l. This serves to
remind us that much depended on political circumstances and interests, as well as
on the disposition of the particular judges, and that ecclesiastical courts did not
necessarily prove more flexible toward women, especially at times when law on
specific issues was still evolving.

The influence of the Church, of canonical Statements and of canon law on the
life, and even the Status, of women is also visible in the legislation concerning
sexual crimes, outside of adultery - | am speaking of fornication (,jporneia
Sfihora“, stuprum) and abduction. The important legislation here is the Ecloga
where, as | have already indicated, the influence of ecclesiastical law was heavy.
For one thing, there were changes in the way in which categories were established
and punishment was meted out. In Roman law, the categorisation of such crimes
more or less followed the priciples that social dass was pertinent, and that
women’s crimes hurt the male of the family. Thus, the important factors were the
social Status of the woman - whether she was free or slave, of ill repute and low
social Status or a materfamilias, and her marital Status: whether she was married or

" RALLES-POTLES, 5, 57; Peira 49,34; K. G. PITSAKES, To koluyma gamou logo suggeneias

ebdomou valhmou cx aimatos sto Vyzantino dikaio, Athcns-Komotcne 1985, 60 ff; LAIOU, Mariage.
119.



83

a concubine, or unattached44. In Byzantine law. Start,ng wtlh «he Bdop. socml
s«a,us seeins less important (although the different,at.on between free and lave

remains). «he a?_e of the woman bccomes more .mportant and «he martta Sta us o
«he man also pLys a rote. Thus. «he man who ,s unmamed and

fornication is beaten with six lashes. whereas the marrted man wflen double the
punishment, ..be he rieh or poor“45. This must be mtluenced by canon law® wh.ch

ccrtainly diffcrentia.es between »ns ofthe flesh cxplicitly stales

into fornication. he is a fomicator. and he will mfféﬁlrew hcht&u)JS

ment*.  is true that he does not specify how much longer, u
canons 58-59, he pumshes the fomicator with seven years of K and «he

adulterer with fifteen years. The doubling of the puntsimen ..ithouch the
Who iS guilty of fornication in «he Ecloga may be an
eegislators certainly did not revoke the distinction between a u ‘

a
as far as their effcet on the man were concerned. they were, > P '

certain degree of equality between men and women m tusre P 1 of
be true of the punishment given to the adulterous woman an ‘ have ,hejr

adultery. ,hat is, of sexual relations with a

nosc slit, even though the man ,s not divorced tron
the tenor of the legisintion which affccts the punishment of a man who ha, sexual

felalions with the fianede of anmhc,. Under the elear tnfluenee of Canon 98 0 the
Council in Trullo. the Ecloga punishes the man as .fl>»> I«

perhaps similar is

adul"Ir>"

«e., with the sli_ttin? of the nose47; but the woman remains unp ' MacetiO
The Isaurian legislation, which was retained in the lawcodes o «he: Mtrcedo

"

ans. including the Basilics, » an important & >< & ry j j-a redcf,nition of

«>cal law, both toward an equalisation of punishment. faii
sexual crimes «ha« become sins of the flesh, into wh.c both men d women aH

equally. Subsequent jurisprudence sometimes followcd the _sP'r g

lener, of this approach. Chomatianos, in the case of «he deflowenng ofav.rgmby
a married man punishes the man with a fine, more or less Mtow~ng Eclog 17.:».
bu« applies only «he normal, seven-year “><<\/\/«« «he man, m another case he
doe. ,,ot punish the man a« all; whi.e Eustathios Roma.os agam n~"~ caseoHhe

deflowering of a (willing) virgin, eschews corporal punis me law<«
Pay a much heavier fine for his crime than was requiret > P

44 A.E. LAIOU , Sex. Consentand Cocrcion in Byzantium. in: EADEM, Consen, and Cocrcion ,0
1 and Marriage in Ancicnt and Medieval Sociclies, Washinglon, D.C. 1993, 115-6.

v5 E%% l E%% %\?Ofthls is repealed in Frocheiros Nomos (ch. 39) and Eisagoge (ch. 40); Bas
37,71 .

47 Ecloga 17.32; a sort of precedentin D. 48.5.14.3.
4" Chomatianos, nos. 74, 136; Pcira49.4.



84

The other way in which ecclesiastical legislation and the philosophy of the
Christian religion influenccd the position of women within the context of family
law is its attitude toward consent. Consent was important in Roman law in all
manner of things, from business contracts to marriage contracts. It becomes very
important in the Ecloga in establishing the category of sexual crimes and the pun-
ishment of the man. That is so because of the general principle that the internal
forum of conscience is important in Christianity. It is so specifically in family law,
because the consent of a woman to a sexual act (fornication or abduction) makes it
possible to find a remedy, namely, marriage, which is the state in which the church
wanted to enclose all sexual activity49. Thus, fornication with a woman, with her
consent, first of all is takcn as meanin”that the girl has also consented to marriage,
and secondly is remedied by marriage . The ecclesiastical precedent may be canon
38 of St. Basil, which States that, if a girl follows her lover and subsequently her
parents agree to the marriage, the Situation may be remedied in that way. The de-
flowering of a girl under thirteen, however, is the equivalent of statutory rape,
since her age makes her incapable of consent’ .

Eventually, even abduction, which had received the harshest penalties in Ro-
man law, became capable of being remedied by canon law, following the canons of
St. Basil which walk a fine line between true abduction, presumably without the
consent of the woman (canon 22) and elopement, carried out with the consent of
the woman, although for various reasons the couple may make it look like true
abduction (canons 30, 38). There is a certain incoherence in canon law, since can-
ons 27 of Chalcedon and 92 of Trullo strike with anathema anyone who is guilty of
abduction. The incoherence continues in the canonical exegesis, with the two great
twelfth- Century canonists ponouncing conflicting opinions. Zonaras allows the
couple to marry if the act is truly elopement, and has the woman’s consent, while
Baisamon allows it in some cases and not in others . The woman’s consent, then,
for at least one major canonist, can remedy even abduction. Zonaras introduces a
social component into his exegesis: he thinks that women pretend to be abducted
because the man is low-born, and they are ashamed to give themselves to him
openly. This was undoubtedly a common enough reason for elopement, and the
canonist accepted that the fact that it was disguised as abduction should not ob-
scure its true nature. | have studied elsewhere the realities of abduction in the mid-
dle and late Byzantine period, and concluded that civil law and the courts also
followed this path, differentiating between abduction with the use of force, and* 51

Cf. BEAUCAMP, op.cit., 168 ff.
51 Ecloga 17.29
51 Ecloga 17.31, lhe man has his nose slit and gives her halfhis propcrly.
““ Commcnlary of Zonaras lo canon 30 of Sl. Basil, and Balsatnon's responsum lo Mark of Alex-
andria (RALLES-POTLES, op.cit., 4, 169-71 and 495-96). Cf. LAIOU, Sex, Consent, 133 ff.



85

elopement wi.h .he girl’s consent””. In all cases, sexual in.ercourse attendant upon
abduction/elopement aggravated the crime, tor It was a sm.

What does this mean for the position of women? First of all, the acceptance of
elopement allowed a way out of the stringent Roman and By/ant.ne requ.rement of
the consent of the parents or guard.ans to mamage; th.s has been he role of
elopement through the centuries. To «hat exten, i« a.lows a woman greatefreedom
to make her own marriage. But it is an extreme measure, and | do not think t was
often taken in reality. Secondly, i« po.nts up «he importance of woman s consenti m
all tha, has to do wi.h sexual relations. | should hke to ms.s« on this becau« wha
is normally stressed is the fact that women suffered very strict Controls of their
marriage and their sexuality84. There is no quest.on that church. state and farmly
were all insistent on Controlling marriage alliances, somet ing w 1C
men and women, certainly women morc than men. But at the same bmo. there is a
Strand of the acceptance of equality: the idea that both man and wramtoe a
right to the pleasures of marriage, including the pleasures of sex, eceived both s
theoretical expression in Statements by laymen as well as ecclesiastira, andpra
cal application in court; the malaise voiced by the fourth-cen ury a
tmequal treatment of adultery also found applications m real l.fe, as we have seem
And ,he idea «ha« mamage is based on consent, both a Roman and a Chris« an
ideal, was given expression in «he development of leg.slation and pract.ce m the
case of abduction; and even in divorce. when «he absence of contmumg consent
made a marriage unbearable. ynV

It is no. to be forgotten, however, that there were also urtderlymg deas oUex
as Pollution and of women as the incarnation of temptation an' P
ideas had wide diffus.on, certainly lie behind the contmumg d ffcrcnt'/\“ "
of adultery, and somet,mes emerge in canon law and canon,cal «egesis «hey also
are undoubtedly at the base of the harsher treatment of ¢ opemen
tended by sexual intercourse. Furthermore, the insistence on women s consent
sometimes hurt women. It most certainly did so in real life, smee"!
dornen bore increased responsibility for sexual er,mes commUted “agamst them
This was even, sometimes, expressed in the law: witness the ove .
0305-6) which punished with shameful exposure «he woman who consents «o
°wn seduction n

The influence of canon law on «he position of women was not umversally
negative, nor was it universally beneficial. Through Its own egr ‘
impact on civil law. the church certainly strengthened the Institution of marriage
and the position of women in it. Eventually. women who tound themselves outside
{he boundaries of marriage saw their position deteriorate. T e emp asiso
'aw on consent, and the practicality of ecclesiastical courts. introduced a certain

’” LAIOU, Sex, Consent, 157 ff; Peira 63.5.
54 For example, BEAUCAMP, op.cit.



86

flexibility in the application of the law, since ecclesiastical courts had greater lati-
tude than civil ones in the exercise of ,,oikonomiaOf course, much depends on
chronology: the influence of canon law was more beneficial to women in the
eighth Century, at least insofar as inscribing them into the Institution of marriage
was concerned. And much, in the Byzantine Empire, depended on the court and the
judge, and therefore not only on the circumstances of the moment but also on
broader social assumptions which, under the influence of ecclesiastical, although
usually not canonical, writings, may have seen in women a sexual force hard to
contain and therefore dangerous. The perception of moral weakness in women had
a powerful impact in a society based on honor and shame.



87

LES FEMMES ET L’EGLISE: DROIT CANONIQUE, IDEOLOGIE
ET PRATIQUES SOCIALES A BYZANCE!

Joelle Beaucamp, Aix-en-Provence

Pour le present congres, portant sur ,La femme en droit canonique®, il m’a
et6 confte un rapport relatif & I’epoque byzantine et intitule: ,,L evolution du Statut
de la femme, sur Ic plan des droits des laYcs, en ce qui concerne le gouvernement
ecclosiastique et la formation thdologique*. Or une teile formulation fait probleme.
Ddégager des canons et de leurs commentaires byzantins une notion comme celle de
»droits des lai'cs* ne va pas de soi. Cela vaut particuliborement pour les femmes. En
droit canonique byzantin, les regles formulees & leur egard ont surtout la forme de
prohibitions ou d'exclusions: les interdits I’emportent manifestement sur les droits.
Par ailleurs, la femme est le plus souvent envisagee en fonction de 1| homme; eile
peut meme se retrouver objet de normes, dont I’homme est il la fois le sujet et
I’agent. Voici, en guise d’exemple, un titre du Nomocanon en XIV titres, dont
I’intitul6 est le suivant: ,Quand faut-il s’abstenir de son epouse en raison de la
communion?“2 La prescription n’est pas adressee aux femmes; eile s’applique il
elles. Je citerai aussi le commentaire de Zonaras au canon 51 des Apdtres. Selon le
canon, I’abstinence, qu’elle s'applique au mariage, a la viande ou au vin, est rdprd-
hensible si eile est due au mepris de la Crdation3. L'Interpretation qu en donne
Zonaras au XITsiucle est rdvolatrice: ,Rien de ce qui vient de Dieu n’est mauvais;
Hais c’est le mauvais usage qu’on en fait qui est nuisible. Si la femme etait cause
du mal, ainsi que le vin et le reste, ils n’auraient pas ete introduits par Dieu. En
consequence, celui qui calomnie les ccuvres de Dieu blasphbmc contre Sa crea-
don“4. Dans le texte de Zonaras, le choix de I’ascese ne concerne plus tous les etres
humains, mais les seuls hommes; la femme, eile, est mise sur le meme plan que le
v'n et la viande, alors que le canon originel mentionnait le mariage & cet endroit.

Je ne developperai pas davantagc5, car je n’ai pas a traiter du Statut de la
femme dans son cnsemble. Mon exposd comportera deux parties. La premiere

envisagera les normes canoniques traitant de la Situation des femmes par rapport au

| Le caractire oral de la conlribution a did partiellernent conservd. Sauf exceplion, les textes ca-
noniques byzantins seront cites, malgrd ses ddfauts, dans I'ddition la plus repanduc, les six volumes du
Syniagma publids en 1852-1859 h Alhiincs par G. A. RHALLES ei M. POTLES (ddsormais RP). —
Autres abievialions: AASS (Acta Sanclorum), BHG (Bibliotheca hagiographica graeca). PG
(Patrologia graeca), PO (Palrologia orientalis).

2 Nomocanon, Il 21. RP 1,120.

3RPII, 67.

4RP I, 67-68.

5 Pour plus de ddtails surces phdnomiines d'exclusion et d’alidnation, voir J. BEAUCAMP, Ex-
olues el alidndcs: les femmes dans la tradition canonique byzanline, in: D.C. SMYTHE (dd.), The
““yzantine Outsider, Aldershot 2000, 87-103.



88

sacre et & I’autorite spirituelle. La seconde ira a la recherche des pratiques byzan-
tines contemporaines de ces normes.

/. Les normes canoniques

Les normes sont claires: elles excluent les femmes du sacerdoce, de la sphere
du sacre et du magistere (la didaskalia).

L’exclusion du sacerdoce n’apparatt qu’indirectement. Le premier texte &
prendre en compte est un canon du I\VVC sifcle, le canon 11 du concile de Laodicee.
La formulation que nous en avons est tres laconique: ,Sur le fait qu’il ne faut pas
instituer & I’eglise celles que I’on appelle anciennes ou encore presidentes“6. Les
termes grecs sont presbutides et prokathemenai. Aucune explication n’est fournie,
ni sur le Statut exact de ces femmes ni sur leur réle. Mais les collections canoniques
plus tardives sont eclairantes. Deja, au Vlle siede, le Nomocanon en XIV titres
mentionne le canon de Laodicee sous la rubrique: ,Sur les diaconesses et le fait
qu’une femme ne devient pas presbutera’' . Cette fois, le terme employd est pres-
butera, au lieu de presbutis dans le canon. Le rapprochement avec le masculin
presbuteros est ainsi accentue, et la rubrigue du Nomocanon me parait signifier: il
n’y a pas d’equivalent femme a presbuteros. Au Xlle siede, en tout cas, le cano-
niste Aristfcnos souligne que cette norme canonique ecarte les femmes du clerge:
»Si en effet il est interdit (aux femmes) d’exercer des fonctions civiques, comment
pourront-elles, dans I’assemblee (des fideles), tenir le premier rang du clerge?“s
L exclusion du pouvoir dans la eite et celle de la hierarchie ecclesiastique se ren-
forcent I’'une I’autre. A la meme epoque, une reflexion de Baisamon montre & quel
point I’interdit va de soi. Baisamon est en train de commenter un texte du Nomo-
canon ddfinissant qui est clerc9. A ce propos, il condamne I’opinion selon laquelle
la simple tonsure donnerait aux moines le rang de lecteur, en declarant: ,,c’est ab-
surde*“. Or il tient en reserve un argument manifestement irrefutable: ,,Aux femmes
aussi qui sont moniales ce droit sera octroye en raison de la tonsure, ce qui est, & un
degre encore plus fort, tout & fait absurde*. Baisamon n’a nullement besoin de
developper davantage: au Xlle siede, il va de soi que la femme est & I’exterieur du
clergd.

L’dvidence de la prohibition explique gu’elle soit rarement formulde et encore
plus rarement motivee. Meme dans la litterature patristique, les justifications
n’abondent pas. Jean Chrysostome, par exemple, se contente de declarer & propos
des femmes: ,La loi divine les a ecartees du Service divin (leitourgia)*“10. Le grand* 1 * 11

6 RPIII, 181.
1 Nomocanon, 137, RP 1, 81.
* RP 11, 181.

" Nomocanon, 131, RP 1,71-72.
1l Jean Chrysostome, Sur le sacerdoce, 1119, tSd. A.-M. MALINGREY (Sourccs chrdtiennes 272),
Paris 1980, 162.



89

traitd d’Epiphane de Salamine contre les herdsies est plus nche , et cela n a nen
d'dtonnant car la participation des femmes au sacerdoce const.tue, tout au long de
I’histoire byzantine, une des caractdristigues de I’hdrdsie. L’argument pnnc.pal
utilise par Epiphane est que, depuis I’origine, aucune femme n a excrce de sacer-
doce: tous les pretres nommes dans I’Ancien Testament sont des hommes; dans le
Nouveau Testament, seuls des hommes ont dtd choisis pour ApOtres, et, parmi les
successeurs des ApOtres, il N’y a que des hommes. L’exclusion est ams. appuyde
sur la tradition biblique et apostolique - et, par del&, sur la volonte divme.

L’exclusion frappant les femmes ne concerne pas seulement le sacerdoce.
Elle a trait au sacre d’une manidre plus generale, tant d’un point de vue spat.al que
d’un point de vue temporel. Le droit canonique byzantin s en preoccupe davantage
que de la prohibition relative au sacerdoce, sans doute trop evidente pour etre rd-
P&ee. . - - -

Les femmes sont maintenues en dehors de I'espace le plus saerd celu, qu.
entoure I’autel et qui est separe du reste de I’dglise par la barnere du chancel. Le
texte fondamental est encore un canon du concile de Laodicee: ,,1l ne faut pas que
les femmes entrent dans le sanctuaire (thusiasterion)” . Lui non plus ne fourmt
aucune explication. Les commentaires byzantins, eux, donnent deux justifications.
La premiere renvoie a l'exclusion precedente, qui t.ent les femmes a 1 ecart du
elerge. De fait, puisque I’acces au ,sanctuaire* est rdserve aux clercs et mterdit aux
laics, il est ndeessairement interdit aux femmes, qui appartiennent au groupe ces
laics. Le point interessant reside dans la fa?on dont cette dvidence log.que est for-
utulde. Voici comment s’exprime Zonaras: ,s’il est mterdit aux hommes laics
d’entrer & I’intdrieur du sanctuaire, selon le canon 69 du VI concile, cela serait
bien davantage interdit aux femmes“f3ldes femmes sont. osera.t-on d.re, plus
laiques que les hommes et plus pdripheriques par rapport au saerd. La seconde
raison est le risque d’impurete lid a la presence feminine: le sang menstruel cons-
titue une souillure, tout comme celui qui accompagne un accouchement. Je ne
ddvelopperai pas cet aspect, dont traite la contribution d’Eva Synek dans ce meine
volume. Je m’en tiendrai & une remarque de Zonaras: ,I'dcoulement du sang
menstruel se produit inopinement*14.* A cause de ce caractere Imprevisible, une
impurete temporaire entrame une exclusion permanente de I’espace e plus sacre.

D’autres interdits portent, eux, sur le temps du saerd, c’est-a-dire le temps li-
turgique. Les trois canons anciens qui les formulent sont tous d origine alexan-
drine. Le canon 6 de Timothee d’Alexandriel concerne la femme catechumene

** Epiphanius, Panarion, haer. 79, c. 1-3 et c. 7-8, cid. H. HOLL et J. DUMMER (Griechische
Christliche Schriftsteller der ersten Jahrhunderte), HI. Berlin 21985,475-478 et 481 -483.

12 Canon 44, RPIII, 212.

15 RPI1II, 212.

14 RP 11, 212.

RPIV, 334.



90

dont le bapteme a ete fixe (4 la veillee pascale suivante). Quc faut-il faire si, Je
jour du bapteme, il lui arrive ce qui est habituel aux femmes*? La reponse est: ,lI
faut differer jusqu’a ce qu’elle soit purifiee*. Le canon 7 du meme Timotheelf
s’interroge sur la participation aux saints mysteres (c’est-a-dire & la communion),
toujours pour ce meme cas de figure. La reponse est identique: ,,il ne faut pas,
jusqu’a ce qu’elle soit purifiee*. Enfin, d’apres le deuxieme canon de Denys
d'Alexandriell, il est superflu de s’informer sur ce sujet: car des femmes croyantes
et pieuses n’oseront jamais avoir un tel comportement; eiles prendront modele sur
1’hemorroTsse qui n’avait pas ose toucher le Christ, mais seulement la frange de son
manteau. Cette affirmation donne & penser que le droit canonique n’impose pas une
exclusion nouvelle, mais confirme plutdt des usages reconnus dans la communaute
d’Alexandrie. Toutefois, ce meme canon donne de I’interdit une interpretation tres
large: en effet, les femmes qui ne doivent pas ,,s’approcher de la table sainte* ne
doivent pas non plus ,entrer dans la maison de Dieu*, c’est-&-dire dans l'eglise;
prier leur est certes permis, mais ,celui qui n’est pas completement pur de corps et
d’ame se verra interdire d’approcher ce qui est saint“. Au XlICsiede, Baisamon en
tire la conclusion que ces femmes ne doivent meme pas se tenir dans le pronaos de
I'eglisels.

L’accouchement fait I’objet de regles similaires: selon une reponse canonigue
de la fin du XIC siedely, il ecarte les femmes de la communion; et, s’il a lieu pen-
dant le Careme, elles ne peuvent s’associer & la edebration pascale qui suit. Sans
doute la question de la purete est-elle au cceur de ces decisions. Quoi gu’il en soit,
elles ont pour effet d’exclure les femmes, a intervalles reguliers, des celebrations
de I’Eglise. Une temporalite qui leur est specifique rompt pour dies le temps litur-

gique.

Eloignees du sacerdoce et du sacre, les femmes le sont aussi du magistere. Le
principe est enonce dans la premiere EpTtre de Paul & Timothee20. Quant au droit

canonique byzantin, il ne Statue sur ce point qu’indirectement, en interdisant aux
femmes de prendre la parole dans I’assemblee des fideles. Au Vlle siede, le concile
in Trullo declare en effet, dans son canon 70: ,,Qu’il ne soit pas permis aux femmes
de parier au moment de la divine liturgie, mais qu’elles restent silencieuses, selon

la parole de I'apétre Paul. Car il ne leur est pas permis de parier, mais d’etre sou-
mises, comme la loi aussi I’affirme*2l. Le texte du canon est une citation presque

litterale de la premiere EpTtre de Paul aux Corinthiens22, qui renvoie elle-meme & la

16 RPIV, 335.

1TRP IV, 7.

*RP 1V, 8-9.

19 Les regestes des actes du patriarcat de Constantinoplc, | 2-3, ed. V. GRUMEL el J. DAR-
ROUZRS, Paris 21989, n° 990.

201 Tim. 2, 12.

2L RP I, 467-468.

221 Cor. 14, 34-35.



91

prescriplion de la Loi sur la soumission de la femme; .1 s ag.tcomme Baisamon
I'explique23, des paroles que, dans la Genese, Dieu adresse & Eve apres la ehrte:
.femme, vers ton mari ira ton mouvement et lui te dominera’* En tout cas, meme
st les canons ne la formulent qu’indirectemen«, I’exclus.on du mag.stere ne fait
aucun doute. Plusieurs passages de Baisamon le prouvent. A propos des impdra-
trices, par exen.ple, et des differences qui les separent des empereurs, .1 rappelle
cec: ,La loi a Fixd que les femmes restent silencieuses et n enseignent pas
Dans la l.tterature canonique, I’autoritd des Ecntures suffit donc a fonder la
*gle. Pour trouver davantage d’explications, il laut encore avotr recours aux der, s
patristiques. Ces textes, ccux de Jean Chrysostome notamment invoquent la
soumission (hupotage) que la loi divine a presente aux femmes: la femme etre
subordonne, peut seulement avoir rang de disciple; c’est a | homme. qu. a etd for-
me le premier et pour qui la femme est faite. quappart.entun honneui-plus grand
« la prerogative du magistdre. Dans le meme ordre d idees, d est rappele que
I’homme est la tete (kephale) de la femme: or la tete ne saurait etre dingre par e
teste du corps. Enfin, comme pour le sacerdoce, | exempc cu ris
regle formuldc par I’Ancienne Loi: quand le Christ a envoye es co
instruire les naidons e, precher, il n’a choisi pour cette tache aucune des nom-
breuscs femmes de son entourage. 11 y a, par ailleurs, une jus i tca >0
autre nature: si les femmes ne peuvent enseigner, c est qu Eve a ma
Par son ,enseignement funeste*, eile a tout boulcverse. '
Une reserve doit toutefois etre apportde. en ce qui concerne 1 interdictkKn
d’enscigner. Comme le precise un passage de Jean Chrysostome , afemmepeut
mnstruire en privd (idia)- ce qui est rdserve & 1'nomme. c est le nuvsAre puWic (<«
koind) ainsi que le sacerdoce. Des siecles plus tard, la meme con 1
encore Baisamon, quand il commente le canon interdisantd ins i u 8 '
anciennes ou des presidentes28. Baisamon rattache cette prohibition & in,e=*= »
d’enseigner en public, et ddclare ceci: ,Qu’une femme instru.se dans une dgh«
catholique, 1a& ol une foule d’hommes est rassemblde..., est tout a fait incon e
et funeste®. C’est I’enseignementen public qui est condamnd.

Au total, les rdgles canoniques byzantines sont sans ambiguitd: les femmes
doivent rester & I’dcart du sacerdoce et du saerd; eiles n’ont pas non plus accds au
magistere, ou du moins & ses formes publiques.

> RPII, 468.

4 Gen. 3, 16 (Iraduction de la Biblc d'Alexandiie).
" RP IV, 545; voir aussi PG 138, col. 10I7B.

PG 62, col. 543-545.
> PG 51, col. 192.

Commentaire au canon 11 de Laodicde, RP 111, 180.



92

Il. Les pratiques byzantines

Il nous faut voir maintenant la Situation reelle des femmes byzantines et le
role qu’elles ont pu jouer au sein de I’Eglise. Qu’il y ait eu des decalages entre les
pratiques et les normes, les sources canoniques elles-memes en apportent la
preuve. Au Xlle siede, par exemple, une reponse synodale?9 reaffirme que I’entree
du sanctuaire est interdite a toute femme, quel que soit son &ge; or ce rappel a
I’ordre a ete provoque par une pratique qui, au dire du synode, avait cours dans des
villages des environs de Constantinople: des fillettes de sept ans y servaient a
I’autel. Dans ce cas, la repetition de la regle est liee & sa transgression. Inverse-
ment, quand une norme reste inexprimee, ce peut etre parce qu’elle s'impose
d’elle-meme. Le canon de Denys d’Alexandrie dont il vient d’etre question en
teinoigne: il est inutile de s’informer sur les interdits frappant les femmes en etat
d’impurete, parce qu’aucune femme n’aurait I’audace d’enfreindre ces prohibi-
tions. Il en va sans doute de meine pour I’exclusion du sacerdoce. Elle n’est pas
formulde explicitement dans les canons anciens; eile ressort seulement, de fatjon
indirecte, du canon de Laodicde sur ,les anciennes et les presidentes* et surtout des
commentaires qui s’y rattachent. Selon toute vraisemblance, il dtait superflu
d’exprimer sous forme de norme canonique un interdit aussi evident!".

Neanmoins, on ne saurait donner a ces observations une valeur systematique.
Le fait qu’une norme soit formulee ne suffit pas & prouver I'existence d’une pra-
tique differente ou opposee, car I’activite nhormative repond & des facteurs multi-
ples. Pour connaitre les pratiques, il faut interroger d’autres sources que les textes
normatifs. On se heurte alors a des obstacles de toute Sorte. En effet, les genres
littdraires les mieux representes & Byzance sont avares en renseignements concrets.
Les informations relatives aux femmes et & leur role ne sont pas d’une grande
abondance et eiles se limitent trop souvent & des milieux choisis, notamment la
famille de I’empereur ou son entourage. Par ailleurs, I’intrication frdquente de
I’iddologie et du reel complique la recherche des pratiques sociales. Quand un texte
hagiographique, par exemple, affirme qu’une sainte faisait bendficier de sa genero-
site des eglises ou des monasteres, comment faut-il interpreter une teile declara-
tion? Comme une donnee reelle? Comme un discours refletant un modele de sain-
tetd fdminine? Comme les deux & la fois? Enfin le probleme de I’objectivite se pose
d’autant plus qu’un sujet est sensible, et le role des femmes dans I’Eglise est un
sujet sensible, dont il est souvent question a I’occasion de conflits. Nous verrons a
quel point le portrait d’une femme engagee dans une lutte religieuse peut varier,
selon qu’il est fait par Tun ou I’autre des deux partis opposes.* 3

m Les regestes (eite n. 19), n® 1087.

3" Semblablement, A.-M. TALBOT, Womcn and Mt Athos, in: A. BRYER et M. CUNNING-
HAM (dd ), Mount Athos and Byzantinc Monasticism, Aldershot 1996, 69, relbve que l'intcrdiction
pour les femmes de pdnetrer au Mont Athos est si manifeste et anerde qu’il n'est pas ndeessaire de la
mettre par derit.



93

La place reelle des femmes dans I'3glise byzantine sera envisagtfe successi-
vemcnt de quatre points de vue:

- L’exclusion du sacre

- Le soutien materiel apporte a PEglise
- La defense de la foi

- Le probleme du magistere

1. L’exclusion du sacr6

Si Ton en croit Jean Chrysostome, les femmes compenseraient Pexclusion qui
les frappc en montran. un ac.iv.sme extreme dans les dect.ons ecclesiast.ques et en
cherchant & imposer leur point de vue aux eveques en place. VVoici ce qu i\ attirme
a propos du choix des eveques: ,Comme elles ne peuvent neu par elles-mcmes,
eiles font tout par personnes interposees et elles sont revetues d une st grande pu.s-
sance (dunamis) que, parm, les pretres. elles font ehre ou repousser gm elles veu-
lent“31. Un pcu plus loin, leur comportement & I’egard des eveques est decrit ainsi
«J’ai en.endu dire gqu’ellcs sc sont permis une teile liberte {parrestd) qu el es font
des reproches a ceux qui sont i. la tete des Eglises d qu’elles leur parlent de fa?on
plus acerbe que les maitres & leurs propres esclaves

Chacun sait que Jean Chrysostome s’est heurte personnellement au pouvo.r
feminin qu’il stigmatise de la sorte. Le role qu’ont joud dans sa chute des femmes
'ntluentes de Constantinople. veuves de hauts dignitaires, est teil connu, ¢ au
Premier rang de ses ennemies figurait I'6pouse d’Arcadius. ! imperatr.ee Eu-
doxie”” Toujours au V' sifecle. les sources font allusion aux interyent.ons d une
autre augousta, Pulcherie, stcur de Theodose Il, et & | hostihte qu eile manifeste a
Nestorius, quand il dtait patriarche de Constantinople; Pulcherie a peut-etre contn-
~ue egalement & I'dection de Tun de ses successeurs, Proclus

Hn rcvanche, les narrations relatives & rimperatr.ee Irene attnbuent & celle-c.
Une grande reserve, aprfcs la ddmission du patriarche compromis dans
I’iconoclasme, a la fin du VHP siede". Certes. c’est Irene qu. prend ! initiative de

convoquer la rdunion qui doit designer le futur patriarche. Mais, des lors.

** Jean Chrysostome, Sur le saccrdoce (citd n. 10), 1119, 164.

> K.G. HOLUM. Thcodosian F.tnpresses. Bcrkcley-Ixs Anges1982

BESCHUETZ, Fricnds and Encmies of John Chrysostom, in: A. MOHA  ( . 1<)84
Byzantine and Renaissance Studics for Robert Browning (Byzantma Australiern ), C »
103-104; L. P1ETR1 et L. BROTTIER, in: Histoire du chnstianistne, 11, Par* -+ ' ' HOLyM
14 Nestorius. Le livre d Hdrael.de de Damas. trad F. NAU. Pans 1910. 89 ct XXI n HOLUM.
Tbeodosian Empresses(eiten. 33) 163-174et 182_ R ~ ,993 45g. trad. The
Thcophanis Chronographia, A. 6277, 6d. C.DE ———  rt2-6"4 \VOIir aussi
Chronlclc of Theophancs Confessor, parC MANGOcI RISC( . *i j* R 220S)

F HALK1N, Deux impdratrices de Byzanee. in: Analec.a Bolland.ana 106 (1988) 11-12 (BHG 2205).



94

I’imperatrice reste cn retrait: tous les participants se prononcent unanimement en
faveur de Taraise; ensuite seulemcnt I'imperatrice prend la parole et declare qu’elle
aussi vote pour lui. Cette presentation des Jaits ne prejuge pas du role reel joue par
I’imperatrice. Mais eile temoigne assurement d'une ideologie selon laquelle
I’intervention d’une femme en de telles matieres ne saurait prendre une forme trop
voyante et trop autoritaire. Il a, jusqu’ici, ete surtout question d’imperatrices: cela
tient aux sources, et nous nous heurterons sans cesse a cette limitation.

Pourtant, en ce qui concerne I’acces des femmes au sanctuaire, quelques don-
nees ont une portee plus large. Elles font apparaTtre deux phenomenes. Premiere-
ment, I’interdit n’avait pas une valeur universelle ou n’etait que partiellement res-
pecte. Des pratiques villageoises deviantes, condamnees par une decision patriar-
cale du Xlle siecle, ont ete citees plus haut. Par ailleurs, Baisamon mentionne deux
exceptions constantinopolitaines. Dans son commentaire au canon 69 du concile in
Trullo3e, il note d’abord que n’importe qui peut acceder au sanctuaire dans I’eglise
du Christ de la Chalcd, et avoue ne pas savoir pourquoi. Plus loin, il explique qu’il
s’est souvent efforce d’empecher les lai'cs d’entrer dans le sanctuaire de la Theoto-
kos Hodegetria: le monastere correspondant etait cn effet la residence de Baisamon
a Constantinople, en tant que patriarche d’Antioche37. Baisamon reconnait que ses
tentatives ont echoue: on lui a oppost gu’il s’agissait d’un ,usage ancien* (ar-
chaion ethos). Certes, Baisamon ne precise pas s’il y avait des femmes parmi ces
lai'cs; mais cela ne semble pas totalement exclu3g * *

Un usage ancien. La remarque de Baisamon nous amene au deuxieme phe-
nomene reparable: I'interdit canonique parait le resultat d’une Evolution. C’est en
tout cas ce qu’affirme Matthieu Blastares au XIVC siecle3y. D’apres lui, differents
indices permettent de conjecturer que le sanctuaire etait autrefois accessible aux
femmes; il eite expressement le discours funebre de Gregoire le theologien pour sa
sccur Gorgonia: un passage de ce texte celebre depeint en effet Gorgonia, malade,
venant en pleine nuit se jeter au pied de I’auteld". On imagine difficilement que la
sccur de saint Gregoire, elle-meme une sainte, ait deliberement enfreint un interdit
universeliement reconnu. Dans la seconde moitie du ive siecle, le pourtour de
I’autel devait etre encore accessible aux femmes, du moins dans certaines regions.

36 RP II, 466-467. Voir G. DAGRON, Ernpereur e( prelre. fitude sur Ic ,c"saropapisme* byzan-
tin, Paris 1996,268-269.

371 K. PITSAKIS, He ektase les exousias henos huperoriou patriarche: ho patriarches Antiochcias
sten Konstantinoupole ton 12" aitna, in: N. OIKONOMIDES (cd ), Byzantium in the 12th Century.
Canon Law, State and Society, Athfenes 1991, 117-133.

X Ibid., 121 n. 75 (la presence d'une icone cdicbre expliquerait la libertb d’accis); voir aussi
Ch. ANGELIDI, Un texte patriographique et ddifiant: le ,Discours narratiP' sur les Hodegoi, in: Revue
des Btudes byzantines 52 (1994) 114-115, 117, 127, 130-133: il y aurait deux icéncs, l'unc dans la nef,
l'autre, replique de la premibre, dans la prothesis. En tout cas, I’anecdotc citee (ibid., 147,1. 227-236)
met en sccne une femme qui, au VVnr siecle, s’approche de I'icone placte dans la prothsis.

WRP VI 172.

m Grdgoire de Nazianze, Discours, 8, S 18, ed. M.-A. CALVET-SEBASTI (Sources chrdtiennes
405), Paris 1995, 284-286.



95

Y a-t-il d’autres donndes permettant. dans le monde byzantin, de jalonner
Revolution? j’cn ai repere deux. Ma.s leur fiabil.te reste incerta,ne. En outre, eiles
se rapportent a des imperatrices et non a des femmes ordinaires. Or, dans la mesure
ol I’empereur est le seul la.c autorise & entrer dans le sanctuaire onpourrait se
demander si le cas de I’imperatrice est rcpresentatif pour 1 cnsemble des femmes.
La premitirc donnee concerne, au V' sidcle, Pulcherie. Selon une source orientale
d’inspiration nes.orienne4l, Piicher,e, lors de la fete de Paques, s appretan a entrer
dans le sanctuaire pour communier aux cotes de son frere Theodose Il. Nestorms.
alors patriarche de Constantinople. dut se precipiter pour lu. barrer le passage. 11 ne
semble pas y avoir trace de cet episode dans la tradition orthodoxe ou occ,dentale.
Quant au deuxieme cas, c’est une conjecture, qu. porte sur la Situation de annde
843. La celdbration de la Fete de POrthodoxie, le prem.er d.manche du grand ca-
teme, comporte une particularite, comme le releve le tra.te de Constantm VII Por-
Phyrogenetc sur le ccremonial de la cour imperiale: ,ce jour-1a, 1| empereur n entre
Pas dans le sanctuaire“42.*Mddre Grabar a propose d’expliquer cette s.ngulante de
la fa9on suivante: le 11 mars 843, jour de la restauration off.c.elle €= rr k

souverain dtait une femme, exclue du sanctuaire ean ou <«
*’hypothesc scduisante; eile reste evidemment incertaine

Si Phistoricite de ces deux episodes dta.t reelle on obseryerait alors une evo.
lution. Une augousta du V¢ sidcle peut encore revendiquer le droit d entrer
sanctuaire; une impera.ricc du .X* siede ne le peut plus. On remarque en outre,
gue les canonistes du Xllc siede sont muets sur ce sujet. Il y avait pour ant eu" des
imperatrices souveraines au siede preeddent (Zoe, |heocora)e e P " o
Pu, theoriquement, se poser. Ce silence est particuherement trappant chez Balsa-
mon: car ce canoniste consacre de longs developpements a a Situation par icu lere
(‘e Pempereur parmi les laics4S; il compare aussi en detail es prdrogatives e
I’empereur. de Pimperatrice et du patriarche et expl.que les d.ffdrence de:tan
Privileges par les differences de leurs tonet,ons46. On tera donc | hypothese que

concretement, la question ne se posait plus et que !l’exclusion a ait ¢ esormais ¢
s°i, meme pour une femme assumant la fonction imperiale.

J c

2. Le soutien materiel apporte a I'Eglise

Venons-en au deuxidme point: les femmes et le soutien materiel qu dies ont
aPporte & I’Eglise byzantine. Ce que I’on pourrait appeler leur réle nourricier. C est
un réle approuve par les canonistes byzantins, et notamment par Baisamon dans le

41 Lettre & Cosme. 9, <Sd. F. NAU, in: PO XIlII 279. Voir HOLUM, Theodosian Empresses (eite
n- 33), 145 et 153-154,

42 Constantin Porphyrogdnetc, Le livre des ceremonies, 137, dd. A. VOGT, |. Paris 1967, 147.

41 A. GRABAR, L’iconoclasmc byzanlin. Dossier archdologiquc, Paris 1957,204 ct 206-207.

44J. GOUILLARD, Le Synodikon de Porthodoxic, in: Travaux el mdmoires 2 (1967) 130 n. 103.

4' Voir DAGRON, Empereur ei pretre (cild n. 36), 263-276.

46 RP |V, 544-546; voir aussi PG 138, col. 1017-1020.



96

texte qui vient d’etre mentionne47. Il y explique que I'aide fournie par I’empereur

s’etend & la fois a I’ame et au corps; I’action du patriarche, eile, concerne unique-
ment I’utilite de I’ame; enfin, ,la protection et la sollicitude de I’imperatrice pour
les sujets s’etendent uniguement & la prosperite du corps (en effet, les femmes sont
depourvues de toute faculte de secourir I’'ame)*,

Ce role nourricier s’accorde ainsi & 1’ldeologie dominante, et on ne s’etonnera
pas de le trouver frdguemment mentionne dans les textes hagiographiques. Parmi
les qualitds attribuees aux saintes, la gonerosite envers I’'Eglise tient une place de
choix. Cela vaut notamment pour les quelques femmes qui sont honorees comme
saintes tout en ayant vecu dans le siede jusqu’a leur mort. Marie la Jeune48,48ar
exemple, se preoccupe de fournir des provisions aux moines reclus ou d’embellir
les eglises des environs. A sa mort, son mari trouve les coffres vides; lajeune es-
clave qui etait au service de la sainte lui explique que sa mattresse a tout depense
en liberalites diverses: le rachat de captifs, I’entretien des pauvres, mais aussi des
dons de vetements precieux aux eglises pour recouvrir les autels ou decorer le reste
des batiments. La generosite envers I’Eglise se retrouve dans la Vie de Theophano,
mais & une autre dchelle, puisqu’il s’agit d’une imperatrice, premiere femme de
L6on VI: non seulement eile enrichit les monastéres, mais eile fonde un grand
nombre d’hospices, d’hdpitaux et autres institutions pieuses qu’elle dote avec lar-
gesse49.

S’agissant de textes hagiographiques, on peut avoir affaire, dans certains cas,
a un simple topos. Mais la generosite des femmes envers I’Eglise est attestee aussi
par d’autres types de sources: inscriptions, actes juridiques ou narrations histo-
rigues. Les donnees les plus nombreuses concernent des femmes de la famille
imperiale et, secondairement, quelques autres appartenant a I’elite de I’'Empire.
Elles attestent que, dans ce milieu au moins, les liberalitds feminines sont un phe-
nomene constant du debut & la fin de Byzance. Ne pouvant developper ici chaque
cas, je me limiterai le plus souvent & des noms: des la premiere moitid du Ve sie-
de, Helene, mere de Constantin50; au debut du Vc siede, Eudoxie, epouse

d’Arcadius; puis les augoustai rivales, Pulcherie, sreur de Theodose Il, et Eudocie,
epouse de celui-ci51; Verine, epouse de Leon le'52; au Vle siede, I’epouse de Justi-

47 RP 1V, 545; voir aussi PG 138, col. 1017D.

4" BHG 1164: 6d. Vita S. Mariae iunioris, c. 3, 5, 11, in: AASS Nov. IV, 693, 694, 696-697; Irad.
Life of St. Mary the Younger, in: A.-M. TALBOT (61), Holy Women of Byzantium, Ten Saints' Livcs
in English Translation, Washington 1996,257,260,267,

49 Zwei griechische Texte Uber die HI. Theophano, die Gemahlin Kaisers Leo VI., cd.
E. KURTZ, in: Memoires de I’Acaddmie imperiale des Sciences de St.-Pdtersbourg, VIII' serie, classe
historico-philologique, 1112, Saint-Petersbourg 1898,41 1. 26-27.

5l L. BRUBAKER, Memories of Helena: Patterns in Imperial Female Matronagc in the Fourth
and Fifth Centuries, in: L. JAMES (61.), Women, Men and Eunuchs. Gendcr in Byzantium, Londres-
New York 1997, 57-58.

51 HOLUM, Theodosian Empfesscs (eite n. 33), 53 n. 26 (Eudoxie), 91, 103, 136, 142-144 (Pul-

cherie), 219 (Eudocie); BRUBAKER, Memories (eile n. 50), 61 (Eudoxie), 56 (Eudocie)
52 B. FLUSIN, in: Histoire du christianisme, 111, Paris 1998, 640.



97

nien, Theodora’”; au VIII' sifecle. Eudocie, epouse de Constant.n V, e Anthousa.
leur filleb4; apres la prem.ere crise iconoclaste, 1’'m.peratr.ce Irene e Theodo
secondc femme de Constantia VI55; au IX' s.ecle, | epouse de M.chel | , pms

*’imperatrice Theodora56;, au XI' silicle, Eudoe.e Makremboht.ssa, 6pouse dt
Constantia X Doukas, puis de Romain IV Diog"ne57 Les .mt.at.ves uwantes son.

mieux connues. notamment parce que des typika de fondat.on sont = = v6s. Au
d6but du XII* siede. Irene Doukaina. opouse d Alex.s T =~ ford !

vent de Notre-Dame Pleine-de-Gréacc (Theotokos Kcchar.lomend) . A la findu
XIII" siécle, Theodora, dpouse de Michel V111 Paldologue. accor™ des P'MM = =
au monastere de Saint-Jcan h Patmos et donnc un b.cn au momjfde Lemhotis-

sa prds de Smyrne. Mais sa gendrosite envers les institutions re igic . ‘ ‘
delda. Apres la mort de Pempereur, eile restaure le numat

un couvent de fcmmes dedid & la Theotokos: le typi on Saints-
qu’elle lui donne; eile restaure aussi le couvent constan.mopol am de Samts
Anargyres5). Dans la premidre moitid du XIV sidcle”en ,

chel VIII, Martha, fonde un couvent h Constantmople . Edcux

chel VIII font de meine: Theodora Synadene fonde le m°n<*,er ,dj Kn.
Bonne-Esperancebl e« Theodora Raoulaina restaure ce u. de Samt-Andrd m K
set62. Quant & Irene Choumnama, veuve d’un fils de Pempereur Andromc ll. eile

51 John of Ephesos, l.ives of the Eastem Saints, chap. 51, ed. Irad. E.W. BROOKS, in: PO, XIX
2-161; loannis Malalae Chronographia. ed. L. DINDORF. Bonn 1831,441,1. 8-12; trad. The Chroniclc
ofJ°hn Malalas, par E. el M. JEFFREYS, R. SCOTT. Melbourne 1986. 256 (livre 18, § 25).

** Voir C. MANGO, St. Anthusa of Mamincon and the Family of Constantinc V, in: Analccta
““ollandiana 100 (1982) 402 et 409; N. CONSTAS, Life of St. Anthusa. Daughtcr of Constantinc V, in:
A-M. TALBOT (ed.). Byzantine Dcfenders of Images. Eight Saintsl Uves in English Translation.
Washington 1998, 23.

Theophanis Chronographia (citd n. 35), A. M. 6295, 478; trad., 656 et 657; Patna Konstanlt-
noupoleds. 11l § 77, 85, 154, dans Scriptores originum constantinopolitanarum, I, ed. Th. PREGER,
~e,Pzlg 1907. 243, 246, 265. Voir D. DE F. ABRAHAMSE, Womcn's Monasticism in the Middle
Byzantine Period: Problems and Prospccts, in: Byzantinische Forschungen 9 (1985) 37 et n. 3;
h IRLAND, Byzantine Empresses. Women and Power in Byzantium, AD 527-1204, Londres-New
York '999,77 n. 27,93 n. 90 et 93.
€l * Ib>d., 37 et n. 3; Theophanis Chronographia (citd n. 35), A. M. 6025, 186; trad., 285 (pour
{bdodora).

** Pscllos, Chronographie, ed. t. RENAULD, II, Paris 1967, 166.

*Voir A. LAIOU, Obscrvations on ihc Life and Idcology of Byzantine Womcn. in: Byzanti-
nischc Forschungen 9 (1985) 98.

A.-M. TALBOT, Empress Theodora Palaiologina, Wife of Michael VIII. in: Dumbarton Oaks

apers 46 (1992) = Homo byzantinus. Papers in Honor of Alexander Kazhdan, 296-303.
"R. JANIN, La geographie ecclesiastiguc de I'Empire byzantin, 13. Lesdgliscs etles mon-
Sftres- Paris21969, 324-326.

LAIOU, Observations (eite n. 58), 99.

u, O. M. NICOL, The Byzantine Family of Kantakouzenos (Cantacuzenus) ca. 1100-1460.
Washington 1968, n° 14 p. 17; 1D, The Byzantine Lady. Ten Portraits, Cambridge 1994,40-46.



98

restaure le monastere du Christ Philanthropos6'. Leurs liberalites se manifestent
donc sous deux formes: d’une part, la construction ou la restauration d’eglises, de
monasteres, d’hospices, d’hdpitaux; d’autre part, des donations en nature, en argent
ou en proprietes immobileres & des institutions existantes.

Les femmes de la haute societe font montre d’une generosite similaire. Les
cas les plus celebres sont ceux des dcbuts de Byzanee: Olympias transfere peu a
peu toute sa fortune a I’Eglise de Constantinople; Melanie la Jeune deploie d’abord
ses liberalites dans diverses regions de I'Empire, puis concentre son action sur ses
fondations de Jerusalem*l0 Krats on pourrait citer Maria Skleraina au XIC siecle ou
Eudokia Angelina & la fin du XI11t65. Quant aux femmes de milieu plus modeste,
leurs donations & des monasteres ont ete etudiees dans deux series de documents:
les actes d'ltalie du Sud et de Sicile au XIC siecle, et les archives de PAthos66. Il
ressort de ces analyses que des femmes, en nombre significatif, choisissent de faire
beneficier I’Eglise de leurs biens, aux depens de leur famille. On constate par
ailleurs que les donations se font particulicrement frequentes quand les femmes
entrent au monastere.

Assurbment, ce n’est pas sur de telles donnees que I’'on batira des statistiques.
Elles permettent cependant de conclurc que, selon toute apparence, la generosite
des femmes envers I’Eglise a ete importante. Les femmes byzantines ont rempli le
féle nourricier qui leur etait reconnu. Mais il y a une question plus interessante
pour notrc sujet: ce role est-il reste purement nourricier? Ou bien est-on parfois
passe de I’aspect materiel a I’aspect spirituel? En d’autres termes, est-ce que, par le
biais de leurs dotations, les femmes ont parfois exerce une influence sur la vie
religieuse elle-meme?

L’enquete a ete menee dans deux sortes de sources: les Vies des saintes ayant
fonde des communautes monastiques et les typika de fondation. Les Vies de sain-
tes se sont averees decevantes. Meme celle de sainte Melanie, qui renscigne pour-
tant sur I'organisation du monastere fonde au Ve siecle par Melanie sur le Mont des
Oliviers, ne permet pas de deceler des choix propres. Les typika monastiques, eux,
nous transportent aux XIIC - XIVC sibcles. L’importance des choix personnels des

10 A. C. HERO, Ircne-Eulogia Chouinnaina Palaiologina Abbess of the Convent of Philanthropos
Sotcr in Constantinople, in: Byzantinische Forschungen 9 (1985) 121-122.

M Vic anonyme d’Olympias, §8 5 et 7, eil. A.-M. MALINGREY (Sources chretiennes Obis),
Paris 1968, 414-419 et 420-421; Vic de sainte Melanie, 8§ 15, 17-21, 35, 41, 49, 6d. D. GORCE

(Sources chretiennes 90), Paris”1962, 156-173, 192-195,204-207, 220-223.
Voir 3. MALAMUT. A propos de Bessai d’fiphe.se, in: Revue des fitudes byzantines 43 (1985)

246; H. DELEHAYE, Deux typica byzantins de I'dpoque des Paleologucs, Bruxelles 1921. chap. 19
(§ 44-49), p. 131-134.

““J. HERRIN, In Scarch of Byzantine Women: Three Avenues of Approach, in: A. CAMERON
et A. KUHRT (dd.), Images of Women in Anliquity, Uindrcs2 1993, 177-178; TALBOT, Women and
Mt Athos (citd n. 30), 76-78; EAD., Byzantine Womcn, Saints' Lives, and Social Welfare, in:
E. A. HANAWALT et C. LINDBERG (eil.), Through the Eye of a Needle. Judeo-Christian Roots of
Social Welfare, Kirksville (Missouri) 1994, 109.



99

fondatrices dans la vie materielle des fondations a dt£ soulignce. Madame La.ou a
observ.5, par exemple. & quel point le typikon du monastere fonde par | imperatnce
Irene Doukaina est pointilleux, s’agissan. de la gestion des b.ens, une teile mmuUe
reflfete vraisemblablement la personnahte de la fondatrice . Or Irene dit av Ir
recherehe, pour la communaute quelle fonde. ..le b.en-etre mater.el et le profit
spiritucl* . Scrait-il possible de retrouver. pour la vie spmtuelle auss,. des onenta-
tions liees a des choix pcrsonnels? , .
Deux objections viennent & I’esprit. PremieremenL le redacteur du typ.kon
n’est pas la fondatrice. Neanmoins. le typikon d'lrime Doukatna a 6 d jed.gd e,
Public non seulement sur son ordrc. mais aussi sur ses directives La deux dme
objeetion es, que les typika s'inspircn, de modeles plus
Doukaina, par exemple, a pour modele le typikon du monastdre de la fhcotkos
Bienfaisante (Evergetis)10. Avant de prcndre en considerat.on “"e 'nfluence de a
fondatrice sur la vie religieuse du monastere, il faul venfier que | on n apas a la.re
& un emprunt. Il y a ainsi, dans le typikon d’Irene, une affirmation mtéressantc sur
'es differentes charges (diakoniai) exercees par les momates. Ns travaux ne sont
Pas moins importants que les Offices divins et les momales ne ¢ P '
aller au decouragement si leurs diakoniai les amenent a manquer T
charite est supeneure a la pritirc7'. On verrai, volont.ers dans ce jugcmen un tra,,
Propre a Irene, en raison de son interet manifeste pour la bonne admimstratiom
Mais le passage en question est repris au typikon de la Theotokos B.enfaisante. On
Peut dire, tout au plus, que cette disposition a convcnu a ! .mpcratnee
Quelques choix personnels peuvent ndanmo.ns etre decelds. D<5ja pour le
cable de la fondation, qui es, mise sous tel ou tel pa®nage. d'vm ou de samUrdrm
Doukaina fonde son monastere en I’honneur de la Theoto os o, f
le prologuc du typikon insiste sur les Sentiments qu inspire a re
de Marie: eile le mdd.te, eile en parle72. Ce passage ne t.gure pas '
Mente si cela ne suffi, pas & prouver un choix vra.ment mdmduel. | hypothese est

67 A. LAIOU, The Rolc of Women in Byzantinc Society, in: Jahrbuch der Osterreichischen
““yzantinistik 31/1 (1981) = XVI. Internationaler Byzantinistenkongress. Akten 1/1,242; EAD., Obser-
vations (cité n. 58), 79-87. ~

““ P. GAUTIER, Le typikon de la Theotokos Kccharitdtndne, in: Revue des Etudcs byzantlnes 43
(1985) chap. 781. 2072-2073 (p. 136-137).

Ibid., titre (p. 18-19),

7" lbid., p. 14. Ce moddle est editc par P. GAUTIER, Le typikon de la Theotokos Evergetls in:

des Emdes byzantines 40 (1982) 5-101. Semblablemcnt. dans le typikon du couvent de la
Th”tokos de Bonne-Espcrance, fondd par Theodora Synadoni. il est indique que les prescnpt.ons se
Cl>nforinent au typikon de Jerusalem, c'cst-a-dire de Saint-Sabas: voir DELEHAYE, Deux typica (citc
n W), chap. 16 (§ 78-82), p. 64-65. Et le typikon du deuxiitne monastirc du Christ Philanthrépos,
fondtS par Irene Choumnaina. semble reproduire cclui du couvcnt de Notrc-Dame Pleine-de-Grace. du
"wins d'apits le fragment conservd: voir GAUTIER. Theotokos Kecharittmone (eite n. 68), 15.

71 1bid., chap. 25 (p. 70-73).

72Chap. 1 I. 73-77 (p. 22-23).



100

vraisemblable. Par ailleurs, des preoccupations personnelles determinent aussi les
obligations des moniales, dans leur mode de vie et meine du point de vue religieux.

L’imperatrice souligne qu’elle a institue pour les religieuses un mode de vie
totalement cenobitique7l. Cette affirmation est absente du modele, ainsi que les
regles qui en decoulent, telles les prescriptions relatives & I’unique dortoir ou & la
prise en commun des repas; dans le meme esprit, Irbne decide aussi que toutes les
moniales auronl un pere spirituel unique?8 L’imperatrice montre la meme insis-

tance a propos de la regle de la cloture: des dispositions minutieuses sont prevues
pour assurcr son respect dans toutes les eventualites75. S’agissant, en revanche, du
deroulement des Offices, il etait peu probable de trouver des innovations majeures.
De fait, le typikon suit celui de la Theotokos Bienfaisante. On remarque neanmoins
une mesure de clemence patrticuliere, destinee & adoucir la rigueur de la celbbration
des vigiles76. Ce qui est propre au typikon d’lrene, c’est I'importance des comme-
moraisons prevues pour les differents membres de sa famille. Le phenomene a deja
ete analyse comme une des manifestations du sentiment familial et dynastique fort
qui anime les femmes de I’aristocratie byzantine & I’epoque des Comnenes et des
Paleologues?'. Je releverai seulement un point de detail, parce qu’il deroge & la
norme de la vie religieuse. Les jours ol des proches de l'imperatrice sont comme-
mores, on sert aux moniales un repas de fete, sauf si la commemoraison tombe un
mercredi ou un vendredi. Jusqu’ici, il n’y a rien que de normal; mais une exception
est prevue pour I’empereur Alexis Comnene: meme si sa commemoraison tombe
un jour de jetine, les moniales auront du poisson en abondance78. En d’autres
termes, la reverence due a I’empereur I’emporte sur les regles du jeline.

Il existe une derniere Institution & travers laguelle un pouvoir feminin est sus-
ceptible de s’exercer sur la vie conventuelle: il s’agit du patronage des monasteres,
que nous connaissons surtout par les typika, a partir du XIIC siede. Les termes
utilises pour designer cette fonction sont assez varies, mais certains se distinguent
par leur frequence: epikouria (assistance), prostasia (protection), et surtout epho-
reia (surveillance) et antilepsis (patronage). Les fondatrices accordent ce patronage
a des membres de leur famille. Au XIVC siede, pour son monastere de la Theoto-
kos de Bonne-Espbrance, Thbodora Synadene designe ses fils; pour le monastere
de Lips, I'imperatrice Theodora attribue ce role a I’empereur regnant: c’est-a-dire a
son fils, Andronic Il, puis aux successeurs de celui-ci. Dans les deux cas, la dbci-
sion est accompagnee d’une reference & la faiblesse feminine; le typikon de Lips

73Chap. 1 1. 92-95 (p. 24-25).

74 Chap. 2 (p. 30-33), chap. 5-6 (p. 40-43), chap. 16 (p. 58-59), chap. 44 (p. 90-91), chap. 55
(p. 104-105).

75 Chap. 4 (p. 38-39), chap. 74 (p. 128-129), chap. 80 (p. 144-147).

76 Chap. 39 (p. 88-89).

77 LAIOU, Observations (cild n. 58), 77-78, 87.

K GAUTIER, Theotokos Kecharitdmenc (eile n. 68), chap. 71 |. 1772-1778 (p. 118-119).



101

souligne meine que, plus les moniales sont faibles, plus eiles ont besoin d’un pro-
tecteur puissant7”®.

Il en va bien differemment pour le monastere fonde par Irene Doukaina au
XUC siede. La, le patronage est confie exclusivemenl & des femmes: ses filles, sa
petite-fille Irene, lille d’Anne Coinnene, la lignee feminine d’Anne, et ainsi de
su>te. La transmission de cette fonction est en effet prevue dans les moindres de-
tails, au cas ol la descendance viendrait & manquer80 Cette Organisation genealo-
8>que a 6te Otudiee8l, et je n’y reviendrai pas. J’examinerai seulement si le réle
‘levolu U la patronne du monastere lui donne un pouvoir réel sur la vie monastique.

A vrai dire, diverses dispositions du typikon semblent au contraire viser &
contenir ce role dans des limites strictes: la protectrice ne peut exercer d’autorite
SUr les moniales, ni changer la superieure, ni introduire ou exclure des religieuses,
ni Intervenir dans I'administration; meme son entree dans le monastere est soumise
a des restrictions severes82. Dcux fonctions lui sont impaities. D'une part, contri-
buer & la prospiSrite materielle du couvent8’. D'autre part, prdserver les rogles
edictees dans le typikon, en empechant tout changement: il lui appartient notam-
1>ent de maintenir I’organisation cenobitique84. Une teile responsabilite pourrait

deja lui permettre d’agir sur la vie interne du monastore. Le typikon lui accorde
aussi d’intervenir dans certains cas, en cooporation avec la supdrieure85. Elle peut
er>finjouer un réle dans I’dlection de la superieure, qui se faiten sa presencesl’. En

*emPs ordinaire, son réle consiste simplement & contrdler la regularite de la proce-
dure; mais, en cas de desaccord entre les moniales, il devient ddeisif, car eile se
Prononce en faveur d’une des deux parties (la partie la meilleure, dit le typikon,
mais seule la patronne, apparemment, est juge de ce caractere meilleur). En outre,

SI >es bonnes candidates viennent a manquer, eile doit en chercher & I’extérieur du
Monastere. Enfin, eile depose la superieure incompetente8?.

I’our conclure, si les femmes ont genereusement contribue (i la prosperite de
c-glise byzantine en general et des monastores en patrticulier, leur influence sur la
vje spirituelle de ces derniers apparalt tres iimitee. Mais il reste & examiner leur
ro @ dans la vie religieuse de I’Empire byzantin d’un troisieme point de vue: la part
<lu eiles ont prise dans les conflits religieux et dans la defense de la foi.

. ** Voir DELEHAYE. Deux typica (cild n. 65), 29-31 (Thdoiokos de Bonnc-Espdrance) ei 108
L|PS) LAIOU, Observalions (cild n. 58), 78-79. on,

GAUTIER, Thdolokos Kecharitomend (cild n. 68). chap. 3 (p. 32- 33) et cllap 80 (p. 42-145).

LAIOU, Observalions (citd n. 58), 77-78. om Nowvi

GAUTIER. Thdolokos Kdcharilomdnd (cild n. 68). chap. 3 (p. 32-35) el chap. 801. 2263-2267
(P- 144-145).

Chap. 9-10 (p. 44-47). chap. 14 (p. 56-59).

Chap. 55 (p. 104-105).

Chap. 4 1. 353-358 (p. 38-39).

““Chap. 11 (p. 48-51).

Chap. 13 (p. 54-55).



102

3. Ladefense de la foi

La participation de femmes aux littes religieuses qui ont marque I’histoire
byzantine est attestee du debut & la fin de I’Empire. L’episode le plus celebre, celui
de la crise iconoclaste, sera developpe plus bas. Mais bien d’autres cas sont con-
nus, soit pour I’epoque protobyzantine, soit pour les XIIL-XIV' siecles. Au Ve
siecle, l'augousta Pulcherie soutient les moines Acemetes contre les autorites ec-
clesiastiques et politiques88.*Au VIC siecle, I'imperatrice Theodora aide de toutes
les manieres possibles les eveques et les clercs qui refusent d’admettre le concile
de Chalcedoine et sont poursuivis par les empereurs Justin ler puis Justinien; et
guand le patriarche de Constantinople Anthime doit tuir la colere de Justinien, eile
le dissimule au palais meine, pendant des annees

Sept siécles plus tard, de nombreuses temmes de la famille imperiale
s’opposent rdsolument a la politique d’union avec Rome menee par Michel VIII
Paleologue. Au premier rang de ses adversaires’*, il y a sa sceur Irene Palaiologina
(de son nom monastique, Eudocie) et ses nieces, les filles d’Irene: ce sont Theodo-
ra Raoulaina, persecutbe et emprisonnee pour ses activites antiunionistes; Anne,
veuve du despote d’Epire et exer*ant la regence pour son fils mineur; enfin, Marie,
epouse du tsar des Bulgares Constantin Tich. Selon I’historien Pachymere, Marie
aurait projete une alliance entre les Bulgares et les Mamelouks d’Egypte pour ecra-
ser Michel VIII; quant & Irene, eile aurait declare, a la mort de son frere, qu’il dtait
voue & la la damnation dlemeHe9l. L’attitude de I’epouse de Michel VIII, Theodo-
ra, est plus difficile & cerner. Il semblerait qu’elle ait eu d’abord des sympathies
antiunionistes; ensuite, eile a du accepter la politique imperiale92. Dans la profes-
sion de foi qui lui a ete imposee apres la mort de Michel VIII, eile declare ceci:
.meme alors le caractere inhabituel et nouveau de la chose me pesait et me faisait
souffrir“93. Qu’en etait-il vraiment?

““ HOLUM, Thcodosian Empresses (eile n. 33), 135-136; G. DAGRON, Les moines et la ville.
Le monachisme & Constantinople jusqu'au concile de Chalcddoine, in: ID,, La romanitd chrdtiennc en
Orient, Londres 1984, VIII, 235-236.

m John of Ephesos, Lives of the Eastcm Saints, chap. 13, 25, 47-49, 58, <M. trad. E.W. BROOKS,
in: PO, XVII 1, 189, XV1114,529,676-680,686-687,691, XIX 2, 225.

91 Georges Pachymdris, Relations historiques, V, 14, 6d. A. FAILLER, trad. V. LAURENT
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae XXIV), Il, Paris 1984, 486-487. Voir D. J. GEANAKOPLOS,
Emperor Michael Palaeologus and the West 1258-1282, Cambridge (Mass.) 1959, 274; NICOL, The
Byzantine Family (citd n. 62), n" 14 p. 16-17 (pour Theodora Raoulaina); LAIOU, The Role (citd n. 67),
251.

91 Georges Pachymdres, Relations historiques, VI, 1, dd. A. FAILLER, trad. V. LAURENT (Cor-
pus Fontium Historiae Byzantinae XXIV), Il, Paris 1984, 544-547; VII, 3, dd. trad. A. FAILLER, III,
Paris 1999, 24-25.

92 TALBOT, Empress Theodora (citd n. 59), 297-298.

93 S. PfiTRIDfcS, Chrysobulle de I'impdratrice Thdodora (1283), in: Echos d'Orient 14 (1911) 27
et 28.



103

Des femmes prennenl aussi parti dans le schisme arsenite. Toujours d’apres

Pachymire, une autre sceur de Michel VIII, Marthe, ainsi que la fille et la belle-
fille de Marthe se sont opposees a I’empereur'll. Pour la suite de la crise, la corres-

pondance du patriarche Athanase témoigne encore de I'implication des femmes. Il
reproche implicitement & Marie, epouse de Michel IX et bru d’Andronic Il, de
montrer de la bicnveillance & ses opposants, c’est-a-dire au parti arsenite; il accuse
egalement de dissidence les epouses de trois hauts dignitaires imperiaux9. Plus
tard dans le XIVC( siede, Irene Choumnaina, veuve d’Andronic Paleologue et eile
aussi bru d’Andronic I, s’engage energiquement dans la querclle hiisychaste et
prend la tete de I'opposition & Gregoire Palamas%%. Par ailleurs, d'apres la corres-
pondance de Nicephore Gregoras, I’'imperatrice Irene, epouse de Jean VI Cantacu-
zene, partage cet engagement, qui est en Opposition complete avec les positions de
son mario7.

Pour tous ces evenements, nos informations se limitent au cercle de la famille
imperiale et & quelques rares femmes de la haute societd. La crise iconoclastc est le
seul conflit religieux pour lequel les donnbes s’etendent & d’autres milieux. La
participation des femmes h la defense des icones est tres largement admise, et deux
formes d’iconophilie feminine sont mises en avant: d’abord, le fait que des femmes
aient continue a venerer des icones qu'elles gardaient secretement; d’autre pari, le
fait que des femmes aient lutte contre les entreprises iconoclastes et subi, de ce fait,
des persecutions ou meme le martyre9s.

Comme exemple de chacunc de ces formes d’iconophilie, on peut citcr deux
episodes de la Vie d'Etienne le Jeune, redigee au debut du IXC siécle. Dans la pri-
son ol Constantin V I’a fait enfermer, Rtienne reijoit la visite de I’'epouse du geo-
lier; eile lui apporte trois icdnes qu’elle cachait chez eile (une de la Thootokos et de
son fils, une de saint Pierre, une de saint Paul); le saint les lui rend justc avant son* I.

M Georges Pachymeres, Rclations hisloriques, IV, 18, ed. A. FAILLER. irad. V. LAURENT, II,
Paris 1984.380-381.
Voir Les regestes des acles du palriarcal de Constantinoplc, 14, ed. V. LAURENT. Paris 1971,
n° 1689 ei n° 1614; The Conespondence of Athanasius | Patriarch of Conslantinople. n° 34 et n*“ 69
I. 144-145, dd. A.-M. MAFFRY TALBOT (Corpus Fontium Historiae Byzantinac VII), Washington
1975, 70-73, 170-171 (texte) et 382-390 (commentairc); LAIOU, The Role (citri n. 67), 251 (sur Marie).
HERO, Ircnc-Eulogia (eite n. 63), 140-144.
** Correspondance de Nicdphore Grdgoras, n° 151, dd. R. GUILLAND, Paris 1927, 234-235.
Voir LAIOU, The Role (citri n. 67), 251.
J. HERRIN, Women and the Faith in Icons in Early Christianity, in: R. SAMUEL et
G. STEDMAN JONES (dd.), Culture, Idcology and Politics, Londres 1982, 56-83; EAD., Public and
Private Forrns of Rcligious Commitrncnt among Byzantinc Women, in: L.J. ARCHER, S. FISCHLER
et M. WYKE (dd.), Women in Ancient Socicties. An lllusion of the Night, Londres 1994, 197-199;
MANGO, St. Anthusa (eite n. 54), 409; A. P. KAZHDAN et A.-M. TALBOT, Womcn and Iconoclasm,
in: Byzantinische Zeitschrift 84-85 (1991-1992) 391-408.



104

martyre". L’autre episode se place au tout debut de I’iconoclasme, quand
I’empereur Leon Ill veut faire enlever I’image du Christ & la Chalce: des femmes
honorables declenchent alors une erneute et subissent le martyre pour cette rai-
son'®,

Mais, dans ce cas encore, les sources parlent davantage des femmes de la fa-
mille imperiale. Elles font dtat de leur iconophilie sous deux aspects: d’une part, la
dissimulation d’icénes et leur veneration en cachette; d’autre part, le role revenant
a deux imperatrices, regentes pour leur fils mineur, dans le retablissement de
I’orthodoxie. Pour ce qui est de la veneration secrete des icones, le recit le plus
connu concerne la mere de I'imperatrice Theodora, Theoctiste: celle-ci fait venir
ses cing petites-filles dans le monastere ou eile reside et leur montre des icones
qu’elle y garde secretement; du moins jusqu’au moment ol la plus jeune des prin-
cesses revele involontairement I’affaire & son pere, Theophile, et ol I’empereur
interdit ces visitest0l 0Zltustration figurant dans le manuscrit de Skylitziis de Ma-
drid a rendu cet episode particulierement celebre"2. D’autres versions mettent en

sciine dans ce réle non pas Theoctiste, mere de Thdodora, mais Euphrosyne,
deuxieme epouse du pere de Theophile . Il existe aussi une narration selon
laquelle Theodora elle-meme dissimulait des icones au palais, dans sa chambre, et
les venerait secretement; un jour, eile est surprise par le bouffon de I’'empereur et
n’evite la colere de Theophile que par sa presence d’espritl)d. Des sources assez

tardives parlent aussi d’icones cachees par I'imperatrice Irene et decouvertes par
L6on 1'VV105.106 avouera que ces recits sont trop beaux pour ne pas susciter quel-
ques doutes. Neanmoins, en cp qui concerne Theodora, une lettre du pape Nico-

las ler mentionne que, du vivant meme de son mari, eile n’avait pas craint de de-
fendre la foi juste et de perseverer dans la religion orthodoxe"16.

M.-F. AUZRPY, La Vie d'Eliennc le Jeune par filienne le diacre (Birmingham Byzantine and
Ottoman Monographs 3), Aldcrshot 1997, §§ 57 et 62, p. 159, 164 (texte), 257,262.

1110 1bid., § 10, p. 100-101 (texte), 193-194. Sur le probléme de I'historicitd de I’episode, voir M.-
F. AUZRPY, La destruction de I'iconc du Christ de la Chalcd par Ldon 111: propagande ou rdalitd?, in:
Byzantion 60 (1990) 445-492.

101 Theophanes Continuatus, dd. |. BEKKER, Bonn 1838, 89 1, 15-91 1. 10. Georgius Ccdrenus,
dd. I. BEKKER, Il, Bonn 1839,103-106.

102 A. GRABAR et M. MANOUSSACAS, L'illustration du manuscrit de Skylitzes de la Biblio-
thdque Nationale de Madrid, Venise 1979, pl. Xl et fig. 28.

10! Symeon Magister, dd. |. BEKKER, Bonn 1838,628 1. 8-6291. 3.

IM Theophanes Continuatus, dd. |. BEKKER, Bonn 1838, 91-92.

105 Georgius Cedrenus, dd. |. BEKKER, II, Bonn 1839, 19-20; le passage est traduit dans The
Chronicle of Theophanes Confessor, par C. MANGO et R. SCOTT, Oxford 1997, 626 n, 9, remarquant
que la dissimulation d'icones par Inine ne ftgure pas chez Thdophane. Leonis Grammatici
Chronographia, dd. I. BEKKER, Bonn 1842, 192. Voir GARLAND, Byzantine Empresses (citd n. 55),
75n. 11 (p. 258).

106 Lettre 14: J. D. MANSI, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, XV, Paris 1902,
col. 272.



105

S’agissant du retablissement de Porthodoxic, on ne saurait nier que, par deux
fois, I’iconoclasme a pris fin sous la regence d’une femme, Irene en 787 et Theodo-
ra en 843. Dans son recit des evenements qui suivent la mort de Leon IV cn 780, la
chronique de Theophane accorde un role important & Irene: Pimperatrice prend
Pinitiative de la reunion ntScessaire & Pinstallation d’un nouveau patriarche; eile
ccrit au pape pour qu’il se fasse representer au concile projete; lors du concile,
reuni.en 786 a Constantinople dans Peglise des Saints-Apotres, eile suit les delibe-
rations avec son fils depuis la galerie; apres I’echec de ce premier concile, eile
invite ti nouveau les eveques & se reunir & Nicee en 787

Le role effectif joue un demi-siecle plus tard par la veuve de Theophile,
Theodora, est plus difficile & apprehender. Les sources historiques ne s’accordent
pas sur la part que Pimperatrice et les differents membres de sa famille et de son
entourage ont prise au renversement de Piconoclasmell®d7Q@uAantid 2a Vie de Theo-
dora, eile se contente d’affirmer que son fils, Michel Ill, a retabli la foi orthodoxe
»Sur Pincitation, Pencouragement et I’instruction de sa venerable et sainte niere
Theodora““1'9. Differents recits mettent, eux, Paccent sur un autre aspect: le fait que
Thdodora, par sa piete, a obtenu le rachat de son mari, Pempereur iconoclaste
Thdophile. On lit ainsi, chez le Continuateur de Theophane, comment Theodora
arrache, presque de force, le pardon de son mari, en jurant qu’il s’est repenti sur
son lit de mortl"l. La Vie de Theodora decrit longuement Pagonie de Thdophile:
pendant qu’il souffre atrocement, Pimperatrice passe la nuit en pleurs et en suppli-
cations, implorant la Mere de Dieu d’interceder pour Pempereur; a la suite de ses
priires, Theophile touche un collier portant une image sainte et meurt paisible-
mentl". Ailleurs, il est question d’une vision: le Christ apparalt & Theodora et lui
signifie que, a cause de sa foi, il pardonne a Thdophile"2. En definitive, Theodora

est depeinte davantage en epou.se sauvant son mari qu’en restauratrice de

107 Thcophanis Chronographia (eile n. 35), A. M. 6277-6280, 458-463; trad., 632-637. Sur les
Eventuelles motivations d'Irene, voir J. HERRIN. The Formation of Christendom, Londres 1989, 411-
412.

"* Theophanes Continuatus, ed. |. BEKKER, Bonn 1838, 148-149, accorde le premier role a
I’oncle patcrnel de Theodora, Manuel; de meme loscphi Gencsii regum libri quattuor, 1V 2, ed.
A. LESMUELLER-WF.RNER et 1. THHURN (Corpus Fontium Hisloriae Byzantinac XIV), Berlin-Ncw
York 1978, 56-57; trad. Genesios, On the Reigns..,, par A. KALDELLIS, Canberra 1998, 72-74.
L’imporatrice est passee sous silcncc dans Gceorgius Monachus, Chronicon, 6d. C. DE BOOR (et
P-WIRTH), Il, Stuttgart 1978, 801-803. Voir GOUILLARD, Le Synodikon (citd n. 44), 120-126;
R. CORMACK, Womcn and Icons, and Women in Icons, in: JAMES (cd.). Women, Men and Eunuchs
(citd n. 50), 36.

BHG 1731, Bios tes autokrateiras Theodoras, § 10, cd. A. MARKOPOULOS, in: Summeikta
5 (1983) 265; trad. M. P. VINSON, Life of St. Theodora the Empress, in: A.-M. TALBOT (cd.), Byz-
antine Defenders ofImages. Eight Saints’ Lives in English Translation, Washington 1998, 374.

111 Theophanes Continuatus, 6d. |. BEKKER, Bonn 1838, 152-154.

111 BHG 1731: Bios tes autokrateiras Theodoras (citd n. 109), § 8, 263-265; trad., 371-373.

112 BHG 1734a; voiraussi GOUILLARD, Le Synodikon (citd n. 44), 124-125.



106

I’orthodoxie. Un tel réle, deja approuve par I’apdtre Paul"3, s’accorde sans doute
mieux au modele de comportement feminin qui prevaut a Byzance.

Teiles sont les donnees qui servent en general & affirmer I’iconophilie des
femmes et I’importance de leur action pendant la crise iconoclaste. Il faut bien
avouer que les sources disponibles ne sont pas tres nombreuses et qu’elles presen-
tent des variantes importantes, des contradictions, des developpements legendaires.
De ce fait, Robin Cormack a recemment remis en cause I’opinion traditionnelle:
dans un article de 1997, il a nie que les femmes aient ete particulierement icono-
philes et aient joue un réle important dans le triomphe final de I’'orthodoxie"4. On
peut etre d’accord,jusqu’a un certain point, avec son examen critique des episodes
les plus celebres et des sources les plus frequemment invoquees. Mais I'existence
d’embellissemcnts hagiographiques tardifs n'empeche pas qu’un noyau de realite
ait pu exister & I'origine. Surtout, il y a au moins une source dont Robin Cormack
ne tient pas compte et qui resiste a son analyse: a savoir la correspondance de
Theodore Stoudite"s. Il se trouve qu’une proportion importante des lettres de
Theodore Stoudite est adressee & des femmes. Theodore y mentionne I’aide que ses
correspondantes apportent aux persecutes, les epreuves qu’elles subissent en per-
sonne pour la defense de la foi; parfois meme, il souligne que ces femmes icono-
philes ont des maris ou des proches qui, eux, sont iconoclastes. Bien sur, de telles
notations n’autorisent pas de conclusions statistiques et ne permettent pas
d’affirmer que les femmes sont beaucoup plus iconophiles que les hommes. Mais
un fait demeure: cette correspondance du debut du 1Xe siede est Ic seul cas ol nous
rencontrons une proportion si importante de lettres adressees & des femmes. Et
cette meme periode est pour ainsi dire la seule pour laguelle nous ayons connais-
sance de femmes hymnographes, dont la plus celebre est la poetesse Kassia"6. Il y
a donc une visibilite exceptionnelle des femmes au moment de la crise iconoclaste,
et il n’apparait pas illegitime de lier cette visibilite a I’activite qu’elles ont pu avoir
alors en faveur de I’orthodoxie.

Au total, I’'implication des femmes dans les conflits religieux & Byzance est
indeniable, en tout cas pour I’elite sociale dont nous parlent les sources; et leur réle
particulier dans la defense de la foi a I’epoque iconoclaste reste une hypothese tres
vraisemblable. Comment cette participation a la vie religieuse a-t-elle ete per$ue
dans le monde byzantin, notamment par I’Eglise? J’cnvisagerai deux types de te-
moignages: les representations figurees et les affirmations des textes.* 114 * 116

1,31Cor. 7, 16.

114 CORMACK, Women and Icons (citd n. 108), 24-51.

"'s Elle a ctc etudiee dans cette perspective par KAZHDAN et TAI,LBOT, Women and Icono-
clasm (citiS n. 98), 396-400 et 408.

116 1bid., 400-401.



107

S’agissant des representations figurees, on songe evidemment aux icones re-
presentant le triomphe de 1’Orthodoxiell’. Robin Cormack analyse une icne de ce

type, datee des environs de 1400118; mais son interpretation me paratt contestable
sur certains points. Au centre de la scene, trone I’icone de la Theotokos Hodege-
tria. Des deux cotes de cette icbne centrale, dans le bandeau superieur, quelques
personnages se tiennent debout: d’un cote le patriarche Methode, suivi de trois
moines; de I'autre I’impoératrice Theodora, suivie d’un empereur enfant, son jeune
fils Michel 1ll. Selon Robin Cormack, c’est I’Etat byzantin qui cst represente d’un
cote, face & I’Eglise de I'autre; & la limite, il importe peu que I’'une des figures
imperiales soit feminine, car seule la legitimation politique compte, et non la
femme. Peut-etre. C’est neanmoins une femme qui est figuree. Cette femme do-
mine nettement son tres jeune fils"9 et c’est eile, et non I’empereur enfant, qui se
tient symetriquement par rapport au patriarche. On pourrait meme aller plus loin
dans I’antithese. Le bandeau superieur de I’icone presente une dissymetrie notable.
A droite, se prcssent quatre membres de I’Eglise. Au centre regnent, seuls, la
Theotokos et son fils. A gauche, dans un espace relativement vide, on voit Theodo-
ra et son fils. Il ne serait pas impossible de soutenir que cette disposition attire
I’attention sur les deux couples mere-enfant. Donc sur deux femmes, malgre la
distance qui separe Marie d’une fille d’Eve, meme imperatrice. Pour conclure sur
ce point, il est legitime de mettre en doute le réle historique reel de Theodora, et cc
role a peut-etre ete modeste. Mais tel qu’il est represente sur cette icone, il est
manifestement mis en valeur. C’est une imperatrice-mére qui est & I’honneur, et
non un empereur.

Il reste & examiner les appreciations des textes. L’eloge des femmes qui pren-
nent la defense de la foi s’appuie sur des precedents scripturaires; les propos de
I’apotre Paul, appliquant & des femmes les termes ,protectrice* (prostatis) ou
s,cooperatrice* (sunergos)120, sont souvent rappeles ou forment un arriere-plan
implicite. Je me limiterai & quelques exemples. A la fin du IV siécle, la premiére
femme de Theodose ler, Aelia Flacilla, est qualifiee de ,colonne de I’Eglise* par
Gregoire de Nysse, dans son oraison funebrel2l. Au milieu du Vc siede, le concile
de Chalcedoine acclame I'imperatrice Pulcheric comme ,lumiere de I’orthodoxie*
et ,protectrice de la foi““122. Quatre siecles plus lard, I’imperatrice Theodora est

117 Pour une lisle des icones de ce type, voir CORMACK, Women and Icons (eite n. 108) 29
n. 18.
tbid., 27-31.
Michel Il avait alors trois ans et deux rnois: voir C. MANGO, When was Michael Il born?,
in: Dunibarton Oaks Papers 21 (1967) 253-258.
1211Rom. 16, 1 et 3.
121 Oratio I'unebris in Flacillam impcratricem, in: Gregorii Nysseni Opera, X, Sermones, |, cd
G. HEIL, A. VAN HECK, E. GEBHARDT, A. SPINA, Uydc 1967, 480 1. 21. Voir HOLUM, Theodo-
sian Empresses (eite n. 33), 23 et n. 67.
122 Acta conciliomm oecumenicorum, actio VI § 11, cd. E. SCHWARTZ. Il, 1, 2, Berlin-latipzig
1933, 155 I. 16-17 et 20; voir HOLUM, Theodosian Empresses (citd n. 33), 215.



108

qualifiee de ,gardienne de la foi*“ dans I’epigramme du patriarche Methode accom-
pagnant la restauration de I’icdne de la Chalcel®1Au milieu du XIVe siede encore,

Nicephore Gregoras denomme Irene, epouse de I’empereur Jean VI Cantacuzene,
»athlete excellent 124,

Il va de soi que le point de vue depend du parti qui s’exprime. Mais nous
avons rarement des temoignages issus des deux parties d’un conflit. Une fois
pourtant, c’est le cas. Il s’agit de la controverse hesychaste et du rdle qu’y joua
Irene Choumnaina. Le voici, presente par Nicephore Gregoras: ,Elle donnait tou-
jours son temps libre & la lecture des Saints Livres et acquit dans ce commerce une
connaissance aussi profonde que variee de la plus haute theologie (thedria), de

Sorte que, sur appel des circonstances, eile fut la meilleure auxiliaire (summachos)
des saints dogmes de I’Eglise*“125. Un adversaire, le patriarche Philothee Kokkinos,

s’exprime bien differemment 2 . Il vise des femmes de la plus haute societe cons-
tantinopolitaine, dont Irene: eiles sont ,superficielles, credules et vaines®; il leur
reproche notamment ,,I’intemperance de la langue*. Nous sommes renvoy”s ainsi a
ce qui constitue le cceur du probleme: la parole publique, autrement dil le magis-
tere. Les femmes peuvent defendre la foi comme des athletes ou mourir pour eile.
Mais I’exposer? La question de la didascalie sera le dernier point que j’envisagerai.

4. Le probleme du magistere

L’adversaire principal d’Irene Choumnaina, Gregoire Palamas, montre & mer-
veille que la didaskalia reprdsente le probleme crucial. D’apres lui, Irene ,affirme
etre prete a enseigner I’exactitude de ses croyances..., si seulement on veut bien lui
preter I’oreille comme & un maitre (didaskalos)*; d’apres lui encore, ,eile ambi-
tionne d’etre didascale des hommes dans les dogmes divins..., sans respecter la
decision du Seigneur et sans accepter le commandement apostolique*127.*Les refe-
rences & la Genese et & la premiere Epitre aux Corinthiens sont claires. Ce sont
précisdment les textes que le concile in Trullo invoquait pour interdire aux femmes
de prendre la parole. Inversement, I’6loge de Nicephore Gregoras que je viens de
citer fait grand cas du savoir theologique d’lrene, mais ne mentionne nullement un

121 C. MANGO. The Brazen Housc. A Study of thc Vestiblle of thc Imperial Palace of Constan-
tinople, Copenhague 1959, 127 1. 20. GARLAND, Byzantine Emprcsses (eile n. 55), 103.

124 Voirn. 97.

125 Nicephori Gregorae Historiae Byzantinae, XXIX 24, ed. 1. BEKKER, IlI, Bonn 1855, 241; la
traduction est celle de V. LAURENT, Une princesse byzantine au cloitrc, in: Echos d’Orient 29 (1930)
59.

126 PG 151, col. 642C. Voir LAIOU, Observations (eite n. 58), 96-97; EAD., The Role (eile
n. 67), 251 ein. 91-92.

127 Antirrhctikoi pros Akindunon, V, 10 et 11, in: Gregoriou tou Palama Suggrammata, 111, ed. L.
KONTOGIANNES et B. PHANOURGAKfeS, 111, Thessalonique 1970, 468 1. 13-16 et 468 1. 32-469
1. 5. Voir HERO, Irene-Eulogia (cild n. 63), 141-142.



109

enseignement devant un public masculin; son silence sur ce point n’est sans deute
pas fortuit128.

La question epineuse n'est donc pas de reconnaTtre les capacites intellectuel-
les des femmes ni meme d’admettre que le savoir theologique leur est accessible.
C’est d’accepter gu’elles prennent la parole en public: car un tel comportement
bouleverse I’ordre naturel que Dieu a voulu et qui determine & la fois les fonctions
imparties aux femmes, leur réle social et la hierarchie des sexes. Un passage de
I’Alexiade d’Anne Comnene le confirme. La princesse y declare qu’elle aurait
»voulu faire un expose complet de I’heresie des Bogomiles*‘; mais eile ajoute aus-
sitét: ,la pudeur m’en empeche, car, bien qu’historienne, je suis femme*“129. Mani-
festement, Anne Comnene n’eprouve aucun doute sur sa capacite & expliquer une
hdresie. Seules les convenances y font obstacle.

Anne Comnene ne reprdsente pas necessairement le point de vue de I’Eglise.
Mais des membres eminents de I’Eglise attribuent eux aussi un savoir thdologique
aux femmes et formulent des appreciations positives & cet egard. Gregoire de
Nysse exprime & de nombreuses reprises son admiration pour la Science de sa sceur
Macrinel30. Plus tard, au IXC siede, la patrikia Eirene est appelee ,ma mere spiri-
tuelle* par Theodore Stoudite, dans une de ses lettres; et Theodore declare & une
autre correspondante: ,je ne refuse pas de m’instruire, meme aupres d’une
femme*“13L

Si le savoir theologique est reconnu, I’enseignement dans un cadre privd, et
notamment familial, est dgalement admis: c’est un role oli se combinent la pidte
feminine et la responsabilite maternelle dans la formation des jeunes enfants. Il n’y
a donc rien d’etonnant a le voir apparaitre dans les portraits de femmes moddes,
tels qu’ils figurent dans les dioges funebres. Theodore Stoudite ecrit de sa mere:
..eile conduit (sa fille) a la piete envers Dieu et lui enseigne les saintes ecritures*132.
Psellos fait, lui aussi, une remarque similaire sur sa merel33. X3ds notations refletent
vraisemblablement la rdalitd. Un tel comportement correspondait, en tout cas, a
I’ideal requis d’une rndre byzantine. Et, quand un derit historique ou une chronique
rappellent le réle joud par Pulcherie dans la formation de son jeune frere, Thdo-
dose Il, on a affaire & la meme Situation: la sceur amec remplit un réle maternell31l.

12K 1bid., 144 n. 69.

21" Anne Comnene. Alcxiade. XV. 9, 1, cd. B. LEIB, Ill, Paris 1945,223.

130 Gregoire de Nysse, Vie de sainle Macrine, §§ 17-18, dd. P. MARAVAL (Sources chretienncs
178), Paris 1971, 198-201.Voir aussi n. 136.

131 Theodori Studitac epistulae, n" 87 et n° 551, ed. G. FATOUROS (Corpus Fontium Historiae
Byzantinae XXXI/2), Berlin-New York 1992,1,488 et Il, 207 et 839.

132 PG 99, col. 888B.

133 K.N. SATHAS, Mesaionike Bibliotheke, V, Vcnise-Paris 1876, 17.

134 Sozomenus, Kirchcngeschichte, 1X, 1, 8, dd. J. BLDEZ revue par G. C. HANSEN (Griechische
Christliche Schriftsteller der ersten Jahrhunderte), Berlin 1995, 391; Theophanis Chronographia (citd
n. 35), A. M. 5901, 81; trad., 125.



110

Ce qui fait reellement probleme, comme il a ete dit, c’est la prise de parole
publique. Un exemple le prouve a contrario. Au moins une fois, Jean Chrysostome
a qualifie une femme de didascale; cette femme, qui plus est, etait sa future enne-
mie, Pimperatrice Eudoxield5.* Mais quel etait Ic contexte? Il s’agissait d’une
translation de reliques, comportant une procession hors de Constantinople.
L’imperatrice s’&ait jointe a la procession, en montrant & tous Pexemple de la piete
et de Pendurance. L’eveque loue ce gu’elle fait, non ce qu’elle dit. Elle est un mo-
dele, mais eile n’enseigne pas.

Dans d’autres cas, certes, le qualificatif de didascale est applique a des fem-
mes qui enseignent. Mais cet enseignement garde le plus souvent des formes speci-
fiques. Prenons, par exemple, la Vie de Macrine ecrite par son frere, Gregoire de
Nysse; a plusieurs reprises Macrine y est denommee didaskalos-, et, au moment de
sa mort, eile parle ,comme inspiree par PEsprit saint“13". Mais ces affirmations
correspondent & deux cas de figure: d’une part, Penseignement de Macrine & la
communaute de femmes qu’elle dirige (et nous sortons alors du theme qui nous a
ete imparli, lequcl exclut les moniales); d’autre part, la relation entre Macrine et
ses freres, Pierre ou Gregoire; cette fois encore, il s’agit d'une relation de sceur
ainee a frere plus jeune et on se trouve en fait dans la sphere familiale, ol
Penseignement feminin peut s’exercer.

En dehors de ce cadre, un magistere feminin reste frappe d’ambigui'te, et son
expression publique est perilleuse. Toutefois, meme sur ce point, il y a sans doute
eu une evolution. On constate une evolution, en tout cas, dans une categorie prdcise
de sources, les textes hagiographiques. Dans les Vies de saintes les plus anciennes,
Pactivitc publigue d’enseignement n’est pas totalement absente. Sans remonter
aussi haut dans le temps que Thecle, je mentionnerai Melanie, dont
LPenseignement inspire par Dicu beneficie & beaucoup*li7; ou encore Matrona de
Perge: & Beyrouth, eile ne se contente pas d’enseigner PEcriture aux femmes qui se
reunissent autour d’elle; eile convertit des paiensl138. Bien differente est la presen-
tation d’une Vie plus tardive, celle d’Athanasia d’Egine, qui vecut dans le premiere
moitie du 1XC siede: ,Les dimanches et les jours de fetes, eile reunissait charita-

15 PO 63, cd. 469.

Gregoire de Nysse, Vie de sainte Macrine, 8§ 12, 18-19, 26, ed. P. MARAVAL (Sources
chreticnnes 178), Paris 1971, 182-183, 200-203, 230-231 et 12; Id., Lettres, n" 19 § 10, cd.
P. MARAVAL (Sources chretiennes 363), Paris 1990, 250-251; Id., Dialogus de anima et resurrectione,
in: PG 46, col. 12A, 16A, 20A, etc.: voir R. ALBRECHT, Das Leben der heiligen Makrina auf dem
Hintergrund der Thekla-Traditionen. Studien zu den Urspriingen des weiblichen Ménchtums itn 4.
Jahrhundert in Kleinasien, Gétttingen 1986, 221-225; E. M. SYNEK, Heilige Frauen der frilhen Chris-
tenheit. Zu den Fraucnbildem in hagiographischen Texten des christlichen Ostens, Wurtzbourg 1994,
151, 156-157, 163-165, 169-172.

157 Vie de sainte Melanie (cit6 n. 64), 88 32, 42-45, 54, 56, 62, 64, pp. 188-189, 206-215, 232-
235,238-239,250-253, 256-257.

1381. S. Matronae vita prima, 88§ 19,20 ct 22, in: AASS Nov. 111, Bruxelles 1910 (1970), 799-801,;
trad. J. FEATHERSTONE, St. Matrona of Perge, in: A.-M. TALBOT (ed.), Holy Womcn (eite n. 48),
38,39¢et4l



111

blement autour d'elle toutes les voisines et leur lisait les saintes ecritures, elevant
leur esprit et I’amenant & la crainte et & I’amour du Seigneur<139. Athanasia
s’adresse uniguement a des femtnes, et eile le fait dans un cadre domestique.

De meme, la Vie de Theodora presente I'imperatrice comme un modele, mais
seulement par son coinportement; quant & I’enseignement qu’elle dispense, il se
limite & ses enfants et & sa maisonneel40 141semblerait donc que I’exclusion du

magistere se soit renforcee, au moins sur le plan iddologique.

En definitive, le réle des femmes (autres que les moniales) dans I’'Eglise by-
zantine et dans la vie religieuse de I’'epoque est difficile & appretier d'une maniere
globale. Si leur contribution & la prosperite materielle de I’Eglise est indeniable,
leur action dans le domaine religieux ou spirituel est beaucoup plus malaisee &
cerner: les sources, trop peu nombreuscs, sont d’Interpretation delicate; outre les
reelaborations et les manipulations, le poids de 1’kMologie, notamment en ce qui
concerne la question de la didaskalia, est manifeste. Bien plus complexe encore est
la question du role que les femmes onl pu jouer dans certaines Orientations reli-
gieuses. Je pense notamment au developpement du culte marial. On a, en effet,
avance I’hypothese que des augoustai de I'epoque protoby/.antine avaient contri-
bue & ce developpementHI. Au Vc sidcle, les fondations de Pulcherie et de Verine
en I’honneur de la Theotokos, la devotion mariale d’Eudocie et, au Vle siede, celle
de I'imperatrice Sophie sont certes mentionnees dans les sourcesl42 148ais leur
action a sans doute accompagne un mouvement plutét qu’elle n’a represente une
voritable initiative: le developpement du culte de la Theotokos peut difficilemcnt
se separer d’un contexte theologique et christologique plus largel4’,

En depit de ces incertitudes, deux conclusions peuvent etre avancees. Premie-
rement, les restrictions frappant les femmes sont devenues plus severes au cours de
I’histoire byzantine. On trouve, en tout cas, deux manifestations d’une teile evolu-
tion: I’interdiction d’acceder au sanctuaire se generalise; I’exclusion du magistere
se renforce. Nous sommes ici dans le domaine du droit et de I’ideologie. La se-
conde conclusion concerne le role reel des femmes. Il apparait plus important dans
les periodes de crise. Ainsi s’expliquerait que ce rdle semble decliner peu & peu au

139 L. CARRAS, The Life of St Athanasia of Acgina: A critical edition with introduction, § 6, in:
MOFFATT (&!.), Maistor (eite n. 33), 213.

<0 BHG 1731: Bios tes autokrateiras Theodoras (eite n. 109), 8 12, 268-271; trad., 378-382.

141 HERRIN, In Search (eite n. 66), 183.

142 HOLUM, Theodosian Empresses (eite n. 33), 141-142, attribue & Pulcherie la construction de
Irois eglises dediees & la Thdotokos; mais voir The Chronicle of Theophanes Confessor, par
C. MANGO et R. SCOTT, Oxford 1997, p. 162 n. 10, qui rectifient la tradition; A. CAMERON, The
Empress Sophia, in EAD., Continuity and Change in Sixth Century' Byzantium, Londres 1981, XI, 12-

13; B. FLUSIN, in: Histoire du chrisdanisme, IIl, Paris 1998, 639-640.
143 A. CAMERON, The Theotokos in Sixth-Century Constantinoplc, in EAD., Continuity and

Change (citd n. 142), XVI, 105 et 106. HERRIN, In Search (citd n. 66), 182-183; EAD., Public and
Private Forms (citiS n. 98), 185 et 196-197; B. FLUSIN, in: Histoire du christianisme, 11l Paris 1998
637-642.



112

cours du IVC siede, quand I’Eglise s’institutionnalise. Ainsi s’expliquerait encore
qgu’il revienne dans une plus grande clarte pendant les deux crises iconoclastes des
VIlle-1Xc siecles, puis aux XIIF-XIVC siecles avec I’opposition & la tentative
d’union des Eglises, ou encore lors de la controverse hesychaste. Cette conclusion
s’accorde a un phenomene qui se constate dans des societes diverses et dont
I’histoire contemporaine offre plusieurs exemples: les femmes assument des roles
plus imporlants en periode de crise; lorsque la vie retrouve son cours normal, les
contraintes ideologiques et sociales pesant sur elles se font & nouveau plus fortes.



113

LA FEMME DANS L’ACTIVITE DE L’ENSEIGNEMENT THEOLOGIQUE

Basileios Jioullsis, Thessaloniki

La presence et le role des theologiens laics, generalement dans I’Egiise ortho-
doxe contemporaine, est une realite qui provient de la rencontre de principes theo-
logiques fondamentaux avec une multitude de particularites, de tendances et de
necessites historiques. Bien entendu, la formation de cette realite est un evenement
«macrochronique». Cela signifie que cet evenement ne s’est pas produit & un mo-
ment historique precis, mais tout au long de I’histoire de I’Eglise.

Par ailleurs cette remarque est necessaire afin de distinguer parmi les princi-
pes theologiques stables, qui ont determine des le debut le role des laics dans la vie
de I’Egiise, ainsi que le role des particularites variables, sociologiques, nationales,
politiques et psycho-emotionnelles des peuples qui ont embrasse I’Orthodoxic. Il
est evident que les principes theologiques determinent le réle des theologiens laics
dans la vie ecclesiale, alors que les particularites et les presupposes mentionnes ci-
dessus definissent les details de leur presence et de leur action.

La distinction ci-dessus est indispensable pour Interpreter la presence des dif-
terences externes qui naturellement existent entre les Eglises orthodoxes autoce-
phales. Mis & part le principe ecclesiologique commun, qui presuppose I’unite et
I’egalite entre le clergd et le peuple, dans la communion du Saint-Esprit, dans la
diaconie de la predication et de la charite, on constate une pratique qui différe
d’une Eglise orthodoxe locale a !’ autre. Cette pratique s’exprime par la presence
manifeste et distincte des theologiens laics dans la formation theologique universi-
taire, de meme que dans I’enseignement secondaire ecclesiastique ou public, ainsi
que par la presence manifeste ou, au contraire, minimale de theologiens laics dans
I’administration, dans les ccuvres sociales, pastorales ou missionnaires de I’Egiise,
et encore dans la participation theorique ou essentielle des laics & des corps electo-
raux collectifs qui choisissent les clercs de tous les grades!. La variete que I’on
constate est due aux variables locales qui determinent les particularites des peuples
orthodoxes.

L’interpretation exposee revele d’une realite et d’un probleme historique. La
realite, c’est la participation de I’element lai'c & la vie ecclesiale, bien entendu dans

1 Au Patriarcal d'Alcxandrie I'assemblee electorale pour 1'iSlection du patriarche est constituee
non seulement des dvequcs et des prctrcs, mais aussi des laics prepresentant des conimunautes d'autres
organisations et du peuple fidile. De meine, au Patriarcat d’Antioche, le Conseil General de la comnui-
naute, en plus de la responsabilitd pour les finances, participe cgalemenl h I'eleclion du Patriarche. Il y a
aussi, depuis longtemps, des corps 6lectoraux rnixtes pour I’clcction du Patriarche et des eveques dans
les Patriarcats de Roumanie et de Bulgarin, ainsi que dans I’Eglise de Chypre. Pour plus de renseigne-
ments, cf. Metropolite de Kitros, Barnabas D. TZORTZATOS, Les institutions fondamentalcs de
I’administration des Patriarcats orthodoxes (en grec), Athanes 1972, 52, 114, 306, 332.



114

le cadre de la diaconie du «corps» dont la téte est le Christ et & condition de faire
dans I’Eglise la distinction fonctionnelle entre celle-ci et le clerged Toutefois, cette
roalite apparait discontinue et dissemblable, soulevant justement par la un pro-
bléme historique, qui est lid aux raisons sociologiques plus larges et aux conditions
locales, ayant contribue, d’une part a la creation et au renforcement du clericalisme
et, de I'autre, & I’eloignement progressif des fidoles & I’egard de la vie ecclosiale
consciente.

Apres ces remarques preliminaires qui abordent notre theme d’une manicre
theorique mais qui sont nécessaires pour faire comprendre les problemes qui vont
suivre, on va examiner les details de la presence et du role des theologiens lai'cs et
cxclusivement des femmes theologiens dans I’'Eglise orthodoxe contemporaine.
Naturellement, il est presque impossible d'aborder simultanement les particularites
locales. Aussi est-il necessaire de se referer a la Grece, pays orthodoxe le plus
representatif & ce sujet, et de completer I'image totale se referant & d’autre pays
orthodoxes, une fois constatee cette realite differente. Cette precision etant donnee,
le plan methodologique de cet expose sera le suivant:

- Education (Situation actuelle, tendances, perspectives et problemes).

- Emploi (enseignement public, prive, ecclesiastique; activites administratives
et pastorales de I’Eglise; mission interieure; fraternites cathechetiques; autres do-
maines sociaux-educatifs).

- Relations (milicux theologiques universitaires et hierarchie de I’Eglise, ten-
dances et oppositions).

/. Education

L existence de nombreux theologiens lai'cs en Grece dont la majorite, pendant
les quinze dernieres anndes, sont des femmes, est un phenomene unique, non seu-
lement dans le monde orthodoxe, mais dans le monde chreticn tout entier. Cette
prdsence est en relation avec I’enseignement religieux a tous les niveaux de
I’dducation et constitue le critere qui permet de comprendre le role de (‘Orthodoxie
dans la formation de la societe grecque moderne. Ce réle se manifeste particulie-
rement dans I’organisation, le fonctionnement et la place des Facultes de Theologie
dans le cadre de I’enseignement superieur. Plus prdcisement, la formation theolo-
gique est donnee en Grece par les deux Facultes de Theologie publiques d’Athenes
et de Thessalonique’.

1 Cf. P. TREMBELAS, Les lai'cs dans I’Eglise (en grcc), Atlicnes 1976, 166-168. Cf. aussi Y.
CONGAR, A mes frorcs, Paris 1968, 56-57.

2 La Facultc de Thdologie d’Athenes a ete fondec par le dderet «Pour I’institution de
I’Univcersite» du 31 ddeembre 1836 et a commence & fonctionncr le 3 mai 1837. La Facultd de Thdolo-
gie de Thessalonique a etc fondde d’abord par le dderet de 1925, mais son entrec en fonction n’dtait pas
ddtenninde avec precision. Par le ddcret-loi no 1895, du aoflt 1939, la Faculte fut institude il nouveau et



115

Le but fondamental de ces Facultes est la forrnation du futur clerge,
I’education universitaire des pretres qui viennent des ecoles ecclesiastiques et des
grands seminaires et, enfin la preparation des theologiens lai'cs qui deviendront
professeurs de Fenseigmenent secondaire.

Tout le personnel des Facultes de Theologie, en tant que fonctionnaires de
I’Etat, depend immediatement du Ministern de I’Education et du Culte.

D’apres une recherche speciale (1976), on a constate qu’a la Faculte de
Theologie d’Athenes, depuis sa fondation jusqu’en 1975, sur un ensemble de 57
professeurs, 45 (soit 78,95%) etaient lai'cs, 4 pretres maries (soit 7,02%), 2 pretres
celibataires ou archimandrites (soit 3,51%) et 6 (soit 10,53%) sont devenus eve-
ques durant leur professorat. Les proportions sont plus ou moins les niemes pour la
Faculte de Theologie de Thessalonique. Sur 38 professeurs 32 (soit 82,21%)
etaient lai'cs, un pretre marie (soit 2,63%), 3 pretres celibataires ou archimandrites
(soit 7,89%) et 2 (soit 5,26%) etaint eveques ou 1c sont devenus durant leur profes-
soratl.

Pendant cette longue periode, 4 femmes theologiens ont travaille comme per-
sonnel auxiliaire dans les deux facultes, mais aucune n’a ete membre du personnel
enseignant en titre du professeur. Les pourcentages de la derniere periode de
I’histoire des deux Facultes de theologie, depuis 1976 jusqu’aujourd’hui, ne sem-
blent pas s’eloigner des proportions quantitatives stables qu’a tracees I’histoire
passee. Toutefois il faut, peut-etre, constater une diminution progressive de la pre-
sence des clercs et simultanement une apparition aussi progressive des femmes
dans les milieux actuels de la theologie academique.

La presence d’un nombre considerable de professeurs lai'cs, parmi lesquels le
nombre des femmes professeurs est essentiellement reduit dans les deux Facultes, a
ete souvent interpretec comme le resultat des conditions locales, combinees avec
les tendances ou les procedures internationales au niveau de I’enseignement supe-
rieur. A ne pas oublier, certainement, la position des femmes dans une civilisation
virile, ce qui exprime la verite historique en ce qui concerne la place de la femme
dans la premiere moitie de notre siede. 11 faut bien noter que les universites grec-
ques, en outre de leur caractere local, ont fait des emprunts & la tradition universi-
taire des pays d’Occident. 11 n’est pas utile d’analyser les raisons qui en Occident
ont impose la distinction entre les differentes Sciences ainsi que Fhistoire des littes
pour le droit des femmes & participer en dignite & la recherche scientifique. Il est
oependanl necessaire de relever que, dans le climat qui s’est impose, Fevolution du* 4

eile a commencc a fonctionncr il partir du inois de fevrier 1942. En 1982, suite & la loi no 1268, par
d&ision ministerielle les deux Facultes d’Athenes ct de Thessalonique, ete divisee chacune en deux
sections, d'une de theologie, I'autrc de pastoralc, avec une autonomie complete dans leur Organisation,
dans I’enseignement et pour le personnel. Ainsi, aujourd’hui avons-nous en Grecc quatre sections
thcologiques qui fonctionnent comme les Facultes autonomes.

4Voir plus specialement B. JIOULTSIS, Licencies grecs des Facultds de thdologic orthodoxes:
1941-1975. Rechersche sociologique (en grec), Thessalonique 1977,29 ct 33.



116

rationalisme depuis I'epoque de Descartes a eu comme resultat de consacrer la
methodologie de I'Ecole & plusieurs niveaux de Sciences. La theologie n’a pu
echapper a ces influences et rester autonome. Ainsi, eile a fait partie des cadres
universitaires et eile a suivi, en consequence, un chemin parallele & celui des autres
Sciences dans les domaines de la typologie, de la methodologie et, peut-etre, jus-
qu’a un certain point, du scientisme. Ces entraves ont impose rapidement une sorte
de theorisation qui a fini par detacher la thdologic de la vic de I’Eglise et de la
transforme en une recherchc intellectuelle sur le dogme, la morale et I’histoire du
Christianisme'.

Autre element important qui a determine ce processus a ete le modele acade-
mique qu’a leur jugement ont utilise les conseillers bavarois du roi Othon. Lcur
modele concernait les universites allemandes et, en particulier pour la theologie,
eela consistait au cadre Protestant qui divisait en branches et en classements logi-
ques et scientifiques. Ainsi, contrairement & la tradition de I’Orient orthodoxe qui
vcut de la theologie tant I’expression de la vie ecclesiale, la theologie a revetu une
forme intellectuelle et s’est liee au scientisme cultive naturcllement dans les mi-
lieux academiques. Il est donc normal que cette ambiance ait favorise les laics,
sans exclure le clerge, certainement.

A cette epoque, on a adoptc en Grece une ~Organisation «occidentalisante»
de la theologie suivant les theologies confessionelles. Ce mouvement a deplacd le
centre de la theologie orthodoxe de I’experience de la fonction mystagogiquc du
dogme et de la morale vers I’analyse, I’'interpretation et la projection des particula-
rites orthodoxes historiques et confessionnellesL

En notre siticle une nouvelle reorientation s’est manifestce, cette fois-ci vers
les racines authentiques de la tradition orientale, marquee par une approche imme-
diate de la thoologie des Peres de I’Eglise. Sur ce point, il faut signaler ici un de-
tour important de la pensee theologique vers le Mont Athos, le lien essentiel re-
trouve entre I’Eglise grecque et le Patriarcat (Ecumdnique et, aussi la decouverte, la
restitution, I’etude et I’edition de textes patristiques inconnus, oublies dans les
monasteres des patriarcats orientaux. Il faut cncore y ajouter la contribution consi-
derable de I’Orthodoxie de la Diaspora qui, surtout a travers la théologie russe, a
presente & I’Occident la theologie orthodoxe?5 6 7

5 Cf. Ch. YANNARAS. Orthodoxie el Occidcnl. La Theologie en Grtcc aujourd'hui (en gree),
Athenes 1972, 54-59.

6 Cf. YANNARAS, op. cit., 58, et St. RUNC1MAN, The Great Church in Captivity, Cambridge
1968,338.

7 Pour une discussion thdologique de la renconlre de la theologie orthodoxe avcc I’Occident. cf.
YANNARAS, op. cit., et Chrysostome S. CONSTANT1NIDIS, Metropolite de Myrc (actuclicment
Metropolite d'Ephcsc), Orient orthodoxe et Monde Occidental (en grec), Athenes 1972. Cf. aussi. N.
NISS10T1S, La Theologie en tant que Science et en tant que doxologic, in: Irdnikon XXXIII (1960).
291-310, et D. TRACATELIS (archevcque d’Ameriquc). Notre Thdologie hier et demain, in Thdologic,
Vdriteet Vie. Congrds spirituel (en grec), Athenes 1962.



117

Les consequences de ce changement, malgre le rapide processus de seculari-
sation, sont evidentes surtout au niveau du monachisme qui connalt une floraison
considerable par I'afflux non seulement de jeunes theologiens hommes et femmes,
mais de diplomes d’autres Facultes. Il y a un phenomene recent mais tres frequent:
des savants moines athonites sont invites dans les amphitheatres universitaires pour
y expliquer les expdriences monastiques ou pour presenter des questions de theolo-
gie orthodoxe. On constate, d’autre part, la conversion au sacerdoce de theologiens
lai'cs, assistants de I’Universite et au monachisme un grand nombre de jeunes
femmes theologiens. Une recherche de Fauthenticite et de I’autoconscience ortho-
doxes doit etre signalee aussi au niveau du travail scientifique, de I’enseignement
et des editions. Les annees dernieres on a vu paraTtre plusieurs editions des textes
patristiques; aussi dans les Facultes de Theologie les theologiens lai'cs soutiennent
frequemment des theses de maitrise et de doctorat sur des divers themes de thdolo-
gic orthodoxe.

Apres une recherche recente des donnees statistiques de quinze dernieres an-
nees (1984-1999), dans les archives des deux Facultes d’Athenes et de Thessaloni-
que, se forinent les deux tableaux suivants:

Faculte de Theologie d’Athenes

SECTION MAL1TR1- MA1TR1- DOCTO- DOCTO- TOTAL
CES CES RATS RATS
HOMMES FEM- HOMMES FEMMES
MES
THfiOLO- 18 5 23 30
GIE 26 4
THEOLO- 5 18 23 2
GIE 22 4
SOCIALE
TOTAL 23 23 46 56

48 8



118

2. Faculte de Theologie de Thessalonique

SECTION MAITRI- MAITRI- DOCTO- DOCTO- TOTAL
CHS CES RATS RATS
HOMMES FEM- HOMMES FEMMES
MES
THEOLO- 99 43 12 73
GIE 61 12
PASTO-
RALE ET 141 72 215 86
THEOL. 76 10
SOCIALE
TOTAL 240 115 355 159
137 22

Dans les tableaux ci-dessus nous signalons une presence assez satisfaisante
des femmes en direction de la preparation taut & un diplome de la maTtrice que
d’une these de doctorat. Il fout souligner, en meme temps, une approche plus es-
sentielle de la theologie universitaire envers la hierarchie de I’Eglise, du fait que
les universitaires lai'cs sont membres des comites synodaux et representent I’Eglise
dans le dialogue cecumenique. Par ailleurs on peut souligner qu’aucune femme
theologien ne participe pas & n’importe quel comite synodal de notre Eglise.

A cote de cette renaissance positive jusqu’a un certain point, il y a des points
d’actualite qui posent une serie de problemes, consernants les perspectives de
I’avenir. lls sont lies directement a la formation theologique. Il y a d’abord le Pro-
bleme cree par le Systeme d’admission aux universites. Par ce Systeme, les Facultes
de Theologie, des Lettrcs et de Droit font partie d’un cycle commun et offrent la
possibilite au candidat qui a reussi ses examens de solliciter son inscription & une
Faculte, d’apres les notes qu’il a obtenues. Le fait qu’on ne tient pas compte de la
nature particuliere des etudes de theologie (qui requierent une vocation speciale) a
comme resultat de faire entrer dans les Facultes de Theologie un certain nombre
d’etudiants qui sont prevenus contre la foi ou meme souvent militants athees. Ccr-
tains d’entre eux, proprement dit des femmes, ont fait au cours de leurs etudes une
conversion remarquable et Fon trouve aujourd’hui des theologiens pourvus de la
licence qui sont d’anciens athees, devenus d’excellentes professeurs de religion
aux lycees du pays. Il ne s’agit la toutefois que d’une minorite. Quant aux autres,
ou bien ils sont inscrits comme licencies & d’autres Facultes, ou bien ils travaillent
dans I’enscignement secondaire comme professeurs de religion, ayant ainsi un
dedoublement de la personnalite entre la foi et I’ideologie, leur profession et la
mission.



119

Un deuxieme probleme est lie au bruit produit par la «theologie feministe»
qui naturellement a touche, avec discretion toutefois, les theologiens universitaires
en Grece. Apres les changements politiques recents qui ont mis en avant des theses
radicales en ce qui concerne la justice sociale, I’egalite et les necessites de
I’ensemble de I’humanite, le probleme a pris une place importante dans I’actualite
quotidienne. Ces Orientations ont conduit certainement a I'apparition des tendances
sociales concretes dans le corps enseignant, ce qui a eu des repercussions bien
comprehensibles au niveau des etudiants. Tout cependant toutefois on constate un
Sentiment de desenchantcment par rapport a I’engagemcnt social du message chre-
tien. Un approfondissement de I’essence de la souffrance humaine montre aisement
qu’il est impensable de sortir de I’impasse de la «lulle des classes», ou meme de la
«lutte des sexes» sans I’experience authentique de la charite chretienne. La «theo-
logie feministe» et son extension a la «theologie de la liberation et de la revolu-
tion» n’ont pas pu toucher les femmes theologiens orthodoxes, car ellcs sont res-
tees sans defiance envers la theologie de la Passion, de la Croix et de la Resurrec-
tionk.

Les memes problemes ont eu des consequences differentes au sein des autres
Eglises orthodoxes autocephales. Tout d’abord le processus historique des ces une
somme symbolique naturellement. Des le debut et jusqu’a 1971, I’annee ol la
fermeture a ete decretee par le gouvernement turc, le mode de fonctionnement n’a
pas change, n’ayant pas donner la possibilite au femmes d’etudier la theologie dans
cette Faculte.

En ce qui concerne les nouveaux patriarcats, apres la chute du «socialisme
existant», I’enseignement theologique a ete incorpore au cadre universitaire, sui-
vant une nouvelle conception sur le réle de I’enseignant de religion. Aujourd’hui,
beaucoup de femmes etudient la theologie, mais d’etre theologien lai'c et specialc-
ment femme theologien n’offrc, dans ces pays, aucune garantie professionnelle.
Ainsi I’Eglise n’y utilise-t-elle les femmes theologiens quc dans le cathechisme des
petits enfants ou dans les postes de pastorale et d’action sociale.

Il. Einploi

Revenant en territoire grec il faut preciser que le nombre actuellement eleve
des theologiens lai'cs dans I’enseignement public est etroitement lie aux reglements
megislatifs concernant I’introduction, des le debut de Fenseignement religieux dans
I'education specialement secondaire. De tels reglements ont ete edictes par tous les
gouvernemcnts grecs depuis la reconstitution de I’Etat grec moderne. L’experience
du passe avait lie solidement les traditions nationale et religieuse. Tout au long de
la domination turque les textes religieux ont offert un Support unique pour la pre-*

* G. MANTZARIDIS, Morale chretienne (en grec), Thessalonique 1983, 294-295. Cf. aussi A.
DEUCOSTOPOULOS, Orthodoxie. La Provocation contemporaine (en grec), Athenes 1986,206-211.



120

servation de la langue nationale, tandis que la tradition religieuse a protege le peu-
ple de [I’alienation et de la disparition en tant que nation. De la sorte,
I’enseignement religieux a ete I’objet de Pinteret du premier gouverneur Jean Ca-
podistria et plus tard du regent bavarois Georges Maurer". On trouve dans les do-
cuments publics de 1866 les premieres indications officielles selon lesquelles
I’enseignement religieux est confie a des theologiens laics!".

Actuellement dans les Facultes de theologie, en qualite de membres du per-
sonnel enseignant il y a 155 hommes est 8 femmes theologiens. En plus il y a aussi
cncore 28 femmes, qui travaillent en coopdration avec 52 hommes, en qualite
d’assistant et dans Padministration des sections. En outre, quatre femmes en prin-
cipe licenciees en theologie ont effectue parallelement des specialisations ulterieu-
res et actuellement eiles sont des professeurs & d’autres Facultes universitaires.
Dans ce cas nous ajoutons un nombre de 14 femmes lesquelles, apres leurs etudes
profondes et specialisees au Sciences diverses, ont etudie la theologie dans le bul
d'une formation pedagogique et spirituelle complete. Ainsi il y a des femmes pro-
fesseurs en medecine, en chimie, en pedagogie, en lettres et Sciences humaines, qui
sonts aussi licenciees en theologie.

Dans le domaine de Penseignement secondaire public il y a actuellement (20
juillet 1999 - selon les donnes de la Direction du Personnel du Ministern de
PEducation National et du Culte) 3565 theologiens dont les 1553, c’est-a-dire le
43,56 % sont des femmes. En outre 49 femmes travaillent dans Penseignement
prive c’est-a-dire le 40,5 % parmi 72 hommes. Dans ce point-ci il faut noter
qu’aucune femme theologien ne travaille pas dans Penseignement ecclesiastique
jusqu’a 1998. Une exception s’est faite depuis 1998, concernant deux lycfes eccle-
siastiques (Carpenissi et Caterini) d’apres Pintervention des eveches locaux. De
meme, d’apres les informations de la Direction du Personnel du Saint-Synode, il
apparaTt que 21 femmes travaillent dans divers etablissements d’education, sur-
veilles par le Synode.

On suppose, enfin, faute de donnees officielles, qu’une quarantaine de fem-
mes theologiens appartiennent aux fraternites religieuses qui dependent ou non des
fraternites les plus connues «Zo6i» (la Vie), «Sotir» (le Sauveur) et «Stavros» (la
Croix). De meme, il y a beaucoup de petites communautes monastiques dans le
territoire grec, equipees de femmes, licenciees en theologie, qui travaillent en gene-
ral dans I’education religieuse des enfants. 11 n’est pas tres facile de preciser le
nombre des femmes theologiens qui travaillent dans d’autres domaines administra-
tifs et sociaux sous controle de PEtat grec. D’apres une recherche sur ce sujet,
effectuee il y a vingt cing ans, leur nombre serait de 161". Il est bien probable.* 111

" Cf. E. COUKOS, arl. Jean Capodistria, in: Grande Encyclopedic ptxlagogique (en grec), I. Il
Athcnes 1966, 350, ct G. Maurer, Das griechische Volk, Heidelberg 1835, 192.

Il Cf. J. KONGOULIS, Le Cours de Religion dans I'cnseignement secondaire (1832-1932).
Constribution & I'cducation neogrecque (en grec), Thessalonique 1985, 129.

" JIOULTSIS, op. cit., 113-115.



121

sous toute reserve toutefois, que ce nombre ait augmente recemment et il est cer-
tain que le nombre des femmes theologiens a augmente aussi dans les pays etran-
gers ol qu’elles habitent pour des raisons professionnelles, apres y avoir poursuivi
des etudes superieures, suite de leur licence.

A cote des domaines sociographiques que nous avons mentionnds, un certain
nombre de theologiens lai‘cs, ne pouvant attendre plusieurs annees leur nomination
dans I’enseignement public, s’orientent vers d’autres Facultes universitaires. Le
seul but de ce mouvement etait de trouver un travail que le dipldme d’une autre
Faculte pourrait leur assurer. Ainsi, surtout apres 1960, on a note une augmentation
progressive du nombre des theologiens lai'cs qui cherchaient & obtenir une
deuxieme licence. On conslate une preference par ordre pour les Facultes des Let-
tres, de Droit, des Sciences Economiques, de Mathematiques et pour I’Ecole Poly-
technique. D’autres, independamment de leur qualification de theologiens, ont
prefere un emploi prive et eiles ont refuse beaucoup plus tard leur nominationl2.
Aux problemes de ce gerne est due la diminution de I’interet des hommes pour les
etudes theologiques et aussi l’augmentation du nombre des femmes qui
s’interessent & obtenir un dipldme universitaire. Le vrai interet pour la theologie,
interet en sens de vocation n’apparait qu’au 24% des jeunes etudiantes, suite d’une
recherche recente dans la Faculte de Theologie de Thessalonique (decembre 1998).

Le retard de la nomination des theologiens dans I’enseignement est en effet,
une realite qui pose de serieux problomes d’une part aux theologiens, mais aussi
aux Facultas de Theologie, a [’Etat et & I’Eglise. D’autre part le probleme vient du
nombre des candidats acceptes dans les Facultes de Theologie, privilege exclusif
e I’Etat, ainsi que de I’impossibilite d’absorber normalement un tres grand nom-
bre de theologiens visant un nombre de postes tellement limite. A un moment don-
ne on a accentue artificiellement ce probleme dans le but de pousser certains hom-

mes-theologiens au sacerdoce, mais cela n’a pas donne de resultats, car le sacer-
doce est une question de vocation personelle et non pas d’arrangement profession-

nel. Aujourd’hui le nombre des theologiens chémeurs depasse les 6000 (hommes
2778 et femmes 3446), et la consequence de I’augmentation recente et deraisonna-
ble de ceux qui ont pu avoir accbs & la theologie en doublera le nombre dans les
trois annees prochaines. On n’entrevoit pas pour eux de possibilites d’emploi im-
mediat, non seulement pour des raisons spirituelles, mais surtout pour des raisons
financieres et politiques.

L’hesitation manifeste de la hierarchie de I’Eglise & utiliser un certain nombre
de theologiens chdmeurs dans son action pastorale et missionnaire est envisagee
actuellement de maniere & la fois positive et negative. L’attitude reservee des hie-
rarches quant & confier des responsabilites a des lai'cs, qui ont souvent une attitude
hostile & I’egard de I’Eglise, est justifiee, bien entendu. D’ailleurs, I’interpretation

du «sacerdoce royal» (sacerdoce commun des fideles) a recemment ete tres exage-

12 Cf. JIOULTSL1S, ibid., 74-76.



122

rde, deviante de la ligne des theses orthodoxes. On croit cependant que, par-dela les
references theologiques, les tendances pratiques du clericalisme ont amene & sou-
tenir la these que le clerge est FEglise et que les lai'cs sont ses enfants. Cette these
antiorthodoxe dans son essence, fait dissocier le «corps du Christ» et eloigner
I’liglise de sa mission. Les fidbles theologiens et tout specialement les femmes
aiment tout autant FEglise que le clerge fidele, et trtis souvent, parallelement a
leurs obligations, elles s’y consacrent tout entiers & eile. Sur ce point il y a un cha-
pitre remarquable d’amour et de sacrifice de la part des theologiens lai'cs en gene-
ral, en faveur de I’education spirituelle du peuple, aussi en faveur de I’ceuvre mis-
sionnaire de FEglise en Grece et en Chypre.

Les constatations ci-dessus nous rapprochent beaucoup de FEglise et de son
(cuvre liee directcment a la mission interieure. Dans une periode relativement r6-
cenle, des theologiens lai'cs ontjoue le role des protagonistes car FEglise ne dispo-
sait pas alors d’un nombre siffisant de theologiens clercs. On doit certainement
reconnaTtre ici la contribution importante, apportee par des theologiens hommes et
femmes, membres de fraternites et d’organisations religieuses, & Fevangelisation et
au reveil spirituel de la Campagne grecque et egalement des grands centres urbains.
La predication, la presse religieuse, le texte de la Bihle sont arrives dans les coins
les plus eloignes de la Grece grace aux theologiens lai‘cs!’, dont un grand nombre
dtait constitue des femmes.

Un mouvement spirituel multilateral et profond en meme temps, s’adressant &
tous les &ges et & tous les niveaux intellectuels, s’est rdpandu dans Fensemble du
territoire grec juste aprés la Deuxieme Guerre Mondiale. Des erreurs ou des exage-
rations ont ete commises sans doute, mais ¢’ est bien cette ceuvre-la qui dans son
ensemble a pose les fondements de Faction educative, pastorale et missionnaire
dans la Grece contemporaine.

I1l. Relations

Il nous reste a traiter d’une derniere etape pour apprecier le role des theolo-
giens lai'cs dans FEglise orthodoxe contemporaine, qui concerne leurs relations
avec la hierarchie de FEglise. Ces approches tiennent ici le caractere de constata-
tions et elles se rdferent a la realite grecque, d’ailleurs tres representative. Dans le
cas present, certaines tendances deja formees sont des points de reference qui de-
terminent le modble des relations.13

13 M. RINVOLUCRI, Anatomie d’une Eglise. L'Eglise grecque aujourd’hui, Paris 1969. E. PSI-
LOPOULOS, Le Mouvement «Zo'i» dans FEglise orthodoxe de Gréce, in: Rev. Sc. Rel. 40 (1966) 258-
290. Ch.MACZEWSKI, Die Zoi-Bewegung Griechenlands (Ein Beitrag zum Traditionsproblem der
Ostkirche), Géttingen 1970. B. JIOULTSIS, Religious Brotherhoods - A Sociological View, in: Social
Compass 22,1 (1975)67-83.



123

De telles tendances sont la reference & la tradition, la Conservation et la secu-
larisation, qui determinent toute la vie ecclesiale en y creant inevitablement des
problemes globaux.

Le probleme fondamental vient d’une confusion entre les notions de «tradi-
tion» et de «Conservation». On nejuge pas utile d’analyser ici la signification pro-
fonde de ces termes, mais sans doute faut-il preciser que la notion de tradition se
refere principalement au dogme et a ses extensions dans I’histoire et dans la vie. En
revanchc, le sens de la Conservation s’accroche & des types et des formes du passe
gue le processus vivant de I’Eglise ne peut accepter. Cette distinction qui n’est pas
tres claire pour des raisons historiques bien precises, impose aujourd’hui la neces-
site d’expliquer avec precision le réle, le niessage et la position de I’Eglise vis-a-
vis de I’homme, de I’histoire et du monde. L’Eglise ne peut pas ignorer, par exem-
ple, que les modeles de theocratie du passe ont suivi un cheminement conforme
aux conceptions socio-politiques de l'epoque, & la sensibilite du milieu et a
I’experience des hommes de leur temps, et ces modeles du passe ne constituent pas
necessairement des interpretations mondaines du dogme.

L’example ci-dessus est simplement une indication du rang caract6éristique, ol
dans il y a un dissentiment essentiel non seulement parmi les clercs, mais aussi
parmi les theologiens lai'cs. Etant donne que des approches theologico-
notionneiles, paralleles a celle que nous venons de mentionner, se font d’habitude a
I’occasion des cours universitaires au sein des milieux theologiques, il est bien
normal que tout dissentiment et toute Opposition se rapportent a ces milieux. Ainsi
s’est forme tres tot un climat oii s’affrontaient & differents niveaux des theses diffe-
rentes entre la Hierarchie de I’Eglise et les milieux de la theologie academique. Ces
oppositions, autrefois tres fortes mais beaucoup attenuees aujourd’hui, de toute
fa?on sont liees jusqu’a un certain point avec le «gerontisme» hidrocratique, d’une
part, et I’autonomie academique, de lI'autre. Ces deux extremes, en periodes de
relations troublees, ont conduit certains cercles de la Hierarchie & I’idee de creer
une Facultd de theologie qui soit entierement a eile ou bien de soumettre eventuel-
lement & son autorite les Facultes universitaires de theologie.

Il est evident, des lors, qu’il existe une contradiction dans les niveaux
d’appreciation, qui ne provient pas d’une differenciation d’interpretation theologi-
que mais d’une difference de position envers I’histoire et la vie. Une teile differen-
ciation est, en outre, liee specialement & une autre realite qu’introduit I’option pour
le mariage ou pour le celibat. Comme on sait la Hierarchie de I’'Eglise est exclusi-
vement constituee de clercs celibataires, c’est-a-dire de moines, alors que les
theologiens lai'cs sont d’ordinaire maries. Bien entendu, aucune de ces options ne
constitue un facteur immuable impliquant des positions theoriques. Neanmoins,
bien des grandeurs de la perspective visible de I’Eglise ont ete sans doute d6termi-
nees par ces choix. Des lors, deux facteurs ont ete introduits: I’orientation vers les
exigeances culturelles de notre epoque et, en consequence, la capacite de s’adapter
a de changements continuels. Ainsi la notion de «secularisation» est-elle impor-



124

tante. A la suite du moine ou du pretre non marie, eile a pris un caractere destruc-
teur et menagant, alors que le lai'c la considere comme une Evolution naturelle des
forces de ehangement. Ces deux tendances gqu’il ne faut pas absolutiser, de meme
que les oppositions normales et les appreciations differentes que Ton deja men-
tionnees, determinent d’unc maniere decisive le modele des relations.

Il reste & voir des lors les niveaux precis sur lesquels ce Schema a subi des
pressions paralleles et a ete souvent place au centre de I’actualite. Parmi ces ni-
veaux, le plus important pour la realite grccque est la question de la «participation
de I’element lai'c aux elections du clerge». Dans plusieurs Eglises orthodoxes auto-
cephales ce probleme n’existe pas en raison des restrictions canoniques concernant
un comportcment contraire. La question de la langue, plus pratique que theorique,
a lie I’Eglise & une forme de langue surannee et I’a empeche d’etre en vrai contact
avec la jeunesse. Viennent ensuite la question du jetine, le probleme du «casuel»,
c’est-a-dirc les offrandes que les fideles font aux pretres pour les sacrcments, la
necessite actuelle de raccourcir les Services religieux et certainement le probleme
important de I’habillement exterieur du clerge.

Une autre categorie de sujets, dont les references au passe et 1’ordre ca-
nonique sont delicates, a montre, sauf exceptions, une maniere differente
d’apprecier les problemes. Parmi ces sujets il y a le probleme des relations entre
I’Eglise et I’Etat en Grece, la question du mariage civil, le dialogue cecumenique et
les relations interecclesiales, et tout recemment la question de la traduction du
Nouveau Testament en grec moderne par des theologiens universitaires sans
I’approbation du Saint-Synode.

Le resultat de cette Situation est I’expression d’une sensibilite exacerbde pour
I’avenir de I’Eglise et pour les deux sortes de revendications paralidles & I’egard de
son processus historique. Il est evident qu’a notre epoque la responsabilite des
lai'cs, oubliee ou traitee avec indiffercnce dans le passe, resurgit d’une maniere tres
forte. Ainsi peut-on constater, tres souvent avec des nuances delicates, les preoccu-
pations sociales qui envisagent certainement le mystere du Royaume de Dieu dans
une perspective socio-temporelle. D’ailleurs une pareille Vision renferme en elle-
meme la menace d’un «theophilantropisme» & des consequences incalculables pour
le salut de I’lhomme. Le christianisme Occidental se souvient d’experiences analo-
gues dans un passe proche et Signale le danger pour I’avenir. Parallelement, une
tendance a I’absolutisme, nee par le passe en raison des moments de triomphe
d’une grandeur eccldsiastique, qui a mis en avant le réle du pouvoir sacerdotal dans
la societe, ne semble pas s’accorder avec la sensibilite de notre epoque.

Cela signifie qu’il faut eviter les extremes des interets propres, ainsi que les
exigeances personnelies, et rechercher plutdt «la regle d'or» dans le concours de la
responsabilite et de I’amour des membres du «corps mystique» du Christ.

L’Eglise, en tant que «communion divino-humaine» procede de Dieu et che-
mine vers Dieu. Son temps est entrelace avec I’eternite, car elle-meme est eternelle
ainsi que sa mission. Cette grande verite contient la force sanctifiante de I’Eglise



125

de meine guc son role historique dans le cheminement du monde. Dans celte pers-
pective le faeteur humain se sanctifie et se deifie, & eondition de mortifier la vo-
lontd personelle et d’accepter de maniere absolue la volonte de Dieu. Cette accep-
tation renferme pour le fidele, qu’il soit pretre ou lai'c, liomme ou femme, le mys-
tere de son salut personnel et trace le cadre de sa responsabilite dans le salut du
«prochain» et dans la glorification du Dieu Trinitaire. Des lors ¢’ est dans I’idee de
responsabilite que se rencontrent les fideles et qu’ils transforment cette responsa-
bilite en diaconie, sclon leur diversite de charismes propres. «Car, selon I'apdtre
Paul, cumme nous avons plusieurs membres et un seul corps et que ces membres
n’ont pas tous la meme fonction, ainsi, a plusieurs, nous sommes un seul corps en
Christ, etant tous membres les uns des autres, chacun pour sa part. Et nous avons
des dons qui different selon la grace qui nous a ete accordee ... Que I'amour soit
sintere. Fuyez le mal avec horreur, attachez-vous au bien ... D'un zele sans non-
chalante, d'un espritfervent, servez le Seigneur»l*.

Rom. 12,4-11.



126
LA FEMME ET LA FORMATION THEOLOGIQUE EN ROUMANIE

Filoleia Cosma, Agapia

«Toute parole conteste une autre parole, mais quelle est la parole qui peut
contester la verite?» dit le saint Gregoire Palamas . Cette affirmation vient de XI-
Vimc siede mais eile est valable meme pour aujourd’hui. La foi chretienne vecue, a
ete et est encore la grand epreuve d’une vraie vie en Christ.

Le meilleur orthodoxe n’est pas celui qui parle d’Evangile mais plutodt celui
qui vit I’fivangile, celui qui preche I’Evangile chaque jour & travers sa vie menee
en Christ. Les fideles orthodoxes preferent d’etre au lieu de faire parce que leurs
perspective est toujours ontologique. Cette affirmation est valable pour tous les
orthodoxes: hommes et femmes. Ceux qui ne connaissent la roalite sont tentes a
dire que I’Eglise Orthodoxe ofert tres peu de place aux femmes, mais, c’est pas la
verite. Si les femmes orthodoxes n’ont pas le droit d’etre ordonnes, eiles ont trouve
beaucoup des choses a faire dans I’Eglise et pour I’Eglise ainsi qu’on peut dire
parfois (sans se venter) qu’elles font plus que les hommes pour la communaute des
fideles.

La verite c’est que «les femmes ont fait moins de bruit dans le monde que les
hommes»2. C’est encore une epreuve sur leurs capacite de direction et humilite,
quand elles s’engagent sur ce chemin. Depuis les premiers siecles les femmes
chretiennes ont dte apprecie meme par les paiens. Voila I’opinion du grand rheteur
de I'antiquite Libanius concernant Antousa - la sainte mere du St. Jean Chrysos-
tom: «Quelles meres merveilleuses ont les chretiens». Ce chose assez ancien est
toujours neuf. Il y a meme aujourd’hui beaucoup des meres merveilleuses et ano-
nymes qui: «ont bati avec amour chretien et patience sainte les piliers de la foi de
notre jour». Plusieurs fois derriere les grands pretres, peres spirituels, hierarques de
nos jours, dirigeants des eglises ou meme de I'etat reste humble et cachee une mere
avec une foie brilante. Si les femmes orthodoxes ne peuvent devenir pretres sont
elles qui engendrent, qui elevent le futur pretre. C’est la mere qui travaillc pareillc
a un architecte pour modeler la foi et I’ame du futur pretre.

Mais, pour pouvoir eduquer leurs filles et fils les femmes doivent etre edu-
guees elles memes. En Roumanie, les premieres ecoles ont commence dans le
porche de I’Eglise. Le plus grand poete roumain Mihai Eminescu, a dit que la
langue roumaine a ete cree par I’Eglise Orthodoxe. C’est vraie que meme la cul-
ture roumaine est nee dans le porche de I’Eglise.

| Cf. R. JOANTA, Tradition et culturc hcsychaste, Paris 1987, 10.
2 A. PLAMADEALA, Tradition et lihertd dans la spiritualitc orthodoxe roumaine, Sibiu 1983,

16.



127

Mais, les plus grands ecoles dans les siecles passes ont existe aupres des mo-
nasteres. Les monasteres ont constitue pour le peuple roumain non surtout un re-
tour spirituel, mais en meine temps un foyer culturel et historique. Dans les siecles
passees chaque monastere avait une ecole de musique sacree et de theologie neces-
saire pour la vie spirituelle et pour les Offices. Parfois dans ces ecoles on pouvait
trouver des Alles des boyards ou des pretres qui apres la periode d’etudes retour-
naient dans leurs familles. Mais, officiellement nous avons des temoignages des
ecoles feminines dans les monasteres, seulement depuis le XIX4™" siede.

Le premiere document en ce sens, nous l'avons de l'annee 1803 - quand le
prince de la Moldavie - Alexandru Morouzzi - donne un hrisov (document officiel)
par lequel s’organise une ecole pour la langue latine et grecque — avec un profes-
seur bien prepare et avec le conseil de preparer les futures professeurs parmi les
moniales douees. Dans cet ecole vont etudier & ctte des moniales: des filles des
boyards, commer~ants, pretres et meme des filles des paysans avec la condition de
n’etre pas obligees de devenir moniales & | fin des etudes.

Peux apres & Agapia sera organisee une ecole primaire pour les filles (y com-
pris jeunes sccurs du monastere) ecole qui sera transforme dans une ecole mixte en
1925. Pendant la periode 1874-1970 cet ecole a dte dirigee par les moniales
(comme enseignantes).

En 187! dans le Monastere d’Agapia a commence une ecole pour la musique
byzantine qui a existe jusqu’au 1959. En 1932 cette ecole est completee avec des
etudes theologiques.

Depuis 1912 dans la plupart des monasteres feminines de la Roumanie ont
ete organisees « des ecoles des adultes », donc les ecoles secondaires (V-VI1).

Depuis 1912 en Roumanie etayent obligatoires sept annees d’etudes pour
faire les votes finales au monastere. Ces ecoles ont existe jusqu’au 1930 et etayent
dirigees par les inspectorats scolaires, des enseignantes etayent des moniales.

En 1948 a eu lieu la reforme generale de I’enseignement publique. Le com-
munisme impose & I’Eglise orthodoxe Roumaine des restrictions profondes.
L’enseignement theologique est separe de Fenseignement de I’etat et en meme est
severement reduit.

De la multitude des ecoles theologiques restent seulement deux Facultes de
Theologie et six seminaires pour les gar?on.s. En ce moment I’Eglise Orthodoxe
decide I’ouverture des deux seminaires theologiques pour les moniales et filles des
pretres (auxquelles etaient defendu les ecoles le Fctat) & Agapia et Plumbuita (plus
tard Bistritza de Valachie) en 1949.

Pendant onze ans d’existence du Seminaire Theologique d’Agapia ont termi-
ne le cycle d’etudes 138 moniales. Des 138 moniales une vingtaine ont termind les
etudes de la Faculte de Theologie de Bucarest. Un nombre pareil des moniales ont
termine le cycle des etudes du seminaire de Plumbuita-Bistritza.

Le 28 octobre 1959 & travers le Decret d’Etat 410 le gouvernement commu-
niste de Bucarest decide la cléture des seminaires theologiques pour les moniales et



128

I’expulsion des toutes les moniales et moines qui avaient moins de cinquante ans
d’ages. Ainsi ont du quitter les monasteres presque cing milles moines et moniales
jeunes.

Pendant la periode 1959-1979 aucune moniale et femme lai'‘que n’as pas pu
suivre les cours des ecoles theologiques en Roumanie.

Depuis 1979, avec des grandes difficultes ont ete admises deux ou trois mo-
niales de toute le pays dans les Facultes de Theologique de Bucarest et Sibiu, mais
aucune femme lai'‘que. De meme, quelques sceurs ont pu suivre les cours des semi-
naires theologiques pour les gari®ons.

Apres la chute de communisme, en 1990, le Seminaire Theologique d’Agapia
s’ouvre de nouveau les portes. On recommence, le 15 novembre 1990, avec trente
eleves parmi lesquelles dix moniales et vingt eleves laiques (six eleves provenant
de la Bessarabie). Entre 1992-1996 ont ete ouvertes autres seminaires pour les
moniales et filles laiques aux Monasteres Prislop (en Transylvanie), Pasarea (en
Valachie), Ratesti (Buzau).

Pendant la periode 1990-1999 au Seminaire Theologique d’Agapia ont termi-
ne le cycle d’etudes 173 elbves dont 143 laiques et 30 moniales. Parmi les filles
laiques ont eu 30 eleves de Bessarabie. Maintenant & Agapia il y a 125 eleves - 5
moniales et 120 laiques. Dans la periode 1991-1999 ont termine le cycle d’etudes
100 filles au Monastere Prislop et au Seminaire de Pasarea il y a 80 eleves et a
Ratesti 60.

Les seminaires theologiques en Roumanie ont double direction: I'Eglise Or-
thodoxe Roumanie et la Ministere de I’Education Nationale.

Dans notre pays il y a 30 Ecoles Normales (Pedagogiques) qui preparent des
institutrices pour les ecoles primaires ou jardins d’enfants. Pendant les derniers
cing annees les futures institutrices ont etudie la theologie ainsi que a la fin de
cycle des etudes elles ont re”u le dipléme qui permet I’enseignement de la religion
dans I’ecole primaire.

L’Eglise Orthodoxe Roumaine en collaboration avec le Ministere de
I’Education Nationale et le Ministere de la Santd a organise des (Colleges sanitaires
qui preparent des cadres d’assistance medicale, de technique medicale, sante publi-
gue, pharmacie, etc. 11 y a deja deux ecoles & Piatra Neamt et lassy fondees entre
1992-1994 seulement pour les filles. Celle de lassy a 150 eleves, chague annee, et
celle de Piatra Neamt 50 eleves. Maintenant I’Eglise Orthodoxe Rumaine est en
train de discuter avec le Ministere de I’Education Nationale pour I’ouverture des
Colleges theologiques qui prepareront des institutrices qualifids pour les ecoles
primaires, tantdt pour la religion, tantét pour les etudes laiques.

Apres 1990 ont ete reouvertes 12 facultes de theologie & cote des deux an-
ciennes. En meme temps la plupart de ces facultes se sont organisees en plusieurs
sections: Theologie pastorale (surtout pour les pretres); theologie-lettres — (langue
roumaine, franMaise, anglais, allemande); theologie-assistance sociale; theologie-
patrimoine culture (restauration, peinture). Les candidates pour les sections lettres,



129

assistence sociale, patrimoine sont la plupart des filles. Peuvent y (Studier sans
reslrictions - des fiis ou filles qui ont une diplome de baccalaureat - et appartien-
nent & I’ Eglise Orthodoxe.

Pour vous offrir une idee, pendant la periode 1990-1998 & la Faculte de
Theologie de Bucarest ont fini les etudes 355 filles et encore 300 sont etudiantes -
dans toutes les sections.

A lassy, pendant la periode 1994-1999, ont fini les etudes 430 filles (15 de la
Bessarabie). Il y a encore 400 filles dans toutes les sections (21 de la Bessarabie et
Ukraine). Dans les autres 12 Facultes de Theologie Orthodoxe ont fini les etudes
presque 1000 filles, la part dans la section lettre. Parmi les filles qui ont fini les
etudes universitaires (de theologie) 30 suivent les etudes de master en vue de pre-
paration pour le doctorat.

Finalement le nombre des femmes qui vient de finir les etudes universitaires
de theologie est presque 1800, parmi lesquelles 150 moniales et 300 assistantes
sociales, desquelles je parlerai tout a I’heure. La plupart des femmes qui ont etudie
la theologie sont des institutrices, des mattresses de la religion ou bien des langues.
Pour occuper les dignites des institutrices les femmes doivent participer aux con-
cours organisees par le Ministern de I’Education Nationale et doit avoir la recom-
mandation de Feveque de la region. Les salaires pour les institutrices le la religion
sont paye par Fetat et sont les meines que pour les professeurs lai'ques.

Ce qui est important dans notre pays est le fait que FEglise Orthodoxe Rou-
maine a regle le droit d’enseigner la religion dans les ecoles lai'ques. La Gouver-
nement de la Roumanie, & travers I’Ordonnance d'urgence 36/1997 et le Min. De
I'Ed. Nat. Par la Loi Nr. 84/1995 et Farticle 32368/98 ont etablit I’obligation de
Fenseignement religieuse pour les classes I-XIli et aux ecoles professionnelles,
une heure par semaine\

Les moniales licenciees en theologie travaillent comme abbesses, maitresses
aux seminaires thdologiques ou bien aux ecoles monacales. Plusieurs travaillent
comme guides aux musees des monasteres, menant une activite missionnaire et de
catechese. Il y a des femmes qui travaillent dans Fadministration de FEglise ou
bien dans differents organisations philanthropiques et sociales comme: ASCOR,
Diakonia, dirigent les cceurs des eglises, etc. Elles sont des institutrices dans les
jardins d’enfants. Il y a pas mal des femmes qui ont etudie la theologie et qui tra-
vaillent dans les conseilles paroissiaux a cote des pretres dans toutes les domaines
(saufles Offices specifiques des pretres).

De meme BOR a regle avec Fetat le Systeme de preparation de ses propres
pretres, professeurs, etc. En conformite avec la Constitution de la Roumanie (Arti-
cle 32) et le Statut pour FOrganisation et fonction de BOR (Article 115-118), la Loi
de I’Enseignement (Article 9, Article 24 - alinea 57, Article 70 — alinea 2)% et le

1 Revue Candela Moldovci, nr. 7-8/juillet-adut (1998) 24.
4 Revue Candela Moldovei. nr. 7-8, pp. 18-22.



130

Statut des cadres didactiques, PEglise Orthodoxe Roumaine s’organise
Penseignement theologique aux tous les niveaux, integre dans Penseignement de
I’Etat. Dans ces ecoles on prepare: le personnel ecclesiastique, le personnel didac-
tique, pour Penseignement theologique (aux ecoles primaires, aux lycees, aux
seminaires) et le personnel missionnaire, pour Passistance sociales et cultural.

En ce qui concerne les Seminaires theologiques, PArticle 35 du Statut des
Seminaires Theologiques etablit: Les professeurs pour les Seminaires theologiques
sont elus par concours organises par les Inspectorats scolaires en conformite avec
la loi. Pour les discipline theologiques peuvcnt participer aux concours: des doc-
teurs en theologie or gradues en theologie qui ont Papprobation de Peveque de la
contree.

Quant aux seminaires pour les filles, la plupart des maltresses sont des mo-
niales et femmes (sauf la Liturgique). En ce qui concerne Pactivite d’assistance
social notre eglise commence s’organiser. Pendant le communisme il dtait defendu
Pactivite sociale en dehors les murs de Peglise. Maintenant il y a personnel forme
dans les facultes de theologie. Pendent la periode 1994-1999 ont finit les etudes
presque 300 filles: 83 a lassy, 100 a Bucarest et les autres dans les autres villes.
Ces filles peuvent enseigner, mais peuvent travailler dans le Service de Passistance
sociale de PEglise.

L’activite de Passistance sociale de PEglise Orthodoxe Roumaine se deroule
conforment le Statut d’organisation et fonction de PEglise Orthodoxe Roumaine5.

Le Systeme de Passistance sociale est integre dans les structures administrati-
ves de PEglise Orthodoxe Roumaine. Au niveau du Patriarcat fonctionne le Bureau
de Passistance sociale du Patriarcat avec beaucoup des taches.

Au niveau des Centres metropolitains il y a le Bureau de Passistance sociale
dirige par un inspecteur. Au niveau d’archidiocese et paroisse il y a un bureau
d’assistance sociale. Le personnel des bureau d’assistance sociale est forme des
assistants sociaux theologiens licencies des Facultes de Theologie Orthodoxe, la
section d’assistance sociale. lls sont admis par concours avec la reccomandation de
Peveque local. La Statut de Pactivite d’assistance sociale a ete approuve par le
Saint Synode de PEglise Orthodoxe Roumaine de 27-29 mai 19976. Le personnel
qui travaille dans Passistance sociale est paye par le Secrctariat de I’Etat pour les
Cultes et une partie par les paroisse Les salaires sont assez bases. Voila quelques
dates concernant la femme et la formation theologique en Roumaine. Il peut sem-
bler peux mais apres cinquante ans de communisme, nous somme contentes de
pouvoir faire quelque chose. Nous esperons de progresser dans le futur. Il y a en-
core beaucoup & faire et nous essayerons d’apprendre des nos sceurs plus favorises
gue nous.

5 L'Arlicle 54/f, Art. 68/c, d, g; Art. 69,70,72; An. 94/f; Art. 100, 170.
" Revue Candela Moldova, nr. l/janvier (1998) 4-5.



131

DIE RECHTSSTELLUNG MONASTISCH LEBENDER FRAUEN UNTER
BESONDERER BERUCKSICHTIGUNG DER UNTERSCHIEDE ZWISCHEN
NONNEN UND MONCHEN

loannisM. Konidaris, Athen

Bereits in den ersten Jahrhunderten des Christentums wurde asketisches Le-
ben praktiziert. In den Quellen treten besonders Frauengruppen hervor, die beseelt
vom Opfergeist der ersten Mértyrer lebenslange Enthaltsamkeit und Jungfraulich-
keit gelobten. Der Stand der Jungfrauen war ein wichtiger Vorganger des
Monchtums. Von Athanasios dem GrofRen werden die Gott geweihten Frauen als
.Braute Christi“l, von Basileios dem GroRen als ,heiliges Werkzeug, dem Herrn
anvertraut bezeichnet2. Eusebios spricht vom ,allerheiligsten Chor der auf immer
Jungfrauen Gottes*3

Die Jungfrauen legten das heilige Geliibde der Jungfraulichkeit vor dem Orts-
bischof ab4. Der Bischof weihte sie, indem er ihnen das flammeum virginale auf
den Kopf legte, und das freiwillige heilige Gelibde lebenslangen Eheverzichts
entgegennahm. Bereits can. 6 von Karthago verbietet die Weihe junger Madchen
durch Presbyterb.

Die Jungfrauen trugen Laiengewander. Sie lebten bei ihren Eltern oder Ver-
wandten oder im ,Parthenon* (Jungfrauengemach). Baisamon sagt bezeichnen-
derweise in seiner Interpretation des can. 16 der 4. Okumenischen Synode6, dafd es
in der Vergangenheit Frauen gab, die Gott geweiht waren, Laiengewéander trugen

und das Gelubde der Jungfraulichkeit abgelegt hatten, ,wéahrend es heute (d.h. im
«2.Jh.) in Konstantinopei weder Gott geweihte Laien, noch ein Parthenon gibt*,

Mit der Zeit gingen die .Jungfrauen* einerseits im Stand der vom Bischof
geweihten Diakoninnen auf. Vor allem verschmolz der Stand der Jungfrauen aber

Alhanasii Archiepiscopi Alexandrias ad Imperatorem Constantium Apologia, cap. 33: ,vOptpnt

to0 XpioToO* (cd. J. P. MIGNE, Patrologia Graeca, 25.640 A).

2 Can. 18:.....0iseCoe iepdv avarzQtv tu AeairOTfl" (ed. P.- P. JOANNOU, Les canons des Pcrcs
Grees [= Discipline generaleanlique. t. 11], Grotlaferrata [Roma] 1963, 119).

J Euscbii Pamphili, De Viia beatissimi Imperatoris Conslantini, 1V.28 : ,7rav6Yiov ré&v &eiTrctpOevtov
totl Qeo0 xopov" (ed. J. P. MIGNE, Patrologia Graeca, 20.1177 A).

4 Siehe die cann. 44 und 126 von Karthago (ed. P.- P. JOANNOU, Les canons des Synodes Particuli-
ers [= Discipline generale antique, 1.1.2], Grottafenata [Roma] 1962,261 ff, 397 ff).

5 Ed. JOANNOU, a.a.0.,219 0"

6G. A. RHALLIS/M. POTL1S, LuvTOiypa tuiv Oel(ov koi tf.pwv kovovcov, Athen 1852-1859 (Ndr.
1991), H, 257/14-22.



132

mit den Nonnen, die in Klostern nach denselben Geboten und Verboten, nach den-
selben Regeln lebten, die auch fur die Mannerkltster galten. So verschwand mit
der Ausbreitung monastischen Lebens bei Mannern und Frauen ab dem 4. Jahr-
hundert weitgehend der Stand der Jungfrauen in seiner urspriinglichen Gestalt.

1. Wie allgemein bekannt, wurden im 4. Jahrhundert die ersten Mannerkloster
gegrundet. Gleichzeitig aber entstanden auch Frauenkldster. Die Schwester von
Antonios dem Grof3en erscheint in den Quellen als Grinderin des ersten Nonnen-
parthenons im Osten. Bis zur Zeit von Pachomios gab es keine festen Regeln flr
das Klosterleben. Die Kanones, welche Pachomios in den M&nnerkldstern einge-
fuhrt hat, wurden von seiner Schwester Maria auch bei den Nonnen angewandt.
Als sich also Pachomios in der Thebais niederliel3, begann seine Schwester Maria
Schulerinnen am anderen Ufer des Nils um sich zu sammeln. Somit bildete sich
eine Klostergemeinschaft, die dem Leiter der Klostergemeinschaft der Manner
unterstand und denselben Regeln wie die Gemeinschaft der Manner folgte7.

Diese Regeln sind durch die Regeln Basileios’ des GrolR3en, insbesondere
durch die ,ausfuhrlichen Regeln* ("Opoi kara TrAaroc) und die ,kurzen Regeln*
("Opoi Kar’ eiriToppv) ersetzt worden. Diese bildeten wiederum die Basis sowohl
far die Manner- als auch fur die Frauenkloster, wo sie Makrina, die Schwester
Basileios’ des Grof3en, eingeflihrt hatte. Wie bekannt, lebte Basileios der GroR3e in
seiner berlihmten Einsiedelei in Pontos mit Gregorios dem Theologen. Gleichzeitig
scharten seine Schwester Makrina und ihre Mutter Emmelia auf dem vaterlichen
Landgut mit Namen Annesoi Schilerinnen um sich, woraus spéater eine Frauenge-
meinschaft entstand, der Makrina selbst als Abtissin Vorstand.

Es galten also von Anfang an fir die Nonnen grundsatzlich dieselben Regeln,

die auch fir die Monchen galten — Abweichungen ausgenommen, die aufgrund des
Geschlechtsunterschieds geboten schienens.

2. In byzantinischer Zeit wurde das Klosterleben rechtlich umfassend geord-
net, wobei der staatlichen Gesetzgebung eine wichtige Rolle zukam. Doch trafen
die staatlichen Gesetze wie auch die kirchlichen Regeln zur Organisation des Klo-
sterlebens weiterhin keine grundsatzliche Unterscheidung zwischen Mdnchen und
Nonnen. Bezeichnenderweise bestimmt die Novelle 5 Justinians ausdricklich, dai
alles, was fiur die Ménche gesagt worden ist, auch fur die Frauen gelte, die ins

1 Palladius, Historia Lausiaka, 43: ,,toutuw 4otl Kai povacrrnpiov ywaiKiov ibe, Tf.rpaKoaiiov,
tt)v airrfiv ?xov dicmjirtomv, n'iv atin’iviroXvreiav éktoc; rr|g pnXiorfig* (cd. J.-P. MIGNE, Patrologia
Graeca, 34.1105 BC).

xSichcN. MILAS, Tér.KKXnoiaaTiKOv6iKaioVTfic ‘OpOofiéou ' AvaroXiKfjc *EKKAiiaiag, Alhen
190t) (Ndr. 1970) 933-934 vgl. A. CHRISTOPHILOPULOS, 'EXApviKOv 'EKKAncncnmKOv Aikoiov,
Alhen11965, 155 -161; P. BUM1S, Kavovixdv Awaiov, Alhen 1988,174-176.



133

Kloster gehen9. Im Anschluf? daran wird wiederholt, dal} das, was Uber Kleriker,
Monche und Klbster gesetzlich vorgeschrieben ist, fir Manner und Frauen, fur
Kloster und Einsiedeleien in gleicher Weise giltl0.*Speziell im Hinblick auf die
Ernennung der Abte bzw. Abtissinnen legt die Novelle 123 Justinians fest, daR ihre
Rechtsvorschriften auch fir die Frauenkldster und Einsiedeleien gelten®.

3. Entsprechende Bestimmungen gibt es auch im kanonischen Recht. Can. 46
der Synode im Trullo besagt zum Verbot des Ausscheidens aus dem Kloster, daR
denen, die diese Regel verletzten — sei es Ménner, sei es Frauen — entsprechende
BuRen auferlegt werden sollenl2. Aul3erdem betont can. 6 der Prima-Secunda, dal
alles, was die Synode fur die Mdnche beschlossen hat, auch fur die in Kldstern
lebenden Frauen giltl13.

Bei der ersten Organisation des Klosterlebens maf Basileios der Grof3e dem
Inhalt des Gelubdes der Jungfraulichkeit eine sehr grol3e Bedeutung zu, sofern
dieses nach Vollendung des 16. Lebensjahrs véllig freiwillig abgelegt worden war.
Im Fall des Bruchs des Jungfraulichkeitsgelibdes wird die Jungfrau wie eine Ehe-
brecherin bestraftl4,

Das Jungfraulichkeitsgelibde ist von Jungfrauen abzulegen, die freiwillig in
ein Kloster eingetreten sind und ihr 16. oder 17. Lebensjahr vollendet haben. Nicht
bindend ist das Gelibde, wenn es in einem jingeren Alter geleistet wurde. Cha-
rakteristischer Weise bemerkt Baisamon bei der Interpretation von can. 18 Basi-
leios des Grof3en, daR sich dieser Kanon auf diejenigen Jungfrauen beziehe, die
sich im Alter von 16 oder 17 Jahren dem Herrn geweiht haben. Jingere Madchen
sollen nicht angenommen werden, weil oft die Eltern ihre Kinder, ohne deren Wil-
len zu bertcksichtigen, bringen - infolge von Bedurftigkeit oder aus anderen Grun-
deni5.

Die Synode von Karthago bestimmte in can. 126, dal die Jungfrau, welche
sich Gott geweiht hat, nicht vor der Vollendung des 25. Lebensjahres die Nonnen-
kleidung tragen darfl6. Diese Altersgrenze wurde durch can. 40 der Synode in
"Trullo stark herabgesetztl?. Das Trullanum bestatigt grundsétzlich den bereits be-
handelten can. 18 Basileios des Grof3en, wonach sich die Jungfrau im Alter von 17
Jahren dem Herrn weihen darf. Allerdings wird das Mindestalter fur den Klo-

* Nov. 5.5 (cd. SCHOLL/KROLL, 33/3-5).

1l Nov. 5.9 (cd. SCHOLL/KROLL, 34/28-35).

" Nov. 123.34 (cd. SCHOLL/KROLL, 618/13-16).

12 P.- P. JOANNOU, Les canons des conciles occumiSniques (= Disciplinc geniale antique, t. 1.1),
Grottafcrrata (Roma) 1962,185/8-12.

13 JOANNOU, a.a.0., 1.2.,458/19-459/2.

14 Can. 18 Basileios des Grof3en; vgl. auch can. 60 desselben Kirchenvaters (ed. JOANNOU, a.a.O,
11. 118 ff, 146).

15 RHALLIS/POTL1S, a.a.0., IV, 143/21-144/1.

16 JOANNOU, a.a.0.. 1.2,397-398.

12 JOANNOU. a.a.0.,1.1,175-177.



134

stereinlritt - analog zur von der Kirche gegeniiber dem | Timotheusbrief adaptier-
ten Altersgrenze fir Witwen und Diakoninnen - auf das zehnte Lebensjahr herab-
gesetztl8

Verschiedene Kanones regeln spezielle Einzelfragen, die sich auf Nonnen be-
ziehen:

1. Can. 19 der Synode von Ankyra verbietet, da Jungfrauen mit Mannern
wie Bruder und Schwester Zusammenleben. Jede Ubertretung des Jungfraulich-
keitsgeliibdes wird mit der BuRRe flir Bigamisten bedrohtl9. 20

Zonaras betont im seinem Kommentar, dal der Kanon Verdéachtigungen Vor-
beugen will2ll. Er beruft sich aufcan. 18 Basileios des Grof3en. Nach Feststellung,
daR ,die Anzahl der Jungfrauen nun gréBer wird*, ordnet dieser an2l, da3 diejeni-

gen Jungfrauen, welche das Gelubde der Jungfraulichkeit nicht eingehalten haben,
als Ehebrecherinnen zu bestrafen sind22.*

2. Bereits seit der Zeit des Codex Thedosianus bedroht der Staat mit hartesten

Korperstrafen und vermodgensrechtlichen Folgen diejenigen, welche eine Jungfrau,
eine Nonne oder eine Diakonin schénden oder vergewaltigen2l. Er schitzt auch alle

diese Personen vor Beleidigung, indem er ihre Diskreditierung durch Mimen und
Prostituierte, ,die ihren Leib vermarkten* verbietet, und jeder dieser Klasse zuge-
horigen Person untersagt, ,die Kleidung der heiligen Jungfrauen zu tragen*24.

Im einzelnen schitzen Novelle 6 und 123 Justinians das Keuschheitsgeliibde:
Novelle 625 droht fir den Fall, daR eine Diakonin ihr Keuschheitsgeliibde bricht,

sowohl dem beteiligten Mann als auch der Diakonin selbst die Todesstrafe an.
Novelle 12326 sieht die Todesstrafe fur denjenigen vor, der eine Eremitin, eine

Diakonin, eine Nonne oder jegliche Frau, die ein frommes Leben fihrt oder eine
fromme Kleidung tragt, ins Verderben ziehen sollte27. Die betroffene Frau wird in

JOANNOU, a.a.0., 176/13-16.

"JOANNOU, a.a.0.,1.2..70.

20 RHALLIS/POTLIS, a.a.0., 1ll, 60/26-29.

21 JOANNOU, a.a.0., II, 119/8-9.

22 RHALLIS/POTLIS, a.a.0., 60/29-32.

22 Cod. Theocl. IX. 25.1

% Cod. Thod. XVI.2.27 und Cod. Just. I. 4.4 (cd. KRUGER, 39). Vgl. P. PANAGIOTAKOS,
Eueren|i« roti iIKKXnmaaxiKou sikoiou. A'. TO ftitcaiov twv povaxuv, Athen 1957, 126-127.

2% Nov. 6.6 (ed. SCHOLL/KROLL, 44/30-45/5).

26 Nov. 123.43 (cd. SCHOLL/KROLL 623/25-624/9).

22 Siehe K. RHALLIS. Hoiviksv slk<«iov rfl<; 'Op0Oo66gou 'Avaxo/aKtjc ’EKKAnatac, Athen 1907,
261 ff; M. TURTOGLU, riapOEvo<pOopia Kal eRpeaie ©noaupod, Athen 1963,55 ff.



135

einem Kloster eingeschlossen, an das sowohl ihr Vermégen, als auch das Vermo-
gen des Mannes Ubergehen28.
Die Gesetzgebung der Isaurier29 und der Makedonen30 3ind diesbeziglich

milder. Sie schreiben das Abschneiden der Nase fiir Mann und Frau vor. Die ver-

mogensrechtlichen Folgen, die die Novelle 123 Justinians eingefuhrt hat, bleiben in
der Gesetzgebung der Makedonen aufrecht'

3. Can. 15 Nikephoros des Bekenners bestimmt auRerdem, dal} die Nonnen
den Altarraum betreten kénnen, um Kerzen und Ollampen anzuziinden und ihn zu
schmiicken und zu putzen32

4. Nach can. 23 des Nikephoros durfen Nonnen die Eucharistie nicht von ei-
nem jungen Presbyter empfangen33.

5. Can. 45 der Penthekte befal3te sich mit dem Aussehen der Nonnen. Er ver-
bietet ihnen, mit prachtvoller Kleidern aus Seide und Schmuck aus Gold und Edel-

steinen den Altarraum zu betreten, bevor sie zuvor die schwarze Tracht der Nonne
angelegt haben34. Allerdings ist dem einige Jahrhunderte spater verfallten Kom-

mentar Baisamons zu entnehmen, daf} der von der Synode kritisierte Brauch auch

noch im 12. Jahrhundert fortbestand, vielleicht weil in can. 45 keine Sanktionen
vorgesehen waren35

6. Schliellich soll gemaf can. 48 der trullanischen Synode36 die Ehefrau eines

zukunftigen Bischofs nach einer einvernehmlichen Ehescheidung als Nonne in ein
moglichst entferntes Kloster gehen. Jedenfalls soll der Bischof fiir seine ehemalige
Ehefrau sorgen, d. h. meines Erachtens, daf} er sie finanziell unterstiitzen soll. Falls
sie dessen wurdig ist, kann sie auch Diakonin werden.

““Vgl. 1. M. KON1DAR1S, T6 biratov rrk povao-nipiaKtie treptouaiac tnro rod 9ou pexP> Kai
tou 12o0u ailivoc, Athen 1979, 112 ff.

29 Ecloga 17.23 (ed. L. BURGMANN. Ecloga. Das Gesetzbuch Leons Ill. und Konstantinos’ V.
[Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichtc 10], Frankfurt a.M. 1983, 232).

30 Proch. 39.62 = Bas. 60.37.77; vgl. aber auch Bas. 4.1.15 (= Nov. 123.43).

31 Ausfuhrlicher bei TURTOGLU, a.a.O., 55 ff. Vgl. auch S. TROIANOS, 'O “lloivdiAioc tou
' EkXoyoblou” (Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 6), Frankfurta. M. 1980, 83 ff, 87 ff.

32 RHALLIS/POTL1S, a.a.0., 1V, 428/16-18.

33 RHALLIS/POTLIS, a.a.0.,429/14-16.

34 JOANNOU, a.a.0., 1.1, 182/13-183/7; vgl. dazu |. M. KONIDARIS, Das Ménchtum im Spiegel
der Penthekte, in: Annuarium historiae conciliorum 24 (1992) 273 ff, insbes. 280-281.

35 RHALLIS/POTLIS, a.a.0. Il, 412-413.

31JOANNOU, a.a.0., 186/11-21.



136

V.

1. Das Verlassen des Klosters seitens einer Nonne unterliegt ebenfalls beson-
ders strengen Regeln. Die Nonnen dirfen das Kloster, in dem sie leben, nur wenn
es notig ist verlassen und zwar in Begleitung von &lteren Nonnen, welche von der
Abtissin ausgewahlt werden.

Can. 46 der Penthekte bestimmt ausdriicklich, dal3 es den Nonnen grundsatz-
lich nicht erlaubt ist, das Kloster zu verlassen, In einem dringenden Fall ist das
Ausgehen mit Erlaubnis der Abtissin ausnahmsweise gestattet. Auch in diesem Fall
darf eine Nonne nicht alleine gehen, sondern mufR durch &ltere, von der Abtissin
ausgewahlte Nonnen, begleitet werden37. Durch denselben Kanon ist im allgemei-
nen die Ubernachtung der Nonnen auRerhalb des Klosters verboten38. Die Nonnen
- wie auch die Ménche - dirfen das Kloster, in dem ihre Tonsur erfolgte, auch
dann nur mit Zustimmung der Abtissin (oder des Abtes) verlassen, wenn sie Insas-

sen eines anderen Klosters werden mochten. Nur in Notfallen kénnen sie in einem
anderen Koinobion bloRR Unterkunft finden39.

2. Das Schicksal des Vermdgens der Ménche und Nonnen vor und nach ihrer
Tonsur wird durch can. 6 der Prima-Secunda geregelt. Der Kanon endet mit der
Feststellung, daB das, was fur die Monche gilt, auch fur die Nonnen gilt40. Ménche
wie Nonnen dirfen demnach nichts besitzen und was sie besitzen, ist dem Kloster
zuzufiihren. Sie sind jedoch berechtigt, vor der Tonsur ihr Hab und Gut aufjegli-
che Person (mit Ausnahme der ,vom Gesetz ausgeschlossenen Personen®) zu
Ubertragen. Nach dem Eintritt in ein Kloster Gbernimmt letzteres den Besitz der

Nonne bzw. des Mdnchs, die nunmehr nicht langer berechtigt sind, sich um das
Vermogen zu kimmern oder es zu verauRern4l

V.

Es ist selbstverstandlich, daR manche Klostertypika und Stifterurkunden sich
speziell auf Nonnen beziehen, insbesondere dann, wenn es sich um Urkunden
handelt, die fur Frauenkloster verfal3t worden sind.

1. Z.B. bezieht sich das aus dem Jahre 1400 stammende Testament von Nei-
los Damilas42 auf den Klostereintitt verheirateter Frauen, insbesondere natirlich

37 JOANNOU, a.a.O., 184/13-185/3. Vgl. zu diesem Kanon der Penthekte KON1DARIS, a.a.O., 281

3*JOANNOU, a.a.0., 185/3-4.

39 Can. 21 der7. Okumenischen Synode (ed. JOANNOU, a.a.0., 281/14-282/3).

40 JOANNOU, a.a.0, 1.2,458/19459/2.

41 Vgl. KONIDARIS, T6 StKcnov (Anm. 28), 87 ff.

42 Ed. S. PETRI1DES, I£ typicon de Nil Damilas pour le monastcrc de femmes de Baeonia en Crete
(1400), in: Izvcstija russkago archeologiCeskogo instituta v. KonstantinopolC 15 (1911) 92 ff.



137

aufden konkreten Fall des Eintritts von Ehefrauen in das Kloster von Damilas, das
ein Frauenkloster war. Der Verfasser des Typikon verbietet jeder ,verheirateten
Frau ohne den Willen ihres Ehemanns* ins Kloster zu gehen. Doch auch im Fall
der Zustimmung des Ehemanns ist der Eintritt in das Kloster fur eine Frau, die
Kinder unter zehn Jahren hat, verboten, es sei denn, sie hat eine Tochter, die nach
Vollendung ihres 13. Lebensjahrs ebenfalls in das Kloster gehen wird. Hat aber die
Bewerberin altere Kinder, dann kann sie nach einer Probezeit von einem Jahr, in
der sie noch Laienkleidung trégt, Nonne werden. Die Probezeit dient der Prifung,
ob sie ,,die Entbehrung ihrer Kinder* ertragen kdnnel3

2. Das Typikon von Neilos Damilas ist einer der wenigen Texte dieser Art,
der keine weiteren Regelungen Uber die Probezeit, welche dem endgultigen Eintritt
in das Kloster vorangeht, also Uber das Noviziat, beinhaltet. Es verbietet jedoch
ausdricklich die ,Tonsur ohne Paten*, d.h, ohne einen Biirgen. Dieses Verbot
wird fur das konkrete Frauenkloster spezifiziert und bestimmt, daR die Abtissin
jede neue Nonne einer erfahrenen alteren Nonne anvertrauen muf348

VI

1. Naturlich galt auch fur die Nonnen in den Frauenkldstern das Prinzip des
Abaton. Das Bemiihen um die evangelischen Réte und lebenslange Askese dienen
bekanntlich dem Mdnch bzw. der Nonne zur Erreichung des Grundziels ihres Le-
bens, d.h. der Rettung ihrer Seele. Dafur ist auf alle Falle auch das Vermeiden
jedes Skandals erforderlich. So wird die Regelung des Abaton begriindet, welche
sowohl far die Manner, als auch fur die Frauenkldster gilt.

Abaton im weiten Sinne des Wortes bedeutet das Verbot, daR Personen des
jeweils anderen Geschlechts die Kloster betreten, d.h. Manner die Frauenklster
und Frauen die Mannerkloster; weiters das Verbot, daR ein M6nch oder eine Non-
ne das Kloster ohne wichtigen Grund und ohne Erlaubnis des Abtes bzw. der Ab-
tissin verlaRt sowie das Verbot, dal Eunuchen und Junglinge Mannerkléster be-

treten; schliel3lich das Verbot, dall in Mannerklostern weibliche Tiere gehalten
werden4s.

2. Das Verbot, daB Manner Frauenkloster betreten bzw. sich in solchen auf-
halten, ist sehr alt. Es rihrt aus dem Wesen der monastischen Bewegung her, das in
vollkommener Enthaltsamkeit und Keuschheit besteht. Man findet dieses Prinzip
bereits bei Antonios dem GroRen, Pachomios und Basileios dem Grof3en in Form
eines grundsétzlichen Verbots der Kommunikation zwischen den beiden Ge-

43 Ed. PETRIDRS, a.a.0., 100; vgl. I.M. KONIDARIS, Nonntfj Oftoptiot) Twv HOVaOTTipiakCOV
tuthkijv, Athen 1984, 84.

44 Ed. PETRIDfeS, a.a.0., 100/11-21; vgl. KONIDARIS, a.a.O., 96.

45 Vgl. im allgemeinen KONIDARIS, a.a.0., 117 ff(mit Literatur).



138

schlechtem. Fir jene Ausnahmefélle, in denen ein solches Zusammentreffen un-
vermeidlich war, fordert Basileios, da3 das Treffen in einer jeden Skandal tunlichst
vermeidenden Form ablauft46.

Die justinianische Gesetzgebung hat das Verbot des Betretens eines Klosters
durch Personen des je anderen Geschlechts endgiltig gemacht. Es bezieht sich
auch auf die Bestattung von Toten47.*Justinian sieht nur eine einzige Ausnahme
vor: Im Fall der Bestattung einer Frau in einem Frauenkloster war der Eintritt der
Bestattungshelfer in das Kloster zulassig. Diese muBlten das Kloster jedoch sofort
wieder verlassen, ,nachdem sie die erforderlichen Arbeiten getatigt hatten, das
Grab ausgehoben und die Leiche mit Erde bedeckt hatten*“. Der Bestattung wohn-
ten ausschlieRlich die Abtissin und die Turhtterin (Oupcopog) des Klosters bei. Die
spatere byzantinische Gesetzgebung bekréaftigt diese Regelung

Auch die kirchliche Gesetzgebung hat sich mit der Frage des Abaton befaf3t.

So schreibt can. 47 der Penthekte vor, da weder eine Frau in einem Mannerklo-
ster, noch ein Mann in einem Frauenkloster Ubernachten kann49.50&1 18 der 7.

Okumenischen Synode verbot fast ein Jahrhundert spater nicht mehr nur die Uber-

nachtung, sondern auch ganz allgemein den Aufenthalt von Frauen in der Residenz
des Bischofs und in (M&nner)kldsternbiL.

3. Beziglich der Frauenkloster wird generell untersagt, daf3 es von Mannern -
- unabhangig von Alter und Eigenschaften - betreten wird bzw. Manner sich dort
aufhalten. Manchmal werden von dieser Regel nicht einmal die Geistlichen noch
die Kirchensénger, die wahrend der Heiligen Liturgie singen, ausgenommen. Auch
ist die Bestattung von toten Méannern im Hof des Frauenklosters bzw. der Besuch
des Totengottesdienstes seitens der Verwandten einer Frau, die im Kloster bestattet
worden ist, verboten. In diesen Kontext gehort auch die Ubertragung der Aufgaben
einer Turhdterin an eine Nonne. Die Turhiterin Gberprift, wer das Kloster betritt
bzw. wer es verlat. In der Regel sind vom Verbot, ein Frauenkloster zu betreten,
folgende Falle ausgenommen:

a. Der Besuch eines Verwandten einer Nonne im Kloster, ein kurzer Aufent-
halt und ein kurzes Gespréach mit ihr im Beisein der Abtissin3l. Ausnahmsweise ist

auch der Besuch der Nonnen durch enge Blutsverwandte oder erwiesenermalRen

tugendhafte Freundinnen und ein bis zwei Mal jahrlich ein bis zu zweitagiger Auf-
enthalt dieser Personen im Kloster zulassig.

46 Basileios der GroRe, "Opoi koth irXérog 33 'AoKifnicai diara"Eu;, Kap. 3 (ed. MIGNE, Patrolo-
giaGraeca31, 1344-1345). B

47 Nov. 133.3 (ed. SCHOLL/KROLL, 669/26-671/20).

44 Bas. 4.1.19-20 Synopsis minor M 118-119° Ecloga ad prochiron mutata 38.7.

47JOANNOU, a.a.0, 1.1,185/16-17. Vgl. KONIDAR1S, Das Ménchtum (Anm. 35), 281 ff.

50 JOANNOU, aa.O., 276/3-277/5.

51 Siehe can. 20 der 7. Okumenischen Synode (ed. JOANNOU, a.a.O., 281/5-9).



139

b. Der Besuch eines Arztes, solange die Krankheit einer Nonne andauert.

c. Der Besuch eines Priesters fir die Feier des Gottesdienstes bzw. die Feier
der Heiligen Sakramente.

d. Der Besuch des Ortsbischofs zwecks Erfullung seiner geistlichen und ka-
nonischen Aufgaben.

e. Der Besuch von Boten (ATTOKptmapioi) - womdoglich altere Manner oder
Eunuchen - mit denen die Abtissin im Beisein von zwei alten Nonnen Angelegen-
heiten des Klosters bespricht.

f. Der Besuch von Mannern zwecks Durchfiihrung von Bauarbeiten oder Ar-
beiten anderer Art, welche die Nonnen nicht durchfihren kénnen, oder um bei der
Bestattung von Nonnen zu helfen.

g. Der Besuch von Mannern am Festtag des Klosters.

Es ist darauf hinzuweisen, daB quasi als Folge des Begriffs Abaton im weiten
Sinne des Wortes die Umwandlung eines Frauenklosters in ein Mannerkloster und
umgekehrt verboten ist. Somit wird z.B. in der Synodalentscheidung vom Mai
1340 in der Zeit des Okumenischen Patriarchen loannis XIV. Kalekas angefiihrt,
dal diejenigen Kloster, welche von Anfang an Mannerkldster waren, Mannerklo-

ster bleiben missen, und diejenigen, welche Frauenkléster waren, Frauenkldster
bleiben missen und daR diese Ordnung nicht gedndert werden darf52. Dieser

Grundsatz wurde selbstverstandlich nie ausnahmslos befolgt.

4. Das Prinzip des Abaton wird durch die meisten Klostertypika, insbesondere
die Stiftertypika, wiederholt und spezifiziert, wobei Ublicherweise auf die staatli-
chen oder kirchlichen Rechtsvorschriften, welche dieses Verbot begrinden, nicht
hingewiesen wird. Das Typikon von Neilos Damilas stellt hier eine Ausnahme dar.

Besonders interessant sind die Spezifika dieser Texte bezuglich der Strafen,
welche Uber Personen, die das Abaton verletzten, verhangt werden, als auch be-
zlglich der fur ein konkretes Kloster begriindeten Ausnahmen vom Prinzip des
Abaton.

Das Sabbas-Typikon droht einem M&nch, der in einem Frauenkloster aufge-
funden wird, die AusstoRung als Strafe an53. Im Typikon des Frauenklosters der

Kecharitomcne wird ausdricklich verboten, da Kirchensanger das Kloster betre-

52 H. HUNGER/O. KRESTEN/E. KISLINGER/C. CUPANE, Das Regislerdes Patriarchats von
Konstantinopel, Il, Wien 1995, Nr. 127/21-24.
53 E. KURTZ in: Byzantinische Zeitschrift 3 (1894) 168 ff, Z. 5-11.



140

ten54. Dieses Typikon setzt auch fest, daB3 die Priester des Klosters, der Oikonomos
des Klosters und sein Gehilfe (rrapoiKOVopoc;) Eunuchen sein miissen55,

Einen besonderen Fall stellt das Typikon von Pakurianos dar56. Hier wird das
Prinzip des Abaton insofern erweitert, als es verbietet, dal3 ein Ehepaar in der Nahe
des Klosters wohnt oder auch ,ein Frauenkloster an der Grenze des Klosters er-
richtet wird®, ,Otct rf|<; &(poppf|C THC PITpéc; toiu ’ltoRavEe g rgt; AdeXtpag toi
’Ecppatp, paXXov 5e Kai adrat; rag ©6Uo yuvaiKac; peraoTgaai ekeiGev
ocpeiXoumv*, Aus dieser Formulierung ergibt sich, da sich Verwandte der Mon-
che in der Nahe des Klosters niedergelassen hatten und daf3 Pakourianos beunru-
higt war, dal? das vielleicht Anla3 fur die Griindung eines Frauenklosters in der
Néahe seines Mannerklosters geben kodnnte.

SchlieB3lich ist in Bezug auf die Ausnahmen vom Prinzip des Abaton darauf
hinzuweisen, dal dieses bei Frauenklostern fur Personen, die fur ihr Leben und
ihre Tugend, ihren Adel und ihre Beriihmtheit bekannt sind, fiir den Koénig und

seine Begleiter gebrochen wird, obschon diese Besuche selten und kontrolliert sein
missen5S.

VI

SchlieBlich ist die Stellung der Frauen in den sogenannten Doppelkldstern zu

untersuchen, ein Thema, das seit Jahren eine ernsthafte wissenschaftliche Debatte
hervorgerufen hat58.

Daf das Zusammenleben von Mannern und Frauen in einem Kloster wahrend
der ersten christlichen Jahrhunderte nichts Seltenes bzw. Kurioses gewesen ist,
kann man wohl verstehen. Das Monchtum war damals noch nicht institutionali-
siert; es gab Kldster ohne eigene Kircheb9; der Eintritt in ein Kloster wie auch die
Griindung eines Klosters selbst unterlagen keinen gesetzlichen Regelungen60. Es ist
bemerkenswert, dal sich auch die Synode von Chalkedon, die sich als erste mit der
kirchenrechtlichen Ordnung der kldsterlichen Angelegenheiten befal3te, nicht zum
Abaton oder zum Zusammenleben von Mannern und Frauen auf3erte.

u P. GAUTIER, Le typikon de la Thdolokos Kdcharitdmdni, in: Revue des dtudes byzantines 43

(1985) 5 ff, hier 131: Kap. 75 Z. 1961 ff.

>> GAUTIER, a.a.0., 55 ff: Kap. 14-15 Z. 646 ff.

56 P. GAUTIER, Le typikon du sdbastc Grdgoirc Pakourianos, in: Revue des dtudes byzantines 42
(1984) 5 ff, hier 103 ff: Kap. 23 Z. 1405-1410.

57 Siche KON1DARIS, NopiKti OEu>pnon (Anm. 43), 122-127 (mit Quellenangaben).

B Siehe vor allem J. KONIDAR1S, Die Novelle 123 Juslinians und das Problem der Doppcl-
kldster, in: Subscciva Groningana, 1V: Novclla Constitutio. Studies in Honour of Nicolaas van der Wal,
Groningen 1990, 105 ff (= DERS., Zn-n"ara RButavnvou Kai EKKAnmaoTiKol BiKaiou, |, Athen
1990, 257 ff); mit alterer Literatur.

5" So Nov. 133.2 (ed. SCHOLL/KROLL, 669/1-2) = Bas. 4.1.18.

60 Vgl. KONIDARIS, To Bikoiov (Anm. 28), 16 f, 21 f(mit Literatur).



141

AuBer den schon erwahnten und oft in der Literatur zitierten Beispielen von
Pachomios und seiner Schwester bzw. von Basileios dem GroRen und seiner
Schwester Makrina gibt es noch viele andere Beispiele von Familien, die mit ihrem
ganzen Hab und Gut in den Ménchsstand eintraten bzw., anders formuliert, ihr
Grundstiick zum Kloster erklarten. Daf dabei verschiedenartige Griinde eine Rolle
gespielt haben - auch solche, die man heute als Steuerhinterziehung bezeichnetfl -
l1aRt sich nicht leugnen. Jedenfalls scheint sicher zu sein, dal} es Kldster gab, deren
Insassen Mitglieder einer Familie bzw. Verwandte waren, die es als Selbstver-
standlichkeit betrachteten, auch im Kloster weiter zusammenzuleben.

Solche Phanomene wurden also sowohl von der offiziellen Kirche als auch
vom Staat geduldet. Erst Justinian verbot in einem im Jahre 529 erlassenen Ge-
setz62 allen mannlichen Klosterinsassen das Zusammenleben mit Nonnen und
Uberhaupt jeden Kontakt von Ménchen und Nonnen. Zur Beseitigung solcher Mif3-
stande befahl Justinian weiters, dal dann, wenn die Manner in der Mehrzahl seien,
die Frauen in ein anderes Kloster umziehen miBten; sei aber die Zahl der Frauen
groRer oder genauso grof3 wie die der Manner, dann sollten die Nonnen im Kloster
bleiben und sich die Ménche entfernen. All dies soll unter der Aufsicht des zustan-
digen Bischofs geschehen.

Die justinianische Regelung stellt selbstverstandlich nicht die Lésung eines
imaginaren Problems dar, sondern den Versuch, einen - vielleicht schon seit lange-
rer Zeit - bekannten Umstand zu meistern. Dies zeigen nicht nur die schon kurz
vorgestellten Erlauterungen des Gesetzgebers, wie die Trennung der Zusammenle-
benden vorzunehmen ist, bzw. die sich daran anschlieBende Regelung tber die
Verteilung des gemeinsamen Besitzes, sondern auch - und vor allem - der Epilog
des Gesetzes: Um den frommen Moénchen, die zur Zeit noch mit Nonnen zusam-
menwohnen, nicht eine zu kurze Zeit zu gewahren, um sich auf die Trennung vor-
zubereiten, soll das Gesetz erst ein Jahr nach seiner Bekanntmachung in Kraft
treten; sollte nach Ablauf dieser einjahrigen Frist immer noch eine ,KOivg dienra“
zwischen Ménchen und Nonnen bestehen, sollen erst dann die vom Gesetz vorge-
sehenen Strafen verhangt werden63.

Ein Jahrzehnt spater verscharfte Justinian seine erste MalBnahme, In seiner im
Marz 539 erlassenen Novelle64 fiihrte er das Abaton ein; wie schon erwahnt, ist es
nun nicht mehr erlaubt, daR Manner ein Frauenkloster oder Frauen ein Mannerklo-
ster betreten6b.

61 Zu der Steuererleichterung bzw. -befreiung des Klosterbesitzes vgl. vor allem KONIDARIS,
To dtecoov (Anm. 28), 213 ff, inshes. 224 ff.

62 Cod. Just. 1.3.43 (44) (ed. KRUGER, 29-30).

63 Cod. Just. 1.3.43(44).13; vgl. G. LANATA, Legislazionc c natura nelle Novelle Giustinianee, Na-
Poli 1984,62.

64 Nov. 133.3 (ed. SCHOLL/KROLL 669/26-671/20).

65 An diesen Stellen kommen zum ersten Mal Uberhaupt die Bezeichnungen ,(ivopncév" bzw.
«.VuvaiKEiov povaarripiov* vor.



142

Trotz der gesetzlichen MaRnahmen Justinians scheint es, dall das Zusam-
menwohnen von Mannern und Frauen, von Monchen und Nonnen, im selben Klo-
ster weiterhin tblich war. Dies kann man auf verschiedene Weise zu erklaren ver-
suchen; z.B. damit, daB die in Konstantinopel erlassenen Gesetze insbesondere in

den entfernten Provinzen, wo die Mehrzahl der Kldster lag, keine grof3e Bedeutung
hatten66.

Man kénnte aber auch, wie ich zu beweisen versucht habe6', an etwas anderes

denken: Namlich daB in diesen Fallen der Versuch unternommen wurde, die ge-
setzliche Regelung zu umgehen. So wurde behauptet, dal es nicht um ein Zusam-
menleben von M&annern und Frauen gehe, sondern daf? die Klosterinsassen in zwei
Flageln, je einer fur die Ménche bzw. die Nonnen, getrennt lebten, ohne irgendei-
nen Kontakt miteinander zu haben. Diese Existenz von zwei Fligeln im selben
Kloster, eines avbptbv und eines rrapOevtov - schon in den hagiographischen
Quellen belegtt8 - wurde als SitrAodv (iovaorfipiov, als Doppelkloster, bezeichnet.

Im Jahre 546, in seiner 123 Novelle, wiederholte Justinian das Verbot dieser
Unsitte wie folgt: ,Kcrr’olbeva bi rorrov rrie ijperepag iroXtrsiae ev £vi
povacmipuii povaxoiic; Kai povaoTpiac oiKeiv rj to XeYOpeva 6urXa eivat
povaanjpia auYXwpoilpev“s".

Wenn man diesen Text zum ersten Mal liest, kdnnte man auf den Gedanken
kommen, daf} Justinian zwei verschiedene Dinge verbieten wollte: erstens das
Zusammenwohnen von Ménchen und Nonnen in ein und demselben Kloster und
zweitens ,die sogennanten Doppelkloster. Das Wort ,XeYOpeva*“ und das darin
enthaltene MiRRtrauen ist aber ein erstes und wichtiges Indiz daftr, daR Justinian
unter ,,Doppelkldstern nichts anderes als ,,gemischte* Kloster verstand. Der Be-
weis dafur wird gleich danach durch den Ausdruck ,07rou Oe toioutov
povaaTijpiov eupeBelvn* geliefert - dies bezieht sich sowohl auf das Zusammen-
leben von Mdnchen und Nonnen als auch auf ,die sogenannten Doppelkldster -
und durch die anschlieRende einheitliche Regelung: [dann] sollen die Nonnen im
Kloster bleiben und die Mdnche ein anderes Kloster griinden, es sei denn, es exi-
stieren schon mehrere Kldster; in diesem Falle brauche man keine neuen Kloster zu
bauen, sondern es miRten - unter der Aufsicht des Bischofs - die Manner in ein
Mannerkloster, die Frauen in ein Frauenkloster gebracht werden * **

¢ Zum Problem im allgemeinen LANATA, a.a.0., 19 ffund M.-TH. FOGF.N, Gesetz und Gesetzge-
bung in Byzanz. Versuch einer Funktionsanalysc, in: lus commune 14 (1987) 137 ff, insbes. 145 f.

'l KON1DARIS, Die Novelle 123 (Anm. 58), 112 ff (=265 ff).

** So vor allem in der von Gregor von Nyssa (ca 335-394; vgl. B. ALTANER/A. STUIBER, Pa-
trologie, Freiburg i. B. "1980, 303 f) wohl nach 380 (so O. BARDENHEWER, Geschichte der altkir-
chlichen Literatur, Bd. 3, Freiburg i. B. 1923 INdr. Darmstadl 1962], 204) verfal3ten Vita Makrinas;
siehe P. MARAVAL, Gregoire de Nysse: Vie de Saintc Macrine (Sources Chreticnncs 178), Paris 1971,
Kap. 37: 258 ff, insbes. 258/8-13.

m Nov. 123.36 (ed. SCHOLL/KROLL, 619/26-29).

™ Nov. 123.36 (cd. SCHOLUKROLL, 619/29-620/4).



143

Die Novelle 123.36 Justinians mit dem Verbot der ,gemischten* Kldster (=
Doppelkldster) ist nicht nur in den Rechtsbichern und Sammelwerken der spéateren
byzantinischen Zeit Uberliefert7l, sondern auch in das westliche Kirchenrecht ein-
gegangen72. Letzteres ist Uber die Epitome Julians7' geschehen; von dort ist die
Vorschrift in die Decreta Buchards von Worms74, Ivos von Chartres?5 und Grati-
ans76 gelangt.

Nach Erlaf3 des Justinianischen Verbots scheint es im 8stlichen Teil des Rei-
ches kein ,Doppelkloster® im Sinne von ,gemischtem Kloster* mehr gegeben zu
haben. Zweieinhalb Jahrhunderte spater begegnet der Ausdruck ,0nrXoov
hovaaTripiov* erneut im Text von can. 20 der 7. Okumenischen Synode77. Dabei

ist allerdings nicht klar, ob die Konzilsvéter unter durAolv povacrrripiov (Doppel-
kloster) wieder das Zusammenleben von Ménchen und Nonnen, was vielleicht
wahrend der Zeit (und wegen?) des Ikonoklasmus einen neuen Aufschwung erlebt
hatte, oder nur zwei in der Nahe liegende Kldster, mit anderen Worten eine ,,Dop-
pelstiftung, welche in der mittel- und spatbyzantinischen Epoche immer wieder
belegt ist78, verstanden haben.

11 Vgl. Nomokanon in 14 Til. 11.1 mit dem dazugehérigen Kommentar des Baisamon (RHAL-
LIS/POTLIS, a.a.0., I, 251/2-5, 252/5-8) und Collcctio Tripartita I1l. 1.2.57 (cd. N. VAN DER WAL - B.H.
STOLTE, Collectio tripartita. Justinian on religious and ecclcsiastical affairs, Groningen 1994, 125/6-8). Vgl.
auch Bas. 4.1.5-6 und Ecloga Basilicorum (cd. L. BURGMANN, Forschungen zur byzantinischen Rechts-
geschichte 15, Frankfurta. M. 1988, 174/11-23).

12 Zur Stellung der Kirche im Abendland vgl. S. HILP1SCH, Die Doppelkloster. Entstehung und
Organisation (Beitrdge zur Geschichte des alten Mdnchtums und des Benediktinerordens 15), Miinster
*928, 80 ff.

7" luliani Epitome, Const. 115 cap. 57: ,,In nullo loco monachos et monachas permittimus unum

monastcrium habere, sed nec ea, quae duplicia vocant ..." (ed. G. HAENEL, luliani Epitome latina
Novellarum lustiniani, Leipzig 1873 [Ndr. Osnabriick 1965], 160).

74 Decretum, Lib. VIl cap. 65 (ed. J. P. MIGNE, Patrologia latina, 140.805)
75 Decretum, Pars VIl cap. 83 (ed. J. P. MIGNE, Patrologia latina, 161.564).

76 Decretum, Pars Il causa XVIII quest. 1l c. XXII (ed. Ae. FRIEDBERG, Corpus luris Canonici,
Bd- b Leipzig 1879 [Ndr. Graz 1959], 835).

77 JOANNOU, a.a.0., 1.1,279-281.
78 Vgl. KON1DARIS, Die Novelle 123 (Anm. 58), 115 ff, Anm. 69-70 (= 269 Anm. 69-70).



144

LE DIACONAT FEMININ DANS L’HISTOIRE

Marcel Metzger, Strasbourg

Pour I’histoire du diaconat feminin I’ensemble de la documentation disponi-
ble est accessible dans plusieurs etudes et ouvrages recentsl. Il n’est donc pas ne-

cessaire de refaire tout le parcours historique et pour cet expose il a paru preferable
de prasenter un resume des acquis historiques sur trois points, en les assortissant de
rdflexions critiques: le ministére confie aux diaconesses, I’ordination, I’inscription
dans le clerge.

I. Description des ministeres confiees aux diaconesses

Les informations les plus interessantes sur le ministere des diaconesses se
trouvcnt dans deux recueils de traditions apostoliques?2, dont le premier, la Didas-

calie, a ete une des sources du second, les Constitutions apostoliques. Les deux
documents presentem I’ensemble des missions contlocs aux diaconesses en lien
avec le Service des diacres. L’expose est recapitule, en fin de section, dans les
termcs suivants:

Didascalie, chap. 16: Les diacres, dans leur conduile, prendront modele sur I'dvcquc ... Le nom-
bre des diacres sera proportionnc & cclui du peuple de I'Eglisc afin qu'ils puissenl connaitrc cl se-
courir chaeun. lls rendront h lous les Services dont ils ont besoin, aux personncs dgdes qui n'ont
plus de force, comtnc aux ftéres c( aux soeurs qui sont malades. La femme (diaeonessc)
s'occupcra activement du Service des femmes et rhomme, diacre, du Service des hommes3.

1 On fera reference surtout & R. GRYSON, Le ministore des femmes dans I'Eglisc ancienne
(RSSR.H 4), Gembloux 1972, et A.G. MART1MORT, Les diaconesses. Essai historique (BELS 24),
Rome 1982. Voir aussi E. THEODOROU, Das Amt der Diakoninncn in der kirchlichen Tradition, in:
US 33 (1978), 162-172; D. ANSORGE, Der Diakonat der Frau. Zum gegenwartigen Forschungsstand,
in: T. BERGER/A. GERHARDS (Hg.), Liturgie und Frauenfrage (PiLi 7), St. Ottilien 1990, 31-65
(avee bibliographie); A. BORRAS cl B. POTTIER, L.i grace du diaconat, Bruxelles 1998, 153-211; E.
BEHR-SIGELct K. WARE, L'ordination des femmes dans I'Eglisc orthodoxe, Paris 1999.

2 Je prticonise cettc ddnomination, de preference & I'expression ,documents liturgico-
canoniques®; voir l'article a paraitre dans OrChrP. Les deux documents sont d'origine syrienne; la
Didascalie date de la premtdrc moitid du llle siede, tandis que les Constitutions apostoliques (abrdgees
en CA) ont dtd compilees vers 380, h Antioche ou h proximitd de cette ville; voir E M. SYNEK,
OIKOI. Zum Ehe- und Familicnrccht der Apostolischen Konstitutionen (Kirche und Recht 22), Wien
1999, 29-32. On utilisera ici la traduction frangaise de F. NAU, La Didascalie des douze Apdtrcs, Paris
1912, avec renvois au fasciculc corrcspondant de I’ddition d’A. VOOBUS, The Didascalia apostolorum
in syriac (CSCO408/S 180), Ixiuvain 1979. Pourles CA, les extraits seront cites sclon notre ddition, SC

n. 320, 329 et 336, avec rcfdrenccs aux livres, chapitres et versets du texte.
3 NAU 135; VOOBUS 158.



145

CA 111, 19,1: Quc les diacrcs soienl irrcprochablcs cn toul, comme I'eveque, sculemenl plus dili-
genls et en nombre proportionnd & I’impottance de 1’Bglise, pour qu'ils puissent prendte soin des

infirmes, cortmic des ouvricrs qui n‘onl pas il rougir (// Tim. 2,15); la diaconesse s’occupera du
Service des feinmes et les uns et les autres s’occupcront des Communications, des voyagcurs, du
Service et de l'assistance.

Ces missions, confiees aux diaconesses, sont presentees avec plus de ddtails
dans differentes sections des deux documents. Elles s'orientent dans trois direc-

tions: le bapteme, la pastorale dans les maisons et le Service des synaxes.

1+ Le bapteme des femmes

Dans la presentation du ministere confie & la diaconesse lors du bapteme des
femmes les differences entre la Didascalie et les CA sont minimes!.*®d peul donc

s’en tenir au texte des CA, qui commence par une exhortation adressee & l'eveque,
pour lui demander de se faire aider U la fois par des diacres et par «une diaconesse
fidele et sainte» (Ill, 16,1). Ici, comme dans la Didascalie, il n’est question que
d’une seule diaconesse. Le reglernent porte sur la prise en Charge des candidates au
bapteme, pendant la celebration (111, 16,1-4):

Lc diacre leur cnduira seulcment le front d'huile sainte, apres quoi la diaconesse les oindra; car il
ne faul pas quc les femmes soient observdes par les hommes.

Ensuite, apres I'immersion:

Si c'est un homme, le diacte le recevra. et s’il s'agil d'une femmc, la diaconesse s‘cn chargera.
pour que la tradition du sceau infrangible se fasse dans la dignite; ensuite I'eveque oindra les
baptisds avec le myron.

Il s’agit l1a du temoignage le plus precis, dans toutc la litterature baptismale du
Ele et du I1VVC siede, sur la fa®on de proceder aux onctionsb. D’autres temoignages,

comme les catecheses mystagogiques, mentionnent egalement des onctions sur tout
le corps, mais sans preciser par quels ministres eiles etaient effectuees. Meme Epi-

Phane de Salamine, qui evoque de fa?on concrete le Service des diaconesses, restc
silencieux & ce propos, se limitant h invoquer les raisons de decence6. A, Piddagnel,
qui a examine tous ces documents, en a conclu, & propos des diaconesses: «Ou bien

1 Didascalie chap. 16, NAU 134-135; VOOBUS 156-157. Pour un examen comparatif des deux
extraits voir M. METZGER, La crcativite institutionnellc dans les Constitutions apostoliques. in A M.
TRIACCA/A. PISTOIA (6d ), Liturgie et Culturcs. ConKrences St.-Scrge, Rome 1997, 164-165.

Cependant, Ic texte des CA Ill, 16 n'est pas d'une clarte totale, dans I'dvocation des onctions
4 huile et de myron et dans la rfipartition des interventions, entre I'eveque, le presbytre et le diacre. Voir
"f METZGER, Pages feminines des Constitutions apostoliques, dans H.-J. FEULNER, E. VEL-
KOVSKA et R F. TAFT (ed), Crossroad of Culturcs. Studies in Liturgy and Patristics in Flonor of
Gabriele Winkler, Rome 2000 (OCA 260), 515-541.

6 Epiphane de Salamine, Panarion 79, in K. HOLL, GCS 37, 478 (PG 42, 744-745); extraits pnS-
sentds parGRYSON, Le ministire des femmes, 134-134, et MART1MORT, Les diaconesses. 110.



146

le concours de celles-ci etait si constant qu’on ne songeait pas & y faire allusion, ou
bien cette pratique ne se rencontrait pas partoul7». Une lettre de Severe d’Antioche
temoigne de la survivance de ce ministere dans la premiere moitid du Vle siede:

«Dans les villcs, les diaconesses ont I’habitude d'exercer un ministere pour le divin
bain de la regeneration dans le cas des femmes qui sont baptisees8».

2. Le Service diaconal aupres des femmes, dans les maisons

Dans une exhortation & I’eveque, la Didascalie justifie ainsi le Service
d’assistance confie aux diaconesses:

Il'y a des maisons oii tu nc pcux envoyer le diacre prcs des femmes, & cause des pai'cns; tu y en-
verras une diaconesse'l. 11 111

Les CA tiennent le meme langage, en ajoutant cette justification: «a cause de
I’opinion des malveiliants» (11, 16,1). Dans la suite du chap. 16 la Didascalie
apporte encore ces precisions, absentes des CA:

Dans les maisons des pai'ens ou habitent des femmes fidelcs, il est necessaire que ce soit la dia-
conessc qui y aille ety visite les femmes malades, puis leur foumisse ce qui leurest necessaire et
lave les personnes faibles qui sortent de maladie.

Apres avoir rappele qu’il revient & la diaconesse de s’occuper du Service des
femmes, I’instruction indique les fonctions communes aux diacres et & la diaco-
nesse, a savoir I’information de I’eveque, l'accueil des voyageurs, le Service et
I’assistance. Le diacre est le mediateur de I’eveque, gqu’il doit renseigner sur les
membres de la communaute, pour la diaconie des indigents (CA 11, 29 - 32 et IlI,
19,7). Le meme Service est demande & la diaconesse en CA 1l, 26,6:

Considdrez la diaconesse comme representant le Saint-Esprit'0, eile ne parle ni ne fait rien sans le
diacre, tout comme le Saint-Esprit ne fait ni ne dit rien de lui-meme, mais, glorifiant le Christ, il
attend sa volonte; et comme il n’est pas possible de croire au Christ sans etre instruit par I'Esprit,
ainsi qu’aucune femme n’aborde le diacre ou I'eveque sans passer par la diaconesse.

* Dans I'edition des catdchcscs mystagogiques de s. Cyrille de Jerusalem, SC n. 126 bis, 107-109,
n. 5.

* Lettre 62, derite entre 519 et 538, ed. E. W. BROOKS, The sixth book of the selected letters of
Severus ..., Bd. 2, pt. |, Londres 1903, 193-194. Extrait traduit par MARTIMORT, Les diaconesses,
127.

il Chap. 16, NAU, 134-137; VOOBUS, 156-160; ces extraits sont dgalement cites par GRYSON,
Le ministere des femmes, 75-79, et MARTIMORT, Les diaconesses, 34-41.

1111-a Didascalie tient le meme propos, mais la suite de I'extrait est propre aux CA.



147
3. Le Service d’ordre aupres des femmes lors des synaxes

Les CA ont recueilli plusieurs reglements sur la tenue des synaxes et infor-
ment de fa?on bien plus precise sur les ministeres liturgiques que ne le fait la Di-
dascalie. On y trouve par consequent plusieurs indications, tres breves, il est vrai,
sur les fonctions liturgiques des diaconesses, alors que la Didascalie n'aborde pas
ce sujet. Il s’agit du contréle des portes et du bon ordre dans la partie du local oc-
cupee par les femmes (CA Il, 57,10; 58,6), pour filtrer les entrees et placer les
etrangers qui se presentent (CA Il, 58,6). Les diacres, ou les sous-diacres, sur-
veillent les portes des hommes et les diaconesses, au pluriel ici , celles des femmes
(Cd Il, 57,10; VIII, 11,11)- Cette fonction est la seule evoquee dans la priere
d’ordination de la diaconesse (VIII, 20,1).

Cette societe etait tres hierarchisee. Dans les assemblees, hommes et femmes
etaient separes. Cela est rappele & propos du baiser de paix, dans les deux descrip-
tions de I’assemblee eucharistique (CA Il, 57,17 et VIII, 11,9). De plus, les regle-
mcnts sur la repartition des places lors des synaxes et sur I’ordre d’acces a la com-
munion indiquent une Hierarchie & I'interieur de chacun des deux groupes, avec
plusieurs sous-groupes chez les femmes, selon la Situation matrimoniale; il cn est

encore fait etat a propos de I’accueil de fideles venant d’autres communautes (CA
1, 58,1).

4. Quelques reflexions sur Ic ministere des diaconesses

Une premiere Observation s’impose: les celebrations evoquees par les docu-
ments de I’Antiquite chretienne etaient les actions d’assemblees organisees, met-
tant en oeuvre de nombreux intervenants. L’exercice des ministeres etait assure
sous une forme collegialc. C’est une dimension que la theologie catholique n’a
guere prise en compte, parce qu'elle est restee prisonniere des categories apologe-
tiques de la Contre-Reforme et de I'obsession de la validite, en ne s’interessant
9u’au ministre competent et slffisant pour chaque sacrement et en ne prenant en
oompte que la Situation limite, celle d’un ministre place seul en face de beneficiai-
tes du sacrement”. Or, le ministere des diaconesses, dans I’Antiquite, s’exer/ait
toujours en lien avec d’autres intervenants, dans le cadre des synaxes regulieres et

" Bien qu'il reconnaisse les sacrements comme des actions de I’Eglisc (can. 840), le code de
4roit canonique pour I’Eglisc romaine (1983) qualifie I'action des ministres par le verbe administrarc
(can. 844 suiv., 1003) et la formule Minister Ordinarius baptismi, confirmationis, etc., est ... (can. 861,
882, 900, 965, 1012); pour le mariage, le termc minister est remplacd par assislens malritnonio (can.
U08). Le Catcchismc de I'Eglise catholiqgue ne manifeste pas d'cvolution signilicative sur ce point,
bien qu’il introduise la notion de presidence pour I'eucharistie (8 1411). Lc CCEO persiste dans la
tneme ligne, meme s'il remplace administrare par ininistrare (can. 671, 677, 722, 739, 744); pour
I’eucharistic il recourt au terme postestas (on reviendra plus loin sur cette notion) et fait mention des
diacres: potestatem celebrandi Divinam Liturgiam haben! soli episcopi et presbyteri, diaconi ... proprio
mninisterio ... in celebratione ... artiorem partein habent (can. 699).



148

dans les celebrations baptismales. De meme, lorsque les diaconesses intervenaient
dans les maisons, c’etait comme delegudes des pasteurs de la communaute, aux-
quels eiles devaient rendre compte.

La forme propre de ce ministere, en tant que participation a celui des pasteurs
et des diacres, conduit & une seconde observation: les diaconesses assuraient un
ministere de Service, comme les diacres, et non pas de presidence d’assemblee. La
distinction entrc sacerdoce et Service apparaft dans les documents de I’Antiquite
comme une reponse aux questions posees par la multiplication des ministeres et un
principe pour la gestion des conflits de competences. Pour donner autorite & ce
principe, les CA le rapportent aux apétres, leur attribuant ce propos (VIIl, 46,10):

S’il n'y avail ni legislation, ni distinction des ordrcs, il aurait suffi de grouper Ic tout sous une
scule denomination; mais instruits par le Seigneur de la Hierarchie des fonctions, nous avons at-
tribue aux dveques ccllc du pontificat, aux presbytres celle du sacerdoce et aux diacres, le Service
des deux fonctions precedentes, pour que le culte soit cclcbre con-ectement.

Ce propos exprime clairement que le Service, dans le ministere diaconal, ne
peut pas etre assure de fa?on isolee, mais qu’il est lie a I’action d’autres ministres,
ceux de rang sacerdotal. Les fonctions des diaconesses s’exer*aient dans ce cadre
et les diaconesse n’etaient jamais seules face & une assemblee dans un role de pre-
sidence, les reglements canoniques excluaient formellement une teile possibilite:

(La diaconesse) nc benil pas ct n'accomplit rien de ce que font les presbytres ct les diacres ... Il
n'est permis ni au sous-diacre ni au lecteur ni au chantrc ni & la diaconesse d'exclure un clerc ou
un lai'e, car ils sont les servants des diacres. (C/I V1lII, 28,6.8).

Dans le cas des diaconesses, ces principes ne semblent pas avoir fait difficul-
te, car, dans les textes conciliaires, les interventions relatives aux diaconesses ne
font pas etat de manquements & ce propos, il n’y est question que de I’etat de viel2.
Il N’y a la rien de comparable avec les nombreuses mises en garde contre les abus
reproches a des diacres.

Quelques indications eparses, dans plusieurs documents, conduisent a une
troisieme observation: le recours & des diaconesses ne s’est pas impose de fa“on
universelle ni uniformdmentl3. La mise en place de ce ministere s’est faite de fa?on
locale, selon les situations, comme I’indique la Didascalie & propos des onctions
baptismales (chap. 16): «Quand il ne se rencontre pas de femme, ni surtout de
diaconesse ... Mais la ol il y a une femme et surtout une diaconessel4 ...». Un
autre document, le Testament de notre Seigneur Jesus Christ, insere dans
VOctateuque de Clement et qui semble dater du Ve siede et provenir du patriarcat

12 Voir I'index analytique de P.P. JOANNOU, Discipline generale antique (Fonti Ser. 9), Grotta-
fcrrata/Rome 1964, 102.

15 MARTIMORT, Les diaconesses, 246, le reconnaissait dans sa conclusion: «Ce mot (diaco-
nesse) recouvrc des realites tres differentes d'une Eglisc & I'aulre et d’une dpoque a I'autre».

14 F. NAU, 134; VOOBUS, 156. Cette phrase est absente des CA.



149

d’Antioche, confie aux veuves I’onction des femmes au baptemel5. Un autre te-
moignage, deja eite, de Severe d’Antioche, ne fait mention de la presence de dia-
conesses que dans les villesl6.

Que le ministere de diaconesse ait disparu au cours du temps, cela n’a rien
d’etonnant, car les principaux Services pour lesquels il avait ete etabli et qui ont

contribue & son expansion ont perdu de leur urgence des le Ve siede, avec la rare-
faction des baptemes d’adultes. Si la visite des femmes dans les maisons devait etre
confiee aux diaconesses, avant la Paix de I’Eglise, a cause de la suspicion des
paiens, ce motif devait disparaitre, lui aussi, avec la christianisation de la societe.
Parmi les trois principales fonctions presentees plus haut, seul subsistait le Service

dans le cadre des synaxes, mais, au-deld du IVe siede, les temoignages a son sujet
sont peu explicites, car ils se reduisent & des indications sur I’effectif des diacones-
ses pour certaines eglises ou se contentent de formules generales sur les ministeres
liturgiquesly.

Si les diaconesses ont perdu au fil du temps leurs fonctions propres, &
I’inverse leur lien avec la vie monastique n’a fait que croitre. Les exigences for-
mulees des le I\VVC siede pour leur recrutement orientaient vers cette evolution. En
effet, les reglements ecclesiastiques formulaient pour elles les memes exigences
que pour la vie asc&ique: «Comme diaconesse on choisira une vierge pure; a de-
faut, une veuve maride une seule fois (I Tim. 5,9), fidele et honorable» (CA VI,
17,418). Cette discipline est confirmee par les temoignages d’Epiphane de Sala-
mineld et du concile de Chalcddoine20.2Rour ces dpoques, les historiens ont pu re-

unir de nombreux temoignages sur I’importance prise par le diaconat feminin dans
la direction de monasteres de femmes, en Orient, avec Olympias et tant d’autres, et
en Occident, dans les monasteres de Rome et d’ailleurs

15 «Les femmes seront ointes par les veuves qui ont la prdseance, pendant que le pretre recitera
des prieres) sur elles. De meme ces veuves les cacheront d'un voile lorsque I'eveque lira ce qu’elles
doivent confesser et ce qu'elles doivent renier», I, 8,12, traduction fran*aise de F. NAU/P. CIPROTT1,
La Version syriaque de I'Octateuque de Clement, Paris 1967, 63; voir aussi Testamentum Domini
ethiopien chap. 51; R. BEYLOT, Testamentum Domini Athiopien, edition et traduction, Louvain 1984,
224,

16 Pour I'RBgypte, voii U. ZANETTI, Y eut-il des diaconesses en figypte?, in: Vetera Christiano-
rum 27 (1990), 369, et G. OTRANTO, llalia meridionale e Puglia palcocristiane. Saggi storici, Bari
1991,99.

17 Par ex. les Noveiles 3 et 6, du 16 mars 535, avec des indications sur le nombre des desservants
de la Grande figlisc de Constantinople, dont quarante femmes diacres. Ed. R. SCHOELIVG. KROLL,
Novellae ... (Corpus iuris civilis, 3), Berlin s1928, 18-22; voir GRYSON, Le ministere des femmes,
122-127, et MARTIMORT, Les diaconesses, 106-109.

11 Ce propos n'a pas d'6quivalent dans la Didascalie.

19 Epiphane de Salamine, Expose de la foi, 21, dd. K. HOLL, GCS 37, p. 522 (PG 42, 824-825);
voir GRYSON, Le ministere des femmes, 134, et MARTIMORT, Les diaconesses, 111.

20 Canon 15. Voir plus loin, note 28.

21 Voir le dossier dtabli par MARTIMORT, Les diaconesses, 133-142,205-207,210-217.



150

La reorientation du diaconat feminin vers la rcsponsabilite de monastcres
n’est qu’un des nombreux exemples d’evolutions dans les institutions ecclesiasti-
ques. Il n’y a pas lieu de s’etonner d’une teile mutation ni de I’apprecier negativc-
ment, puisqu'on admet sans difficulte d’autres transformations, d’une importance
bien plus decisive, comme celles du cardinalat. Le port du titre de cardinal-diacre
par un clerc a peine tonsure au XVlle siecle ou par I’'archeveque d’une grand mo-
tropole au XXC siecle temoigne d’un eloignement bien plus important par rapport
aux formes initiales de cette Institution que la direction d’un monastere par une
diaconesse.

//. L'orclination des diaconesses

La nature du rite d’admission au diaconat fdminin est certainement le point le
plus controverse a propos des diaconesses. On presentera d’abord les temoignages
historiques. ensuite on proposcra quelques orientations pour ddpasser la contro-
verse.

L Les tdmoins anciens de I’ordination des diaconesses

Plusieurs euchologes anciens ont recueilli des elements du rituel et du for-
mulaire pour I’ordination de la diaconesse. Pour notre propos, il suffira d’examiner
les deux témoins les plus anciens, les CA et !'Euchologe Barberini 336, et une
oraison latine.

Dans les CA, le regiement sur les ordinations suit I’ordre canonique et indiquc
dans quels cas il faut imposer les mains pour I’admission h des ministeres. La dia-
conesse y est nommoe, aprds I’éveque, le presbytre et le diacre, mais avant le sous-
diacre et le lecteur. Le rituel est le meme pour le presbytre, le diacre, la diaconesse,
le sous-diacre et le lecteur (VIII, 16-22); il comporte I’imposition des mains et une
priere avec opiclese du Saint Esprit. Pour I’ordination du presbytre, du diacre et de
la diaconesse le regiement indique la presencc du presbyterium et des diacres; pour
la diaconesse s’y ajoute la presence des diaconesses. La denomination cheirotonia
est appliquee a ce rituel par plusieurs manuscrits, mais c’est dans la titulature des
chapitres, dont on ignore a quel moment de I’histoire du document eile a ete elabo-
ree22.

Dans son anamnese (VIII, 20,1), la priore d’ordination de la diaconesse fait
mention du don de I’Esprit & des femmes de I’Ancien Testament, puis rend grace ii

22 Sur l'incertiiude concemanl la (late des titres de chapitres, voir rintroduction dans SC n. 320,
89-92.



151

Dieu parce qu’il «n’a pas juge indigne que son Fils... naisse d’une femme» et
evoque les gardiennes des portes du sanctuaire23.24’8piclese est breve:

Toi-meme regarde maintenant ta servante que voici, proposee pour le diaconat, donne-lui I’Esprit
Saint.

Le souvenir des impuretes rituelles a laissd une trace, en inspirant une invo-
cation. La priere s’acheve par la demande habituelle relative au bon accomplisse-
ment du ministere confie & la candidate (VIII, 20,2).

Dans VEuchologe Barberini gr. 336 (VIIIC siede) le rituel des ordinations est
plus developpe que celui des CA. Il propose I’ordination aux ministeres suivants,
fanges selon I’ordre canonique: eveque, presbytre, diacre, diaconesse, sous-diacre.
Il emploie pour chacun de ces degres le terme cheirotonia. Pour le presbytre, le
diacre et la diaconesse, le rituel est le meme, il comporte deux fois I’'imposition des
nains par I’eveque et deux oraisons avec epicleses du Saint Esprit2'.\VVoici les ex-

pressions les plus significatives de ces epicleses:

Tu n’as pas rdservd aux hommes la griice ct I'infusion du Saint Esprit, mais tu l'accordcs aussi
aux femmes... Envoie surelle (la candidate) I’abondante gréce de ton Esprit Saint (§ 163).

Puis, dans la seconde oraison:

Accorde la gréce de ton Esprit Saint & ta servante (§ 164).

La comparaison avec l'admission aux ministeres suivants est eclairante, car
Pour le sous-diacre le ceremonial est plus bref (8 165). Vient ensuite le rituel
d’admission pour un lecteur ou un chantre, avec imposition de la main, mais le mot
cheirotonia est absent (§ 166).

Des euchologes occidentaux ont recueilli des expressions comparables a cel-
les transcrites ci-dessus. Le recueil romain appele sacramentaire gregorien propose

une oraison ad diaconamfaciendam, identique & une piece du formulaire Orationes
od ordinandum diaconum avec, comme seule difference, la formulation au femi-

Exaudi domine preces nostras, et super hanc famulam tuam illam, spiritum tuac benedictionis
emitte, ut caelesti munere ditata et tuac gratiam possit maiestatis adquirere, et bene uiticndi aliis
cxemplum prebere.

23 Cctte allusion ddrive d’une interprdtation crronce de Ex. 38,8. Voir GRYSON, Le ministere
des femmes, 19, n. 2.

24 Texte public par S. PARENTI/E. VELKOVSKA, L’Eucologio Barberini gr. 336, Rome (BEL
Subsidia 80) 1995, 185-188 (n 163-164). Traduction framjaisc dans MARTIMORT, Les diaconesses,
147-148 Préasentation dans ANSORGE, Der Diakonat der Frau, 43-45.

2% Formulaire 214, piece 994; pour le diacre, formulaire 4, piece 31. Dans Pedition de J.
DESHUSSES, Le sacramentaire grdgorien (Spicilegium Friburgensc 16), Fribourg (Suisse) 1979,
respectivement 341 ct 97.



152

Cette oraison a ete recueillie par le Pontifical romano-germaniquell' dans un

rituel comportant la benediction de Petole et la veture, avec anneau et couronne, et
une consecratio in modum praephationis. 11 s’agit d’un formulaire complet, intituie
Missa ad diaconam consecrandam, avec lectures et chants, ainsi que la litanie. Il
est rdnge parmi les rites concernant les vierges, les veuves et les institutions mo-
nastiques.

2. Le debat autour de I’ordination des diaconesses

Le terme «negationisme» a ete forme au cours de ces dernieres decennies
pour qualifier le refus de faits historiques etablis. 11 vise en particulier la negation
des atrocites perpetrees dans les camps de concentration nazis. Mais, malheureu-
sement, il peut aussi s’appliquer a la fa?on dont certaines voix autorisees, dans
I’Eglise catholique, presentent I’histoire du diaconat feminin, en tenant des propos
de ce genre: «Les diaconesses de I’Eglise primitive, au moment de leur prise de
fonctions, ne recevaient pas le sacrement de l'ordre mais une simple benedic-
tion27% *Une teile affirmation, aussi peremptoire, est en contradiction flagrante avec
la Tradition la plus authentique, puisque qu’a propos des diaconesses le quatrieme
concile cecumenique (Chalcedoine 451), a employe le terme xetpoTOvia et que sa
traduction latine comporte le verbe ordinére2*.

Une teile divergence d’interpretation pose une grave question: s’agissant
d’actions aussi importantes que les ordinations, qui est habilite & qualifier les prati-
gues ecclesiastiques anciennes, par quelle autorite et selon quels criteres? 11 ne
nous appartient pas de rdpondre & une teile question, mais il nous est possible de
proposer ici quelques pistes de reflexion en vue d’une solution.

2.1. Pour une approche diversifiee des realites du mystere chretien

Le grand mystere de la foi, dont relevent les ordinations, depasse inifinement
nos possibilites de comprehension et d’expression, et, de ce fait, les approches
doivent en etre multiples. L histoire de la prodication et de la catechese en temoi-
gne. Ainsi, les celebrations baptismales et eucharistiques ont fait I’objet de cate-
cheses mystagogiques, de recommandations ethiques, de reglements canoniques,

M Edition C. VOGEL/R. ELZE, Le Pontifical romano-germanique du Xe sifecle, vol. | (Studi e
Tcesti 226), Cite du Vatican 1963, 55. Voir MART1MORT, Les diaconesses, 210-215.

27 Propos rccueillis sous le titre «Le diaconat ftSminin n'cst pas  I’ordre du jour», dans lejoumal
La Croix du 12 mars 1998, 10.

2* Canon 15: «Une femme ne doit pas etre ordonn6e (cheirotoneisthai, ordinandam) diaconesse
(diaktmtm) avant Tage de quarante ans, et eile doit I’etre apres une probation severe. Si aprcs avoir refu
I’ordination (cheirotonian, manus inpositio) et exerce son ministfere (leitourgia) quelque tcmps, eile se
donne en mariagc, outrageant ainsi la grace de Dieu, qu’une teile femme soit anathématis6e, ainsi que
celui qui s’est uni & eile.» D'aprfcs I’ddition de G. ALBERIGO et collab., Les conciles oecumdniques,
vol. 2, Paris 1994,214-215. Voir aussi BEHRAVARE, L’ordination des femmes, 36,61-62.



153

de demonstrations ecclesiologiques, etc., autant de perspectives differentes, mais
compramentaires.

Il en fut de meme pour la liturgie des ordinations. En la commentant selon la
ligne rnystagogique, des predicateurs ont attire I’attention sur I’action de Dieu: «lis
furent ordonnes par une priere; en effet, c’est cela la x&iporovia: on impose la
main sur un homme, mais c’est Dieu qui fait tout ... lls n’ont pas reiju seulement
*’imposition de la main, mais on a prie pour que la puissance (5uvapiq) leur soit
donnee29.» Chez le Pseudo-Denys, d’autres aspects sont mis en relief: les rites de
I’ordination enseignent & tous ceux qui les regoivent «& soumettre entierement leur
vie propre & Dieu, principe de tous les ordres» et I'imposition des mains apprend
aux candidats a «accomplir toutes les actions sacerdotales en tant qu’ils agissent
sous la conduite de Dieu et en le considerant, dans leur agir personnel, comme leur
dirigeantll». Quant aux canons conciliaires et aux reglements ecclesiastiques, leur
Prasentation des ordinations expose, dvidemment, les normes & observer3'.

Cette diversite et la complementarite des approches invitent & une raserve
prudente quant au vocabulaire employe. Or, du coéte catholique, on ne prete pas
assez attention & I’origine des termes utilisds pour nommer I’admission aux minis-
tes. Dans les Eglises de langue latine, c’est la terminologie ordo, ordinare, ordi-

naiio qui s’est imposee, alors que les textes liturgiques ont aussi conserve d’autres
termes, comme consecrare et benedicere32, manifestant qu’aucun terme n’etait

juge totalement adequat. Evidemment, avec le temps, la theologie latine a cede & la

tentation de I’etymologie, au point de raduire la definition du «sacrement de
I’Ordre» & I’inragration dans un ordo33. Le risque de la raduction surgit des lors

qu’on se borne a definir une Institution par I'’etymologie, au lieu de I’expliquer
d’abord par sa place dans I’economie du salut.

En grec, pour I’admission aux ministeres, la terminologie retenue est celle de
*’imposition des mains. Dans cette perspective, «il n’existe aucun membre ,non

21 S. Jean Chrysostome, Sur les Acles, Hom. 14,3 (PG 60, 116), d'apr&s la traduction de J.
LECUYER, Le sacrement de I'ordination. Recherche historique et thRBologique (Thdologic historique
65), Paris 1983, 107; & la p. 140 l'auteur rapporte un propos semblable de s. Cyrille d’Alexandric, on y
revicndra dans la conclusion.

il Hierarchie eccldsiastique, 5,3,2-3 (PG 3, 509 D), ed. G. HEIL/A.M. RITTER, Corpus diony-
siacuni. Il. Pseudo-Dionysius Areopagita (PTS 36), Berlin/New-York, 111; d’apres la traduction fran-
Wise de M. DEGANDILLAC, Oeuvres completes du Pseudo-Denys I’ardopagile, Paris 1943, 301-302.

31 Parex. le concile de Nicdc (325), can. 2,4, 6,9, etc.

32 Voir P.M. GY, Remarques sur le vocabulaire antique du sacerdoce chrdtien, in: Etudes sur le
sacrement de FOrdre (Lex orandi 22), Paris 1957, 130-131.

33 Jusque dans le Catdchismc de I'Eglise catholique, § 1537-1538. On oublie que la notion d’ordo
a 6galcment ete apliqude au pcuplc: ordo plebeiorum, ordo laicorum, voir GY, Remarques sur le voca-
t'ulaire (note precedente), 126 et 132. Voir aussi P. VAN BENEDEN, Aux origines d'une terminologie
sacramcntelle, ordo, ordinére, ordinatio, dans la littdrature chrdtienne avant 313 (Spicilegium sacrum
lovaniense 38), Louvain 1974, La terminologie ordo, ordinére, ordinatio n'dquivaut pas toujours ii celle
'la grec cheirotonia, car eile peut etre employde meme lorsqu’il n'y a pas imposition des mains, comme
dans les Statuta Ecclesiae antiqua 93; Subdiaconus cum ordinatur, quia manus impositionem non accipit
« (6dit. C. MUNIER, Concilia Galliae, CCSL 148, 182).



154

ordonne* de I’Eglise», puisque «une ,imposition des mains*“ et un sceau tnenent
inevitablement et immediatement la personne baptisee & la communaute eucharis-
tique pour y prendre son ordo particulier34». Le vocabulaire de I’imposition des
mains conduit spontanement a expliquer I’admission aux ministeres par d’autres
aspects que !’Integration dans un ordo clerical.

2.2. Le carcan de la doctrine catholique du pouvoir

Au cours du deuxteme millenaire, dans la presentation du «sacrement de
1’Ordre» la doctrine catholique a privilegie une definition de type juridique, derivee
de la notion d'ordo, et a trop neglige ies autres interpretations. Cette presentation
unilaterale a encore ete renforcée au temps de la Contre-Reforme, en rdaction con-
tre les contestations du sacerdoce ordonne. Elle a tellement marque les mentalites
que le recent Catechisme de I’Eglise catholique cn porte encore les traces. En effet,
I’expose ne prend en consideration que I’organisation sociale de I'Eglise, meme
quand il se refere au concile Vatican 1135. Les references aux textes liturgiques y
sont rares et secondaires. Mais ce qui est encore plus revelateur, dans les paragra-
phes traitant de «la celebration de ce sacrement» (§ 1572-1574), il n'est pas fait
mention de I’epiclese des prieres d’ordination, alors que pour les autres intitutions
liturgiques I’epiclese est non seulement evoquee, mais eile est presentee comme un
element central (8 1106) et commentee36.*A ce titre, le Catechisme de I'Eglise
catholique est revelateur d’une doctrine dominante dans I’Eglise catholique & pro-
pos des ordinations.

Depuis les debuts de I’epoque scolastique, cette doctrine a privilegie la notion
de pouvoir. Le rituel de I’ordination presbyterale avait deja ete ajuste dans ce sens
par une addition significative, restee en place jusqu’é la recente reforme liturgique
du concile Vatican Il. En effet, I'eveque remettait les oblats eucharistiques aux
nouveaux ordonnes en declarant: Accipite potestatem offerre sacrificium Deo mis-
samque celebrare tarn pro vivis quam pro defunctis, in nomine domini . Le Cate-
chisme de I'Eglise catholique met en evidence les principaux elements de cette

34J. ZIZIOULAS, L'ordination est-elle un sacrement?, in: Concilium ddition fran?aise 74 (1972)
44. Autre pifcce & verser au ddbat, la titulature des trois formulaires d'ordination dans I'Euchologe dit de
Serapion, dont le vocabulaire mdrite I'attention: Chcirothesia katastaseds diakonon, ktl. (ed. M.E.
JOHNSON, The Prayers of Sarapion of Thmuis [OCA 249], Rome 1995, 58-60).

35 Beaucoup de ces rdfdrences concement la doctrine de I’agir in persona Christi.

36 Voir la table analytique, p. 687, au mot R3piclese: les occunences concement I’eucharistie (8
1105, 1109, 1353), le bapteme (§ 1238), le saint chreme (§ 1297), I'onction des infirmes (§ 1519) le
mariage (§ 1624).

31 Premiere mention dans le Pontifical romano-germanique du Xe siede; voir 6d. C. VOGEL/R.
ELZE (citd plus haut, n. 26), t. I, 35. La notion de pouvoir a tellement marque les mentalitds qu‘'on
pouvait trouver chez les canonistes des affirmations de ee genre, pour ddfinir les ordinations: «Admis-
sion dans la hidrarchie»: «les clercs ... sont promus aux divers degres du pouvoir d'ordre par
I'ordination» (A. CANCE, Le code de droit canonique, commentaire succinct et pratique, t. I, Paris
1946, 134).



155

doctrine: le sacerdoce ministeriel (§ 1546 suiv.), le pouvoir sacre (§ 1551), la hie-
rarchie des ministeres et leurs fonctions (8 1554 suiv.), le caractere indelebile (8

1581 suiv.) et la configuration au Christ (§ 1585 suiv.). Dans une teile perspective,
il est impensable d’admettre des femmes a une ordination3s.

3- Propositions pour resoudre la difficulte

Pourtant, Pimpasse n’est pas totale et plusieurs issues se laissent entrevoir. En
Premier lieu, on peut tirer parti des fluctuations de la theologie catholique concer-
nant les ordinations. En effet, cette doctrine ne se rdvele nullement intangible.
Avant le concile Vatican Il, I'ecole theologique dominante, & la suite de saint
Thomas d’Aquin, estimait que la consecration episcopale n’etait pas un sacrement

et que I’episcopat n’etait pas un ordo, mais seulement une dignite qui s’ajoute au
sacerdoce39, tandis que les sept degres de I’ostiariat au presbyterat etaient conside-

fes comme faisant partie du sacrement de I’ordre. Au contraire, depuis le concile
Vatican Il, I'episcopat est considere «comme ayant une sacramentalite propred0» et

seuls les trois degres du diaconat, du presbyterat et de I’episcopat sont consideres
comme relevant du sacrement de I'ordre4l.

Au sujet des autres degres, le pape Paul VI s’etait exprime de fason tres pru-
dente42: «ll convient cependant, eu egard & la realite elle-meme et & la mentalite

d’aujourd’hui, que les ministeres dont il a ete question ne soient plus appeles or-
dres mineurs, et que leur collation soit dite non pas ,ordination“, mais ,institu-
tion“». Un de ses proches predecesseurs, le pape Pie XIll, avait rappele, a propos
des ordinations43, que «ce gqu’elle a etabli, I’Eglise peut aussi le changer». Compte
tenu de ces modifications importantes et recentes dans ces definitions dogmatiques,
°n peut en esperer encore d’autres, en particulier a propos du diaconat feminin.

38 Code de droit canonique pour I’Eglise romaine (1983), canon 1024. Recemment le joumal |_a
Croix (21 juillet 1999, p. 8) rdsumait ainsi la position officielle: «Interrogd plusieurs fois sur la possibi-
ht6 de restaurer un diaconat ftSminin similaire & celui des origines, le Vatican a toujours rappele que le
ministbre ordonnb est inacccssible aux femmes. Selon Rome, les diacres, puisqu’ils participent & la
mnission et it la grace du Christ (Catdchisme de I'figlisc catholique, n 1570) et sont conligures au Christ
qui s’est fait le ,diacre, c'est-a-dire le serviteur de tous®, ne peuvent etre des femmes, le Christ etant un
homme. Quant & la possibilite d'institucr une simple benbdiction avec le titre de diaconesse pour des
femmes collaborant & certaines tdches pastorales, les recents documents du Vatican n'y sont gubre
fevorables. La raison: ,bviter toute confusion sur ce qu’est le diaconat*».

w Voir par ex. B. SESBOUE (bd.), Histoire des dogmes, t. 3, Les signes du salut, Paris Desclee
1995, 186.

40 H. BOURGEOIS, in Histoire des dogmes 3 (voir note prbcbhdente), 334, selon Vatican II, Lu-
men Gentium 21,2 et 26,1.

41 Code de droit canonique pour I’figlise romaine (1983), canon 1009.

42 Dans la Lettre apostolique (motu proprio) Ministeria quaedam du 15 aoflt 1975.

43 Constitution apostolique «Sacramentuin ordinis», 30 novembre 1947, extrait dans H. DEN-
ZINGER, Symboles et dbfinitions de la foi catholique, bdition franfaise de P. HUNERMANN/J. HOF-
PMANN, Paris 1996, n. 3858.



156

Le retablissement du diaconat masculin comme ministere permanent dans
I’Eglise latine constitue lui aussi un motif d’esperance. En effet, I’attention portee &
I’exercice de ce ministere a provoqud d’importantes revisions dans la formulation
de la doctrine, ce dont le Catechisme de I’'Eglise catholique est un tdmoin signifi-
catif. L’argument decisif, dans cette Evolution, est. la prise en compte de la distinc-
tion entre sacerdoce et Service. Cette distinction est inscrite dans la Tradition de-
puis les ddbuts de I’organisation eccldsiastique, les livres liturgiques latins en ont
fait mention depuis le sacramentaire gelasien4l jusqu’au pontifical romain, dans le
ritue! de I’ordination diaconale, et le concile Vatican Il I’a reprise & son compte4&46

«Au degre inferieur de la hierarchie, se trouvent les diacres auxquels on a impose
les mains non pas en vue du sacerdocc, mais en vue du Service.» Le principe est
clair: I’ordination n’est pas reservee au sacerdoce, eile est aussi le rite d’admission
au Service.

Dans le camp catholigue romain, la systematisation theologique avait herite
des notions et des categories mises au point pour justifier le sacerdoce ministeriel.
Elle tente maintenant d’integrer le diaconat dans des definitions de I’ordination
dlabordes pour le seul sacerdoce. Les ajustements sont parfois deficients, mais ils
signes d’une Orientation prometteuse. En voici deux exemples revelateurs, tires ;i
nouveau du Catechisme de I'Eglise catholique, § 875 et 1593:

L’cnvoyd du Seigneur parle et agil non pas par autorite propre, mais en vertu de Pautoritd du
Christ... De Lui, les eveques et les pretrcs regoivent la mission et la faculte (le «pouvoir sacre»)
d'agir in persona Christi Capitis, les diacres la force de servir le peuple de Dieu dans la «diaco-
nic» de la liturgie, de la parole et de la charitd, en communion avec Pevcque et son presbyte-
rium*,

Depuis les origines, le ministfcre ordonnc a dtd confdrd et cxerce & trois dcgrcs: celui des dvcques,
celui des preshytres et celui des diacres ... Les diacres sont des ministres ordonnds pour les ta-
ches de Service de I’figlise; ils ne reijoivent pas le sacerdoce ministeriel, mais Pordination leur
conldre des fonctions importantes dans le ministere de la Parole, du cultc divin, du gouvemement
pastoral et du Service de la charite.

Cette definition conviendrait fort bien pour le diaconat feminin, puisque, dans
I’Eglise catholique, des femmes ont re?u des responsabilites dans I’'dducation et la
catechise, les celebrations, la gestion financiere dans des eveches et, evidemment,
le domaine caritatif. Si «le Service des fideles» peut requerir «un pouvoir sacre»,
comme cela est exprime dans le Catechisme de I'Eglise catholique (8 1592) deja

44 Section XCV, n 740: Diaconus cum ordinatur, solus episcopus qui eum henedixit manum super
caput illius ponac, reliqui vero sacerdotes iuxta manum episcopo caput illius ponant, quia non ad
sacerdotium sed ad ministerium consecratur (8dit. L. C. MOHLBERG, Liber sacramentorum roinanae
Aeclesiae .... Rome 1960, 116). Voir aussi «Tradition apostolique» chap. 8 (6d. B. BOTTE, LQF 39,
Minster 1989,22) et Statuta Ecclesiae Antiqua 92 (dd. C. MUNIER [voir plus haut, n. 33], p. 181).

45 Lumen Gentium 29.

46 Les parenthdscs et les guillemets sont dans le texte.



157

cite47, la dimension du sacre ne peut venir que de la relation au Christ, dans I’Esprit
Saint.

Cet aspect annonce une troisieme ouverture, a partir de ces trois notions appa-
rentees, caractere, empreinte et configuration au Christ. Les systematisations theo-
logiques latines ont fait un ample usage de ces notions & propos du sacrement de
I’ordre, pour le sacerdoce. Or le Catechisme de I'Eglise catholique les applique
aussi aux diacres, dont il affirme: «Le sacrement de I’Ordre les marque d’une em-
preinte («caractere») que nul ne peut faire disparaitre et qui les configure au Christ
qui s’est fait «diacre», c’est-a-dire le serviteur de tous48»(§8 1570).

Sans entrer dans les debats suscitees par ces notions49, on se contentera ici
d’examiner la presentation qu’en fait le Catechisme de I'Eglise catholique. Aux
§ 698, 1121 et 1582 le caractere est dcfini par la non-reiteration et la marque inde-
lebile et le § 1570, qui concerne les diacres, lui associe la configuration au Christ.
Or celle-ci est deja acquise au bapteme, sans distinction de sexe: «le baptisd est
configure au Christ» (§ 1272, avec reference & Rom. 8,29). Au § 1581, qui traite
des effets du sacrement de I’Ordre, il est precise: «Ce sacrement configure au
Christ par une gréce speciale de I’Esprit Saint, en vue de servir d’instrument du
Christ pour son Eglise. Par I’ordination I’on est habilite & agir comme representant
du Christ, Tete de I’Eglise, dans sa triple fonction de pretre, prophete et roi». Mais

cette definition ne vaut que pour le sacerdoce, puisque le 8§ 1570, deja cite, specifie
que pour les diacres il s’agit d’une configuration au Christ serviteur50 (avec refe-

rence & Mc 10,45 et Lc 22,27). On ne voit pas ce qui empecherait d’etendre cet
effet de I’ordination au diaconat feminin51.

Par consequenl, le ndgationisme professe & I’egard de I’ordination de diaco-
nesses ne peut etre justifie en aucune maniere. Le concile de Chaldedoine est un
temoin eminent de telles ordinations et I’interet rdcent de I’Eglise romaine pour le
diaconat a fait prendre & nouveau conscience que l’ordination ne concerne pas

seulement le sacerdoce, mais aussi le Service, selon la distinction re§ue de la plus
venerable Tradition et rappelee par le concile Vatican II.

”” Cetle formulation reunit deux notions difficiles i> concilier, pouvoir et Service.
Italiques et parenthesc dans le texte.

w Voir parex. H M. LEGRAND, Caractere indelebile et theologie du ministére, in: Concilium
Edition franpaise 74 (1972) 63-70, et L.M. CHAUVET, dans Dictionnaire critique de theologie, Paris
098, 1032.

50 Un commentateur du code ecrivait, & propos des diacres, qu'a la diffdrence des pretres, «leur
Ordination ne les configure que particllcment au Christ-Tete» (A. SER1AUX, Droit canonique, Paris
1996, 539). On rcconnaitrait donc la possibilitd de configurations partielles, cc qui peut dgalcment
convenir aux diaconesses.

ANSORGE allegue cet argument cinglant: puisque meme un non-chretien de bonne volonte
og>t in persona Christi en baptisant en cas d'urgence, pourquoi rcfuser cette dimension au ministorc de
a diaconesse? (Der Diakonat der Frau [voir plus haut, note 1), 54).



158

/1/. Mentions des diaconesses sur les listes sacerdotales, ecclesiastiques ou
clericales

Dans la conclusion de son essai historique sur les diaconesses, A.G. Marti-
mort formulait cette appreciation: «Les anciens ne semblent guere avoir su de fa-
$on ferme ce qu’etaient les diaconesses. lls les ont placees & differents endroits
dans I’enumeration des divers groupes qui, dans I’'Eglise, sont distincts du peu-
ple52». Devant cette diversite, une appreciation positive semble plus indiquee, car
la diversitd observee par A.G. Martimort est un fait general. En effet, tous les mi-
nisteres ont evolue selon les necessites des temps et des lieux. De plus, on constate
un decalage quasi permanent entre les formulaires traditionnels et les realites. Le
sacramentaire gregorien en fournit un exemple illustre dans les Oraisons solennel-
les du Vendredi saint, puisqu’il y est fait mention des ordres mineurs suivants:
sous-diacres, acolytes, exorcistes, lecteurs et portiers53. Mais d’autres temoins des
pratiques romaines de cette epoque, ne font mention, pour les ordinations, que du
lecteur, de I’acolyte et du sous-diacre54, les autres ordres n’etant manifestement
plus en fonction.

S’il y eut une periode de stabilite, ou de «fermete», pendant le second mille-
naire dans I’Eglise latine, la raison en est que pendant cette longue periode les
ministeres autres que le sacerdoce n’etaient plus exerces, mais maintenus unique-
ment comme degres d’un cursus, ce qui les a figes dans un etat idealise. Au con-
traire, des qu’on a voulu leur redonner vie, au concile Vatican Il, on les a transfor-
mes, par une reduction de leur nombre et par une nouvelle definition du Statut
clerical.

1. La place des diaconesses sur les listes du clerge

Pour en revenir aux diaconesses, on constate effectivement qu’elles sont ran-
gees de fa?on diverse dans les listes de ministeres. Ainsi, dans un expose sur les
etats de vie et le mariage, Epiphane evoque les diaconesses apres le sacerdoce

(dans lequel il englobe egalement le diacre et le sous-diacre) et les lecteurs, mais
avant les exorcistes, les interpretes, les fossoyeurs et les portiers55. Par contre, dans

une loi de 434 la diaconesse est nommee immediatement apres I’eveque, le pres-

52 MARTIMORT, Les diaconesses, 245.

53 Forniulairc 79, ptecc 342, 6dit. DESHUSSES (voir noie 25), 177. Ce formulaire fait partie du
fond constitu6 vers 680, voir M. METZGER, Les sacraincnlaires (Typologie des sources du Moyen-
Age Occidental 70), Brepols 1994,76.

54 Ordines romani XXXIV et XXXV. Edit. M. ANDRIEU, Les Ordines romani du haut Moyen-
Age (Spicilegium sacrum lovaniense 24/28), t. 111, 603-604; t. IV, 33-36. Terminologie en usage a cette
dpoque: quomodo in santa romana ecclesia lector ordinatur. L'epigraphic confirme ces informations,
voir A. FAIVRE, Naissance d'unc hierarchic. Les premieres 6tapes du cursus cldrical (Theologie histo-
rique 4), Paris 1977, 372-376.

55 Ui reference se trouve plus haut, note 19; voir GRYSON, Le ministire des femmes, 134, et
MARTIMORT, Les diaconesses, I11.



159

bytre et le diacre, soit avant le sous-diacre56. Mais qu’y aurait-il d'anormal a cette
diversite, puisque les documents cites appartiennent & des genres differents?

D’ailleurs, cette diversite peut se rencontrer dans un meme document, comme
les CA, ol la diaconesse est rangee le plus souvent apres le diacre et avant le sous-
diacre et le lecteur, comme dans la section sur les ordinations (\VIII, 19) et dans un
regiement sur les competences des differents ministeres (VIII, 28,6). Mais dans la
suite de ce meine regiement une autre liste regroupe d’abord tous les ministeres
masculins57. Il en est de meme pour I’ordre d’acces & la communion, qui suppose la
Separation des sexes: la diaconesse y est nommee apres les ministeres masculins,
mais en tete du groupe des femmes (VI1II, 13,14).

On a deja Signale combien la Situation faite aux Eglises par les societes am-
biantes a ete variee au cours du premier millenaire. Selon que les ministeres ont ete
exerces dans la clandestinite ou au contraire reconnus par les pouvoirs publics, le
Statut des personnes a evolue et les legislations, ecclesiastiques et civiles, ont enre-
gistre ces mutations. Dans un contexte aussi fluctuant il n’est pas etonnant que les
institutions et le vocabulaire aient mis du temps & se stabiliser et qu’on ait pu em-
Ployer diverses expressions pour nommer les memes realites, comme listes sacer-
dotales, clericales ou ecclesiastiques, ou encore catalogues du clergd, lorsqu’on
voulait designer I’ensemble des ministeres, le cas echeant en y incluant les diaco-
nesses.

2. Abus dans I’usage des termes clerc et clerge

Des theologiens se sont pose la question: les diaconesses faisaient-elles partie
du clerge? Des opinions divergentes ont ete expimees & ce sujet, par exemple dans
I’interpretation du canon 19 de Nicee (325) et des Noveiles de Justinien58 Or le
debat est piege, parce que les theologiens occidentaux I’abordent trop souvent en
projetant sur ces epoques antiques les definitions medievales et modernes du cler-
ge.

Certaines de ces definitions, qui relevent pourtant du droit canonique, ont in-
dument glisse vers la formulation theologique. C’est le cas en particulier du terme
«clerc» dans le code pour I’Eglise romaine (1983), au canon 266, § 1. Per recep-

tum diaconatum aliquis fit clericus. Dans une teile formulation I’emploi du verbe
fit presente la clericature & la maniere d’une mutation ontologique et le diaeonat est

reduit & un rang instrumental, comme moyen pour transformer un lai‘'c en clerc.

56 Loi de Theodose Il ei Valenlinien Ill, Codex Theodos., Lib. 5, tit. 3, n. 1| (MOMM-
SEN/MEYER, 1-2, 220 (d’aprts GRYSON, Le ministore des femmes, 121-122, et MARTIMORT, Les
diaconesses, 105).

57 VIII, 28,7-8: «Le diacre exclut le sous-diacre, le lecteur, le chantre, la diaconesse, lorsque c'est
necessaire en i'absence des presbylres. |l n'est permis ni au sous-diacre ni au lecteur ni au chantre ni :i
la diaconesse d’exclure un clerc ou un lai'c».

5 Voir GRYSON, Le ministore des femmes, 87 et 122, et MARTIMORT, Les diaconesses, 101
et 109.



160

Cette formulation s’ecarte du langage habituel, dont voici trois exemples. Le
code de 1917 declarait simplement: Qui divinis ministeriis per primam saltem
tonsuram mancipati sunt, clerici dicuntur (canon 108). Le pape Paul VI avait utili-
se le meme langage dans Ministeria quaedam: «llI convient egalement que soient
tenus pour clercs seulement ceux qui ont re$u le diaconat». Apres ces deux temci-
gnages anterieurs au code de 1983, en voici un troisieme, qui lui est posterieur, le
CCEO: Per ordinationem diaconalem aliquis ut clericus ascribitur eparchiae, pro
cuius servitio ordinatur (canon 358). Le CCEO reconnait aussi aux Eglises de droit
propre la faculte d’instituer d’autres ministres, en plus des eveques, des pretres et
des diacres, et il emploie & leur sujet le vocabulaire latin traditionnel, ordo minor,
clerici minores.

Ces expressions correspondent & la pratique du premier millenaire, ol les
termes clerc et clerge n’avaient qu’une signification pratique, dans le langage du
droit canonique et de la pastorale. On ne les utilisait pas pour la reflexion theologi-
que, qui avait recours & d’autres termes, comme sacerdoce, ministere ou Service59.*
lls servaient a designer de fa?on globale des membres des Eglises, pour lesquels il
etait necessaire d’etablir des reglements propres, quant & leur recrutement, leurs
droits et leurs devoirs. Les diaconesses en faisaient partie, tout comme les confes-
seurs, les thaumaturges, les ascetes, les veuves et les vierges. Qu’y a-t-il d’etonnant
a ce que des reglements concernant des femmes aient ete joints & ceux des ministe-
res masculins, quand il s’agissait de repartir les offrandes, de definir les conditions
de recrutement, I’etat de vie et les pouvoirs de chaque ordre et groupe par rapport
aux autres? Dans les considerations thdologiques de ces epoques, la mention des
diaconesses sur les liste de clercs n’6tait assortie d’aucune implication d’ordre
ontologique.

IV. Conclusions

L’existence du diaconat feminin et la pratique d'ordinations, comme acces a
ce ministere, sont des faits historiques indeniables. Pour les apprecier correctement
et eviter les malentendus a leur sujet, au lieu de les soumettre aux categories me-
dievales et modernes, il faut les expliquer par leur contexte. Or, pendant le premier
millenaire, la signification d’institutions nouvelles etait donnee, non pas par des
ddclarations de I’autorite, mais par les expressions liturgiques.

59 On pcut recourir & un tesl tres simple: verifier quels termes ont dti appliqu&s au Christ lui-
meme et aux apétres, pour qualificr leur mission. Pontife et meme diacre sont devenus des titres chris-
tologic|ues, mais pas clerc, qui n‘a meine jamais dte applique aux apoétres.



161

1- La liturgie, comme message sur le diaconat feminin, surtout par I’dpiclese

Comme on peut le constater dans les riluels les plus anciens, dont ceux pre-
sentes ci-dessus, I’element principal des rites d’ordination consiste dans
I'imposition des mains et l'oraison, avec epiclese du Saint Esprit. 1l s’agit donc,
pour I’essentiel, d'une demande adressee & Dieu et accompagnee du geste qui ex-
prime I’objet de cette demande, la transmission d’un don de Dieu. L’assurance que
Dieu realisera ce qui est demande trouve son fondement dans la fidelite de Dieu,
qui a deja accompli des actions de meine portee dans le passe.

Dans les prieres d’ordination des diaconesses, ces references aux actions de
Dieu s’orientent dans trois directions complementaires. 1l s’agit d’abord de
T"universalite du don de I’Esprit Saint, dont on rappelle que Dieu ne I’a pas reserve

aux hommes, puisque des femmes de I’Ancien Testament en ont beneficid. On
reconnatt ensuite que la condition feminine n’est pas un obstacle au don de I’Esprit
Saint; I’argument decisif invoque & ce propos est I’incarnation, puisque le Fils de
Dieu est ne d’une femme. En troisieme lieu il est fait mention de ministeres femi-
nins dans le Temple de Jerusalemé".

Dans toutes les ordinations, dont celle de la diaconesse, le don demande &
Dieu est la grace de I’Esprit Saint6l. Ce don est justifie par des fonctions propres
dans les communautds et que le formulaire evoque, avec plus ou moins de details,
dans la derniere partie des prieres d’ordination. Pour la diaconesse, dans les textes
etudies ci-dessus, il ne s’agit que d’evocations generales de son ministere62, mais le

contexte apporte quelques precisions, surtout dans VEuchologe Barberini 336, ol
Lanamnese fait mention du Service des saintes demeures et des Services rendus par
Phcebe (Rom. 16,1-2).

2- Pourquoi, dans les Eglises de I’Antiquite, les diaconesses ont-elles re?u
I'imposition des mains?

Les ministeres n’ont pas tous ete institues des le debut de I’Eglise. Dans son

commentaire de / Tim. 3,14-15 Theodore de Mopsueste a explique cette mise en
Place progressive:

I ne faul pas s'etonner que I'Apotre ne semble faire mention ni du sous-diacre ni du lectcur. En
effet, aux degres des fonctions necessaires aux dglises, ceux-ci ont die ajoutcs plus tard, pour
I"utilitd du ministere, du fait que la multitude de croyants exigeait qu'il soit rempli par d’autres.
Aussi ne refoivent-ils pas I'ordination (eheirotonia) devant I’autcl, puisqu’ils ne sont pas minis-
tres des mystcrcs: les uns s'acquittent des Icctures, les autres prcparent dans le diaconicon ce qui
est niScessaire au ministere des diacres et veillent au luminaire. Seuls les prctres et les diacrcs ac-

Voir plus haut, notc 23.
Pourtant, pour le formulaire des CA, A.G. MARTIMORT, Les diaconesses, 66, propose
comme traduction: «donne-lui un esprit saint».
62 Dans les CA: lo egcheiristhen ergmv, dans I'Euchologc Barberini 336: lo ergon les diakonias,
u>erR«n les leitourgias.



162

complissent le ministere du Myslere, les prelrcs cn exerpanl leur action sacerdolalc, Ics diacres en
servant aux choses saintes".

Ce temoignage indique les raisons qui ont conduit & ajouter de nouveaux mi-
nisteres a ceux de I'epoque apostolique. De plus, il justifie des differences dans les
rituels d’ordination selon les ministeres. Mais il laisse entendre que tous ces rituels
comportaient I’imposition des mains, alors que dans d’autres Eglises ce rite n’etait
pas pratique pour I’admission a des ministeres subalternes, tel le lectorat, comme
I’indiqucnt explicitement le regiement communement appele «Tradition apostoli-
queM» et un recueil derive des CA, dit «Epitome des CA6B* De meme, selon
VOrdo romanus XXXV, 1-4, I’admission d’un lecteur a Rome consistait en une
breve invocation, accompagnant un geste de benediction, et ceci apres que le can-
didat ait fait une lecture66; le meme document Signale ensuite que dans d’autres
Eglises les eveques imposent la main au eandidat et disent une oraison de benedic-
tion.

Compte tenu de cette diversite dans les pratiqgues des Eglises de I’Antiquite,
on pcut se demander pourquoi I’'admission au diaconat feminin etait disposee selon
le modele des ministeres les plus irnportants, comme Signale plus haut? Autrement
dit, pourquoi certaines Eglises ont-elles estime necessaire de demander expresse-
ment le don de I’Esprit Saint pour les diaconesses, comme pour les eveques, les
presbytres et les diacres67?

La tradition recueillie dans la Didascalie et les CA donne une reponse & cette
question, car eile met en evidence deux difficultes de la pastorale auprbs des fem-
mes & cette epoque. D’une part il s’agissait d’assurer les visites & domicile, en
particulier aupres de femmes &gees et malades, sans provoquer la suspicion des
pai'ens, et d’autre part de proceder aux onctions baptismales des femmes en res-
pectant la bienseance. On peut y ajouter une troisieme preoccupation, celle du
Service d’ordre auprbs des femmes au cours des synaxes; il devait paraitre opportun
de le confter & des femmes.

Dans ce contexte, on peut considerer I’Institution de ministres feminins et
I’ordination & ce ministere comme une initiative pastorale. Soucieuses de manifes-
ter les dons de Dieu, les Eglises qui ont pris cette initiative voulaient eviter que des
differences sociales et sexuelles fassent obstacle & la transmission de ces dons,

63 Traduction MART1LMORT, Les diaconesses, 151. n. 32; ce texte a ete conserve partiellement

en grec par la chatne Coislin 204 (Crainer VII, 30) et dans une traduction latine ancienne, ed. H.B.
SWF.TF., Theodori cpiscopi Mopsuestensis in Epistolas beati Pauli Cotmnentarii, Cambridge 1882, Bd.
2, 132-134.

61 fidit. B. BOTTE, La Tradition apostolique de saint Hippolyte (LQF 39), Minster/W. 1989, 30.

65 fidit. F.X. FUNK, Didascalia et Constitutiones apostolorum, Bd. 2, Paderborn 1905, 82. Dans
les CA, au contraire, I’ordination du lecteur comporte I’imposition de la main et une epiclbse du Saint
Esprit (VIII, 22).

““ Ed. ANDRIEU, Les Ordines Romani (voir n. 54), t. 4, 33-34.

"7 La meme question se posc pour les sous-diacres et les lecteurs dans les Eglises qui pratiquaient
pour eux une ordination avec gpiclise, selon la tradition recueillie par Ics CA VIII, 21-22.



163

surtout lors du bapteme et dans I’assistance & domicile. La presence d’une epiclese
dans la priere d’ordination peut s’expliquer ainsi: pour I’accomplissement
d’actions dont Dieu est I’auteur et I’inspirateur, comme les Services confies aux
diaconesses, il convient de demander les dons de I’'Esprit Saint pour les ministres
charges de ces fonctionsés.

3- Le?ons pour notre temps

Pour commenter le plus fidelement possible les documents de I’Antiquite
chretienne, les historiens doivent prendre en consideration les categories mentales
de I’epoque, ce qui n’est pas chose facile. Mais la confrontation des points de vue
et I’echange des acquis entre chercheurs peut aider & affiner une teile approche.
Dans ce sens, on signalera ici quatre aspects qu’une etude des ministeres permct de
mieux cerner.

3.1. La liturgie comme action de Dieu

On a rapporte plus haut un propos de s. Jean Chrysostome, temoignant de la
sensibilite des chretiens de I’Antiquite & propos des actions liturgiqueséy. S. Cyrille

d’Alexandrie s’est exprime dans le meme sens:

Quand I'imposition des mains des apétres confore I'Espril Sainl, ce n'est pas qu’ils donnenl eux-
memes I'Esprit Saint; mais ils obtiennent sa venue par leur invocation. De meine Mo'ise n’a pas
donnd I’Esprit aux soixante-dix, mais c'est Dieu qui leur a conferd I'Esprit Saint".

Dans VEuchologe Barberini 336, la priere d’ordination des diacres exprime la
meme conviction, § 162, 10:

Ce n’est pas dans I'imposition de nos mains, mais dans la visite de tcs riches misericordes qu'cst
donnde la gréce & tes (scrviteurs) ...* *

M Tel est le sens des ordinations chez les Peres, comme Pa etabli LECUYER, dans Le sacrement
de I’ordination (voir plus haut, note 29), 105: «I’ordination confcrc un don permanent de I’Esprit Saint,
une gréce, un charismc, qui est destine au service des autres». 1l citait aussi, p, 107, cette explication
clairante, donnde par S. Jean Chrysostome (Sur les Actes, Horn. 15,1; PG 60, 119 C): «La grace (cha-
ris) seule ne suffit pas, il faul aussi la cheirotonia, de teile sorte qu’il y ait une augmentation de I’Esprit;
si avant cela ils etaicnt deja remplis d’Esprit, ils I'avaient re?u de leur bapteme». On a dejé signald plus
haut, note 36, la prise de conscience r&cnte de cette dimension dans I’'Bglise catholique, puisque
* Upiclcsc du Saint Esprit a ete mise en valeur dans les nouveaux rituels et ajoutce |a oti eile manquait,
non seulement dans les prieres eucharistiques, mais aussi dans la bdnediction nuptiale (Ordo celebrandi
niatrimonium, Citd du Vatican 1991, 26, etc.).

m Voir les rdfdrences & la note 29.

70 In Joan. lib. Il, n. 169-170 sur Jn 3,34 (PG 73, 280 C; PUSEY V, 253); traduction de
LECUYER, Le sacrement de I’ordination (voir plus haut, note 29), 140.



164

Si la theologie occidentale medievale et moderne a traite des sacrements sur
le mode apologetique en privilegiant les notions de pouvoir et d’efficacite, le con-
texte actuel nous invite a un autre regard, davantage Oriente par la pastorale et,

dans ce sens, attentif & Pensemble de la liturgie comme oeuvre de salut et dont
I’acteur premier est Dieu, comme nous le rappelient les Peres71.

3.2. La liturgie comme action collegiale des ministeres

Alors que la scolastique elaborait ses systomatisations k partir de ministres
agissant seuls, surtout le pretre cdebrant la messe sans peuple, baptisant, confes-
sant et administrant I’onction des malades en dehors de I’assemblee, la mystagogie
des Peres commentait la liturgie comme celebration d’assemblees organisees. Les
temoignages du premier millenaire, dans toutes les Eglises, presentent ces celebra-
tion comme des actions impliquant la participation de plusieurs ministeres, en
distinguant sacerdoce et Service. Cette dimension collegiale est manifestee de fa-
gon expressive par la presence des autres ministres aux ordinations, une presence
que les reglements prevoient explicitement72

C’est dans cette perspective collegiale qu’il faut situer I’agir in persona
Christi. Le Christ intervient par les membres de son Corps, dans la complementa-
rite des ministeres. Lui-meme a envoye les disciples deux par deux et les apotres
ont accompli leurs missions a plusieurs: Pierre et Jean, Paul avec Barnabe, Silas,
Jean-Marc et les autres, Jacques et les presbytres, etc. Or le renouveau liturgique
du concile Vatican Il s’est situe dans cette ligne en encourageant la multiplication
des intervenants, surtout dans la cdebration eucharistique. Dans ce sens, on peut
dire que le pretre president, le diacre, s’il est present, les lecteurs et lectrices, les
ministres de la communion, les chantres, etc. agissent ensemble in persona Christi.

3.3. Les innovations institutionelles, leur expression dans la liturgie

Dans I’Eglise latine, depuis I’epoque medievale, la liturgie etant devenue in-
tangible, la doctrine concernant les institutions est signifiee par les declarations du
Magistere et par les reflexions des theologiens. Mais dans I’Antiquitd, eile etait
exprimde dans la liturgie elle-meme, dans le formulaire euchologique et dans le
rituel. Dans ces conditions, si a partir du Ve siede dans certaines liglises les mi-
nisteres de sous-diacre et de lecteur ont ete conferes par une ordination, cela mani-
feste une evolution dans la pratique de ces ministeres & cette epoque, aussi signifi-
cative que les decisions communiquees par un motu proprio du XXC siede.

1 Voir BEHR-SIGEL/WARE, L'ordination des femmes, 89. Le Catcchismc de I'Eglise catholi-
que a pris cn comptc cette dimension, 237-263, «L'economie sacramentclle, la liturgie comme ccuvre de
la Sainte Trinitc». Voir M. METZGER, Dieu, premier actcur de la liturgie, dans L'Eglise h venir.
Mdlanges & Joseph Hoffmann, Paris 1999, 149-172.

"2 Voir plus haut, la Prasentation de I'ordination des diaconesses dans les CA.



165

3.4. Stabilite et creativite

En periode de lutte contre les heresies et en des epoques de stabilite politique,
le regard des theologiens73 a dte sensible en priorite, voire exclusivement, & la
stabilite des institutions, jusqu'a inspirer aux artistes des expressions caricaturales
de la permanence des formes exterieures. L’epoque de la Contre-Reforme en est
I’exemple le plus evident, avec I’art baroque, qui revetait saint Pierre de la tiare.
Dans une periode comme la ndtre, marquee par des mutations sans prdcedent,
I’attention peut se porter sur d’autres caracteristiques, tout aussi valables, dans le
developpement des institutions ecclesiastiques. Dieu seul est immuable, alors que
les societes changent; or la pastorale a vocation de prendre en compte ces change-
nents. Dans I’histoire de I’Antiquite, plutdt que la permanence des formes, on peut
au contraire admirer la faculte d’adaptation des Eglises, selon la variete des situa-
tions. L’origine et Involution du diaconat feminin en sont un exemple significa-
tif74.

Dans ce sens, le temoignage de Theodore de Mopsueste, eite plus haut75, est
eclairant. Il indique que des les premiers siecles on avait conscience que tout
n’avait pas ete determine au depart et que les Eglises ont pris des initiatives pour
innover. Le propos du pape Pie XIlI, «ce qu’elle a etabli, I’Eglise peut aussi le
changer76» va dans le meme sens et on peut le transposer ainsi: une Eglise peut
retablir ce qu’elle a supprime & un moment donne.

Par consequent, les institutions ecclosiastiques ne doivent pas etre considerees
comme des rdalitds ideales se developpant & la maniere d'une plante ou d’un ani-
mal. & partir d’une semence initiale qui aurait tout contenu en germe, et dont
Revolution aurait ete ensuite lineaire et reguliere. L’histoire du diaconat feminin a
connu, au contraire, une evolution diversifiee. En effet, des les origines des fem-
mes ont participe a la mission des Eglises, comme Phcebd. Ensuite, selon des te-
moignages historiques evidents, cette participation a revetu pour certaines missions
Ur>e forme institutionnelle dans quelques Eglises et & certaines epoques, pour deve-
n't le diaconat feminin. On y discerne, en effet, les formes caracteristiques d’une
mnstitution, & savoir une denomination propre, une entree en Charge, des fonctions
determinees, des reglements, un rang dans les communautes. Lorsqu’une institu-
tlon est stabilisee, certains de ses elements peuvent evoluer, voire disparaltre, mais
Rinstitution eile-meme peut subsister, meme vidde partiellement de son contenu

15 L'approche du diaconat fdminin a ete influencce davantage par les theologiens que par les his-
toricns.

74 Pour I’efficacite dans la rechcrche historiquc, il vaut tnieux prendre conscience de cette diver-
site dis le depart, plutdt que de partir d'une hypothese en sens contraire. VVoir & ce propos les remarques
fras cclairantes de SYNEK, dans OIKOI (voir note 2), 1-2, concemant les principes pour I’etude des
mnstitutions dans le christianisme ancien.

75 Voir note 63.

Voir plus haut, note 43.



166

initial, ou changer d’objet. On I'a Signale a propos du cardinalat. Or le diaconat
feminin a connu une evolution analogue, par sa survivance dans les inonasteres.

Ce qui suscite les mutations decisives, c’est I’adaptation pastorale aux situa-
tions nouvelles. Au cours de Phistoire, les eveques et les autres ministres ont ete
impliqués dans ces mutations, qu’ils aient eux-memes inspire les evolutions neces-
saires ou gu’ils les aient re$ues lorsqu’elles venaient d’ailleurs. On peut voir dans
cette faculte d’adaptation pastorale un fruit de I’'Esprit Saint et le relier & I’epiclese
des ordinations.



167

FRAUEN IM NIEDEREN KLERUS UND ALS EHEFRAUEN VON
KLERIKERN IN DEN OSTLICHEN TRADITIONEN

Heinz O h m e, Berlin

Das mir gestellte Thema hat deutlich zwei Teile, die somit als Gliederung
vorgegeben sind. Ich werde mich also zuerst der Frage nach den ,Frauen im niede-
ren Klerus*“ zuwenden und dann einige Bemerkungen zur Problematik der ,Ehe-
frauen von Klerikern* anschlieRen.

Vorab ist daran zu erinnern, dal die im Thema gleichsam selbstverstéandlich
vorgegebene Unterscheidung zwischen einem ,niederen® und ,hoheren Klerus
erst in einer bestimmten Zeit der frihen Christenheit geschichtlich gewachsen ist
und mit der Ausdifferenzierung verschiedener kirchlicher Amter verbunden war.
Zudem erfolgte die Ausformung der kirchlichen Amter und deren Zuordnung zum
~Klerus* in den ersten Jahrhunderten regional uneinheitlich. Dies betrifft nicht nur
Unterschiede zwischen Ost und West, sondern auch unterschiedliche Entwicklun-
gen in den verschiedenen Regionen der dstlichen Christenheit. Dabei kommt der
rechtlichen Stellung der Witwen und der Diakonisse» besondere Bedeutung zu. Ich
werde deshalb in der Darstellung versuchen, dieser regional unterschiedlichen
Entwicklung im christlichen Osten Rechnung zu tragen.

Einzusetzen ist in der 1. Halfte des 3. Jh,, als mit dem stetigen Wachstum der
Gemeinden eine zunehmende Ausformung kirchlicher Amter erfolgte, die tiber die
altere Triast von Episkopos, Presbyteros und Diakonos hinausging2. In Ost und
West stand dahinter mancherorts das Bemuhen, die durch Apg. 6 vorgegebene
Siebenzahl der Diakone nicht zu Ubersclireiten3, so daf} diesen nun andere ,zuar-
beitende* Amter zur Seite traten. So listete Bischof Cornelius von Rom im Jahre
251 in seinem Brief an Fabius von Antiochien auf', wieviele Personen das Klerus-

verzeichnis der rémischen Gemeinde neben dem Bischof enthielt: 46 Presbyter, 7
Diakone, 7 Subdiakone, 42 Akolythen und 52 Exorzisten, Lektoren und Turhiter.

1 Vgl. J. ROLOFF, Art. Amt/Amter/Amtsverstéandnis IV. Neues Testament, in: TRE 2 (1978)
509-533; R.P.C. HANSON, Art. Amt/Amter/Amtsverstandnis V. Alte Kirche, in: TRE 2 (1978) 533-
552.

1 Vgl.: J.G. DAVIES, Deacons, Deaconesses and the Minor Orders in the Patristic Period, in:
«EH 14(1963) 1-15

J Vgl. z.B.: Neocaesarea can.15 (JOANNOU 1,2,82); Didasc. 111,5 (CSCO 402, 30,9fVOOBUS);
Test. Domini 1,34 (RAHMANL1 83).

"Euseb.h.e. VI.43,11.



168

Weiterhin nennt er 1500 Witwen und Hilfsbedurftige. Dieselben Gruppen von
Aintstrdgem bezeugt zeitgleich Cyprian in seinen Briefen5.

Ordnet man die Hippolyt zugeschriebene Traditio apostolica weiterhiné dem
Airfang des 3. Jli. zu, so findet sich liier bereits eine deutliche Unterscheidung und
Abgrenzung der traditionellen Amtertrias von weiteren Amtern. Es ist geradezu
auffallig, daB in Trad. apost. 10 bei der Frage nach der Stellung der Witwen erst-
mals der Begriff ,Klerus* definiert wird. Danach werde allein beim Klerus (cum
clero) die Handauflegung (cheirotonia) wegen des liturgischen Dienstes vorge-
nommen. So legt Trad. apost. 10 fest,

,dal eine Frau, die in den Witwenstand aufgenommen wird, nicht geweiht wird (non ordinatur,
XEipOTOvetv), sondern sie wird namentlich erwahlt (eligitur ex nhomine) ... Die Witwe soll nur
durch das Wort eingesetzt werden (Instituatur <KaOicrcaaOcii> ... per verbum tantum)... Die
Hand soll ihr nicht aufgelegt werden, weil sie nicht die Gaben darbringt und keinen liturgischen
Dienst versieht (quia non offert oblationem (prosphora) neque habet liturgiam) ... Beim Klerus
hingegen wird die Handauflegung des liturgischen Dienstes wegen vorgenommen (Ordinatio
(cheirotonia) autem fit cum clero propter liturgiam...)*’.

Die Trad. apost. hat also einen exklusiven Klerusbegriff, der nur die Amtstri-

as umfaf3t und durch die Cheirotonia bestimmt ist. Die anderen dort beschriebenen
Amter der Witwe, des Lektors und Subdiakons8 gehoren fiir die Trad apost. nicht

zum Klerus und werden ohne Handauflegung eingesetzt (KaOiaxaaOai) bzwv.
ernannt. Diese Beschrankung des Klerusbegriffes hat sich im Westen nicht durch-

gesetzt, denn schon bei Cyprian umfal3t der Klerus aulRer der Amtstrias auch Sub-
diakone9, Exorzisten10 thd 2 ektoren".

Dasselbe gilt fiir den Osten. So findet sich z.B. in den Kanones von Lao-
diceal? in der zweiten Halfte des 4. Jh. die besondere Erwéhnung der sog. Hierati-

koi NiepaxiKoi), die von den Klerikoi (KAiptKOi) nochmals unterschieden wer-
den . So hebt can. 24 als Hieratikoi Presbyter und Diakon hervor und nennt dann
»in der Reihenfolge der kirchlichen taxis“: hyperetai (UTTTpsxai), Anagnosten,
Psalten, Exorzisten und Tarhiter. Nach can. 21 sollen die hyperetai nicht im Dia-
konikon Platz nehmen und nicht die bischoflichen Gerate berthren; nach can.22
sollen sie kein Orarion tragen. Nachdem can. 23 dasselbe nochmals fir Anagno-

5 Vgl. DAVIES, Deacons (wie Anm. 2), passim.

6 Anders jetzt: Chr. MARKSCHIES, Wer schrieb die sog. Traditio Apostolica?, in: W. KINZIG,
Clir. MARKSCHIES, M. VINZENT, Tauffragen und Bekenntnis (AKG 74), Berlin/New York 1999, 1-
74.

7Trad. Apost 10 (FC t, 240 GEERLINGS).

8 Vgl. Trad. Apost. 11,13 (FC 1,242 GEERLINGS).

9 Cypr., ep, 8; 9; 20; 29; 34,2; 36; 45; 77; 79.

10 Vgl. Cypr., ep. 69,15; 75,10.

11 Cypr., ep., 29; 39,1.4; 38,2.

12 Vgl. dazujetzt: H. OHME, Kanon ckklesiastikos. Die Bedeutung des altkirchlichen Kanonbe-
griffes (AKG 67), Berlin/New York 1998, 402-406.

12 Vgl. can. 27.30.36.55. (JOANNOU 1,2,141.143.145.152).



169

sten und Psalten bestimmt, hat man in den hyperetai von can. 21 das Aquivalent
der andernorts Hypodiakon Genannten zu erblickenl4.

11

Gehen wir nun nochmals zeitlich einen Schritt zuriick, so zeigt sich, dal3 im
syrischen Osten jene Unterscheidung innerhalb des Klerus bereits am Anfang des
3. Jh. sachlich vorhanden ist, auch wenn sie noch nicht begrifflich vorgenommen
wurde. Denn die syrische Didascalia Apostolorum aus der 1. Halfte des 3. Jh.15
nennt als kirchliche Amter neben dem Bischof 12 Presbyter, 7 Diakone, 14 Sub-
diakone, 13 Witwen, weiterhin Diakoninnen sowie Lektoren und Kantorenl6. Be-
sonders auffallig ist, da den Witwen 2 Kapitel (Kap.14.15)17 eingeraumt werden

und die weiblichen Diakone gemeinsam mit den mannlichen Diakonen im selben
Kap. 16 behandelt werden18. Freilich ignoriert die Didasc. den Terminus kleros und
benutzt auch kein anderes Aquivalent dafiir. Sie scheint keinen Begriff fur das
Gesamte der kirchlichen Amter gehabt zu liaben19.

Dennoch ist die Einordnung der Witwen und der Diakoninnen in der Didasc.
m-E. deutlich. Bei den Witwen sind bekanntlich zwei Gruppen zu unterscheiden20
Zum einen sind es jene, denen die Fiursorge und Solidaritat der Gemeinde zuteil
wurde2l. Sie werden deshalb haufig zusammen mit den Waisen genannt und als
»Typos des Altares* bezeichnet22. Diese Witwen gehéren zu den Laien23. Daneben
Uber gibt es jene Witwen, die zwar nicht ordiniert, aber ,eingesetzt* werden24. Sie

11 Zur Frage, inwiefern bei der Entstehung dieser Unterscheidung staatliche Interessen eine Rolle
gespielt haben vgl. K.L. NOETHLICHS, Zur EinfluBnahme des Staates auf die Entwicklung eines
christlichen Klerikerstandes, in: JAC 15 (1972) 136-153; A. FAIVRE, Naissance d’une Hierarchie,
Paris 1977. Die Definition des Cod. Theod. 16,2,2 (,,qui divino cultui ministeria impedunt, id est hi, qui
e'erici appellantur”) hebtjedenfalls kein htheres Trinom extra hervor.

15 Zur Didascalia Apostolorum vgl. S. DOPP, W. GEERLINGS (Hg.), Lexikon der antiken chris-
tlichen Literatur, Freiburg 1998, 167 f.

14 Didasc. 3,5 (CSCO 402, 30,9,ff VOOBUS); Prolog (CSCO 402, 8,9ff. VOOBUS); 9 (CSCO
402, 101 VOOBUS).

17 CSCO 408, 141-155 VOOBUS.

18 CSCO 408, 155-160 VOOBUS.

19 So mit: R. GRYSON, Le ministere des femmes dans I’Eglise ancienne (Recherches et Syn-
thoses, section d’historie 4), Gembloux 1972, 72, Anm.7.

20 Vgl. i.e.. GRYSON, a.a.O., 65-75; eine feministische Interpretation bietet: C. SCHLARB, Die
(un)gebandigte Witwe, in: M. TAMKE, W. SCHWAIGERT u.a. (Hg.), Syrisches Christentum weltweit.
PS W. HAGE, Hamburg 1995,36-75.

21 Didasc. 9 (CSC0O 402, 101, 1-9 VOOBUS); 15 (CSCO 408, 151,39-152,9 VOOBUS) u.6.

22 Didasc. 9 (CSCO 402, 100,14f.; CSCO 408, 146,1-5 VOOBUS).

22 Vgl. GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 72.

VOOBUS (ibersetzt: ordering oder to appoinl (141,7.8); der griechische Terminus der entspre-
chenden Stelle in den Const. Aposl. ist KaOicnrun (Const. Apost. 3,1,1.2: METZGER 11 (SC 329) 120;
PUNK 183,3.5).



170

nehmen ein Amt wahr (office of widows)25 und werden von den Laien unterschie-
den26. lhre Aufgabe besteht in der Furbitte fur die ganze Kirche, die nicht 6ffent-
lich, sondern zuhause vollzogen werden soll27. Ausdriicklich untersagt wird in

diesem Zusammenhang die Teilnahme an o6ffentlicher Lehre und der Vollzug der
Taufe durch eine Frau28. Wie der Laie soll die Witwe nicht lehren29. Wie der Laie

hat sie sich dem Bischof und den Diakonen in Gehorsam unterzuordnen und allein
auf ihren Befehl hin aus dem Haus zu bewegen, um andere zu besuchen zum ge-

meinsamen Fasten oder um Kranken die Hande aufzulegen und ber ihnen zu be-
ten30. Das Amt der Witwe ist also in der Didasc. deutlich abgegrenzt von der

Amtstrias, gleichzeitig aber auch durch konkrete Aufgaben von den Laien unter-
schieden. Im Sinne eines weiten Klerusbegriffes wie in den Kanones von Laodicea
ist sie damit dem (niederen) Klerus zuzuordnen3l,

Die Didasc. ist die erste Quelle kirchenrechtlicher Natur, in der uns nun auch
weibliche Diakone in der kirchlichen Amterordnung begegnen32. Bei der ausfihrli-

chen Schilderung ihrer Aufgaben in Kap. 16 fallt auf, dal es sich liier anscheinend
um eine neue Institution handelt, deren Existenz ausfuhrlicher Begrindung be-
darf33. Fur die ,Institution*“31 der Diakoninnen (f) dicocovog), die noch nicht ,Dia-
konissen* genannt werden, wird freilich keine Ordination oder Weihe berichtet35
Es handelt sich um ein Amt far den spezifischen Dienst an Frauen36. llire erste

Aufgabe ist der hausliche Krankenbesuch bei christlichen Frauen in heidnischen
Familien, zu denen der Diakon nicht gesandt werden kann37. Die zweite Aufgabe

betrifft die Taufe von Frauen, bei der die Diakonin die Ganzkdrpersalbung voll-
zieht, die der Wassertaufe vorausgeht. Sie fuhrt dabei allerdings nur die Salbung zu
Ende, die der Zelebrant am Kopfbegonnen hat. Ausdricklich wird gesagt, daR sie
nicht tauft, denn es sei allein Aufgabe eines Mannes, Uber den Frauen im Wasser
»die Epiklese der Goéttlichen Namen zu rezitieren*38. Von der weiterliin genannten

25 Didasc. 14 (CSCO 408, 142, 8f VOOBUS).

24 Didasc. 15 (CSCO 408, 155,17-20 VOOBUS).

27 Didasc. 15 (CSCO 408, 146,2ff.; 148,5f,19f. VOOBUS).

28 Didasc. 15 (CSCO 408, 145,12-22; 151,7-13 VOOBUS).

25 Didasc. 15 (CSCO 408, 144,11 VOOBUS).

30 Didasc. 15 (CSCO 408, 149,18-150,27 VOOBUS).

31 GRYSON, Lc ministere (wie Anm. 19), 72-75, sieht demgegenuber in den Witwen eher Vor-
laufer des spéateren weiblichen Moénchtums und kein zum Klerus gehérendes Amt.

32 Zum folgenden vgl. bes. AG. MARTIMORT, Les Diaconesses, Roma 1982, 31-41.

33 Auffallig ist, daB bei der biblischen Begriindung weder auf Phoebe in Rém 16,1 fund die
weiblichen Diakone in 1 Tim 3,11 Bezug genommen wird, sondern auf die Frauen in Mt 27,55, die
Jesus ,dienten** (Staxovodaai autd).

31 Didasc 16 (CSCO 408, 155,24 VOOBUS); gr. wahrscheinlich: Katctaracn;.

35 W. SELB, Orientalisches Kirchenrecht I, Wien 1989, 245, behauptet unter Berufung auf Di-
dasc. 16: ,Wie der Diakon wird die Diakonin vom Bischof durch Handauflegung (Cheirotonie) ge-
weiht*“. Im Text steht davon nichts.

34 Didasc.16 (CSCO 408, 156,7 VOOBUS): forthe ministry ofwomen.

37 Didasc.16 (CSCO 408, 156,8 f; 158,3-6 VOOBUS).

38 Didasc.16 (CSCO 408, 157,4 VOOBUS).



171

Aufgabe, die neugetauften Frauen tber die Bewahrung des Taufsicgels zu belehren
und zu erziehen39, bleibt unbenommen, was zuvor tber das Offentliche Lehrverbot
far Frauen gesagt wurde.

So ist der Diakonat der Frauen in der Didasc. trotz seiner synchronen Be-
handlung mit dem Diakonat der Manner in Kap. 16 diesem nicht gleichgeordnet.
Es handelt sich um ein Amt, das unter bestimmten soziokulturellcn Bedingungen
hinsichtlich der Separation der Frau und der Dezenz im syrischen Osten diese Ge-
stalt gewonnen hat40 4Dbwohl die Didasc. die Bcgrifllichkeit nicht kennt, ware der
weibliche Diakonat hier dem ,niederen Klerus* zuzuordnen.

Die Frage nach ,Frauen im niederen Klerus* reduziert sich nun - soweit ich
sehe - bis in das 20.Jli. aufdie Frage nach der rechtlichen Stellung der Witwen und
der Diakoninnen/Diakonissen. Dies ist im folgenden zu zeigen. Ich verfolge zuerst
die syrische Tradition weiter anhand der Apostolischen Konstitutionen und des
Testamentum Domini. . .

In Buch I-VI der Apostolischen Konstitutionen , der Uberarbeitung der Di-
dasc., bietet der Koinpilator im Unterschied zu Didasc. 9 eine komplettierte Liste
von Amtern, deren Reihenfolge nun so aussieht: auf Bischéfe und Presbyter folgen
Diakone, Lektoren, Kantoren, Turhuter, Diakoninnen (cd Sidtcovot upcév), Wit-
wen, Jungfrauen und Waisen42.*@dutlich ist die hier vorgenomme Nachordnung der
Witwen hinter die weiblichen Diakone und die Nachordnung beider hinter Lekto-
ren, Kantoren und Tirhiter. M.E handelt es sich hier um eine beabsichtigte Grup-
pierung von Mannern und Frauen im kirchlichen Dienst. Aber die Diakonin wird
auch sonst deutlich dem Diakon untergeordnet, indem die aus der Didasc. 9 stam-
mende typologische Zuordnung zum HI. Geist folgendermalen interpretiert wird:
..sie tut oder redet nichts ohne den Diakon, gleichwie auch der Paraklet von sich
nichts redet oder tut, sondern Cliristus verherrlichend erwartet sie seinen Willen .
Typus Christi aber ist wie bereits in Didasc. 9 der Diakon 3!

Die Aufgabenbeschreibung fur die Diakonin bleibt weitgehend unverandert
Neu ist, daf3 in Buch 11l nun erstmals von der Ordination/Cheirotonia der Diakonin

w Didasc. 16 (CSCO 408, 157,7 VOOBUS).

40 ,Les diaconesses sont donc nies dans I’Eglise d’une region du monde oriental ou la stricle se-
paration des femmes exigeait un ministere feminin aupres d’elles* (MARTIMORT, Les Diaconesses
[wie Anm. 32), 40).

41 Bei den Apostolischen Konstitutionen (AiaTayai toiv ayiaiv aitoaxoXtBv 8ta KXfmevroc;)
handelt es sich bekanntlich um eine Kompilation und Fortschreibung der syrischen Didasc., der Didache
>'nd der Traditio Apostolica, die um 380 im Milieu der antiochcnischen Kirche erfolgt sein muB3. Vgl.
M. METZGER, Les Constitutions apostoliques. 1 (SC 320), Paris 1985, 11-62. OHME, Kanon ekklesi-

““tikos (wie Anm. 12), 485-498; zum folgenden: MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32), 55-
~2; M. METZGER, Les Constitutions apostoliques. 11 (SC 329), Paris 1986, 50-66.

42 Const. Aposl. 11,26,3 (FUNK 103.105; SC 320,236 METZGER).
41 Const. Apost. I1,26,5f. (FUNK 105; SC 320, 239 METZGER).
44 Const. Apost. 111 16.19 (FUNK 209.211.213.215; SC 329, 154-158.160-164 METZGER).



172

die Rede ist. Dies geschieht im Kontext der Rede von der Cheirotonia des gesam-
ten Klerus, die allein Sache des Bischofs sei:

,Wir erlauben den Presbytern nicht, Diakone, Diakonissen (SictKoviaaac;), Lektoren, Subdiako-
ne, Kantoren und Turhtter zu ordinieren (xsipoToveTv), sondern alleine den Bischéfen'l5.

Uns begegnet hier erstmals die Ordination der Diakonisse und die des ge-
samten niederen Klerus und in diesem Kontext die Beiordnung von Diakon und

Diakonisse. Die Diakonin/Diakonisse gehdrt deshalb im Unterschied zu der an
dieser Stelle nicht mehr erwalmten Witwe in den ConsL Apost. zum Klerus’6. Dies

ergibt sich klar aus der Ordnung ihrer Cheirotonia unter Handauflegung und Her-
abrufung des HI.Geistes (VIII, 19-20), die sie allerdings mit Subdiakonen und
Lektoren’7 teilt (VI11,21.22), wahrend Konfessoren, Jungfrauen, Witwen und Exor-
zisten ausdrucklich davon ausgenommen werden4® tfrtiesem Zusammenhang wird
die Ordinationsordnung der Diakonissen zwischen der der Diakone und der Sub-
diakone platziert und auch formal an die der Diakone angeglichen. Demi im Unter-

schied zur Ordination von Subdiakon und Lektor sollen hier auRer dem Bischof
auch Presbyter, Diakone und Diakonissen anwesend sein49.

Daraus durfen aber keine falschen Schliisse gezogen werden. Denn Const.
Apost VII11,28 beschreibt im Kontext der Kompetenzen der Kleriker klar den Rang
der Diakonisse:

.Keinem der ibrigen Kleriker (tiov re aXXtov KkrpikOv) ist es gestattet, die Funktion
(to epyov) des Diakons auszuiiben. Die Diakonisse (SiakOviaaa) segnet nicht, aber sie tutauch
nichts von dem, was Priester und Diakone tun; sie bewacht nur die Turen und hilft den Pres-
bytern (s£,U7tripE-teTa6ai) wenn sie Frauen taufen aus Grinden des Anstandes. Der Diakon kann
den Subdiakon, den Lektor, den Kantor und die Diakonisse exkommunizieren, wenn solches die
Abwesenheit eines Priesters erfordert. Dem Subdiakon, dem Lektor, dem Kantor und der Diako-

nisse ist es verboten weder Kleriker noch Laien zu exkommunizieren, denn sie sind nur Gehilfen
(urttipeiai) der Diakone*“50.

Danach laRt sich fur die Const. Apost. klar sagen, dal} die Diakonisse zum
Klerus gehort, allerdings zum niederen, dessen Mitglieder liier insgesamt als hy-
peretai bezeichnet werden. Bestatigt wird dies durch Const. Apost. V111,31, wo die

45 Const. Apost. 111, 11,3 (FUNK 201; SC 329, 146 METZGER).

44 Die Kommunionsordnung von Buch VI11.13,14 (FUNK 516; SC 336,208-210 METZGER) ist
kein Gegenargument. Denn wenn hier die Diakonissen nicht zusammen mit den anderen méannlichen
Klerikern kommunizieren, sondern zusammen mit den Frauen, Jungfrauen und Witwen, so steht dahin-
ter m.E. nur die konsequente Gruppierung von Frauen und Mannern wie in 11,26. Die Reihenfolge ist:
Bischof, Presbyter, Diakone, Subdiakone, Lektoren, Kantoren, Asketen, und unter den Frauen: Diakon-
issen, Jungfrauen und Witwen. MART1MORT, l.es Diaconesses (wie Anm, 32), 64, schliel3t daraus
m.E. unzutreffend, daf? die Diakonissen ,,n’y font pas partie du clerge, meine infirieur®.

47 Beim Lektor ist allerdings nicht von einer Cheirotonia die Rede, sondern von npoxsipiaiq.

48 Const. Apost. VI11,23-26 (FUNK 524-8; SC 336,224-226 METZGER).

49 Const. Apost. VIII, 19f. (FUNK 524; SC 336,220-222 METZGER).

50 Const. Apost. VIII, 28,5 (FUNK 530; SC 336,230-232 METZGER).



173

Verteilung der nicht konsekrierten Opfergaben (TtepiaaeupaTa) unter den Kleri-
kern organisiert wird. Walirend der Bischofvier Teile, der Presbyter drei Teile und
Diakon zwei Teile erhalten, bekommt die Diakonisse genauso wie Subdiakon,
Lektor und Kantor nur einen Teil. Ausdricklich wird gesagt, dafl3 es hier darum
gehe, jeden Kleriker nach seiner Wirde zu eliren (tccctct xflv atitou cMav) . Das
bedeutet, dal die Diakonisse auf derselben Stufe steht wie Subdiakon, Lektor und
Kantor. Es paRt ziun Gesamtbild, da die Diakonisse schlief3lich in den 85 Aposto-
lischen Kanones. die in Const. Apost. Vffl, 26 den Abschlu? bilden, tberhaupt
nicht mehr eigens erwéhnt wird, obwohl neben der klassischen Amtstrias Subdia-
kone, Lektoren und Kantoren Vorkommen

Ich nehme nun noch das Testamentum Domini hinzu, das in der zweiten
Halfte des 5. Jlv im ostsyrischen Raum anzusiedeln ist , um zu zeigen, da sich
die Regelungen der Const. Apost. in mehrfacher Hinsicht hier nicht durchgesetzt
haben und nicht einfach mit der syrischen Tradition gleichgesetzt werden duirfen

Zum einen bleibt das Amt der Witwe wie in der Didasc deutlich den Diako-
nissen vorgeordnet. Es sind lier namlich die ,Amts-Witwen*, die als ,Witwen, die
den Vorrang haben* bezeiclmet werden (viduae habentespraecedentiam) .und die

nun auch die Salbung an den weiblichen Tauflingen vornehmen  Von ilmen wird
gesagt, daB sie die Diakonissen beaufsichtigen'7. Weiterhin bietet das Test. Domini

analog zur Trad. Apost. keine Cheirolonie der Witwen, sondern nur ein Gebet zur
Einsetzung58. Fur Diakonissen ist noch nicht einmal dies vorgesehen. Als Aufga-

51 Const. Aposl. VIII, 31 (FUNK 532 ff; SC 336,234 METZGER).

52 Can 26.43.69. Zu den Can.Apost vgl. OHME, Kanon ckklesiastikos (wie Amn. 12) 485-498.

33 Zum Testamentum Domini vgl.: P.F. BRADSHAW, Art. Kirchenordnungen, in: TRE 18
0989) 663-670.669 f; B. STEIMER, Vertex traditionis. Die Gattung der altchristlichen Kirchcnordnun-
8cn (BZNW 63), Berlin/Ncw York 1992, 95-195; zum folgenden vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses
(wie Anm. 32), 42-48.

31 Man wird die Const. Apost. eher als ganz eigenstandiges Phdnomen zu wirdigen haben und
kann durchaus fragen, ob dahinter Uberhaupt eine konkrete kirchliche Praxis steht, oder ob diese Kom-
pilation nicht eher fiktiven Charakter hat.

33 Te86 DRANini 1,19; 34; 41; 43; 1, 4; 8. Im groBen Furbittengebet (1,35) werden sie mit dem
Aquivalent des griechischen npeoRiixiRei; bezeichnet (RAHMANI 87: Pro presbyteris feminis...), Dies
hat seine Entsprechung in can Il von Laodicea. der sagt, dal npsoRimSEt; dort auch als
nPoxaOf|pEvai bezeichnet werden, und ihre Einsetzung (KaOiatacOai) in der Kirche verbietet (P.-P.
JOANNOU, Discipline Generale Antique 1,2, Grottafenata 1962, 135; vgl.: MARTIMORT, Les Di-
aconesscs [wie Anm. 32] 102 f). Die Deutung der npeoROTiSeq als montanistische Presbyter durch
N- AFANASIEV (Presbytides or Fcmale Presidents, in: Women and the Pricsthood, hg. v. Th. HOPKO,
Creslwood NY 1983, 61-74) ist nicht Uberzeugend. Etwa zeitgleich sagt Epiphanius v. Salamis
(Panarion 79, GCS 37, 478 HOLL), daR unter den Witwen die altesten auch rtpEaBuTideq genannt
wirden, dies aber nicht bedeute, dal sie damit zu Presbytern oder Priestern wirden
(npeoRBoTEpiRai; n iepiaaaq).

36 Test. Domini 11,8 (RAHMANI 129).

”” Test. Domini 1 40 (RAHMANI 95-97); vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32),

Anm. 55.

38 Oratio constitucndarum viduarum, quae praecedentiam habent sedendo: Test, Domini 1 41

(RAHMANI 98 1); vgl, MARTIMORT, a.a.0., 47 Anm. 65-67: Pluto da-mqgtmonuto d- armlolo.



174

ben werden nur genannt der Turdienst und das Uberbringen der Kommunion an
erkrankte Frauen59. Bei der Darbringung (oblatio) befinden sich die Diakonissen
allerdings hinter dem Vorhang zusammen mit dem Klerus und den Charismatikem
in fester Ordnung am Altar. Die Witwen stehen zusammen mit den Diakonen hin-
ter den Presbytern; die Diakonissen stehen als letzte hinter Lektoren und Hypodia-
konen60. Diese Prasenz im Altarraum bedeutet fur das Test. Domini allerdings
keine automatische Zugehorigkeit zum Klerus. Deutlich wird dies aus der Rang-
folge in der Kommunionsordnung in I, 23. Wahrend dort die Witwen zum Klerus
gereclinet werden und nach den Diakonen die Kommunion empfangen, wird die
Diakonisse ausdriicklich zum Volk gereclinet:

LSuscipiat prius clerus sequenti ordine: episcopus, dein presbyteri, postea diaconi, hinc viduae,
tune lectores, tune liypodiaconi, deinde qui cliarismatibus fruuntur, et recens baptizati et pueri.
Populus autem hoc ordine: Senes, virgines (seu coelibes), deinde ccteri. Ex mulieribus primo dia-
conissae, deinde ceterae“6l.

Fur das Test. Domini laRt sich also sagen, dal3 dort noch ein Amt der Witwen
von den Diakonissen zu unterscheiden ist. Die Witwen gehéren zum niederen Kle-
rus und empfangen keine Cheirotonie. Die Diakonissen werden nicht zum Klerus
gerechnet, obwohl sie bei der oblatio mit am Altar stehen.

Fur die westsyrisch-jakobitische Tradition lassen sich folgende weitere Ent-
wicklungen feststellen:

1. Die sog. Ordnung (tagig) und die Kanones der Ordinationen
(xeipotoviai) in der Kirche vom 576. Jh62 steht mit ihren Anordnungen zwischen
der Trad. Apost./Test. Domini und den Const. Apost. Demi hier wird nach den
entsprechenden Ordnungen fiir Bischof, Presbyter, Diakone, Hypodiakone, Lekto-
ren und Exorzisten in can. 18 fiir die Diakonisse die Weihe unter Handauflegung
angeordnet, die far Hypodiakone, Lektoren und Exorzisten nicht vorgesehen ist.
Ausdrucklich wird aber gesagt, dal? das Weihegebet nicht dem der Diakone &hnlich
sei und die Diakonisse nicht am Altar diene, sondern allein bei der Taufsalbung der
Frauen helfe und beiin Gottesdienst die Tur der Kirche auf der Seite der Frauen
bewache63.

Die liier nun nach den Const. Apost. erstmals bezeugte Weihe der Diakonisse
unter Handauflegung wird man nicht Uberbewerten dirfen, deim in der syrischen
Tradition tritt ihr bald die Weihe des Subdiakons mit Handauflegung an die Seite,

59 Test. Domini |, 19; 11,20 (RAHMANL1 27; 142 f)-

60 Test. Domini |, 23 (RAHMANL1 37).

41 Test. Domini I, 23 (RAHMAN1 47).

n Vgl. A. VOOBUS, Syrische Kanonessammlungen |. Westsyrische Originalurkunden (CSCO
307), Louvain 1970, 146-156; SELB, Orientalisches Kirchenrecht II, 159 f.

6J Vgl. I. RAHMAN1, Studia syriaca, fase. 3, Vetusta documenta liturgica, 1908,60-62.



175

die bereits in den Const. Apost. (VTII,29,1) vorweggenommen wird und dann in
der syrischen Version des Klementinischen Oktateuchs tradiert wirdéAd Diese Ent-
wicklung wird begleitet von der Einfihrung des Orarions fur den Subdiakon65.
Handauflegung und Gebrauch des Orarions fur den Subdiakon sind seitdem fester
Bestandteil des syrischen Rituals geworden66.

2. In diesem Lichte ist die zeitgleiche Einfihrung des Orarions fur die Diako-
nisse zu wuirdigen, die die sog. Kephalaia aus dem Osten aus den Jahren 532-53467
bezeugen. Sie berichten dies zusammen mit dem ostsyrischen Brauch im Perser-
reich, Frauenkldster von Diakonissen leiten zu lassen. Nur in Abwesenheit von
Presbytern und Diakonen héatten diese auch das Recht, die Kommunion im Kloster

auszuteilen. Der vom Test. Domini bezeugte Brauch der Kommunionausteilung an
erkrankte Frauen wird lter also auf die Mitschwestem im Kloster ausgedehnt. Die
Ordination der Diakonisse solle nach dem ortlichen Brauch erfolgen. Im Osten
habe man nun auch beobachtet, dal® sie auch ein Orarion Uber die Schulter gelegt
erhalte wie der Diakon.

Das bedeutet, dal? die Diakonisse wie der Subdiakon im Weiheritual und in
der liturgischen Kleidung als Hilfsfunktionen des Diakons diesem angeglichen
wird. Damit werden sie freilich nicht Giber den niederen Klerus erhoben.

3. Deutlich ist dies in den aus derselben Zeit stammenden Kanones des Bi-
schofs von Tellaés, Johannan Qursos (519-538), ebenfalls Bestandteil des westsyri-
schen Synodikon69. Du Merkmal ist das Verbotjeder Ausweitung der traditioneDen
Aufgaben der Diakonisse und die Beschrankung auf die Stellvertretung des Dia-
kons bei dessen Abwesenheit ausschlieB3lich im kdsterlichen Gottesdienst. So darf
die Diakonisse die Kommunion nicht an Kinder tber 5 Jahren verteilen (can. 33);
das Betreten des Altaraumes ist nur in Abwesenheit des Diakons gestattet (can.
34). Beim Auflegen des Weihrauches darfsie kein lautes Gebet sprechen (can. 35);

64 F. NAU, La Version syriaque de I’Oclateuque de Clément, Paris 1913,42 ff.

65 Dies bedarf besonderer Rechtfertigung, nachdem damit das altere Verbot von can. 22 der
Synode von Laodicea aufler Kraft gesetzt wurde. Danach habe can. 22 ftlr den Subdiakon nur das Tra-
gen des Orarions uUber der Schulter untersagt, deshalb werde es nun um den Hals getragen. Vgl. A.
VOOBUS, Syrische Kanonessammlungen I. Westsyrische Originalurkunden (CSCO 307), Louvain
197°. 153 f. Can. 22 von Laodicea verbietet dem Hyperetes, das Orarion zu tragen; can. 23 den Lekto-
renund Psalten, vgl. P.-P. JOANNOU, Discipline Generale Antique 1,2, Rom 1962, 139 f.

““ Vgl. A. RAES, Introductio in liturgiam orientalem, Roma 1947, 236 ff. Es ist unverstandlich,
wieso dies von SELB, Orientalisches Kirchenrecht I, 247 verschwiegen wird.

61 A. VOOBUS, Syrische Kanonessammlungen |. Westsyrische Originalurkunden (CSCO 307),
Louvain 1970 167-175; can. 9.11: A. VOOBUS, The Synodicon in the West Syrian Tradition (CSCO
367.368), Louvain 1975, 159; vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32), 138f.

In der Osrhoene zwischen Edessa und Mardin.

65 Vgl. A. VOOBUS, The Synodicon in the West Syrian Tradition (CSCO 367.368), Louvain
1975, (368) 197-205. Dazu: DERS., Syrische Kanonessammlungen |. Westsyrische Originalurkunden
(CSCO0 317), Louvain 1970, 263-269.



176

sie darf die vasa sacra waschen (can. 36) und Wasser und Wein im Kelch mischen
(can. 38). Im Krankheitsfall kann dies (wie auch das Zurichten der Kerzen) auch
von einer anderen (ungeweihten!) Schwester ibernommen werden (can. 39). Lek-
torendienst ist ihr nur in der Versammlung des Frauenklosters erlaubt (can. 42).

4. AufschlufRreich sind schlief3lich auch die Kanones des Ja'qob von Edessa
(683-708) vom Ende des 7. Jli.70.Manach darf die Diakonisse nicht ein Stiick der
Hostie in den Kelch legen, denn sie ist nicht ,Diakonisse fur den Altar, sondern fir
die kranken Frauen* (Frage 23). Es folgt eine Aufgabenbeschreibung wie in den

Kanones des Johannan bar Qirsos einschlie3lich des Taufdienstes an Frauen.

Wir haben demnach in der westsyrischen Tradition eine klare Zuordnung der
Diakonisse zum niederen Klerus vorliegen. In der zweiten Halfte des 11. Jh. be-
richtet Jahjja ibn Garir in seinem ,,Buch des Fihrers*“(A/7a6 al MursidJ' fur die
Jakobiten unter der Jurisdiktion von Tagrit, dal} das in alten Zeiten existierende
Amt der Diakonisse seit der Durchsetzung der Kindertaufe abgeschafft worden sei.
Bestatigt wird dies fur alle Westsyrer durch Patriarch Michael d.Gr. (1166-1199)
im 12 Jh. in seinem Pontificale Syriacum72.*

In der ostsyrisch-nestorianische Tradition wurde die Diakonisse seit dem 7.

Jh. aus der Gruppe der weiblichen Gemeindeasketen, den ,T6chtern des Bundes“
(benat gejamay genommen74. Wie fur Subdiakon und Lektor75 hat sich auch far

die Diakonisse die Ordination unter Handauflegung durchgesetzt, allerdings durch
die Anrufung des HI. Geistes von der Ordination jener unterschieden und der der
Diakone angeglichen. Sie wurde aber auRerhalb des Altarraumes vorgenommen?76.

Ausdricklich wird es der Diakonisse verboten, irgendetwas zu tun, was zum Amt

des Priesters und des Diakons gehért. Ihr Aufgabe bleibt aufdie Hilfe bei der Tau-
fe der Frauen?7 und den Turdienst beschrankt. Das Amt ist nicht mein existent78.

70 Vgl. A. VOOBUS, The Synodicon, a.a.0., CSCO 368, 235-244. Dazu: DERS., Syrische Ka-
nonessaminlungen l,a.a.0.,273-284, vgl. auch: SELB, Orientalisches Kirchenrecht1l, 117, Anm. 133.
71 Kap. 31 ,Uber das Priestertum* vgl.: G. KHOURI-SARK1S, Le livre du guide de Yahya ibn

Jartr, OS 12 (1967) 461; vgl. auch W. SELB, Orientalisches Kirchenrecht Il, Wien 1989, 165.
77 I.M. VOSTE, Pontificale iuxta rilum Ecclesiae Syroroum occidenlalium, id est Antiochiae,

Versio latina, Vatican 1941-1944, 201 f; vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32) 166 f.

7 Vgl. G. NEDUNGATT, The covcnanters of the early syriac speaking Church, in: OOP 39
(1973) 191-215.

74 So can. 9 der Synode des Mar Georgis von 676. Vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie
Anm. 32), 54.

75 Vgl. W. DE VRIES, Sakramententheologie bei den Nestorianern (OCA 133), Roma 1947, 142
f; anders: SELB, Orientalisches Kirchenrecht I, 139.

76 Vgl. SELB, a.a.O,, 139, Anm. 322a.

77 Vgl. G. DIETTRICH, Die nestorianische Taufliturgie von Isd'yahb l1ll., Giessen 1903, 96-98.

78 DE VRIES, Sakramententheologie (wie Anm. 75), 145.



177

1L

Das uns im illyrisch-kleinasiatischen Raum79 frih begegnende Amt des weib-
lichen Diakons, Uber dessen konkreten Aufgaben uns die erhaltenen Quellen frei-
lich keinerlei Auskunft geben, wird wohl bald mit der im syrischen Raum erfolgten
Auspragung des Amtes in Verbindung getreten sein. In einem reichskirchlichen
Synodalkanon tauchen Diakonissen erstmals auf dem I. Okumenischen Konzil von
Niz&aa auf. In can. 19 von Nizaa wird die Stellung der Diakonissen in der schisma-
tischen Anhangerschaft des ehemaligen Bischofs von Antiochien, Paul von Samo-
sata, bei deren Aufnahme in die Catholica geregelt80. Der Kanon bestimmt flr alle
Anhanger Pauls die Wiedertaufe. Dies gelte auch fur alle Kleriker
(oi ev xcp Kihpco e”exaaOr|aav), die nach ihrer Wiedertaufe vom katholischen
Bischof geweiht werden kdnnten (xeipoxoveiaOcocrav), wenn ihr Lebenswandel
nicht dagegen spricht. Ansonsten seien sie abzusetzen. Dann heil3t es:

,»IN gleicher Weise soll diese Norm auch beachtet werden bei den Diakonissen und bei allen, die
auf der Amteriiste stehen (Kat oXa>; rxepi xav ev xa Kavovi e”exa®opEvoiv). Wir haben die
Diakonissen erwahnt, die sich in der Stellung8l befinden (SiaKoviaadav xav ev xa

oX'Dtaxt e”ExaaOEtaav), weil sie noch nicht einmal irgendeine Handauflegung (-/ttpoUEcnav
xtva) haben, so daf sie sich ganz und gar unter den Laien befinden*82

Dieser vieldiskutierte83 Kanon verordnet keine Reordination der Diakonissen
des Samosateners84, sondern deren Wiedertaufe und die Mdglichkeit, ihr Amt

weiterzuflltren, allerdings ohne eine Handauflegung zu empfangen, die sie vorher
auch nicht hatten. Deutlich ist liiler zwischen kleros und kanon in dem Simie zu
unterscheiden, daB zu den ev reo tcavovt e"exaQSpevot alle gehoéren, die in der
Gemeinde ein bezahltes Amt austben. Diese werden von den ev xro

Zu nennen sind hier naturlich zuerst die Diakonin Phoebe in Korinth (R6m 16,1 f) und die
weiblichen Diakone in 1 Tim 3,11 (liber den exegetischen Konsens hierzu vgl. J. ROLOFF, Der erste
Brief an Timotheus [EKK XV) 1988, 164 f). dann aber auch Plinius, ep. X 96,8 (ad Traianum), der
'»'nistrae in bithynischen Gemeinden bezeugt. Zu den epigraphischen Zeugnissen vgl. jetzt: U.E.
Eisen, Amtstragerinnen im frihen Christentum. Epigraphische und literarische Studien (FKDG 61),
Gottingen 1996, 154-192.

80 Zu den Hintergriinden seiner Exkommunikation i.J. 268/9 vgl.. OHME, Kanon ekklesiastikos
(wie Anm. 12), 318-326.

81 Der Begriffayrtpa ist hier im Sinne von ,Stellung, Rang“ zu tibersetzen. In diesem Sinne wird
er benutzt in Justinians Nov. 3,1; 123,10 zur Bestimmung des Ranges eines Klerikers.

8! P.-P. JOANNOU, Discipline Generale Antique |,l,Grottaferrata 1962,40,10-17.

83 Zur élteren Diskussion vgl, GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 86 ff. Abwegig ist die In-
terpretation von H. COTSON1S (A Contribution to the Interpretation of the 19lh Canon of the First
Ecumenical Council, in: REByz 19, 1961, 189-197), weil er auf der Basis des nicht urspriinglichen
mextes bei G.A. RHALLES, M. POTLES, Zdvxaypa xav Qeimv Kal iepav Kavovrov, Athen 1852,
diskutiert. Dort wird der Begriff kanon in der Wendung Kat oXox; txEpt xav ev x& Kavovi
gsxaijopevxov mit kleros wiedergegeben, wodurch ein Widerspruch zum SchluB des Kanons entsteht.
Gotsonis Nimmt deshalb Zuflucht zu unnétigen Konjekturen.

84 Das hat GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 87, gut herausgearbeitet.



178

KAipcp e”exafppevot, also vom Klerus im engeren Sinne untersclrieden.85 Fur die

Synode von Niz&da gehoéren die Diakonissen wegen dieses engen Klerusbegriffes,
der dem der Trad, Apost. entspricht, nicht zum Klerus, sondern zu den Laien; sie
werden aber auf der Amterliste gefiihrt. Deutlich entspricht ihre Stellung damit
dem Bild der Diakonissen, das uns die Didasc. bietet. Man kann daraus schliel3en,
daR die Diakonissen im Bewul3tsein der nizanischen Véater nach spaterem Sprach-
gebrauch zum ,niederen Klerus* gehéren, der entsprechend der Trad. Apost. oder
dem Test. Domini auch keiner Weihe bedurfte.

Bestatigung findet diese Deutung bei Basilius d. Gr. (330-379'F6,*der in can.
44il eine siebenjahrige Bul3frist fUr eine Diakonisse verordnet, die mit einem Hei-

den Unzucht getrieben hat. Danach kdnne sie wieder in die eucharistische Gemein-
schaft aufgenommen werden. Als Begriindung gibt Basilius an:

»Wir gestatten aber nicht, da der Kdrper der Diakonisse noch irgendwann zum fleischlichen
Gebrauch dient, weil er geheiligt ist (chc; KaOiEpcopevov)*88.

~Heiligung“ ist hier als z6libatdre Ganzhingabe zu verstehen und darf nicht
als ,Weihe* im Sinne einer Ordination interpretiert werden89. Eindeutig ergibt sich
dies aus can. 5, wo Basilius namlich den analogen Sachverhalt beim mé&nnlichen
Diakon regelt. Dieser solle nun aber abgesetzt werden (KaOatpF.au;), dann jedoch
als Laie nicht mein exkommuniziert werden, ,weil es ein alter Kanon ist, die
rangmafig Zuriickgestuften (xouq &no Radpou rcenxcoKoxcu;) nur auf diese Weise
zu bestrafen, wobei man m.E. jenem Gesetz der Alten folgte, das lautet: ‘Du sollst
nicht zweimal dasselbe bestrafen’. AuRerdem ware es ungerecht, ihn auch zu
exkommunizieren, denn ein exkommunizierter Laie wirde ja nach vollzogener
BuRe wieder restituiert werden, wahrend dem abgesetzten Kleriker die Méglichkeit
der Wiedereinsetzung ins Amt verwehrt seid0.

85 Daraufhat zurecht zuerst GRYSON, chd., hingewiesen. Ihm schlie3t sich dann MARTIMORT,
a.a.0., 101, an, der sich richtig gegen die Gleichsetzung beider Begriffe sogar noch mit der Wendung
aSv ev x& axilfiaxi eljsraaOEiadv durch C. VAGAGGINI (L’ordinazione delle diaconisse nelia
tradizione greca e bizantina, in: OrChrP 40 (1974) 145-189; 155-160) wendet. Der Begriffkanon ist in

der Tat umfassender als kieros, was sich aus can. 16 von Nizaa eindeutig ergibt. Die von mir verwen-
dete Ubersetzung ,Klerikerverzeichnis" (OHME, Kanon ekkiesiastikos [wie Anm. 12), 368 O ware also

in diesem Sinne als ,Amterliste* zu prazisieren.

86 Zu seinem Kanonbegriffvgl. jetzt: OHME, a.a.O,, 543-570.

67 P.-P. JOANNOU, Discipline Generale Antique Il, Grottaferrata 1962, 136; Der Kanon gehort
zur ep. 199 vom Jahre 375/6: Y. COURTONNE, S. Basile. Lettres Il, Paris 1961, 154-164. 162.

S8'H[isU; Se Suxkovoo t6& oapa ci; KaOiEpcupevov oiikexi EJtnpENopEv ev XPUCTel sTvat
aapkKtiq).

89 Dies hat GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 90-92, richtig gegen die &ltere Interpretation
durch A. KALSBACH (Die altkirchliche Einrichtung der Diakonissen bis zu ihrem Erléschen, Freiburg
1926, 109) betont, der hier das alteste Zeugnis fftr die Diakonissenweihe erblicken wollte.

90 can. 3: COURTONNE 124,3-11; JOANNOU, Discipline Generale Antique |l, Grottaferrata
1963, 100,15f.: 616x1 apxaTcx; egti Kaviov... Zu Basilius’ Kanonbegriffan dieser Stelle und zum Zitat
von Nahum 1,9 (LXX) vgl.: OHME, Kanon ekkiesiastikos (wie Anm. 12), 553.



179

Diese in der altkirchlichen Buf3praxis Ubliche Verfahrensweise, Kleriker ab-
zusetzen, nicht aber zu exkommunizieren, ist in den &lteren Synodalkanones reich-
lich als gangiges Verfahren belegt9l. Entsprechend stellt Basilius in can.5] fest,
dal ,die Kanones* fur Kleriker ohne weitere Unterscheidung ein und dieselbe
Strafe der Absetzung vorgesehen hatten. Dies betreffe in gleicher Weise Kleriker,
»die sich auf einer Weihestufe befinden wie solche, die einen Dienst ausuben, fur
den keine Handauflegung vorgesehen ist* (evte ev BaOpco xoyxdvoiEv erxe
axeipoOexcp OmpECTia rrpooKaprepoTev)92.

Daraus ergibt sich klar, dal? in der kappadoztsehen Kirche z.Zt. Basmus d.
Gr. der Klerus auch die ,niederen Kleriker* umfafite, die keine Clieirotoma emp-
fingen. Die Diakonissen wurden dort aber weder zum Klerus gerechnet noch ordi-
niert, denn sie wurden in der 6ffentlichen BuRRe als Laien behandelt.

Etwa zeitgleich erwaluit Epiphanius von Salamis (+ 403) in seinem Panarion
>n Abgrenzung gegeniber der Haresie der Kollyridianennnen, dal die Aufgabe des
kirchlichen Standes der Diakonissen (Suxkovictctov Xctypct) auschlieBlich in der
Taufassistenz bestehe und sie keinerlei priestcrlichc Funktionen wahmahmen
(iepaxBueiv)93 I defide nennt er im Zusammenhang des Verbotes der 2. Ehe fur
die Mitglieder der iepooovn als dazugehoérig: Bischof, Presbyter. Diakon und
Subdiakon Lektoren werden ausgenommen, weil sie keine Priester seien. Erst
danach nennt er die Diakonissen, die ausschlieBlich zur Taufassistenz bei Frauen
eingesetzt wiirden. SchlieRlich gebe es noch andere Amter wie Exorzist, Uberset-
zer, Totengraber und Turhater™. Demnach unterscheidet Epiphanius den ,héheren
Klerus* als Hicrosyne, zu der auch der Subdiakon gehdort, vom ,niederen Klerus*,
zu dem er Lektoren und Diakonissen reclinet. Die weiteren Amter gehéren nicht
zum Klerus.

Von einer Cheirotonie der Diakonissen in der Reichskirche spricht erstmals
can.15 von Chalcedon (451), der hierfur das Alter von 40 Jaliren fcstlegt und den
Zolibat vorschreibt9. Man darf dabei aber nicht Ubersehen, dal das Chalcedonense
den Terminus Xf.ipoxoveTaOat in can. 6 nicht nur fur Presbyter und Diakone, son-
dern fur alle in einem kircldichen Stand (6Xox; xiva xcov ev x6 EKKAipuxaxuccO
T<xypaxi) amvendet, fur die der Kanon ,absolute* Cheirotonien verbietet . Noch
das Quinisextum (692) wendet in can. 6 den Begriff auch fir Subdiakone an
Dennoch handelt cs sich natirlich um eine deutliche Entwicklung im Vergleich zu
der Situalion in Niz&a und bei Basilius. Sie 4Rt sich m.E. nur durch die seit dem 5.

91 Bei Basilius nochmals in can. 32 (COURTONNE II, 161; JOANNOU aa.0 131.13 O Vgl.
weiterhin 7. B.: Ankyra can. 1.2.10.14; Neocaesarea can. 10; N.z&a can. 17.18; Ant.och.en can. 3.5.13.
In den Kanones der Apostel: can. 2.6.7.12,15.25u.6.  .....

91 Vgl. COURTONNE (wie Anm. 87),209 f; JOANNOU, a.a.0., 142,9 f,

91 Panarion 79 (GCS 37, 478 HOLL).

94 De fide 21(GCS 37, 522,11-25 HOLL).

95 JOANNOU, Discipline Generale Antique 1,1, Grottnferrata 1962 81 f.

94JOANNOU, a.a.0., 1,1,74;ahnlich in can.2 (JOANNOU 1.1,70).

> JOANNOU, a.a.0., 1,2,132.



180

Jh. erfolgte breite Rezeption der Consl. Apost in der dstlichen Reichskirche erkla-
ren.

Es ist auffallig, daB es nun die kaiserliche staatskirchenrechtliche Gesetzge-
bung ist, in der die Diakonissen konsequent dem Klerus zugeordnet werden und
h&ufig zusammen mit den Diakonen genannt werden98. Erstmals ist dies der Fall in

einem Gesetz Theodosius’ Il. vom Jahre 434, das das Erbrecht hinsichtlich des
Besitzes verstorbener Kleriker regelt:

,Si quis episcopus aut presbyter aut diaconus aut diaconissa aut subdiaconus vel cuiuslibet alteri-

us loci clericus aut monachus aut mutier quae solitariae vitae dcdita est, nullo condito testamento
discesserit...“?9

Besonders haufig 1ait sich dies dann in der Gesetzgebung Juslinians I. (527-
565) beobachten. In Nov.3 (a.535) setzt der Kaiser die Zahl der Diakonissen unter

den insgesamt 425 Klerikern der Hagia Sophia mit 40 fest. Sie werden dabei direkt
nach den Diakonen und vor den Subdiakonen, Lektoren und Kantoren genanntl100.

Auch werden sie bei der Auflistung der Kleriker mit den Diakonen zusammenge-
faBt zur Gruppe ,mannlicher und weiblicher Diakone* (StaKovouq &ppevaq
Kai Or|A£iac;)101. Dennoch ist es auffallig, dak an Stellen, wo nur von ,Klerikern*
oder dem ,Klerus* ohne Auflistung im Detail die Rede ist, die Diakonissen haufig
extra erwaluit werden so als geholten sie nicht eigentlich dazul02. Wenn sie Nov

6,6 zur iepoauvr) reclmet, darf man nicht vergessen, dafl} nach Epiphanius auch der
Subdiakon dazu geho6rtl03,

98 Zum folgenden vgl. insbes. GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 119-127; MARTIMORT.
Les Diaconesses (wie Anm. 32), 104-109.

99 Cod. Theod. V,3,| (MOMMSEN-MEYER 1,2, 220).

100 Justinian, Nov. 3,1,1 (SCHOELL-KROLL 21,3-12). Dasselbe ist der Fall in Kaiser Herak-
leios’ Nov. 1 vom Jahre 612, die fur die Hagia Sophia ebenfalls 40 Diakonissen bestimmt und filr die
Blachemenkirche die Zahl von 6 Diakonissen nennt, vgl.: .M. KON1DARIS (Hg.), Die Novellen des

Kaisers Herakleios, in: D. SIMON (Hg.), Fontes Minores V, Frankftirt/M., 1982, 33-106,64.68.
101 Justinian, Nov.3 prol, (SCHOELL-KROLL 19,16 f); 3,1,1 (21,6 f); 3,2,1 (22,10); 6 tit. (35.19

102 Cod.Just. 1,3,45,9 (KRUEGER 32); Nov. 3 prol. (SCHOELL-KROLL 18,18.26); 3,1 (20,12);
123,21 (609,17 f); 123,28 (615,1); 123,37 (620,29); 131,13,3 (662,24). Diesen Sachverhalt unterstreicht
besonders MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32), 108 f, und schlieRt daraus, daR cs keines-
wegs sicher sei, ob in der Gesetzgebung Juslinians die Diakonissen unter den Klerus gerechnet werden.

103 Dahinter steht die dstliche Tradition, die im Unterschied zum lateinischen Westen, wo das dia-
konische ministerium (episcopi) meist nichtals sacerdotium qualifiziert wurde (vgl. Trad. apost, 8: non
ordinatur in sacerdotium, sed in ministerium episcopi) die Diakone meist zur Priesterschaft (hierosyne)
rechnet. Im ,Euchologion Allatianon* aus Zypern vom Jahre 1260 wird dann sogar der Lektor als erster
Grad der hierosyne (6 rtponcx; BaOpdq tifq igpocruvriq) bezeichnet, vgl. J. GOAR, Euchologion sive
Rituale Graecorum, (Venedig ;1730 ) ND Graz 1960, 197; P.N. TREMBELAS, T&"Eiq XcipoOeoicov
Kai Xeipotovicav, Theologia20 (1949) 120-139.127.



181

Die Novellen bezeugen auch die Praxis der Ordination der Diakonissen, die
als Cheirotonia bezeichnet wird104. Das alteste byzantinische Euchologion. das eine
solche Ordnungl05 bietet, ist der Codex Barberinus graecus 336 suditaliemscher
Provenienz aus dem 8. Jh.106 Die Ordnung folgt auf die des Bischofs, Presbyters
und Diakons und steht vor der des Subdiakons. Alle funf werden als Cheirotonia
bezeichnet, wahrend bei den dann folgenden Lektoren und Kantoren von einer

,Einsetzung“ (npoxetpicnt;) gesprochen wird. Ein Kennzeichen dieses und ande-
rerl07 byzantinischer Euchologien ist eine strukturelle Angleichung an die Cheiro-

lonie des Diakons. Sie besteht in folgenden Momenten.

1. Durchfiihrung an derselben Stelle im Ablauf der eucharistischen Liturgie
am Altar, wahrend die Cheirotonie des Subdiakon aufRerhalb der Liturgie und nicht
am Altar stattfindet.

2. Verwendung der bei der Ordination von Bischof, Presbyter und Diakon be-
nutzten Proklamationsformel (eK<pcovr)cng): ,,'H Osia X«PI?--*> die bei der Chei-

rotonie des Subdiakons dort nicht auftaucht Es handelt sich dabei freilich nicht um
eine Ordinationsformel im scholastischen Sinn108. Martimort hat darauf hingewie-

sen. dafd sie in der palastinischen melkitischen Tradition auch bei der Subdiakons-

,M Justinian, Nov.6,6 (SCHOELL-KROLL 43.24-45,13); 3 prol. (18.26); 6 tit. (35,17 f); 123.13
4'2°p" Zum'folgenden’vgl. MARTIMORT, Lcs Diaconesses Dclail d,ie

Studie von VAGAGGINI, L’ordinazione (wie Anm. 85), und E. THEODOROU H zeiporovia
nXB.poeeoiaTav8.aKov.000v, in; Theologia 25. 1954. 430-469, 576-601; 26, 1955, 57-76; neu
»».gedruckt in: 10Topia Ka. Oecopia t«K koivo.ViKTfi SUiKOV.MAthen 1985, 61-
164; DERS., Das Amt derDiakoninncnin der kirchlichen Tradition. US 33 (1978) 162-172.

104 s. PARENTI-E. VELKOVSKA (Hg.), L'Eucologio Barbenm gr. 336, 1955; Die Ordnung
findet sich aufden IT 169r-171v = GOAR, Euchologion (wie Anm. 1()3). 218 f

107 Vgl. MARTIMORT, Lcs Diaconesses (wie Anm. 32), 149; E. THEODOROU, H XEiporov.a,
UO.; P.N.TREMBELAS, Ta”eiq XE.poOeo.tov Kai Xe.potovitov, Theologia 19 (1941-48) 451-
*165.619-649; 20 (1949) 120-139. ... ,

|0* Dies nahm B BOTTE, La formule d’ordination ,,lJJ grace divme dans les nies onentaux,
OrSyr 2 (1957) 285-296, an. Widerlegt wurde es von: E. LANNE. Les ord.nat.ons dans le nie copte,
OrSyr 5 (1960) 81-106- und: P.M. GY, Les ancicnnes prieres d'ordination, in: La Maison-Dieu 138
(1979) 93-122. Klar dagegen bereits: P.N. TREMBELAS, Tcdjeu; Xe.poeeoicov Kai Xe.poTovicov,
aa.O, 459. MARTIMORT, Lcs Diaconesses (wie Anm. 32), 152, hat darauf hingewicsen, daf3 der im
Euchologion nicht weiter angegebene Text nicht einfach identisch mit der Formel bei der Cheirotonie
** Diakons sein kdnne, nachdem sic dort eine vorausgehende Weihestufe voraussetzt. Sie lautet dort :
-Die gottliche Gnade, die allezeit das Schwache heilt, und das Fehlende erganzt, beférdert diesen sehr
frommen Subdiakon zum Diakon. Lasset uns fur ihn beten, daf3 aufihn herabkomme die Gnade des HI.
Geistes*'.("H Oeia vap.o n Remote Td daOevi) OepartEUoliaa Kai r& EiOEinovra avanXiipodaa,
"PfXE.pi"Tai (tov SeTva) tov EuXclREtrtaTov onoS.ctKOvov bu; BiaKovov. Eo“topeOa oov unep au
T°0, iva eX0n in aindv r| X&pt; tod rtavayiou nvedpaTtx;.)



182

und Lektorenweihe verwendet wird, in der postbyzantinischen Tradition des 16. Jh.
sogar bei der Einsetzung des Megas Oikonornos109 tih@l tetr Kiate*0.

3. Zwei bischofliche Ordinationsgebete gegeniber nur einem beim Subdia-
kon.

4. Dabei erfolgt die Herabrufung der Gnade des HI. Geistes, die sich sonst in
den byzantinischen Euchologien nur bei der Bischofs-, Presbyter- und Diakons-
weihe findet. In den Const. Apost. freilich erfolgt sie auch bei der Ordination von
Subdiakon und Lektorl". Die Handauflegung ist allen Weihen, auch der des Sub-
diakons und Lektors gemeinsam"2.

Deutlich sind freilich auch die Unterschiede zur Diakonenweihe:

L Das der Diakonisse wie dem Diakon uberreichte Orarion wird nach Anwei-
sung der Rubriken im Unterschied zu diesem mit den Enden nach vom getragen,
also wie bei den Subdiakonen"3, denen es in der syrischen Tradition bereits frither
zugewiesen wurde (s.0.).

2. Der ihr zur Kommunion tberreichte Kelch wird von ilir wieder auf den
Altar gestellt, wahrend der Diakon danach die Austeilung der Kommunion beginnt.

3. Wéahrend der Diakon kniet, beugt die Diakonisse nur ihr Haupt.

Damit bleibt die Diakonisse trotz aller Angleichung des Ordinationsrituals an
das des Diakons auch in der byzantinischen Tradition deutlich dem Diakon unter-
geordnet, Sie ist ilun in ihrem Dienst zusammen mit dem Subdiakon zugeordnet,
gehort aber damit nicht zum ,héheren Klerus®. Ich bezweifle, dal man sie als
~Zwischenglied“ zwischen hdéherem und niederen Klerus bezeichnen kann, wie
dies Evangelos Theodorou vertritt"Dal3 sie - wie Theodorou sagt's - ,die einzi-

105Zu diesem hochst bedeutenden Amt vgl.: A. LEONDARITOU, EKKXiiatacniKa a*uonata
Kat OErpeatEt; atr|v rcpdnuri Kai peari Bo™avrivr) ntpiooo (Forschungen zur byzantinischen Rechts-

geschichte. Athener Reihe 8), Athen-Komotini 1996, 352-435.389 f.
110 Vgl. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32) 152.

111 Const. Apost. VIII 21,22, s.o.

112 VAGAGGINI, L’ordinazione (wie Anm. 85) 180. Die am Anfang des zweiten Gebetes vor der
Epiklese stehende Aussage, dal Gott auch die Frauen in die ,Ordnung der Liturgen®
(ev na’Ei XEtioupyiMv) aufgenommen habe, ist nicht im Sinne einer Gleichordnung mit dem Diakon zu
interpretieren. Demi seit Ps.Dionysius Areopagita umfal3t der Terminus leilurgos auch Lektoren und

Kantoren, evtl, sogar die Turhuter, vgl. H.e. 3,2; 7,2 (PTS 36, 80.122 fHEIL/RITTER).
113 Vgl. I. TOTZKE, Art. Orarion, LThK37 (1998) 1084 f.

114 THEODOROU, Das Amt der Diakoninnen (wie Anm. 105), 169.



183

ge sui generis ‘mfyq’ (= Stufe oder Klasse oder Stand) des ordinierten weiblichen
Kirchenamtes darstellt, ist richtig. Ein anderes ordiniertes Amt der Frauen ist in
den Rechtsquellen des christlichen Ostens nicht bezeugt. Auch wenn die Diakonis-
se ein ,Anhang“ und eine ,Erganzung des Diakonenamtes darstellt - was auf
den Subdiakon genauso zutriffi - , ist sie doch ein eigenstandiges nachgeordnetes
Amt. Ein Jaxis sui generis* ist freilich jedes Amt des hdéheren und niederen Kle-
rus. Die Diakonisse gehdrt m.E. zu letzterem.

Die byzantinischen Euchologien tradieren nun in ihren Ordmalionsntualen
(XeipoToviKcx) die Diakonissenweihe im beschriebenen Sinn bis ins 14.Jh.
Dahinter stand aber mindestens seil dem 12. Jh. keine lebendige Praxis melir. So
bezeugt Theodor Baisamon (+nach 1195) in seinem Kommentar zu can. 15 des
Chalcedonense, dal ,die Sache dieses Kanons vollig auBer Gebrauch geraten sei;
denn die Diakonisse wird heute nicht ordiniertl . Sem Kollege, der Alexandnm-
sche Patriarch Markos I11. (1146-1189), wollte von Baisamon wissen, was eigen-
lich die Funktion der Diakonissen sei, die in den Kanones erw&hnt werden. Matt-
liaios Blastares (+ nach 1346) beschrieb ,aus alten Buchern* das Ordinationsntual
eines Standes (xdypa), ,den es einstmals gab*“’'9, und Symeon von Thessalomke
(+1429) behandelte in De sacris ordinibusi120 Lektoren und Subdiakone, nicht aber
die Diakonisse.

Das Amt scheint aber schon friiher nicht als integraler Bestandteil des Diako-
nenamtes betrachtet worden zu sein. Denn obwohl es im 10. Jh. in Byzanz sicher
bezeugt istt21 }&t & fARahmen der Slavemnission nicht zu den orthodoxen Slaven

gelangt imd dort unbekannt geblieben. Zum Geincindeklems (prict) gehéren etwa
nach den Beschlissen der Landeskonzile der Russischen Orthodoxen Kirche

17/18 und 1988 neben Priestern und Diakonen die Psalmensénger (Psalomsci-
ki)'22. in der altrussischen Tradition ist der Begriff Kliros zum Synonym fur alle
>Kirchendiener”“ des ,niederen Klerus“ unterhalb des Ipod'jakons mutiert und

umfallte die den Kirchenchor bildenden d'jacki, zu denen Lektoren (ctec)und

''s E. THEODOROU, Der Diakonat der Erau in der Griechisch-Orthodoxen Kirche, in: Diakonia
21 (1986) 29-33.32; genauso bereits: DKRS., Das Diakonissenamt in der Griechisch-orthodoxen
Kirchen, in: ORK (Hg.), Die Diakonisse (Studien des ORK Nr.4), Genf 1966, 25-31.27 f.

116 DERS., Der Diakonat der Frau, a.a.O., 32.

Vgl. THEODOROU, 'H XEtpotovia n XEipoOECTia tov SiaKovioadv (wie Anm. 105).
"'* Obgleich einige der Asketinnen mif3brauchlich Diakonissen genannt werden*, fiilirt er fort
Da iod TOtpovtoi; xavova; rcavrri io%o%aaav StaKOViaaav yap afipepov 0o xstporoveuai, xa

v KataxpricmKéx; tive”™ t6v noKt) Tptdv diakKOvrcoat Xeyovtai): G.A. RHALLES, M. POTLES,
~ovxaypa tov Oeicov Kai IEpOv Kavovcov, Bd. 2, Athen 1852,255.

1,9 Extpov 8'Tjv jiote tov Siaxoviov yovatkOv Taypa ... G.A. RHALLES, M. POTLES,
~Ovraypa tov Oeiwv Kai IEpdv xavovtov, Bd. 6, Athen 1859, 171 f.

120 PG 155,367-386.

121 Konstantinos VII. Porphyrogennetos (905-959), De ceremoniis aulae byzantinae 1,44 (PG 112,
425 f, A. VOGT |, [1935/1967] 171,10f).

Vgl. G. SCHULZ, Das Landeskonzil der Orthodoxen Kirche in Ruf3land 1917/18 - ein un-
“«kanntes Reformpotential (KO.M 23), Gottingen 1995, 185.188.193.



184

Vorsanger (pevcy) gehorenl23. Diese werden heute Psalomsciki genannt und sind

als ,kanonische* Kirchensanger und Lektoren von den der Feierlichkeit der Got-
tesdienste dienenden gemischten gro3en Kirchenchdren zu unterscheiden124. Das
Reformkonzil von 1917/18 liat erstmals auch Frauen zur Ausibung des Amtes
eines Psalmensangers mit allen Rechten und Pflichten etatméaiiger Psalmensanger
zugelassen. Es hat jedoch bestimmt, dafl dies ,ohne Ubernahme in den Klerus*
erfolgel25.126 *

Die Bemihungen um Wiederbelebung des Diakonissenamtes in der griechi-
schen Orthodoxie seit den 50er Jaliren dieses Jahrhunderts haben bislang ein Amt

christlicher Sozialarbeit in Zuordnung zum Gemeindepfarrer hervorgebracht, das
von Laien-Diakonissen ohne Ordination ausgeubt wird 2 .

V.

Aus der reichen Geschichte des Instituts der Diakonisse in der syrischen Chri-
stenheit und in der byzantinischen Reichskirche kann man nun nicht auf eine
selbstverstandliche Verbreitung in der Alten Kirche schlieRen. So erlauben weder
die reiche katechetische Tradition der Jerusalemer Kirche des 4. Jli. noch die der
Mailander Tradition einen Ruckschlul3 auf eine Funktion dieses Amtes bei der
Taufe. In beiden Kirchen ist man anscheinend selbst bei der Taufsalbung erwach-
sener Frauen ohne Hilfestellung anderer Frauen ausgekommen 2

Auch in der agyptischen Kirche scheint es in friher Zeit kein weibliches Amt
der Diakonisse gegeben zu habenl28. Mag dies noch fiir die Interpretation einiger
Stellen bei Clemens v. Alexandrien und Origenes umstritten seinl29, so sprechen

die kirchenrechtlichen Quellen der Kirche von Alexandrien ein eindeutige Sprache.
Die ,Apostolische Kirchenordnung* aus dem 4. Jh.130, auch ,kirchliche Konstituti-

13 Vgl. K. GUNTHER-HIELSCHER, V. GLOTZNER, H.W. SCHALLER, Real- und

Sachworterbuch zum Altrussischen, Neuried 1985, 104 f. 87.48.
Vgl.: J. v. GARDNER, Gemischte Chore in der Liturgie der Russischen Orthodoxen Kirche,

in: OkSt 22 (1973) 44-54.

125 P. HAUPTMANN, G. STRICKER (Hgg), Die Orthodoxe Kirche in Ruf3land. Dokumente
ihrer Geschichte, Géttingen 1988, Nr. 228.

126 THEODOROU, Das Diakonissenamt (wie Anm. 115), 30 f.

122In den Mystagogischen Katechesen Kyrills fehlt die geringste Andeutung. Bedeutsam ist hier
ein Zeugnis aus dem Pratum spirituale 3 (PG 87,3, 2853-56) des Johannes Moschus, das in der
Jerusalemer Kirche eine Beauftragung von Diakonissen mit der Taufassistenz als nicht in Ubereinstim-
mung mit dem ,Ethos* der Kirche bezeichnet. Vgl. J. SCHMITZ, Gottesdienst im altchristlichen Mai-
land (Theophaneia 25), KéIn/Bonn 1975, 107 ff. Es gibt nur zwei Grabinschriften, die hier uberhaupt
die Existenz von Diakonissen belegen. Egeria erwahnt sie nicht. Erst im 10 Jh. tauchen sie in den Fur-
bitten der griechischen Jakobusliturgie auf.

128 Zum folgenden vgl. bes. MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm. 32), 73-97.

129 Vgl. MARTIMORT, a.a.0., 73-80; GRYSON, Le ministore (wie Anm. 19), 52-65.

130 Vgl. OHME, Kanon ekklesiastikos (wie Anm. 12), 504 ff.



185

on der Apostel“ 0.4. genanntl3l, kennt keine Diakonissen, sondern nur Witwen. Sie
stehen in der Reihenfolge der Amter nach der Amtertrias zusammen mit den Lek-

toren an letzter Stelle und widmen sich der Furbitte und der Hilfe fur erkrankte
Frauenl32

Die Canones Hippolyti, eine Uberarbeitung der Traditio Apostolica aus den
Jahren 336-340133 i@Aorieren wie diese die Diakonissen und ordnen einen Kanon
Uber die Witwen sogar erst nach denen uber Lektor und Subdiakon ein. Die Wit-
wen liaben dieselben Aufgaben wie in der Apostolischen Kirchenordnung; sie
werden ausdricklich nicht ordiniert, sondern unter Gebet eingesetzt

Der Sinodos der Kirche von Alexandrien, eine Sammlung des kanonischen
Materials bis zum 7.Jh.135 18fmt bei seiner Uberarbeitung des VIII. Buches des

Const. Apost. eine deutliche Verédnderung vor, wenn er fur Subdiakone, Lektoren
und weibliche Diakone die Ordination (xetpo-coveTv) untersagt. ' Die saludische

Fassung untersagt jede Handauflegung fur den niederen Klerus und nennt dort mit
Subdiakonen und Lektoren auch Diakonissen137. Die Kompilatoren liaben anschei-

nend von der ilmen gelaufigen Praxis her ihre Vorlagen einfach korrigiert, ohne
allerdings dabei das Vorgefundene Amt der Diakonisse einfach zu streichen. Ent-

sprechend sehen auch die alteren koptischen Euchologien neben Subdiakon und
Lektoren keine Weihe von Diakonissen vorl138 139

Die Koptische-orthodoxe Kirche der Gegenwart liat im Rahmen llirer beein-
druckenden Emeuerungsbewegung der vergangenen 50 Jahre - neue Kkaritative

131 A. FAIVRE, La Documentation canonico-liturgique de I’Eglise ancienne, in: RSR 54 (1980)
204-219.273-297.277 ff; P.F. BRADSHAW, Art. Kirchenordnungen, in: TRE 18 (1989) 666 f; B.
STEIMER, Vertex traditionis. Die Gattung der altchristlichen Kirchenordnungen (BZNW 63), Ber-
WNcw York 1992,60-71.

132 Can. 1.21: Th. SCHERMANN, Die allgemeine Kirchenordnung, frihchristliche Liturgien und
kirchliche Oberlieferung I, Die allgemeine Kirchenordnung des 2. Jh, (Paderborn 1914), ND New York
1968, 13,29 f. Die angegebene Anzahl von 3 Witwen entspricht der der Presbyter und Diakone. Vgl.
GRYSON, Le ministere (wie Anm. 19), 80-86.

133 So R.-G. COQUIN, Les Canons d'Hippolyte (PO 31,2), Paris 1966; vgl. auch BRADSHAW,
TRE 18, 667 ff; STEIMER, Vertex traditionis (wie Anm. 131) 72-79; OHME, Kanon ckklesiastikos
(wie Anm. 12)498-502.

134 Can. 9 (COQUIN 363).

135 P. DE LAGARDE, Aegyptiaca, Géttingen 1883; W. RIEDEL, Die Kirchenrechtsquellen des
Patriarchats Alexandrien, (Leipzig 1900), ND Aalen 1968, 20-28.92.115-119.; J. u. A. PfeRIER, Les
«27 canons des apotres (PO 8,4), Paris 1912.

136 In der sahidischen Fassung: can. 66; in der arabischen: can. 53, in der athiopischen: can. 54.

137 Vgl.: PER1ER, Les 127 canons des apétres (PO 8,4), 638 f.

138 Vgl. schon das sog. Euchologion des Serapion (F.X. FUNK, Didascalia et Constitutiones
Apostolorum I, 158-195); aus dem X. Jh.: E. LANNE (Hg.), Le grand Euchologe du Monastere Blanc
(PO 28,2), Paris 1958; J. ASSFALG, Die Ordnung des Priestertums, ein altes liturgisches Handbuch der
koptischen Kirche, Kairo 1955; vgl. weiter: MARTIMORT, Les Diaconesses (wie Anm.32), 93-97. Fir
das Euchologion des Weif3en Klosters (s.X) hat U. ZANETTI inzwischen die Kommemoration verstor-
bener Diakonissen wahrscheinlich machen kénnen, vgl. DERS., Y cut-il des diaconesses en Egypte?, in:
Wotera Christianorum 27 (1990) 369-373.

139 Vgl. dazujetzt W. REISS, Emeueiung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche, Hamburg 1998.



186

Frauenkonvente und Amter fir Frauen geschaffen140. Dazu gehéren auch die in der
westlichen Literatur haufig irrtimlich als ,Diakonissen*“ bezeiclmeten sog. ,Ge-
weihten Tochter* (Banat EI-Mukarrasat), die heute den Grof3teil der liauptberuflich
in der koptischen Kirche arbeitenden Frauen ausmachen. Es sind ca. 800 Frauen,
die zdlibatar leben und in jeder der ca. 80 koptischen Di6zesen hauptamtlich in der
Verwaltung sowie in sozialen, medizinischen oder padagogischen Diensten stehen.
Sie erhalten keine diakonischen Weihe und dirfen keine liturgischen Dienste ver-
richten141,

Auch die seit 1981 vorgenommene Weihe alterer Frauen zu ,Diakonissen*
ordnet diese ausdricklich nicht dem Klerus zu. limen ist deshalb jede Betétigung
im Kontext der Liturgie untersagt, namentlich die Assistenz bei der Taufe, die
Myronsalbung, Krankenélung und auch die Uberringung der Eucharistie an das
Krankenbett. Ihr sozialer und pastoraler Dienst bezieht sich ausschlieBlich auf
Frauen und Kinderl42. Die niederen Weihestufen sind in der koptischen Kirche
weiterhin aussclilielich Mannern Vorbehalten143

V.

Ich méchte nun noch aufzwei Phanomene des byzantinischen Kirchenrechtes
Iinweisen, die die besondere Stellung der Ehefrau des Priesters dokumentieren, die
diese liier einnimmt.

1. Das erste betrifft die Frage der zweiten Ehe der verwitweten Frau des Prie-
sters. Fur eine erneute EheschlieBung in diesem Fall wird namlich die vormalige
eheliche Gemeinschaft mit einem ,Geweihten* als ein Ehelindemis betrachtet, so
daf eine erneute Ehe nur auf dem Wege der Oikonomial44 moglich ist.

Die ersinalige kanonistische Begriindung fiir diese Praxis begegnet bei
Theodor Baisamon (+ nach 1195) in seinem Kommentar zu can. 44 Basilius d. Gr.,
der uns bereits oben begegnet ist. Basilius schlief3t diesen Kanon - wie erwahnt -
mit der Aussage, daB es nicht geslattet sei, ,da} der Kdrper der Diakonisse noch
irgendwann zum fleischlichen Gebrauch dient, weil er geheiligt ist
(ok; KaQispcopsvov)“145 Baisamon argumentiert nun analog, da3 die Pfarrfrau, die

140 Zur Situation der koptischen Frauen tberhaupt vgl. J, SPENLEN, Koptisch-orthodoxe Frauen
im modernen Agypten, in: A. GERHARDS, H. BRAKMANN, Die Koptische Kirche, Stuttgart 1994,
119-132.

141 Vgl. REISS, Erneuerungin der Koptisch-Orthodoxen Kirche, 244-248.

142 Vgl. REISS, a.a.0., 248f.

142 Dies sind: Psaltes und Archipsaltes (beide erst in jungster Zeit neu eingefuhrt); Lektor und
Subdiakon, vgl.: REISS, a.a.0., 173, Anm. 59.

144 Zur Oikonomia vgl.: G. DAGRON, La regle de exception. Analyse de la nolion d’économie.
in: D. SIMON (Hg.), Religiése Devianz, Frankfurt a. M., 1990, 1-18.

145 VVgl. Anm. 88.



187

durch die eheliche Gemeinschaft ,ein Fleisch*146 n*detd Priester geworden ist,

deshalb auch in gewisser Weise Anteil an seiner Hierosyne gewonnen liabe, was
eine zweite Ehe unmdoglich mache:

,Die Frauen der Priester sind ein Leib und ein priestcrliches Fleisch (pia aap”™ UpcnueA ge-
worden durch den Umgang mit Priestern und deshalb gleichsam geweiht (.epa.0ETact,)* . Des-
halb sollen sie wie die Klerikern daran gehindert werden, ihre einmal geweihten Kérper durch
zweite Ehen zu profanisieren™8.

Weiterhin zieht Baisamon can. 48 des Quinisextums als Begriindung heran.
Dieser sieht die Mdéglichkeit der Bischofswahl aus dem verheirateten Klerus vor
und ordnet fur diesen Fall an, dal} nach der in beiderseitigem Einverstandnis er-
folgten Auflésung der Ehe und der Bischofsweihe des Mannes die Frau ins Kloster
eintreten missel4”. Daraus zieht Baisamon den Schluf3 des Verbotes einer zweiten
Ehe fur Frauen von Priesternl50.*Damit verkennt er natirlich die eigentlichen Be-
weggrinde, die hinter dieser Entscheidung stehen. Denn urspringlich sollte da-
durch klargestellt werden, daR die vormalige Ehe des neuen Bischofs allein aus
ehrenwerten, héchst frommen Griinden aufgelést wird und jeder Verdacht hin-
sichtlich einer Weiterfuhrung der Ehe ausgeschlossen ist.

Konstantinos Pitsakis hatjingst darauf hingewiesen, daf} die Position und ka-
nonische Begriindung Baisamons wenig spéter in der kirchlichen Rechstprechung
im sog. ,Despotat von Epims* keine Beriicksichtigung fand!  So hat der dortige
Metropolit Johannes Apokaukos (+1233)'52 von Naupaktos die zweite Ehe von
Priesterwitwen unter Berufung auf 1 Kor 7,39 fund 1 Tim 5,11-14 gestattet
Diese divergierende theologische Behandlung der Frage in der Geschichte der

griechischen Orthodoxie ist freilich erst injungster Zeit durch die Edition der Brie-
fe des Apokaukos bekannt geworden154. Wirkungsgeschichtlich einschlagig ist aber

Vgl. Gen 2,24; Mk 10,8par.

147 G.A. RHALLES, M.POTLES, lovxaypa xav Oeicov Kai ispdv Kavovrov, Bd. 4, Athen
54, 193: Oiopai 8e artoxo0 Kavovog xouxou (sc. can. 44 Basilius- d. Gr.) KaXogiva KtoXuOcdai
OEoxepoyapeTv Kal ai xc5v iepecov yovaiicei; .... ai rev yap yovaiKEqQ xav tepecov ev odpa Kai p
ia aapf; lepaxiKij Sié xt)? pexé xov iepeoiv aovaipeiaq xpnpaxiaaaai kcivxbsOev oiov IEpS)0Eia
““> ol BERr)X<o0r|CJovxai 8i& xry; Seoxepoyapiaq.

U8 K(u>.u8r|aoviai x& anaf, IEpoOcvxa aidpaxa aoxdv BEOXEpoiq ydpoiq RfiBnXxdaai- a.a.0.

149 Dieses solle weit entfernt liegen. Wenn sich die Frau als wirdig erweise, solle sie auch zur
Wirde des Diakonates (xifc SiaKOviaq) aufsteigen: JOANNOU, Discipline Generale Antique 1,1,
Grottaferrata 1962. 186.

150 G.A. RHALLES, M. POTLES, I6vxaypa x06v Oe(u)v Kai iepdv Kavovojv, Bd. 2, Athen
1852, 422: EupEitoaai oov xabxa navxa 6ta xoix; d*iodvxaq SEOXEpoyapEiv xdi; xdv IEpsiov
YuvaiKag. vopi*co ydp <bg and xo0 raxpovxcx; Kavovoq o6 napax<odpi)Oriaovxai SEOxepoyapuaai.

131 K. PITSAKIS, ZiixiTpata KtoXupdxcov ydpou and xtjv vopoXoyia Kai xijv npaiaiKp xo6
dEanoxdxou xtfc Utteipoo, npaicxiKa Au.Ovodq Zoprcooiou yia xo Aeanoxaxoo xqq Hncipou, -Ap
ta 27-31 Maioo 1990, Arta 1992,355-374.

131 Zu seiner Person vgl. P. PRINZING, Art, Apokaukos., Johannes, in: LMA 1 (1980) 758.

133 PITSAKIS, Zrpiipaxa, a.a.0., 370.

131 Vgl. PITSAKIS, Zrpripaxa, a.a.0, 366, Anm. 52.



188

die Position Baisamons. Im Volksbrauchtum hat sie sich darin niedergeschlagen,
daR es ein Ehehindemis fiir die Priesterwitwe darstellte, wenn ihr verstorbener
Gatte aufrecht sitzend begraben wurde, wie dies fur Kleriker tblich war. Beab-
sichtigte sie eine zweite Ehe, muf3te der Mann liegend wie ein Laie begraben wer-
denl” Kirchliche Entscheidungen hochster Instanzen in Prazedenzféllen gestatten
die zweite Ehe bis in die neuere Geschichte durchweg nur auf dem Wege der Oi-
konomial56

2. In dem zweiten noch zu schildernden Sachverhalt geht es um die Folgen,
die der Ehebruch der Frau des Priesters fur diesen liat. Hier hat die Auslegungsge-
schichte zu can. 8 der Synode von Neocaesarea (315/19)'51 eine besondere Rolle

gespielt. Der Kanon regelt zuerst, da im Falle eines entdeckten Ehebruchs der
Frau eines Ordinanden dieser nicht die Cheirotonie empfangen darf. Er fahrt dann
fort: ,Wenn sie aber auch nach der Cheirotonia Ehebruch begeht, soll er sie entlas-
sen. Lebt er aber (weiter) mit ihr zusammen, kann er nicht den ilun anvertrauten
Dienst innehaben“1%5 ‘Dieser SchluRsatz des Kanons ist nun in einer breiten,
scheinbar einheitlichen Auslegungstradition so interpretiert worden, dal ein Kleri-
ker, der sich nicht von seiner ehebrecherischen Ehefrau trennt, abgesetzt werden

misse (KaGcapF.aic). Schon im 6. Jli. rangiert der Kanon in kanonistischen Indices
unter den Kanones, die fiir Kleriker die Absetzung fordernl159. In diesem Sinne wird
er dann auch verstanden von Theodoras Baisamonl60, Patriarch Michael Kerullari-
0s (1043-1058)'6", Alexios Aristenos(12. Jh.)162, Matthaios Blastares (14.J1i.)163 a6d
dem Pedalionl6'.

Elevlheria Papagiarmis hat nun jungst auf eine Anwendungspraxis dieses
Kanons in der griechischen Kirche des 18. Jh. hingewiesen, die in eine andere

155 Vgl. a.a.0., 371.

U6 pitsaklS (a.a.0., 372 f) verweist hierfur auf eine Entscheidung des alexandrinischen Patriar-
chen Meletios Pegas vom Juni 1599 und drei Entscheidungen des HI. Synode des Okumenischen Patri-
archates vom 12.5.1866, 24.4.1867 und 23.11.1874.

137 Zur Synode vgl. OHME, Kanon ekklesiastikos (wie Anm. 12), 334-337.

I58E&av 8e Kai pexa xr\v xetpaxoviav poiy_ev>8ft, cxpeiXsi cmoXRaai ai)xr|v. ectv 5e 00
Silvaxai EXEaSat xrje; ByxEipiaOEiarit; aix0 onripEataq: JOANNOU, Discipline Generale Antique
1,1,79.

13,Sp. TROIANOS,'Eva LgapovripEvo Eopexipio Kavovcov X00 ekxoo (;) auava, TiptixiKov
aipiepcapa eiq xov apyieruaKcmov AQOrivcov ... laKoRRov BalRavdxaov, Megara 1991, 433-448.435 f.

160 G.A. RHALLES, M. POTLES, Zovxaypa x0v 0Oetcov Kai iepcov Kavovtov, Bd. 3, Athen
1853, 83.

161 V. BENESEVIC (Hg.),'PqgqKXx; jxaxptapxoo KUpod Mtxaf|X rcEpi yuvaiKoi; ieps<os;
poixsoOetang, in: VV 12 (1909) 517 f.

162 G.A. RHALLES, M. POTLES, zuviayjia xov teiojv Kai tepov Kavovcov, Bd. 3, Athen
1853,84.

G.A. RHALLES, M. POTLES, luvxaypa xov Oeicov Kai iepov Kavovcov, Bd. 6, Athen
1859,375f.

164 TtriSaXiov xrjg voryiftq vqoq xry; ptag aytaq Kai dicoaxoXit); x6v 'OpOoSo”cov 'EkkLiicu
aq (Zakynthos/Zante *1864), Athen 1982,391.



189

Richtung weistl65. So hat der Erzbischof von Kos i. J. 1775 einem betroffenen
Priester die Weiterfihrung der Ehe und das weitere Tragen des Epitrachilions ge-
staltet, wenn er die Feier der Géttlichen Liturgie und aller Sakramente unterlaf3t
und seinen Dienst auf ,Sakramentalien* (ctyiaapou”), Totengedenken und Beer-
digungen beschranktl66. Man muf sich klarmachen, daf fur einen betroffenen Prie-
ster nicht nur eine Entscheidung zwischen Ehefrau und Amt zu fallen ist, sondern
zwischen Absetzung und Ehelosigkeit. Deim im Falle der Scheidung von der ehe-
brecherischen Ehefrau ist eine zweite Ehe ausgeschlossen, wirde sie doch nach der
Ordination stattfinden, was can. 1 von Neocaesarea ausschlief3t.

Diese Entscheidung von Kos bedeutet also faktisch unter Anwendung der Oi-
konomia eine teilweise Suspension (apyia) anstelle der Absetzung. Die Aufteilung
der liturgischen Vollmachten in diesem Fall scheint eine Neuerung zu sein, die
»Kat’'oikonomian* - Anwendung des can. 8 von Neocaesarea freilich nicht. Das
belegt nicht nur ein weiterer analoger Fall des 18. Jh. auf Korful67, sondern eine

v°i> Papagiannis aufgewiesene parallele Auslegungstradion, die bei ndherem Zuse-
hen den Begriff ,,Absetzung* vermeidet168* 1

165 E. PAPAGIANNIS, fiept tty; poiteiai; tt|S ftpEcRo-tepai;. O Kav.S NeoKcuaapeiai; Kai
1 c'pappoyh tou axo 180 aictva, in: Byzantiaka 14 (1994) 309-328.

A.a.0.,314.
161 A.a.0., 323-327.

8 A.a.0, 318-322.



190
WEIBLICHE KLERIKER AUS ORTHODOXER SICHT

Unter besonderer Beriicksichtigung der Empfehlungen der panorthodoxen
Theologenkonferenz von 1988

Evangelos D. Theodorou, Athen

/. Episkopat und Presbyterat

1. Traditionelle Ablehnung der Zulassung von Frauen zu Episkopat und Presbyte-
rat

Fur die orthodoxe Ablehnung der Zulassung von Frauen zu Episkopat und
Presbyterat gibt es eine ungebrochene historische Kontinuitat. Durch die Jahrhun-
derte hindurch hat die orthodoxe Kirche diese mit gro3er Einmitigkeit als aus-
schlieRlich mannliche Amter angesehen. Selbst in neuesten Veréffentlichungen
wird mit traditioneller Begriindung die Zulassung von Frauen zum Dienst im Prie-
ster- und Bischofsamt abgelehnt. Das gilt z.B. auch fir den relativ umfangreichen
Sammelband zur Frage des Priestertums der Frau, den Thomas Hopko in den
Achtzigerjahren in den U.S.A. herausgegeben hatl. Auch aufder 3. und 5. Vollver-
sammlung des Okumenischen Rates der Kirchen betonten die Orthodoxen, daR fir
sie eine Pfarrerin oder eine Bischéfin undenkbar und unannehmbar sei. Im Jahre
1986 tagte die 3. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in Chambesy (bei Genf)
zur Vorbereitung des ,Heiligen und GroRen Konzils“. In einem gemeinsamen
SchluRdokument, das als Vorlage fir das ,,Heilige und GroRe Konzil*“ dienen soll,
wurde mit Bedauern auf die zunehmende Tendenz von Lutheranern und Refor-
mierten verwiesen, Frauen zum ordinierten Amt zuzulassen:

,Dies wird als negative Entwicklung gewertet, denn sic relativiert die Glaubwurdigkeit der je-
weiligen Dialoge. Die Konferenz réat, daR? die Frage der Frauenordination von einer interorthodo-
xen Kommission studiert werde, damit die orthodoxe Lehre zu diesem Thema in allen Dialogen
mit denjenigen christlichen Kirchen und Konfessionen, die solche Ordinationen vornehmen, dar-
gelegt werden kann".

| Th. HOPKO (Hg.), Womcn and the Pricsthood, St. Vladimir, N.Y. 1983.



191

2- Argumente gegen die Frauenordination

Die traditionelle Lehre der orthodoxen Theologen und die kirchliche
Rechtspraxis bestatigen, dal die Frau um ihres Geschlechts willen vom priestcrli-
chen Amt ausgeschlossen wird. Dieser AusschluBd stiitzt sich einerseits auf traditio-
nelle anthropologische, hermeneutische, patristische und kirchenrechtliche Argu-
mente und andererseits auf Entlehnungen aus der neueren westlichen Theologie.
Die wichtigsten Argumente, die friher gegen das Priesteramt (den Presbyteriat und
den Episkopat) der Frau angefuhrt wurden und die heute noch ins Feld gefuihrt
werden, um diesen Ausschlu3 zu rechtfertigen, sind folgende:

a. Die Vaterlichkeit Gottes: Gott sei Vater. Eine Frau als Pfarrerin oder Bi-
schofin kdnne nicht den vaterlichen Gott reprasentieren,

b. Die Schépfungsordnung: Die orthodoxe Theologie hat zwar niemals eine
Nicht-Gottebenbildlichkeit der Frau behauptet. Es gab und gibt aber Theologen,

die Uber die Schépfungsordnung und den Rangunterschied zwischen den Ge-
schlechtern und Uber die sekundére Erschaffung der Frau (nach und aus Adam,
gemal dem Schopfungsbericht in Genesis 2) sprechen, um ihr Untergeordnetsein,
'hren ,Status subiectionis“ zu begriinden und zu sanktionieren. Innerhalb dieses
Ordnungskonzepts kommt dem Mann der Vorrang zu.

¢. Die ,,Hauptstellung “ des Mannes: Es wurde auch das Argument benutzt,
daB das Herrschaftsrecht dem Mann mit seinem ,Haupt*“-Sein gegeben sei - eine

Auffassung, die auf Zitate des HI. Paulus und auf echte oder unechte Texte der
Patristischen Interpretation bestimmter Bibelstellen (insbesondere Eph 5, 22-232
und Kor 11, 33) gestitzt ist.

Das Argument von der Minderwertigkeit der Frau wird aber heute immer
seltener ausdrtcklich vertreten. Die grundséatzliche Gleichheit und Ebenburtigkeit

von Mann und Frau ist besonders in der Ordnung der neuen Schoépfung, in der
Kirche (Gal 3,28) verbirgt. Das In-Christus-Sein relativiert und annulliert das

Nnterordnungsdenken. Das angebrochene Gottesreich bringt eine neue Schau der
Dinge und Verhéltnisse. In ihm ist der Unterschied Mann - Frau nicht mehr rele-
vant.1

1 ,Ihr sollt aber wissen, dall Christus das Haupt des Mannes ist, der Mann das Haupt der Frau und
Golt «las Haupt Christi".

' »Ihr Frauen, ordnet euch euren Mannern unter wie dem Herrn; denn der Mann ist das Haupt der
Frau, wie auch Christus das Haupt der Kirche ist".



192

d. Kultische Unreinheit: Die aus der judischen Tradition tbernommene Vor-

stellung von der Unreinheit der Frau erweist sich als Hindernis fur ihre kultisch-
liturgische Tatigkeits.

e. Das paulinische Lehr- bzw. Redeverbot: In der Diskussion tber das Prie-
stertum der Frau wird oft auch auf das sog. paulinische Lehr- bzw. Redeverbot
rekurriert. Nach Kor 14,34 sollen ,die Frauen in den Versammlungen schweigen®.
Es gibt Theologen, die den Hintergrund des umweit- und situationsbedingten Sat-
zes verkennen und behaupten, das Verbot des Paulus gelte ein fir allemal. Andere
betonen, daR wir nicht vergessen dirfen, dal das paulinische Gebot fir andere
Zeiten und far die konkreten Umsténde und den spezifischen Kontext der neute-
stamentlichen Prophetie und Zungenrede formuliert wurde.

¥ Die Frau als ,Verfuhrerin*“: Es fehlt auch nicht die Behauptung, daf3 die
Frau, Eva, als gro3e Verfuhrerin nicht als Amtstragerin fir Kirchenzucht eintreten
kénne. Sie stelle eine Versuchung fur mannliche Gemeindemitglieder dar.

g. Die apostolische Tradition: Weiters wird oft herausgestellt, da die Apo-
stel keine Frauen ausgesandt haben, und da Maria nicht ordiniert war und daf sie
auch Jesus nicht getauft hat. Die Tatsache, da Maria keine Priesterin war, ist
schon von Alters her als ein Beweis dafiir gesehen worden, daR eine Frau nicht
Priesterin werden kann. Durch die Jahrhunderte wird diesbeziglich immer wieder
auf die ,Apostolischen Konstitutionen* (4. Jh.) Bezug genommen, wo es heil3t:

~Wenn wir aber im Vorhergehenden den Frauen das Predigen nicht erlaubt haben, wie méchte
ihnen jemand unnatirlicherweise priesterlichen Dienst gestatten? Denn von den Frauen Prieste-
rinnen zu nehmen, ist ein Irrtum der heidnischen Gottlosigkeit, nicht aber Christi Anordnung.
Wenn aber auch Frauen taufen durften, so ware firwahr auch der Herr von seiner eigenen Mutter
getauft worden und nicht von Johannes, und er hatte bei unserer Aussendung zum Taufen zu-
gleich mit uns auch Frauen zur Spendung der Taufe ausgeschickt. Nun aber hat der Herr niemals

eine derartige Anordnung getroffen oder schriftlich hinterlassen, da er als Schépfer der Natur und
Begrunder der Ordnung die natirliche Stufenfolge und das, was schicklich sei, kannte"5.

Dieses Argument, das noch heute von orthodoxen Theologen gern gegen die
Zulassung der Frau zum kirchlichen Amt ins Feld gefiihrt wird, erinnert stark an
den Einwand des Epiphanios von Salamis (t 403) gegen das Priesteramt der Frau.

4 Vgl. in diesem Band naherhin E.M. SYNEK, Zur Rezeption altlestamentlicher Reinheitsvor-
schriften ins orthodoxe Kirchenrecht.

5 Vgl. Apstolische-Konstitulionen 3,9,3-4 (ed. M. METZGER, SC 329, 144). Die ,Didaskalia
(Apostolorum)“ (3. Jh.) enthalt bereits dieselbe Vorschrift, jedoch in einer kiirzeren und weniger schar-
fen Formulierung. Sie sagt: ,Wenn es erlaubt wéare, von einer Frau getauft zu werden, so wéare unser
Herr und Meister von seiner Mutter Maria getauft worden”. Vgl. Didaskalia syr. 15 (ed. A. VOOBUS,
CSCO.S. 179, 166).



193

Epiphanios betont ,daf3 es zwar den Stand der Diakoninnen gibt, aber nicht fir den
priesterlichen Dienst

,Wenn Gott Frauen zum priesterlichen Dienst bestimmt hatte [...], hatte vor allem Maria das
Priestertum im Neuen Bund ausiiben missen, da sie gewirdigt worden war, Gott, den himmli-
schen Allkdnig, den Sohn Gottes in ihrem Scho3 zu empfangen. [...] Aber das war nicht sein
Wille. Noch wurde (ihr) anvertraut, die Taufe zu spenden, denn Christus hétte besser von ihr ge-
tauft werden koénnen als von Johannes Und wahrend von den Aposteln ,Nachfolger der Bi-
schofe und Presbyter eingesetzt wurden im Haus Gottes, wurde bei diesen nie eine Frau einge-
setzt. Die vier Tdchter Philippus des Evangelisten waren Prophetinnen, aber nicht Priesterinnen.
Und die Prophetin (H)anna, die Tochter Phanuels, war auch nicht mit dem Priestcramt betraut**'(

Die Inanspruchnahme priesterlicher Rechte ist nach Epiphanios ,der Frauen
Eitelkeit und weiblicher Wahnsinn‘“. Derselbe Kirchenvater héalt fest, dal die

kirchliche Praxis der Vergangenheit und seiner Zeit den Frauen das Priestertum

verweigert: ,Es ist festzuhalten, daB die Ordnung der Kirche [.,1 niemals Presbyte-
unnen oder Priesterinnen einsetzte“®

h. Das Handeln des Priesters ,,in persona Christi": Unter dem Einflu3 einer
westlichen Auffassung vom Amt, die mit biologischen Kategorien geschlechtlicher
Polaritat verbunden ist, sind auch orthodoxe Theologen der Meinung, daf} der In-
haber des presbyterialen und episkopalen Amtes als Stellvertreter Christi gilt, als
der, der in seinen Amtsfunktionen, vor allem in der kultischen Feier, Christus als
Mann darstellt und représentiert. Der Priester handelt ,in persona Christi". Und
weil Christus ein Mann und nicht eine Frau war, deshalb ,liegt im Amte des Prie-
sters eine mystische Beziehung zum Mannsein“8 und besteht ein innerer kausaler
Zusammenhang zwischen dem mannlichen Geschlecht des Priesters und der Stell-

vertretung Christi. Damit sei gerechtfertigt, da? das Amt dem Mann Vorbehalten
hleibt. Mit den Worten des orthodoxen Theologen Th. Hopko: Gott ,ist inkarniert

In menschlich mannlicher Gestalt“. Sein ,,Bild“ kann nur ,durch gewisse mannli-
che Glieder der Kirche aktualisiert und bewirkt werden““9.

Die katholische Theologin Anne Jensen hat allerdings eindringlich auf Ele-
menite orthodoxer Theologie hingewiesen, die dieses Konzept innerhalb des all-
gemeinen Referenzrahmens orthodoxer Tradition fur fragwirdig erscheinen lassen.
S’e sagt, dal? wir nicht verkennen durfen, dal® es in der orthodoxen Ekklesiologie
keinen Christomonismus gibt, sondern ,die pneumatologischc, charismatische
Eimension in ihrem Kirchen- und Amtsverstandnis*“10. Deshalb ist ein Amtstrager

6 Vgl. Epiphanios, Panarion (= Adv. Haereses) 3,2.3-4 (ed. PG 42,744-745).
7 Ebd.
Vgl. I. RAMING, Der Ausschluf3 der Frau vom priesterlichen Amt - Gottgewollte Tradition
O<ler Diskriminierung, Koln 1973, 205,
9Vgl. HOPKO (= Anm, 1), 183 f.

Vgl. A. JENSEN, Wie patriarchalisch ist die Ostkirche? Frauenfragen in der orthodoxen Thc-
ol°gie, in: US 40 (1985) 130-145, hier: 139.



194

auch Zeichen der Gegenwart des heiligen Geistes. Das Sakrament im préazisen
theologischen Sinn ist die Priesterweihe, nicht der Priester.

Unter dem Einflu3 Paul Evdokimovs, der behauptet, dal ,die Frau seinsma-
RBig mit dem Heiligen Geist verbunden ist“ wie der Mann seinsmafig mit Chri-
stus““'*, zieht Professor Hopko einen Vergleich zwischen dem Logos und dem

Mann und zwischen dem Heiligen Geist und der Frau und betont, daB das Prie-
stertum ,das mysterion der objektiven Gegenwart Christi“IIfst und dal? der Tréager
dieses Amtes gewisse objektive Kriterien erfillen muB3, wozu das mannliche Ge-
schlecht gehore.

Man konnte bemerken, dafl} Professor Hopko die apophatische bzw. negative
Dimension der orthodoxen Theologie und den symbolischen Charakter der theolo-
gischen Sprache nicht berticksichtigt. Darliber hinaus verkennt er die Tatsache, daf3
in Christus die ganze menschliche Natur, also als mannliche und weibliche, ange-
nommen wurde und dafl ,Christus nicht nur der vollkommene Mann, sondern der
vollkommene Mensch®, der Archetyp und ,das Bild der Vollkommenheit fur alle
Menschen ist, mannliche wie weibliche*11

Unter dem Einfluf von Hopko hat auch die orthodoxe Theologin Deborah
Belonick verkannt, daf? das Biologisch-Geschlechtliche irrelevant fur die transzen-
denten Geheimnisse des trinitarischen Gottes istl4. Deshalb behauptet sie, da die
mannliche Sexualitat Jesu eine Voraussetzung fir seine Beziehung zur Kirche sei.
Infolgedessen kdnne er in der Kirche nur durch einen Mann reprasentiert werden.

In diesem Zusammenhang dirfen wir nicht vergessen, daR aus orthodoxer
Sicht der Priester oder der Bischof immer noch die personale Représentanz sowohl
Christi als auch der Kirche ist. Jede konsekrierende Handlung wirkt sowohl ,ex
apere operatod.h. aus der liturgischen Handlung an sich als Heilsvermittlung als
auch ,ex opere operantis Ecclesiae”, d.h. aus der kultischen Handlung als einer
Handlung der Kirche, zu der auch Frauen als lebendige Mitglieder gehdren.

//. Frauendiakonat

Die meisten der gegen das Priestertum der Frau vorgebrachten Argumente
sind offenkundig weder stichhaltig noch Uberzeugend. Die herangezogenen herme-
neutischen und dogmatischen Griinde, warum Frauen nicht Pfarrerin oder Bischd-
fin sein kdnnen, erweisen sich bei naherer Betrachtung zumeist als zeitbedingt und
von der jahrhundertealten sozialen Diskriminierung der Frau belastet. Darum soll-

11 P. EVDOKIMOV, La femme et le salut du mondc. Etiide d’Anthropologie chretienne sur les
charismes de la femme, Tournai 1958, 19 bzw. deutsch: Die Frau und das Heil der Welt, Minchen
1960,29.

12 Vgl. HOPKO (= Am. 1), 115 f.

11 H. van der MEER, Priestertum der Frau? Eine theologiegcschichtliche Untersuchung (QD 42),
Freiburg 1969, 171; vgl. auch JENSEN, (= Anm.), 138.

14 D. BELONICK, The Spirit ol'lhe Female Priesthood, in: HOPKO (= Anm. 1), 142 f.



195

ten in unserer Zeit des Bemuhens um Gleichstellung der Geschlechter die Argu-
mente revidiert oder neu formuliert werden. In diesem Zusammenhang ware die
Tradition der 6kumenischen Konzilien und der byzantinischen Kirche lehrreich
und normativ. Diese Tradition, zu der der weibliche Diakonat und die Ordination
von Diakoninnen gehdrtl5, kénnte - wie am Ende dieses Beitrags noch néher auszu-
filhren sein wird - eine vermittelnde Rolle in der christlichen Okumene tberneh-
men.

1+ Aktuelle Entwicklungen!§

Fir die Frage der Erneuerung des Diakoninnenamtes ist die Empfehlung des
Interorthodoxen Theologischen Symposiums charakteristisch, das vom 30. Oktober
bis zum 7. November 1988 auf der Insel Rhodos stattfand. Der 6kumenische Patri-

archat hatte zum Thema ,,Die Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche und die
Prage der Ordination von Frauen*“ 63 Vertreter und Vertreterinnen fast aller ortho-
doxen Patriarchate und aller autokephalen orthodoxen Kirchen (auch der vorchal-
kedonensischen Kirchen) eingeladen, darunter 18 Frauen, 13 Bischofe und viele
Wissenschafter aus aller Welt (darunter mehr als die Halfte griechisch-orthodoxe
Theologen). ,DalR Frauen an einer kirchlichen Versammlung dieser Ebene teil-
nahmen, war innerhalb der Orthodoxie ein Novum. Zwar ging aus der Gruf3bot-
schaft des damaligen 6kumenischen Patriarchen Dimitrios I., die zu Beginn der
Konferenz verlesen wurde, wieder eindeutig hervor, auf welches Ziel hin die An-

wesenden arbeiten sollten*l. Der Patriarch sagte: ,We hope that the Inter-
Orthodox Consultation in Rhodes will greatly contribute to the Interpretation of the
'heological reasons which make the ,ordination’ of woman impossible for our
Orthodox Church““I8. Trotz dieser zunachst ,defensiven und apologetischen Positi-
onsformulierung“1y war die Debatte gepragt durch Offenheit und Pluralismus der

5 In der Orthodoxen Literatur werden ,SiakOvtaaa” (Diakonisse, dcaconess) und der Ausdruck
"Y»vii 8ivkovo<;" (Diakonin, woman deacon) gleichbedeutend gebraucht, Im deutschen Sprachraum
werden beim Terminus ,Diakonisse” allerdings vor allem die neuzeitlichen protestantischen ,Diakonis-
sen’ assoziiert. Um MiRverstandnisse auszuschliel3en, wurde der Sprachgebrauch im Folgenden daher
redaktionell auf ,Diakonin” vereinheitlicht.

16 Vgl. in diesem Band auch den Beitrag von Metropolit Gennadios (LIMOURIS), Orthodox and
Eeutnenical Assemblies and Conferences of the 20l Century.

17 D. REININGER, Diakonat der Frau in der Einen Kirche. Diskussionen, Entscheidungen und
Pastoral-praktische Erfahrungen in der christlichen Okumene und ihr Beitrag zur rémisch-katholischen
D*-skussion, Ostfildern 1999, 491.

* Message from His All Holiness the Ecumenical Patriarch [Dimitrios 1.], in: Ecumenical Patri-
archate (Hg.), The Place of the Woman in the Orthodox Church and the Qucstion of the Ordination of
OJnen. Interorthodox Symposium Rhodos/Greece, 30 October- 7 November 1988, Katerini 1992, 19.

** Zit. nach REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 491; vgl. H. OHME, Die orthodoxe Kirche und

AFlination der Frauen - Zur Konferenz von Rhodos vom 30. Oktober bis 7. November 1988, in: OR
,. 0988), Beih. 57, Frankfurt 1988, 52-65, hier: 54; E. BEHR-SIGEL, Les Eglises orthodoxes
s 'nterrogent sur la place de la femme dans I’Eglise, in: Irénikon 6! (1988) 523-529, hier: 529.



196

theologischen Standpunkte, von denen sowohl die Berichte der Teilnehmerinnen
als auch die Vielfalt der Referate zeugen: So berichtet Elisabeth Behr-Sigel, dal
trotz des Drucks einer konservativen Mehrheit die Diskussionen relativ offen ge-

fihrt wurden und durch einen ,pluralisme d’opinion*“ gekennzeichnet gewesen
seien20. Es habe eine ,splrbare Spannung zwischen den konservativen Traditiona-

listen und den Theologen [gegeben], die im Namen der authentischen Tradition die
neue Herausforderung annahmen und verlangten, daf Status und Bild der Frau in
der Kirche vom Staub gereinigt wiirden*“21. Wie die deutsche Katholikin Dorothea

Reiningcr zurecht betont, ,reichte das Spektrum der Referate von einer biblisch
fundierten Geschlechteranthropologie, die klar von der Unterordnung der Frau

unter den Mann gepragt ist, bis hin zur Darstellung und ansatzweisen Rezeption
westlicher feministischer Theologie“22. Das 6kumenische Patriarchat hat die Refe-

rate zusammen mit der GruBbotschaft des 6kumenischen Patriarchen und dem auf
dem Symposium verabschiedeten SchluBdokument sowohl in griechischer als auch
in englischer Sprache veroffentlicht.

Besonders hervorhebenswert ist der Beschlu? des Symposiums, der den Titel
»conclusions* hat. Dieser Text beschaftigt sich in den Paragraphen 32 bis 36 mit
dem Diakonat der Frau und den vorgeschlagenen Niederen Weihen. (In den zuvor-
gehenden Abschnitten finden sich Grinde fur die Ablehnung der Ordination der

Frau zur Priesterin bzw. zur Bischofin). Die englische Originalfassung lautet wie
folgt:

., The Diaconale and ,,Minor Orders*

32. The apostolic order of dcaconesses should be revived. It was never altogether abandoned in
the Orthodox Church though it has tended to fall into disusc. Thcrc is ample evidencc, from apo-
stolic times, from the patristic, canonical and liturgical tradition, well into the Byzantinc period
(and even in ourday) that this Order was hcld in high honour. The deaconess was ordained within
the sanctuary during the Divine Liturgy with two prayers, she received the Orarion (the dcacon’s
stole) and received Holy Communion at the Altar.

33. The revival of this ancicnt order should be envisaged on the basis of the ancicnt prototypes
testified to in many sourccs ( cf. the reference quoted in the works on this subjcct of modern Or-
thodox scholars) and with the prayers found in the Apostolic Constitutions and the ancicnt By-
zantine liturgical books,

34. Such revival would represent a positive response to many of the needs and demands of the
Contemporary world in many spheres. This would be all the tnore truc if the Diaconate in general
(male as female were restored in all places in its original, manifold Services (6 uxkov iat), with
extension in the social sphere, in the spirit of ancicnt tradition and in response to the increasing

20 Vgl. E. BEHR-SIGEL, Consulation inter-orthodoxe sur la place de la femmc dans I'Eglise et
sur Ic probl*me de I’ordination des femmes, in: Femmes et Hommes dans I'Eglise 37 (1989) 28-30,
hier: 29.

21 E. BEHR-SIGEL, Weibliche Bilder und orthodoxe Spiritualitét, in: Pastoraltheologic 82 (1993)
428-436, hier: 434.

22 REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 492.



197

specific needs of our time. It should not be solely rcstricted to a purely liturgical rolc or conside-
rcd to be a nicrc step on the way to higher 'ranks’ of clcrgy.

35. The revival of women deacons in Ute Orthodox Church would emphasize in a special way the
dignity of woman and give recognition (o her contribution to the work of the Church as a wholc.

36. Furthermore, would it not be possible and desiderable to allow women to enter inlo the ‘lo-
wer Orders’ through a blessing ofthe Church (Cheirothesia): sub-deacon, reader, cantor, teacher...
without excluding new Orders that the Church might consider to the necessary? This matter de-
serves further study since therc is no definite tradition of this sott“23 24

Schon im Titel dieses Textabschnitts wird eine deutliche, bewul3t intendierte
Unterscheidung zwischen dem Status des (sakramentalen) Diakonats einerseits, der
far Manner und Frauen erneuert werden soll, und den ,Niederen Weihen* der
Subdiakonc, Lektoren, Kantoren und Lehrer andererseits deutlich. Fur letztere wird
der Terminus ,Segnung“ (Cheirothesia) verwendet. Der in der Dissertation von
Reininger gezogenen SchluRfolgerung - ,die Offnung beider kirchlichen Stande
auch far Frauen Twerde] den orthodoxen Kirchen nachdriicklich empfohlen®24 — ist
v°ll zuzustimmen. Der Text spricht klar Gber einen ,male and female diaconate*,
der Mannern und Frauen offen steht.

Die ,Conclusions‘ wurden vom dkumenischen Patriarchat an alle orthodoxen
Kirchen zur Stellungnahme und Rezeption verschickt. Der damalige 6kumenische
Patriarch Dimitrios wies in einem Rundschreiben tber die ,ekklesiologische Rolle
Marias‘ darauf hin, da3 die orthodoxen Kirchen ein ,Marienamt*“ fur christliche
Pfauen herausgebildet hatten, das kiunftig seinen ,kirchenamtlichen! Niederschlag
in einer Wiederbelebung der friihchristlichen Diakoninnen finden solle*25.

Das Symposium in Rhodos konnte nicht mit jurisdiktioneller Autoritat far
alle orthodoxen Kirchen sprechen. Seine ,,Conclusions* sind lediglich Empfehlun-

gen fur die Kirchen. Aber, wie die griechisch-orthodoxe Theologin Karidoyanes
PitzGerald bemerkt, ,however one cannot underestimate the fact that this rccom-

mendation comes from a formal Inter-Orthodox Consultation which brought toge-
ther representatives from all the Orthodox Churches*“26. Reininger sieht in ihrer

nusgezeichneten Dissertation ganz richtig, daf die ,Conclusions* des Symposiums
In Rhodos ,innerhalb der offiziellen 6kumenischen Dialoge [...] als Richtlinie*
dienen27. ,Die gleiche Autoritat, mit der die Ablehnung der Priesterweihe von
Frauen verkindet wird, kommt somit auch den Aussagen Uber die Wiederherstel-
'ung des Diakoninnenamtes zu*“28. Die bereits mehrfach zitierte orthodoxe Theolo-

23 Conclusions of the Consultation. in: The Place of Women (= Anm. 18), 31 f.

24 Vgl. REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 493.

25Vgl. a.a.0., 494.

21 K. KARIDOYANES FITZ-GERALD, A Commcnatry on the Diaconate in the Contcmporaray
Urthodox Church, in: C. HALL (Hg.), The Deacons’s Ministry, Leominster21992, 147-158, hier: 156.

271 REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 494.

REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 495.



198

gin Elisabeth Behr-Sigel29 stellt in ihren Kommentaren zur Konferenz von Rhodos

ihrerseits besonders heraus, daf3 ,pour la premiere fois des Eglises orthodoxes, en
leur ensemble, acceptaient de se pencher sur le probleme que beaucoup d’entre
eiles ont longtemps voulu ignorer, pretendant qu’il ne les concernait pas existenti-
ellement*“30.

Die Empfehlung des Symposiums von Rhodos fir die Wiederbelebung des
Diakoninnenamtes stiutzte sich hauptsachlich auf ein Referat, das ich bei dieser
Konferenz gehalten habe. Der Titel dieses Referates war ,,’O [BeopoC twv
buxKoviaotév ev rp *OpGooo*™w ’EKKAnatQt xai f| OuvaTorgc &avaRtwaewt;
aurou”“ . Dieses Referat war das Resultat meiner Dissertation und der Abhand-
lungen, Aufsétze und Artikel, die ich im Laufe der Zeit Gber das Diakoninnenamt
verfaf3t habe. Ich habe immer wieder den Stand und die Weihe der Diakonin als
eine Besonderheit des christlichen Ostens herausgestellt. Bereits 1949 hatte ich ein
einschlagiges umfangreiches Buch mit dem Titel ,'Hpcoide? Tfjg xptcmaviKf|<;
dyaTrpc - Ai 6taKovtaaat dia vwv aiwwwv“2 verdffentlicht. Funf Jahre spéater
(1954) erschien meine Dissertation ,,'H XxEIPOTOV'a o XE'poGeaia twv
biaKOviaowv*“13. Diese beiden Arbeiten, die auch in Amerika und in Westeuropa
viel gelesen und zitiert werden, bilden bis heute die Grundlage kleiner Publikatio-
nen, die auch in deutscher, franzésischer, englischer und schwedischer Sprache
erschienenen sind. Eine unveréffentlichte deutsche Ubersetzung meiner Dissertati-
on, die Anne Jensen (jetzt Professorin in Graz) vor einigen Jahren in Tibingen
erstellt hat, wird bis heute bei Seminaren an den Universitaten Tibingen und Graz
benutzt. Wie Reininger in ihrer Dissertation richtig erfal3t hat, liegt der Schwer-
punkt bei meinen das Diakoninnenamt betreffenden Veroffentlichungen nicht so
sehr in einer umfassenden Aufarbeitung aller biblischen und historischen Zeugnis-
se zum Diakonat der Frau, als vielmehr ,auf der liturgiewissenschaftlichen Unter-
suchung [...] von Weiheformularen aus einer Zeitspanne etwa vom 4.-17. Jahrhun-
dert“ . lhre Ergebnisse sollen im Folgenden nochmals knapp zusammengefafit
werden. Fir eine breitere Darstellung mit Apparat sei auf die im Anhang zitierten
Arbeiten verweisen.* 11

Behr-Sigel hat am orthodoxen theologischen Institut ,St. Serge* in Paris unterrichtet. Sie ge-
hort zu den wenigen orthodoxen Theologinnen, die sich seit vielen Jahren regelmaRig mit Fragen
bezuglich der Rolle der Frau in der Kirche beschéftigt haben.

J' BEHR-SIGEL Rglises orthodoxes (= Anm. 19), 523; DIES., Consultation (= Anm. 20), 29.

11 Englisch: ,The Institution of Deaconesses in the Orthodox Church and the Possibility of its
Restoration, deutsch: ,Das Institut der Diakonissen in der Orthodoxen Kirche und die Mdoglichkeit
ihrer Wiederbelebung*.

52 Deutsch: Heldinnen der christlichen Liebe - Die Diakoninnen durch die Jahrhunderte.

33 Deutsch: Die ,Cheirotonie* oder ,Cheirothesia“ der Diakoninnen.

34 Vgl. REININGER, Diakonat (= Anm. 17), 504.



199

2. Historischer Rickblick

Die Empfehlung der interorthodoxen Konferenz in Rhodos fur die Wieder-
belebung des Diakoninnenamtes muf3 auf dem Hintergrund einer langen kirchli-

ehen Tradition verstanden werden.

2.1. Fruhchristliche Zeugnisse

Als erstes Zeugnis Uber das Institut der Diakonin gilt Rom 16, 1-2, wo der
Apostel Paulus schreibt: ,Ich empfehle euch unsere Schwester Phobe, die Diako-
n>n der Kirche in Kenchre&a (bei Korinth]. [...] Sie ist fur viele und mich selbst
Patronin geworden*“. Erwéhnenswert ist auch 1 Tim 3,11, wo es nach Beschreibung
der von Bischof und Diakonen geforderten Tugenden heif3t: ,Ebenso sollen die
Frauen anstandig, nicht verleumderisch, nichtern, in allem zuverlassig sein”. Diese
Stelle bezieht sich nach der Meinung vieler alterer und jungerer Interpreten wahr-
scheinlich auf Frauen, die fur die Aufgabe des weiblichen Diakonats eingesetzt
waren, wie aus dem philologischen Zusammenhang und dem logischen Bezugs-
rahmen hervorgeht. Schon Johannes Chrysostomus betonte: ,Einige behaupten,
hier sei einfach von Frauen die Rede, das ist aber nicht der Fall. Denn warum sollte

er zwischen dem [Uber die Amtstrager] Gesagten etwas Uber Frauen einschieben?
spricht vielmehr von jenen, die die Wirde des Diakonats innehatten*35.

Ferner gibt es fur das Institut der Diakonin ein auBBerchristliches Zeugnis vom
~eginn des 2. Jahrhunderts. Plinius der Jingere erwahnt um 111 oder 112 in einem
Pfiet an den Kaiser Trajan die Existenz von Diakoninnen (,ministrae“) in Bithyni-
en

Klemens von Alexandrien (t um 215) weist nur kurz darauf hin, dal der
We'bliche Diakonat notwendig sei und schon seit der apostolischen Zeit existiere3?.
Ebenso betont auch Origenes (f 253 oder 254), da das Institut ,der Frauen im
kirchlichen Diakonat* {,feminale in ministerio ecciesiae") oder der ,Frauen Dia-
koninnen in der Kirche* (,feminae ministrae in ecclesia") sich auf apostolische
Autoritat stitzt. Er sagt an einer nur lateinisch Gberlieferten Stelle:

,.Et hic locus apostolica auctoritate docet, etiam feminas in ministerio ecciesiae constitui (...) Et
tdeo locus hic (= Rom 16.1-2) duo pariter docet, et haberi, ut diximus. feminas ministras in Ec-
clesia. et tales debere assutni in ministcrium, quac astistcrint multis. et per bona officia usque ad
apostolicam laudem merucrint pervenire“5*.16

J5 Johannes Chrysostomos, Hotn. 11 incp. | Tim. (cd. PG 62, 553).

16 Plinius d. Jiingere, cp. 10,96 (Text mit dt. Ubers, bei P. GUYOT/R. KLEIN, Das friihe Chris-
tentum bis zum Ende der Verfolgungen. Eine Dokumentation 1. Darmstadt21997, 38-41. hier: 40).

*> Klemens v. Alexandrien, Stromata 3,53 (cd. O. STAHLIN/L. FRUCHTELAJ. TREU, CCS 2,
Bcriin 1985, 220).

3* Origenes, Comment. In ep. ad Rom. lib. X,17 (ed. PG 14, 1278).



200

In der ,Didaskalia (der Apostel)“39, die im 3. Jahrhundert im ndrdlichen Syri-
en original auf griechisch geschrieben wurde, wird zum ersten Mal der Ausdruck
,Diakonisse* (SiaKoviooa) statt die ,Diakon(in)* (f| siokovo”) verwendet. Nach
dieser historischen Quelle bildeten die Diakoninnen/Diakonissen einen konkreten
Stand in der Kirche, der zusammen mit den Standen der Bischéfe, Presbyter und
Diakone erwéhnt wird. Nach der ,Didaskalia‘ haben die Diakone und die Diako-
ninnen ein und dasselbe Amt, das ,ministerium diaconiae“40.

Das Fehlen von Quellen in den ersten drei Jahrhunderten, die den liturgischen
Akt der Ordination der unter den Klerus gezéhlten Diakoninnen beschreiben (das
s.g. argumentum e silentio) sagt grundsatzlich nichts gegen die Existenz einer
Weihe aus. Zeugnisse, die den zweifellos existierenden - sicher einfachen - Akt der
Ordination der (mannlichen) Kleriker beschreiben, fehlen fir diesen Zeitraum
genauso. Da also wahrend der ersten drei Jahrhunderte Diakoninnen und diako-
nisch arbeitende ,Witwen* zweifelsfrei mit den (mannlichen) Klerikern erwéhnt
werden, kann man annehmen, daf} sie in ihr Amt durch einen liturgischen Akt
eingesetzt wurden, ahnlich dem, der fur die Ubrigen Stande des Klerus im Ge-
brauch war und dann auch von Anfang des 4. Jahrhunderts an literarisch greifbar
wird.

Neben dem 19. Kanon des 1. Okumenischen Konzils von Nikaia, dem 15.
Kanon des 4. Okumenischen Konzils in Chalkedon sowie dem 14. und dem 40.
Kanon des sog. Quinisextum (,Okumenisches Konzils in Trullo*) gibt es von An-
fang des 4. Jahrhunders bis zum Ende der byzantinischen Zeit noch zahlreiche
weitere Zeugnisse, die sich auf die Ordination von Diakoninnen beziehen. Kaiser
Konstantinos Porphyrogennitos (10. Jahrhundert) bezeugt, dal cs zu seiner Zeit
noch ,die Diakoninnen der GroRRen Kirche* (= Hagia Sophia) gegeben hat4l. Anna
Komnini preist im 12. Jahrhundert die Firsorge ihres Vaters, des Kaisers Alexios -
(1081-1118) fur die Diakoninnen42. Theodoros Baisamon (12. Jahrhundert) be-
zeugt, daBB es zu seiner Zeit in der Kirche von Konstantinopel noch Diakoninnen
gab, die allerdings nur mehr einen eingeschréankten diakonischen Dienst ausiibten.
Reste des weiblichen Diakonats sind bis heute im Osten bewahrt, sowohl in eini-
gen griechischen Frauenkléstern wie auch in einigen vorchalkedonensischen Kir-
chen.

Die Diakoninnen wurden im christlichen Altertum und in der byzantinischen
Zeit nach genauer und sorgfaltiger Prifung erwéhlt. Die meisten Diakoninnen

w Ed. und engl. Ubersetzung von A. VOOBUS, The Didascalia Apostolorum in Syriac (CSCO.S
175/176/179/180), Louvain 1979; zum Vergleich mit den Apostolischen Konstitutioen siehe immer
noch F.X. FUNK, Didascalia et Constitutioncs Apostolorum |, Paderborn 1905 (Nachdruck Turin
1959).

) 41 Vg, insbes. Abschn. 16 (ed./Ubcrs. VOOBUS, 172-176; 155-160).
41 Konstantin Porphyrogennitos, De cercmoniis 1,44 (35) (cd. PG 112,425 0-
42 Anna Komnini, Alexias (cd. SCHOPPEN-REIFFERSCHEID, Bonn 1839/78, Bd. 2,348 0-



201

rekrutierten sich aus dem Stand der gottgeweihten Jungfrauen oder der Witwen. Es
wurden aber auch Frauen, die die ,Einehe eingehalten* hatten, zu Diakoninnen
geweiht, z.B. enthaltsam lebende (ehemalige) Ehefrauen von Bischofen. Oft wur-
den schlieRlich Nonnen oder Abtissinnen als Diakoninnen ordiniert.

Das Mindestalter fur die Wahl einer Diakonin war anfangs 60 Jahre, entspre-
chend der apostolischen Weisung tber Witwen (1 Tim 5,9-10). Dieses Mindestal-
ler wurde spater von 60 auf50 und von 50 weiters auf 40 Jahre herabgesetzt. Aber
ausnahmsweise wurden auch viel jungere Frauen als Diakoninnen zugelassen (z.B.
die HI. Olympias). Weitere Voraussetzungen fir die Wahl und die Ordination einer
Diakonin waren Glaube, Tugend, entsprechendes Bildungsniveau usw. Ein wichti-
ges Erfordernis war natlrlich auch die spirituelle Eignung der Frau.

Die Ordination (Cheirotonie, xEipo™via) der nach den oben genannten Vor-
aussetzungen gewahlten Diakoninnen wurde ausschlieBlich vom Bischof vorge-
noinmen. Es war eine der Ordination der mannlichen Diakone entsprechende litur-
gische Handlung mit Gebet und Handauflegung. Die alteste bekannte Weiheord-
nung ist in den ,Apostolischen Konstitutionen* (gegen Ende des 4. Jahrhunderts)
Uberliefert. Das Formular far die ,Epiklese bei der Ordination einer Diakonin*
(- E7rtKXT)ot<; eiri xeipoTOVta ftiaKovioonc*) lautet:

..Du. Bischof, leg ihr die Hande auf in der Gegenwart des Presbyteriums, der Diakone und der
Diakoninnen und sprich: .Ewiger Gott, Vater unseres Herrn Jesu Christi, Schépfer des Mannes
und der Frau, der Du Mirjam und Deborah und (H)anna und Hulda mit Geist erfullt und es nicht
verschméht hast. Deinen eingeborenen Sohn von einer Frau geboren werden zu lassen, der Du
auch im Zelt des Zeugnisses und im Tempel die Hiterinnen (Wuchterinnen) Deiner heiligen
Pforten geweiht hast; schau nun auf diese Deine Dienerin, die zur Diakonie ordiniert wird, und
gib ihr heiligen Geist und reinige sie von aller Befleckung des Fleisches und Geistes, aufdalS sie
wiirdig vollbringe (durchfuihre) das ihr aufgetragene Werk zu Deiner Ehre und zum Lob deines
Christus, mit dem Dir sei Ehre und Anbetung, und dem Heiligen Geist, in alle Ewigkeit.
Amen*43,

In der frihen Kirche gab es fur die Einsetzung aller Kleriker dasselbe einfa-
cbe, von einem Bischof vollzogene Ritual, d.h. Handauflegung und Weihegebet.
k'Inn differenzierte noch nicht zwischen Cheirotonie (Ordination) bzw. Cheirothe-
sie (Weihe).

2.2. Byzantinische Entfaltung

Eine starkere Ausgestaltung der Ordinationsriten, auch des Rituals fir die Or-
dination von Diakoninnen, erfolgte erst in byzantinischer Zeit. Als sich in der litur-

gischen Praxis der griechisch-orthodoxen Kirche das Ritual der Weihe (Cheirothc-
Slee XEtpoOeoia) des Niederen Klerus von dem der Ordination (Cheirotonie,
teipoTovia) des Hoheren Klerus, welches umfangreicher und feierlicher ausge-41

41 Vgl. Apostolische Konstitutionen 8,19,1-8,20,1-2 (ed. METZGER, SC 336, 220-222).



202

staltet wurde, zu unterscheiden begann, sollten die Diakoninnen - analog zur Chei-
rotonie mannlicher Diakone - nicht die Weihe des Niederen Klerus, sondern die
Ordination des hdheren Klerus empfangen. Die Ordination von Diakoninnen wird
in den Weiheformularen mehrerer Kodizes bezeugt44. Obgleich die Kodizes hin-
sichtlich ihrer Herkunft sowohl geographisch als auch zeitlich weit auseinander
liegen, stimmen sie im Wesentlichen doch weitgehend Uberein. Unterschiede be-
schrénken sich auf sprachliche und stilistische Details. Die in den byzantinischen
liturgischen Quellen beschriebene Diakoninnenweihe entspricht in vielen Punkten

formal voéllig der Weihe (méannlicher) Hoherer Kleriker. Zugleich lassen sich deut-
liche Unterschiede zu den Cheirothesien aufzeigen4s.

a. Fur die Hoheren Weihen sind die Anrufung ,Die gottliche Gnade ...“ und
zwei vom Bischof gesprochene Konsekrationsgebete charakteristisch. Die Anru-
fung ,,Die gottliche Gnade ..." kommt niemals bei der Weihe (Cheirothesie) Niede-
rer Kleriker vor, nicht einmal bei der Cheirothesie des Subdiakons. Sie lautet:

,Die gottliche Gnade, die allezeit das Schwache heilt und das Fehlende ergéanzt, beférdert diesen
sehr frommen Subdiakon zum Diakon (Diakon zum Presbyter, Presbyter oder Priester zum Bi-
schof). Lasset uns furihn beten, daf? aufihn herabkomme die Gnade des Heiligen Geistes*.

Wenn eine Diakonin ordiniert wird, sagt der Bischof im ersten Konsekrati-
onsgebet u.a. das Folgende:

,Gott, Du Heiliger, Du Allméchtiger, der Du durch Deines eingeborenen Sohnes und unseres
Gottes Geburt dem Fleisch nach aus der Jungfrau das Weibliche (Geschlecht) geheiligt hast; und
der Du nicht nurden Mannern, sondern auch den Frauen die Gnade und die Herabkunft des Hei-
ligen Geistes geschenkt hast; Du selbst, o Herr, siehe auch jetzt (nun) auf Deine Dienerin herab
und rufe sie zum Werk Deiner Diakonie, und sende ihr herab die reiche Gabe Deines Heiligen
Geistes [...]*

Im zweiten Konsekrationsgebet sagt der Bischof:

,Souveraner (AiotroTa) Herr, der du auch Frauen, die sich selbst anbieten [..,], nicht abgewiesen,
sondern in den Stand der Liturgien aufgenommen hast; schenke die Gnade Deines Heiligen Gei-
stes auch dieser Deiner Dienerin [...], wie Du die Gnade des Diakonats Phobe gabst [...]*

b. Die Diakoninnenweihe wird - wie die anderen H6heren Weihen - wahrend
der Goéttlichen Liturgie vorgenommen, und zwar ,,in ihrem Herzen, nach der heili-
gen Anaphora®“ (oder wahrend der Liturgie der Vorgeweihten Gaben nach dem

44 Vgl. dazu naherhin meine Dissertation -H “xeipoTOvia" (f "xt.ipoOf.ola" tujv dicocoviaawv
(Athen 1954).
Die Niederen Weihen finden auf3erhalb des heiligen Altarraumes und von der eucharistischen
Liturgie getrennt statt. Charakteristisch ist weiters, da bei diesen ,niederen* Cheirothesien nur ein
Gebet gesprochen wird. Es fehlt auch die Formel der Ekphonese ,Die gottliche Gnade" (,,'H 6f.la
Xapie...").



203

GroRRen Einzug). Wahrend der heiligen Anaphora sind die Tiren des Altarraumes
geschlossen und werden erst auf ein Zeichen des Bischofs geoffnet. Direkt danach
schlief3t sich die Cheirotoma an. Die zu weihende Diakonin wird in den Altarraum
vor den Altar gefuhrt und dort innerhalb des Altarraumes geweiht, wéhrend die
Cheirothesien immer auRerhalb der Gottlichen Liturgie und meist vor den heiligen
Turen stattfinden.

¢. Wahrend des Weihcgottesdienstes steht die zu weihende Diakonin, bevor
sic zum Altar gefuhrt wird, zunachst fir alle sichtbar im Kirchenschiff an den so-
leas, d.h. auf der Stufe vor den heiligen Turen. Sie trégt das Maphorion (einen
Umhang) und erhalt spater das Orarion, die Diakonsstola. Der Bischof legt ihr die
Hande auf und spricht, nachdem er drei Kreuzzeichen gemacht hat, die beiden
oben bereits auszugsweise zitierten Gebete, die sich an die Ekphonese ,Die gottli-
che (bzw. heilige) Gnade und die dazugehdrige Versiegelung anschlief3en.
Beide Gebete enden mit einer trinitarischen Doxologie. Dabei ist das erste dieser
Gebete eine Weiterentwicklung des Gebetes der Apostolischen Konstitutionen.
Wie bereits festgehalten wurde, sind die Ekphonese und die zwei Gebete spezifi-
sche Merkmale der H6heren Weihe. Eine Cheirothesia. auch die des Subdiakons,

enthalt nur ein Gebet und keine Ekphonese.

d. Ein weiteres wichtiges und eindeutiges Merkmal der Cheirotonia. das bei
den Cheirothesien keine Entsprechung findet, ist die Anwesenheit eines Klerikers
gleiehen Ranges, der zwischen den beiden Weihegebeten die Flrbitten spricht
(sog. ,Irinika®“): Bei der Bischofsweihe nimmt diese Aufgabe ein Bischof wahr, bei
der Priesterweihe ein Priester. Bei der Diakoninnenweihe rezitiert ein Diakon die
Irinika, nicht etwa ein Subdiakon.

e. Hinzu kommt der allgemein o6ffentliche Charakter der Diakoninnenweihe,
der ebenso zu den typischen Merkmalen der Cheirotonien gehdrt: Die Anwesenheit
sowohl des Klerus als auch des Volkes soll symbolisieren, dafl die Zustimmung
beider zur Weihe der Kandidatin und ihr Mitvollz.ug der Weihe von Bedeutung ist.

f. SchlieBlich heifdt es in den Rubriken der Kodizes von Paris und der Natio-
nalbibliothek von Athen ausdrticklich: ,es soll alles so vollzogen werden wie flr
die Diakone, mit nur wenigen Anderungen. (,TEXerrat Kai 6iri TauTfi Travra, 6aa
*al £jri tou; Oiatcévoig, 6Alyiev nvlv yivopeviov £vr[XXaYMevwg*).

Einer dieser kleinen Unterschiede besteht darin, daR der mannliche Weihe-
kandidat beim Vollzug der Weihe das rechte Knie beugt, wahrend die zur Diakonin
zu weihende Frau wahrend der ganzen Zeremonie stehen bleibt. Dazu gibt es ver-
schiedene Erklarungshypothesen: Man koénnte diese Haltung aus Grinden des
Anstands und der Schicklichkeit fir angemessener gehalten haben. Es ist aber auch



204

denkbar, daR man andeuten wollte, da? Amt und Wiuirde der Diakonin geringer
seien als die des Diakons. Mdglicherweise lebte aber in den Diakoninnenweihe
auch ein alterer Brauch fort, wonach alle zu Weihenden - nicht nur Frauen - noch
aufrecht neben dem Altar gestanden haben.

Ein zweiter Unterschied liegt darin, daf} die Diakonin zwar das Orarion erhalt,
dieses aber unter dem Maphorion und mit beiden Enden nach vorne tragt. Das
Rhipidion (Facher) wird nur dem mannliche Diakon lberreicht. Es ist Zeichen fir
seinen Dienst am Altar, auch wenn er nur im Ordinationsgottesdienst Uber den
geweihten Gaben fachelt. Dagegen wird der Diakonin Gberhaupt kein Dienst am
Altar Ubertragen. So stellt sie nach dem Empfang der heiligen Gaben den Kelch
auch wieder auf den Altar zuriick, wodurch deutlich wird, dafl sie auch nicht zum
Kommunionausteilen bestellt wird.

2.3. Westliche Parallelentwicklung

Auch im Westen kam es nach dem Vorbild der byzantinischen Kirche zur
Etablierung eines weiblichen Diakonats. Man begegnet dem Stand der Diakonin-
nen in westlichen Quellen seit dem 5. Jahrhundert. Obwohl nur eine geringe Zahl
von Ordinationsformularen erhalten ist, so kdnnen wir doch feststellen, daR der
ostliche Ritus weitestgehend Gilbernommen worden ist, wenn auch mit typisch latei-
nischen Zusatzen, wie etwa der Litanei, die im Westen Bestandteil aller klerikalen
Weihen ist. Auch im lateinischen Raum war die Weihe mit einer eigenen Mef3li-
turgie verbunden, der ,Missa ad diaconam faciendam*, die im mittelalterlichen
Pontifikale erwéhnt ist und dartiber hinaus auch in einer Handschrift aus Eichstatt
von 1071, einer Handschrift von Londers aus Mainz und einer Handschrift aus
Monte Cassino aus dem 11. Jh.

Einige Lokalsynoden des 5. und 6. Jahrhunderts (z.B. das Concilium Arausi-
canum im Jahre 441, das Epaonense im Jahre 517 und das Concilium Aurelianense
Il im Jahre 533) verwarfen zwar die Ordination von Diakoninnen. Aber diese Sy-
nodalbeschlisse, die nur far bestimmte kirchliche Regionen Giltigkeit hatten,
beeinfluten die gesamtwestliche Entwicklung offenkundig nicht. Vielmehr gibt es
hinreichend Zeugnisse daflr, daf} - jedenfalls bis zum 11. Jahrhundert - auch in der
westlichen Kirche Diakoninnen konsekriert wurden. So wurde z.B. im 6. Jahrhun-
dert die HI. Radegunde, die Gemahlin des Frankenkdnigs Chlotar I,, zur Diakonin
geweiht46. Im Jahr 868 bestétigte eine Synode in Worms hinsichtlich der Diako-
ninnen ausdriicklich Kanon 15. des 4. 6kumenischen Konzils (= Konzil von Chal-
kedon). Im Liber Pontificalis heil3t es, im Jahr 799, als Papst Leo Ill. und Karl der
Grof3e im Triumphzug nach Rom einzogen, sei ihnen zum Empfang das romische
Volk entgegengegangen ,,mit Diakoninnen und adligen Matronen’ {,cum diaconis-

46 VVgl. Venantius Fortunatus, Vita S. Radegundis Reginae (cd. PL 88,497-512).



205

sis et noblissimis matronis")* 1. Drei P&pste des 11. Jahrhunderts, Benedikt VIII.
(1012-1024), Johannes XX. (1024-1033) und Leo IX. (1049-1054) raumten in
Schreiben an Provinzbischofe diesen das Recht ein, Diakoninnen zu weihen. Auch
enthalten die mittelalterliche Sammlung ,,Ordo Romanus" und verschiedene litur-
gische Bucher des 11. Jahrhunderts den bereits erwahnten ,,Ordo ad diaconam
faciendam™.

Erst nach dem 11. Jahrhundert verschwand der Titel ,Diakonisse‘ oder ,Dia-
konin* fast ganz. Doch im 19. Jahrhundert fand er — zunachst durch die Griindung
protestantischer Schwesternschaften, sog. ,Diaconissen-Mutterhauser - wieder
Eingang in den westkirchlichen Kontext. Zu einer eigentlichen Wiederbelebung
der Institution der Diakoninnen kam es dann zuerst in der anglikanischen und in
jungster Zeit, auch in den altkatholischen Kirchen.

2.4. Die kanonische Stellung der orthodoxen Diakonin

Meine vergleichende liturgiewissenschaftliche Analyse fiihrte zum Ergebnis,
daR sich die Diakoninnenweihe eindeutig von den Cheirothesien unterschied und
alle wesentlichen Merkmale der Cheirotonia des Hoheren Klerus aufwies. Wegen
der Unterschiede zur Diakonenweihe ist der weibliche Diakonat jedoch ein Stand
sui generis fur den weiblichen Klerus. Diese Bewertung ist allerdings nicht ganz-
lich unumstritten. Es sind die unter 2.2. beschriebenen kleinen Unterschiede im
Weiheritus, die die fortdauernden theologischen Kontroversen bezuglich des Cha-
rakters der Diakoninnenweihe bestimmen. So gibt es noch immer Kollegen, die die
Meinung vertreten, die ,Cheirotonia* der Diakoninnen sei blof3 eine einfache Seg-
nung gewesen sei, die den Konsekrierten das Recht gab, hilfsweise an bestimmten
kirchlichen diakonischen Aufgaben teilzunehmen.

Um zu einem objektiven Urteil in dieser Frage zu kommen, miissen wir zu-
satzlich zu den Weiheformularen weitere historischen Quellen befragen, die Uber
die kanonische Stellung der Diakonin Auskunft geben kénnen.

Nach den ,Apostolischen Konstitutionen* kommt der Diakonin eine sehr eh-
renvolle Stellung im Klerus zu. So werden hier der Bischof mit Gott, dem Vater,
der Diakon mit Christus, die Diakonin mit dem Heiligen Geist und die Presbyter
mit den Aposteln verglichen48. Schon friher hatte die Didaskalia (Apostolorum) in
ahnlicher Weise betont:

LEpiscopus in typum Dei praesidet vobis. Diaconus autem in typum Christi adstat [...] Diaconissa
vcro in typum Sancti Spiritus honorctur a vobis. Presbyteri ctiam in typum apostolorum specten-
tura vobis“4l'.

47 Vgl. Uber Pontificalis (ed. L. Duchesne, Bd. 2, Paris 1892, 6).
41 Vgl. Apostolische Konstitutionen 2,26 (ed. METZGER, SC 320, 234-240).
4" Didaskalia 2,26,4-7, zit. nach FUNK, 105.



206

Es ist auch sinnvoll, den - als ,ministerium sacerdotii“ charakterisierten -
Dienst der ,eingesegneten Witwe*, wie ihn das ,Testamentuni Domini“8!’ (5. Jahr-
hundert) beschreibt, in die Untersuchung miteinzubeziehen: Im Augenblick der
Darbringung (der Gaben der Eucharistie) haben die Witwen benannten Frauen
nach dieser Quelle ihren Platz im Altarrraum; sie stehen hinter den Presbytern auf
der linken Seite; dieser Platz entspricht dem der Diakone, die aufder rechten Seite
stehen.

,Primus in medio consistat episcopus e( posl ipsum immediale sistanl presbyteri hinc ct inde, et
post presbyteros, qui sunt in parte sinistra, sequanlur proximae viduac, post presbyteros, qui sunt
in parte dextera, stent diaconi, et post hos lectores et post lectores hypodiaconi“5'.

Auch empfangen die Witwen die hl. Kommunion nach dem ,Testamentum
Domini“ sofort nach den Diakonen, vor den Lektoren und den Subdiakonen:

»Suscipiat prius clerus sequenti ordine: episcopus, dein presbyteri, postea diaconi, hinc viduae,
tune lectores, tune hypodiaconi“52.

Der ,,Codex Justinianus®, der die Diakoninnen eindeutig dem Klerus zuzahlt,
erwahnt sie unter dem Titel ,De epiacopis et clericis”. Die 6. Justinianische No-
velle, die Uber die ,ieptoavve"(,sacerdotium®) der Diakoninnen spricht, tragt den
Titel ,Wie man die Bischofe, Presbyter und Diakone, mannliche und weibliche, zu
ordinieren habe* (,Tlepx rol trug ©6d xiporovdoOat roug etnaKOiroug Kat
7rpealuTepoug Kai 6takOvoug appevag Kat OpAdag®). Die 3. Justinianische No-

velle, die die Zahl der Kleriker fir die Hagia Sophia festsetzt (,.flepi roi
tbptapevov dvat rov &ptOpov rwv KApptKcov Tfl]g aYturrcmig peyaAng

’EKKApotag Tpg rrav&udaipovog [TréAewgJ®) bestimmt, dal an der Hauptkirche
von Konstantinopel 60 Priester, 100 Diakone und 40 Diakoninnen zu dienen haben
(,0taKOvougbe appevag ekotov Kat TEaaapaKOvra OpAdag®)

Das ,Syntagma‘ der Kanones des HI. Photios des GroRen berichtet, da3 auch
eine Novelle von Herakleios (610-614) die Diakoninnen dem Klerus zuordnet, und
wiederholt, da® in der Kirche der HI. Sophia 40 Diakoninnen dienen missen.

In den Jerusalemer Diptychen der Liturgie des HI. lakovos (12. Jh.) werden
Diakoninnen zwischen den Diakonen und den Subdiakonen erwéahnt: ,Fir die
Presbyter, Diakone, Diakoninnen, Subdiakone, Lektoren, Hermeneuten, Exorzi-
sten, Kirchensénger, Mdnche lal3t uns den Herrn bitten* (zweimal).

Die ordinierten Diakoninnen durften nicht heiraten. Die Diakoninnenweihe
implizierte ein Versprechen, ein Gelubde lebenslanger Ehelosigkeit und Enthalt-
samkeit, was nach der 6. Justinianischen Novelle mit dem Priestertum zusammen-

51 Ed./lat. Ubers. I.E. RAHMANI, Testamentum Domini nostri Jesu Christi, Mainz 1899.
51 Testamentum Domini 1,23 (ed./Ubcrs. RAHMANI, 36-37).
52 Testamentum Domini 1,23 (ed./Ubers. RAHMANI, 46-47).



207

hangt (,6cpetAdpevov rfi lepioouvti“). Fir den Bruch dieses Versprechens waren
auch in der kaiserlichen Gesetzgebung strenge Strafen vorgesehen.

Die griechisch-orthodoxen Diakoninnen, die direkt der Jurisdiktion des Bi-
schofs unterstellt waren, standen zur Verfigung der Kirche. Sie wohnten in an die
Kirchen angeschlossenen Hausern, in einem Nonnenkloster in der Nahe einer Ge-
meinde, in einem Jungfrauenhaus oder bei ihren Verwandten. Wie die Angehori-
gen anderer Klassen des Klerus erhielten auch die Diakoninnen kirchliche Mittel
far Unterricht und Ausbildung. Die Kirche selbst sorgte fir den Fortbestand des
Diakoninneninstituts und bemihte sich um gute Lebensbedingungen. Deshalb
erhielten die Diakoninnen auch einen Teil jener Gaben, die die Glaubigen der Kir-
che und dem Klerus schenkten.

2.5. Aufgaben der Diakoninnen

Das Diakoninnenamt stand in der griechisch-orthodoxen Kirche in hohem
Ansehen. Eine groRe Anzahl auch von vornehmen Frauen, Witwen, Jungfrauen
und Ehefrauen wollten Diakoninnen werden, um ihr Leben in den Dienst des Herrn
und des diakonischen Werkes der Kirche zu stellen53. Die Aufgaben der Diakonin-
nen lagen - wie allgemein bekannt - vor allem im ,,ministeriumfeminarum

Sehr wichtig war einerseits die karitative Arbeit. Die Diakoninnen waren
Dienerinnen des Heilandes Jesu Christi an Kranken, Armen, Kindern und allen der
Pflege Bedirftigen. Sie waren die Engel der Barmherzigkeit und die unbekannten
Heldinnen der christlichen Liebe.

Andererseits engagierten sich die byzantinischen Diakoninnen aber auch in
den Bereichen Mission, Katechese/Erziehung und Seelsorge im engeren Sinn. Sie
fahrten viele Frauen vom Heidentum zum christlichen Glauben. Im missionari-
schen Kontext waren sie zusténdig fur die Katechese der Taufbewerberinnen, die
sie u.a. das Glaubensbekenntnis lehrten. Ferner fihrten sie die weiblichen Tauflin-
ge in die Liturgie des Taufsakramentes ein und unterwiesen sie in den Vcrpflich-
tungen christlicher Lebensfihrung. Daneben kiimmerten sich viele Diakoninnen
Uber im Sinne dessen, was wir heute kategoriale Seelsorge nennen, auch um die
christliche Bildung der bereits getauften Frauen, der Mutter, der Jungfrauen usw.
bzw. Gbernahmen erzieherische Aufgaben bei Madchen, kleinen Knaben und ins-
besondere auch bei Waisen. Fir die Frauenpastoral war es nattrlich wichtig, dal
die Diakoninnen - im Unterschied zu den mannlichen Klerikern - problemlos die

53 Besonders beriihmt sind im griechischen Osten die mit Johannes Chrysostomos verbundenen
Diakoninnen Olympias, Silvina, Prokla, Amprukla, Saviniani, Elissanthia, Martyria und Palladia.
Weiters sind u.a. die in der Vita der HI. Makrina erwahnte Diakonin Lampadia; die dem HI. Basilius
yerbundenen Tdchter des Terentios in Samosata; die mit Theodorctos vebundenen Diakoninnen Keler-

jna und Kassiani; Poseidonia in Philippi; Agalliasis auf der Insel Melos und Athanasia in Delphi
bekannt.



208

Frauengemacher aufsuchen konnten, welche nach &stlicher Sitte von Mannern
nicht betreten werden durften.

Einige Diakoninnen wurden Vorsteherinnen von Jungfrauenhausern
(mxpOevcoveO (oder auch von Hausern, in denen mehrere Diakoninnen wohnten).
Andere versahen ihren Dienst als Abtissinnen von Nonnenkléstern. Die beriihmte
I?iakonin Olympias - eine Zeitgenossin von Johannes Chrysostomos - war z.B.
Abtissin in dem von ihr selbst gegrindeten Konstantinopler Kloster néchst der
Hagia Sophia.

Sehr wichtig waren schliel3lich die liturgischen Agenden der Diakoninnen,
wobei durchaus eine Verbindung zwischen Caritas bzw. Diakonie und Liturgie
besteht. Die bedeutendste liturgische Aufgabe der Diakoninnen war ihre Teilnahme
an der Taufe von Frauen. Weil die Taufe durch Untertauchen des ganzen unbeklei-
deten Korpers geschah, war die Anwesenheit einer Diakonin bei der Taufe not-
yyendig, damit das heilige Sakrament mit geziemendem Anstand vollzogen und
Argernisse aller Art vermieden werden konnten. Die Diakonin half vor allem beim
Aus- und Ankleiden der Frauen und fiihrte die Salbung des Korpers der zu taufen-
den Frau mit Katechumenen- und Chrisaindl durch; der Bischof bzw, Priester
salbte nur die Stirn. Eine weitere Aufgabe bestand im Uberbringen und Austeilen
der Heiligen Kommunion an kranke Frauen, die nicht in die Kirche kommen
konnten.

AuBerdem durften die Diakoninnen bei Todesfallen christlicher Frauen den
Angehdrigen beigestanden haben. Z.B. halfen sie bei der Vorbereitung des Leich-
nams fur die Bestattung und beteiligten sich am Grabgeleit und der Beerdigung der
Verstorbenen.lll.

I11. Schluf3folgerungen

Was das eingangs angeschnittene Problem des Priestertums der Frau betrifft,
ist erstens zu betonen, da’ die geweihte Diakonin - genauso wie der Diakon - zwei-
fellos dem ordinierten Klerus angehorte. Es stimmt historisch einfach nicht, wenn
Nicolae Chitescu, George Khodre, loannis Karmiris u.a. behaupten, dal die Dia-
konninen zwar eine Segnung empfingen, aber keine sakramentale Ordination. So
kann deren Meinung auch nicht einfach als die orthodoxe Auffassung schlechthin
ausgegeben werden. Auch die beliebte Betonung, beim Diakonat werde die Hand-
auflegung nicht zum Priestertum, sondern zur Dienstleistung erteilt, ist - trotz ihres
ehrwiirdigen Alters - nicht eindeutig, sondern auf3erst zweideutig.

Die Geschichte des Diakoninnenamtes und der Diakoninnenordination in der
byzantinischen Kirche und in allen Ostkirchen kann uns helfen, die richtige Ein-
stellung zur Frage der Frauenordination zu finden. Fir die Theologie dieser Kir-
chen blieb es - in der Tradition der Alte Kirche - immer wichtig, Ekklesiologie
unter Bertcksichtigung der jeweiligen Situation mit pastoraler Fiirsorge zu ver-



209

mittein. Infolgedessen ist die Frage nach der Ordination der Frau eine Frage der
Ekklesiologie, die auf die Auferbauung der Kirche hinzielt, und erst in zweiter und
dritter Linie eine Frage der Biologie, der Psychologie, der Soziologie, der Ethik,
der Frauenbewegung, des Feminismus.

Aufjeden Fall missen wir festhalten, dal die Ordination der Diakonin, ob-
wohl sie in der Praxis fast verschwunden ist, kirchenrechtlich immer in Kraft ge-
blieben ist. Fir das Absterben des Diakoninnenamtes gibt es verschiedene histori-
sche Grunde: )

So lassen sich in der Geschichte der kirchlichen Uberlieferung ganz klar zwei
gegenlaufige Stromungen ausmachen: Dabei kann die pointiert antifeministische
Richtung, die eine gemeinantike Tradition der Frauendiskriminierung reflektiert,
als eher privat bezeichnet werden. Dagegen nimmt die gleichsam offizielle kirchli-
che Richtung ihren Ausgangspunkt in der im Galaterbrief artikulierten Uberzeu-
gung ,,ouk evi apcev kcu 0tjAu“ (,da ist nicht mannlich und weiblich*) (Gal 3,28).
Sie trug dazu bei, dal} ein gesunder christlicher Feminismus nicht nur in der Mut-
tergottes-Frommigkeit und durch die Bereicherung des kirchlichen Heiligenkalen-
ders (Heortologion) mit vielen heiligen Frauen zum Ausdruck kam. Christliche
Frauen zogen auch aus dem Frauengemach aus - sozusagen in die Arena, auf den
Kampfplatz guter Werke einer zum jeweiligen sozio-kulturellen Umfeld passenden
sozialen Diakonie. Und konsequenter Weise traten sie auch zum heiligen Altar
zum Empfang eines besonderen Charismas (Gnadengabe) und bildeten einen eige-
nen Stand (sui generis) im Klerus. Auffalliger Weise fallt die Blute des Diakonin-
nenamtes genau in jene Zeiten, in denen das kirchliche Leben insgesamt besonders
florierte.

Andererseits darf man auch die frauenfeindliche Strémung nicht unterbewer-
ten. Durch das Vorhandenseins eines im Frauendiakonat gleichsam kirchlich-
institutionalisierten Feminismus fuhlten sich ihre Vertreter skandalisiert. So halfen
s>e, wo auch immer sich eine Gelegenheit fand, zunédchst dem Verfall und dann
dem in Vergessenheitgeraten der Institution des weiblichen Diakonats nach. Diese
Strategie hatte Erfolg, als die griechisch-orthodoxe Kirche insgesamt schwécher
wurde. Fir die kirchliche Schwachung und Entkraftung spielten viele Faktoren
eine Rolle, u.a. die Unterschatzung und die Abwertung des kirchlichen Lebens; das
Einfrieren der Winsche nach neuen dkumenischen Konzilien; jene Schlage, die
den Griechen im Wirbel der Kreuzziige und wéahrend der Herrschaft der Franken
(Lateiner) zugefugt wurden; die Unterwerfung des orthodoxen byzantinischen
Reiches und groRRer Teile der Orthodoxie durch die Turken. So laft sich erklaren,
daf man in den nachbyzantinischen und jungeren orthodoxen Euchologien kein
Ritual zur Ordination von Diakoninnen mehr findet.

Dennoch haben sich Uberreste dieser Institution in einigen griechischen Frau-
enkldstern erhalten, wo es bis auf den heutigen Tag einige Nonnen gibt, die von
Bischéfen zu Diakoninnen ordiniert worden sind. So ordinierte z.B. im 20. Jahr-
hundert der HI. Nektarios in Kléstern auf Agina Diakoninnen. Auch der heutige



210

Erzbischof von Athen Christodoulos hat, als er noch Metropolit von Dimitrias war,
unter weitgehender Verwendung des byzantinischen Ordinationsrituals eine Abtis-
sin zur Diakonin geweiht.

Es sei also nochmals betont: Die Wiederbelebung der Institution von ordi-
nierten Diakoninnen kollidiert nicht mit dem kanonischen Recht, denn diese Insti-
tution hat nicht nur eine kontinuierliche Tradition in der friihen und in der byzanti-
nischen Kirche. Drei 6kumenische Konzilien (das Erste, das Vierte und das sog.
Trullanum) anerkennen die Ordination von Diakoninnen. Folglich hat also jeder
Bischof bis auf den heutigen Tag das Recht, Diakoninnen zu wahlen und zu ordi-
nieren.

Die Ordination von Diakoninnen ist ein unverauf3erliches Spezifikum der or-
thodoxen Tradition. Damit kommt der Orthodoxie im 6kumenischen Diskurs, in
dem die Ordination bzw. das Priestertums der Frau heute eine so gro3e Rolle spie-
len, eine Briickenfunktion zu. Die Erneuerung der Institution ordinierter Diakonin-
nen in der orthodoxen (aber auch in der romisch-katholischen) Kirche kénnte - wie
bereits bei den Altkatholiken - sicher dabei helfen, eine Briicke zu jenen anderen
Kirchen zu bauen, in denen heute Frauen ordiniert werden.

Dabei wiirde eine etwaige Wiederbelebung der Diakoninnenordination durch
die griechisch-orthodoxen Kirche sicher zu pastoralen Erfahrungen fuhren, die sich
sowohl fur die Gesamtorthodoxie als auch fur die anderen Kirchen fruchtbar ma-
chen lieBen. Auch fiur die Formulierung einer zwischen den im ©6kumenischen
Kontext doch sehr unterschiedlichen Positionen in der Frage der Ordination und
des Priestertums der Frau vermittelnden gesamtorthodoxen Stellungnahme wéren
solche Erfahrungen hilfreich. Insbesondere waren theologische Aussagen Uber die
praktischen Konsequenzen des ,Charismas*, der ,Gnade* und der AusgieRung des
Heiligen Geistes, die das bischofliche Konsekrationsgebet flr Diakoninnen ver-
mittelt, zu treffen und in Verhéltnis zu setzen zu den praktischen Konsequenzen
des ,Charismas*, der ,Gnade* der Presbyter- oder Bischofsordination. Mit anderen
Worten: Sind die Unterschiede nur zeitbedingter, funktioneller und quantitativer
Art, also de jure humano, oder gibt es bei der Weihe de jure divino eine perma-
nente, wesentliche und qualitative geschlechtsspezifische Differenzierung?

Literatur

E. Theodorou, 'HptoiOe? rfic XpiortaviKtjc ayaTrg" - Ai SiaKOvtaaat 6ta
«(av attivwy, Athen 1949. Ders.,'H xetporovia rj xetpoOeaia rtév 6taKovtaatdv
(Dissertation), Athen 1954. Ders.,'0 Oeopdg twv OictKoviaawv ev tr) >Op0066i;ip
’EKKAnaigt Kai tj OuvarOTnc étvaBudoeioc alirod, Athen 1991. Ders., Das Diako-
nissenamt in der griechisch-orthodoxen Kirche, in: Die Diakonisse (Studien des
Okumenischen Rates der Kirchen Nr. 4), Genf 1966. Ders., The Ministry of Dea-

conesses in the Greek Orthodox Church, in: World Council of Churches Studies,



No. 4: The Deaconess, Genf 1966. Ders., Le ministere de diaconesse dans PEglise
Orthodoxe Greque, in: Etudes du Conseil Oecumenique des Eglise, No. 4, La Dia-
conesse, Genf 1967. Ders., Diakonissdmbetet i den grekisk-ortodoxi Kyrkan
(schwedische Ubersetzung von P. Edwall), in: Svenskt Gudstjanstliv 41 (1966).
Ders., La questione dell’ingresso delle donne nel sacro clero secondo la tradizione
Orlodossa Orientale (italienische Ubersetzung von T. Moschopoulos und L. Giam-
porcano), Mailand 1977. Ders., Das Amt der Diakoninnen in der kirchlichen Tra-
dition (dt. Ubersetzung von Th. Nikolaou), in: Una Sancta 33 (1978) 162-172.
Ders., Gottesdienst und Menschendienst, in: Diaconia 3, Stuttgart 1979. Ders.,
Orthodoxe Kirche und Diakonisches Werk (auch englisch: ,,Orthodox Church und
Diaconal Work* sowie schwedisch ,Diaconi i Ortodoxa Kyrkor®), in: G. Schwen-
son/D. Thompson (Hg.), Kyrkorna och Diakonien - The Churches and the Diaco-
nate, Uppsala 1985, 143-162. Ders., Die Tradition der Orthodoxen Kirche in bezug
aufdie Frauenordination, in: E. Gdssmann/D. Bader (Hg.), Warum keine Ordinati-
on der Frau? Unterschiedliche Einstellungen in den christlichen Kirchen (Schrif-
tenreihe der Katholischen Akademie der Erzdiézese Freihurg), Minchen 1987, 26-
49. Ders., L’institution des diaconesses dans PEglise Orthodoxe et la possibilite de
sa renovation, in: Contacts-Revue Fran$aise de I’Orthodoxie 41 (1989) 124-144.
Ders., Donna e Ministerio - Prcsentazione teologica della tradizione e della prassi
ecclesiastica bizantina, in: C. Miiitello (Hg.), Donna e Ministerio - Un dibattito
ecumenico, Rom, 99-118. Th. Hopko (Hg.), Woman and the Priesthood, St. Vladi-
mir, N.Y. 1983. E. Behr-Sigel, Le ministere de la femme dans PEglise, Paris 1987.
Dies., Consultation inter-orthodoxe sur la place de la femme dans PEglise et sur le
Probleme de Pordination des femmes, in: Femmes et Hommes dans PEglise 37,1
(1989) 28-30. Dies., The Ordination of Woman: An Ecumenical Problem, in: So-
bornost 13,1 (1991) 25-40. D. Belonick, The Spirit of the Female Priesthood, in:
Th. Hopko (Hg), Woman and the Priesthood, St. Vladimir, N.Y. 1983, 135-167. A.
Jensen, Das Amt der Diakonin in der kirchlichen Tradition des ersten Jahrtausends,
bi: P. Hinermann u.a. (Hg.), Diakonat: Ein Amt fur Frauen in der Kirche - Ein
frauengerechtes Amt?, Ostfildern 1997, 32-52. Dies., Frauenordination und ©6ku-
menischer Dialog, in: ThQ 173 (1993) 3, 236-241. Dies., Wie patriarchalisch ist
die Ostkirche?, in: Una Sancta 40 (1985) 130-145. K. Karidoyanes FilzGerald, The
Characteristics and Nature of the Order of the Deaconess, in: Th. Hopko (Hg.),
Vornan and the Priesthood, St. Vladimir, N.Y. 1983, 75-95. Dies., Woman Dea-

c’ns in the Orthodox Church: Called to Holiness and Ministry (Holy Cross Ortho-
dox Press), Brookline, MA 1998. I. Karmiris, 'H Oeatq Kat g Oiaxovia twv

VuvatKcov ev rf ’OpOo66™w EKKXqoia, in: Jahrbuch der Theologischen Fakultat
der Universitat Athen 22, Athen 1975, 471-527. |. Raming, Der Ausschluss der
Frau vom priesterlichen Amt. Gottgewollte Tradition oder Diskriminierung?, Kdln
'973. D. Reininger, Diakonat der Frau - eine Vision. Zur neueren Diskusion um



212

den Diakonat der Frau, in: B. NICHTWEISS (Hg.), Schauen, worauf es ankommt
... 25 Jahre Standiger Diakonat im Bistum Mainz (Mainzer Perspektiven. Berichte
und Texte aus dem Bistum 9), Mainz 1996, 182-197. Dies., Diakonat der Frau in
der einen Kirche, Ostfildern 1999 (Dissertation; mit guter dt. Zusammenfassung
der Studien von E. Theodorou und einem umfassenden Literaturverzeichnis).



213

AN ALMOST LOST TRADITION: THE DEACONESS
IN THE ARMENIAN CHURCH

t Mesrob K. Krikorian, Wien

/. Introduction

The Office of deaconess is a very topical problem that concerns not only the
Roman Catholic and Orthodox Churches, but also most other Christian communi-
ties. Numerous rccent studies are published about this subject, but many questions
still remain open to discussion and need further clarification. The obscurity results
from the approach of some theologians and historians who search for an absolutely
uniform tradition of deaconess which has never existed. In fact, the Office of dea-
coness has developed differently not only in various Churches and countries, but
also in various parts of the same Church or the same country. The only Church that
has continuously maintained the tradition of deaconess (Greek: diakonissa)
throughout the centuries is the Armenian Apostolic (Orthodox) Church, although
°ot in a stable and firm manner, but rather in a variable manner, irregulér in
strength, intensity and spreading.

Il. The Christianization ofArmenia

The first Apostles who came to Armenia and preached the Gospel were
Thaddaeus (,Lebbaeus whose surname was Thaddaeus)*“! and Bartholomew, who,
according to an old Armenian tradition, documented already in the 5h Century,

were martyred by King Sanatrukes in about 66/68. The official christianization of
(he country, however, took place at the beginning of the 4lh Century (301-314),
when King Tiridates the Great (298-330) together with Gregory the llluminator
(Patriarch 314-325/26 A. D.) proclaimed Christianity as the national- or state-
religion of Armenia. At about that time, as an armed conflict broke out between the
Christians and the heathen government and priesthood of the country, on the stage
°f history appeared a group of Christian women/virgins, 37 in number, who, ac-
cording to a tradition, had arrived from Rome and, in accordance to another tradi-
tlQn, had fled from an Underground monastery in the province of Vaspurakan,
c'alled ,Hogeac* Vank‘’. The leader of these virgins was Gayiane, but the most
heautiful woman among them was named Hripsime. King Tiridates, as it usually
happens, feil in love with Hripsime and wanted to take her as his wife, but she

| Mat. 10,3.



214

refused, arguing that she can not marry somebody who does not confess Christ as
Son of God and Saviour of the World. In 312/13 the King condemned Hripsime,
Gayiane and the other 35 devoted women to death. This was the initial event that
led to the proclaination of Christianity in 314; hence Armenia became the first
Christian country, because Byzantium officially accepted Christianity only in the
days of Emperor Theodosius I. (379-395). Since this time, Gayiane and Hripsime

became symbols, signs, and the most popular names for nuns and deaconesses. The
history of the conversion of Armenia has been documented in the 5h Century in a
Book called Agathangelos?2.

I11. Biblical Witness

The first evidence concerning deaconesses is found in the epistles of Paul,
namely Rom. 16, | where Phoebe is called ,our sister who is a servant (StctkOVOi;)
of the Church which is in Cenchrea, and | Tim. 5, 9-12 where devoted widows
(xflpa) and their good works are mentioned. We can add to those testimonies 1 Tim
3, 11 where the Apostle speaks of the wives of deacons, that they must be ,grave,
not slanderers, sober, faithful in all things* and Tit. 2, 3-5 where the duties of aged
devoted women are described as follows:

,»(3) The aged women likewisc, that they be in behaviour as becometh holiness, not false accus-
ers, not given to much wine, teachcrs of good things; (4) That they may teach the young women
to be sober, to love their husbands, to love their children, (5) To be discrect, chaste, keepers at
home, good, obedient to their own husbands, that the word of God be not binsphemed*.

In all these biblical quotations there is no clear evidence that in the days of
the Apostles there was an office of deaconess. Apparently the wives of deacons, as
well as devoted widows and aged women (at least 60), served the newly estab-
lished Christian communities, especially in teaching and charity works. The only
certain and reliable proof is the case of Phoebe who is called deacon, meaning that
she was set apart and accepted by the Apostle and the community of Cenchrea as a
minister who - as it seems - served the Christians in education and charitable
works. But it is difficult to conclude whether she was accepted to the Office of
ministry through imposition of hands or simply by assignment.

2Agathangelos (Agat'angelos), crilical edition by G. Tf-R-MKRTC'EAN and S. KANAYANCE
Tiflis 1909; English IranslaliBn by R.W. THOMSON, Agalhangelos - History of the Armenians, Al-
bany, NY 1976. For further bibliography see R.W. THOMSON, A Bibliography of Classical Armcnian
Litcrature to 1500 A. D. (Corpus Christianomm), Brcpols-Turnhout 1995,90-95.



215

IV. The Witness of Ecumenical Councils

Already the first Ecumenical Council of Nicea (325), which was convokecl to
examine the heresy of Arius, speaks of deaconesses (nspi xwv SictKoviootdv) in its
canonical decision no. 19, of course indirectly. This canon in fact deals with the
followers of the sect of Paul of Samosata who wished to return to the bosom of the
Church. It instructs to rebaptize the adherents of the sect. If somebody was a mem-
her of the clergy, according to the regulation, he should be reordained. Then the
canon immediately adds: “’‘Qaauxtoc se Kal Trepi tcov OtaKOvtaatov Kal 6Atoq
trepl tujv ev xtd kowvevi eETaCopevcov 6 ainOQ romc. TrapacpuAaxOnoerai.
’Epvf|lo0r)pEv 6e tcov StaKovtoatdv tcov ev Xt oxnpaxi E*EraaOeiacv, ette! prjxe
XEipoOeaiav xtva €exouoiv, coote frccTravxog ev Toig AaiKoTg auTccc
nexcceafiat”3. In English translation it says:

,Likowise one has to act in the sntne way with regard to the deaconesses, and in general the samc
rule should be obscrvcd for all those who are registcred to the functions of the clcrgy. Wc men-
tioned those who among the Paulinians arc enrolled as deaconesses, because thcy have not re-
ceived ordination (,by imposition of hand" - yf-ipoOeoin), and that they should absohitcly be
counted to the laity".

Consequently, can. 19 of Nicea affirms that in the 4lh Century the ordination
of deaconesses (StoKOvtaoa) was accepted and usual in the universal Church, at
least in the Church(es) of the East. According to an old tradition, documented in
the 5"”Century, the canons of the first Ecumenical Council were brought to Arme-
ttia by Bishop Aristakes, the younger son of Gregory llluminator, who had partici-

Pated in the assembly. The Armenian historian Movses Khorenac'iiMoses Cho-
tenensis (5/8lh Century) relates in his book:

»~Then Aristakes returned with words of truc faith (i. e. the Creed) and twenty canonical chaptcrs
of the Synod, Corning to mcet his father and the King in the city of Valardapat/Vagharshapat.

Thereupon St. Gregory bccainc joyful and added himsclf some chapters on the canons of the
Council formorc caution regarding his diocese4.

It is interesting that the Armenian text (in classical Armenian = Grabar) has
slightly modified the Greek original: the first designation of deaconess has been

translated as ,deacons®, whereas the second designation has been rendered into
-.deacon women* (yrsarkawag kanayk™) as follows:

3 P.-P. JOANNOU, Fonti Fase. IX, Discipline generale antique (I\VC-1XC s.), tome |, 1: Les canons
<‘es conciles oecumeniques, S. Nilo/Rome 1962, 40-41.

4 MovsCs Xorenac’i, History of Armenia (Arm.), Tiflis 1913, 240-41; Agalhangelos, History of
Annenia (Arm.), Tiflis 1909, chap. 127, paragraphs 884 and 885; M. ORMANIAN, Azgapatum (,His-
Jory of the Armenian Nation", Arm.) |, (Istanbul) 1912, 112, and M.K. KRIKORIAN, The first three

-eumenical Councils and their Significance for the Armenian Church, in; The Greek Orthodox Thco-
logical Review 16 (double issue: Nos. | and 2), 193-95.



216

,Likewise the saine rule should bc applied for deacons and for all who are in Orders. We men-
tioned also (he deacon women who have ordinalion only in appearanee; they should in fact be
counted lo (he laity™5.

The feminine form of deacon/,sarkawag* as ,sarkawag-uhi* can be already
found in the Armenian literature of the 5h Century. For instance, in the translation
ofthe Commcntary to 1 Tim. we read: , This is said for sarkawaguhi women who
were servants (ministrant) of the Church”6.7Actually the same term ,servant* or

~ministrant“/,,.vpa.ravwr is used in Rom. 16,1 for sister Phoebe.

Another documentary evidence is provided by the Council of Chalcedon
which was convened in 451. Canon 15 speaks clearly of deaconesses and suggests
not to ordain devoted women to the office of deacon before forty:

,De diaconissis.
Diaconissam non ordinandam ante
annum quadragesimum et hanc cum
summo libramine. si vero suscipiens
manus inpositianem et aliquantum
temporis in ministerio permanens
seinetipsam (radat ad nuptias, gratiae
dei contumiliam facicns, anathemalizetur
huiusmodi cum eo, qui illi coniugitur™”

In English the whole text reads as follows:

,One should not ordain deaconesses before (he age of forty, and this after a severe probation. If,
afler recciving the Ordination and exercising for a while her ministry, she gets married, thus in-
juring the grace of God, she should be anathematized, as well as the one whom she joined in
wedlock*®.

Usually the Greek language and canon law differentiate between the Ordina-
tion (xEipoucata) of lower Orders (reader, subdeacon, monk and abbot), and the
ordination (xetpoTOvia) of higher or major Orders (priest and bishop)8. However, it
is interesting that in this canon 15 of Chalcedon the term xEipotovia has been used.
The Armenian Church has rejected the christological formula of Chalcedon, but
she highly venerates the theological and canonical decisions of the ecumenical
Council of Nicea (325), which testifies the ordination of diakonissa in the 4,h Cen-
tury.

5 Kanonagirk’ Hayoc' (“Canon Book of (he Armenian Church”, Arm.) I, edited by V. HAKO-
BYAN (Yakobean), Erevan 1964, 130.

6 Bargirk' Haykazcan Lezui (,Dictionary of the Armenian Language®) I, Venice 1857,701b.

7JOANNOU, op. cit, 81-82.

“LThK 4 (1960) 1346.



217

The ministry of deaconess in the early Church was a necessity, at least until
the 6lh/7'h Century, in Connection with the baptism and charitable care of women as

well as with the teaching mission in nunneries. This tradition was spread especially
in the autocephalous Churches of the East, but gradually it ,made some headway*9
also in the West and survived there much longer. In 1101 Paulos of Taron protests
against the Franks ,who order women to ascend the altar, though this is foreign to
the canons of the Apostles and Prophetsl(0*. , The Franks* are the Crusaders who
came to Cilicia or Little Armenia during the 1 llh Century. From there they contin-

ued their way to Palestine to liberate Jerusalem from the hands of the Muslims. At
this time the Institution of diakonissa was practised in various parts of Armenia.
Nevertheless in the same year (1101), Mxithar of Ayrivank' records in his chroni-

cle that in Jerusalem the light did not kindle at Christmas-eve, ,because the Frank
(= Latin) had given the ministry to women’11.

In the Byzantine Church from about the 4lh Century, devoted women, espe-

cially widows, were ordained as diakonissa to assist the priests in the celebration of
Liturgy and during the baptism of adult women. In his scholarly book Church and
theological Literature in Byzantine Empire, Hans-Georg Beck comments on the
deaconesses as follows:

JAs it seems preferably widows wecrc elccted for this ecclesiastical officc. That they received an
ecclesiastical Weil/ie/ordination, is sure. Their functions mainly referred to liturgical events, as far
as wonten were concemed, for instance the baptisin of women etc, With time Opposition against
this institute became morc and more powerful. This development was supported by the fact that
the disappearance of adult-baptism had already strongly limited the sphere for activities of the

deaconesses. Nevertheless the Office of deaconess existed for the Great Church at least until the
12V| Century12.“

Some other scholars or theologians assert that the reason for the downfall of
the offtce of deaconess was not only the disappearance of the baptism of adult

women, but also the rapid development and spreading of monasticisml3. In general,
alniost all theologians are convinced that the position of deaconess was equal and
equivalent to the offtce of deacons. They could wear or bear the stole and were
entitled not only to assist the priest at the baptism of women, but also at the altar

9 Encyclopaedia Britannica 7 (1951) 96a.

1l Letter to Theophiste, quoted by V. HATSUN1, Bazmavep (,Nunneries in Armenia”“, Arm ),
venice 1923, 72.

" V. HATSUNI, The Armcnian Women in the History (Arm.), Venice 1936, 150.

12 H.-G. BECK, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Munich 1959, 106:
Mit Vorzug scheinen die Witwen fir dieses Kirchenamt gewahlt worden zu sein. DaB sie eine kirchli-
che Weihe erhielten, ist sicher. lhre Funktionen bezogen sich hauptséachlich auf liturgische Vorgange,
soweit dabei Frauen betroffen waren, etwa bei der Taufe von Frauen u.d, Mehl- und mehr freilich
Wachte sich die Opposition gegen dieses Institut geltend, die es um so leichter hatte, als mit dem
verschwinden der Erwachsenentaufe der Wirkungskreis der Diakonissen an sich schon stark einbiif3te.
Wmerhin kennt fur die Grof3e Kirche mindestens noch das 12. Jahrhundert ihr Dasein”.

13 LThK 3 (1959), 327, the article ,Diakonissen* is signed by K. ALGERMISSEN.



218

during the Holy Liturgy, reading the Gospel and bringing up and solemnly pre-
senting the chalice to the ceiebrant. The ordination of deaconess in Greek is desig-
nated by the term jExpaQzmuJKheirotesia, which was used for minor Orders. But
the Armenian Church does not recognize such differcntiation and discrimination,
and performs the ordination of women in the same way as that of deacons. The
main problem is the question whether the ordination of deaconess means the con-
ferring of an ecclesiastical ministry (German: geistliches Amt®) or if it simply
assigns a woman to a clerical/religious Orderl4!

V. The Armenian Tradition

For the Armenian tradition of deaconess there is no authentic record from an
earlier time, except of course a Church which was established on the martyrdom of
devoted women, St. Hripsime and her companions. This Church vcnerates the
dogmatic and canonical decisions of the ecumenical Council of Nicea (325) and, in
spite of the refusal of the Council of Chalcedon (451), always held a very close
relationship with the Byzantine Church, and naturally would have practised the
ordination of diakonissalArm. ,sarkawag kin“ or ,sarkawaguhi“. We find the
earliest reference in the canons of the Synod of Dvin (553/55), which was con-
vened under the presidency of Catholicos Nerses of Bagrewand (548-557). But it is
not very clear and certain. Canon 16 reads as follows:

,The women should not dare to stand near the priests, but the deacons will serve and the women
should pray Standing in their place. And thcy should not be collaborator with the priests, as we
hear, laking the place ofdeacons"15.

I believe an ordinary lay-woman would not dare to stand near the priest and
assist him in the performance of baptism. Most probably the above mcntioned
women were deaconesses who - following the tradition - continued to ,,co-work*
with the priest during the ceremony of baptism, although in the 6lh Century adult
women to bc baptized would be very few in Armenia. However, this canon of Dvin
shows that an Opposition against the deaconesses was gradually growing in Arme-
nia, too.

In the 9,h Century, the institution of deaconess apparently experienced a re-
vival. The reason was the foundation of a new Armenian Kingdom under the lead-
ership of the noble house of Bagratuni. Though officially the new dominion was
declared in 885/86, in reality the Bagratid princes started to rule in Armenia much

earlier. From this period we have very firm evidence of deaconesses. In a Ritual
from the 9-10h Century (kept in the Mkhitharist Library at San Lazzaro in Ven-

14 Ibid.
15 Kanonagirk’ Hayoc’ 1, 485.



219

icel6), at the end of the Order of ordination of asceticsl7, there is an explanatory
note which obviously confirms the existence of deaconesses as a natural and usual
matter of fact. This briefremark reads as follows:

,But as lo the women, they are to be given schem™ and the satne Order should be perforrned. But
the deaconesses (sarkawaftuhik'n) shall takc their clothes off and cover their forehcad with black
cap!'l up to eyebrow*,

It is interesting that in a time when the office of deaconess in the Church of
Byzantium suffered a decline, the same institution in Armenia was experiencing a
period of flourish. Most probably, the proper ceremony for the ordination of dia-
konissa was compiled and redacted in the 9" Century. Armenian Catholic authors,
such as Barsei Sargisian, Grigor Sargsian and Vardan Hatsuni, who are critical
towards the Armenian Church, presume that the ceremony of ordination of
deaconesses could be introduced in the Book of Ritual during the 9/10h Century,
but without the title ,,Ordination* (!). Hatsuni, describing Rituals, writes as fol-
lows:

,This ordcr (of ordination of deaconesses) does not exist in Ihc oldest Ritual20; probably it was
compiled and introduced in the Ritual after the 10" Century, that is in the 12-13™ Century, or the

prayer existed. but without the inappropriale title Ordination etc21.

However, Hatsuni2? is inclined to ignore the existence of the office of dea-
coness in the Armenian Church before the 1()" or 12,h Century, without any sub-

stantial or convincing argument. He thinks that it was mainly the influence of the
Western Church which stimulated the development of the institution of deaconess.

Bightly, Kristin Arat23, in a study dedicated to deaconesses in the Armenian
Church, rejects the opinion of Hatsuni, arguing that during and after the 10" Cen-
tury, this office had almost disappeared in the Roman Catholic Church and conse-
quently could not influence positive developments in Armenia.* 11

““ MS No 320 of Vcnice (9-10™ c.).

11 The Ritual recognizes two sorts of devout men living in solilude under vows of poverty, chas-
li(y and obedicnce: a) ,Monoz.tm"Imonk who conducted a cclibalc lifc in a monastcry or in a monastic
Cell and b) ,/Cronawo/Vrcligious (Lat. religiosus) who practised a very severe ascetic life and used to
vvear habits madc ofraw and gross animal-hairs.

"* Sehern or sk'em = £x>ina> Habitus, black dress for the religious.
t 12 The Armenian term phakeln corresponds to the Grcek word (poaKEAloi; and means ,dress,
head-cover*,

20 MS No 320 of Vcnice (sec footnote No 16).

21 ,Large Cataloguc" (see footnote No 18), ibid. 74.

““ V. HATSUNI, Nunnerics in Armenia, in: BazmavCp (1923) 72 ff. and IDEM, The Armenian
"»men in the History (see footnote No 11), 150-53.

3 M.K. ARAT, Die Diakonissen der armenischen Kirche in kanonischer Sicht, in: Handes Am-
soreay, Vienna 1987,167-68.



220

VI. The Order of Ordination of Deaconesses

Apparently for some scholars it is not easy to observe and examine the office
of deaconess and the order of ordination separately. Surely the Armenians, who
were the first to proclaim Christianity as the official religion of their country (314)
under the impulse or pressure of the martyrdom of St. llripsime and her compan-
ions, would not wait for five or six centuries to institute the office of deaconess at a
time when it had almost disappeared both in the East and the West2l. It is quite

probable that the Armenian Church has arranged a proper ceremonies’ order for the
ordination of deaconess in the 9,h or 10lh Century, partly translating from Greek or
Syrian texts. But this development does not mean that the institution of deaconess
originales from the 9-10,h Century; it rather means that in the early period, the Ar-
menians ordained diakonissa with the same order of ceremonies which was defined
and settled for the deacons. It is interesting and illustrating to recall a parallel ex-
ample: in early times the appointment or election of a person to the throne of the
Church was sufficient to become katholikos, or in other words, the head of the
Armenian Church. Only in and after the 9lb Century did the Armenians begin to
Ordinate an elected bishop to the office of katholikos28! This change coincides with
the foundation of the Bagratid Kingdom in 885/886 which guaranteed the political
security ofthe nation and the Church. Perhaps the fact that from the 9,h Century on,

the katholikoi crowned the kings (both in Armenia and Cilicia), contributed to the
emergence of this new custom. In addition to the ordination, in the 12h Century,
under the influence of the Western Church, the Armenians started also to anoint
their katholikoi26.

We find the order of ordination of deaconess in a Ritual dated 1216 (MS No
323 of Venice), although it had been compiled already in the 9lh Century. The
ceremony is entitled: ,Ordination of sarkawag kananc'/women deacons who are
sarkawaguhik(feminine of sarkawag or deacon). The ceremony Starts with
Psalm 44 (45), ,,My heart is inditing a good matter; | speak of the things which |
have made touching the King; my tongue is the pen of a ready writer* (1 - 17), and
then continues with a prayer said by the bishop:

,O benevolent and merciful God who did create everything Ihrough thy word of command,
through the Incamation of your only-begotten (Son), you have equated the female with the male
in holiness. And as it has pleased you to bestow the grace of the Holy Spirit not only upon men,
but also upon women, similarly elcct now thy maid (servant) to the office of the needs (service)
ofthy Holy Church, and give to this the grace ofthy Holy Spirit to preserve her unblemished and
in rightousness, through the mercy and charity of thine Christ with whom and to whom befit

24 Cf. ibid., 182-83.
25 V. HATSUNI, Election and Ordination of Catholicoi in the History (Arm.), Venice 1930, 108-
139 and M.K. KRIKOR1AN, The Development of Primacy of the Head of the Armenian Church, in:

Wort und Wahrheit, Supplementary Issue No 4, Vienna 1978, 87-88.
2f HATSUNI, ibid., 139-49, and KRIKORZ1AN, ibid.



221

glory, power and honour to you, almighty Falher and lo lhe lifc - giving and delivering Holy
Spirit, now and always (to all eternity, Amen)”37.

This is the whole prayer. It can be logically concluded (hat in fact the order of
Ordination of deaconess was the same as that for (male) deacons, with the addition
of the above quoted prayer, which after the 13h Century can be found in many
manuscripls kept in Venice, Jerusalem and Erevan. Two sentences are important
and worthy of noting:

First: the Statement that ,,You have equated the female with the male in holi-
ness*.

And secondly: the main aspects and elements of an Ordination: ,Similarly
elect now thy maid (servant) to the office of the needs (service) of thy Holy
Church, and give to this the grace of the Holy Spirit“ etc. It is evident that the
eleetion and the calling of the Holy Spirit upon a candidate are the essential signs
and elements of a proper ordination, Consequently, there can be no argument or
dispute concerning the question whether this supplication is a valid and authentic
prayer of ordination or not.

VII. Abundant in Variety

After the secondhalf of the 12'h Century up to our days, there are numerous

evidences and records in connection with deaconesses, both in Armenia proper and
Cilicia, and since the 17lh Century also in the Armenian Diaspora - New Julfa/lran,

Tiflis, Jerusalem and Constantinople. The designation of ,variety* means that the
Office or institution of deaconess was accepted and practised in some parts of Ar-

menia, and at the same time it was refused or not followed in other regions. And
this | regard as an ideal Situation or solution.

Let me now present some historical or literary evidences. In 1184 the well -
known scholar Mxithar Gé4, in his judicial book named ,Book of Court* or ,,Book

of Process*, States as follows:

.There are women ordained as deacon who are called sarkawaguhi, to preach to (devoted)
women and to read the Gospel so that no male enteis (into nunncries) and she (they?) should not
go out of the monastcry. Bul when the pricsts perform baptism, they (i. c. the deaconesses) comc
to the font, bccause they wash women with the water of remission, behind the curtain. Their dress
in every rcspect is the same as that of religious women, but they carry a cross on the forehead and
the stole on their right side hanging down. This should not be considcred something new or21

21 MS No 907 (17 Century) of Matenadaran in Erevan, fol. 309b - 310a. See a German transla-
bon by ARAT.op. eit., 177.



222

againsi ordcr, bccause we leam il from ihc tradition of the saint Aposlle (Paul) who says: | com-
mend unlo you Phibe, our sisler, who is a servant of the Church”28.

In the Statement of G64 it is interesting to read that the office of deaconess ,,is
not soinething new*, as it comes from an apostolic tradition.

In 1265, another seholar, namely Smbat Sparapet/Connetable, who adapted
the Book of GoS to the life and state of the Armenians, in his Codex affirms as
follows:

,1f the (parish) priest proposes, also sarkawaguhik/deaconesses may be ordained, so that they
may preach the (religious) wonien and read the Gospel (...) and wash the (feniale) childrcn and
women with the water of remission“29.30

In 1299 the historian Stephanos of Siwnik' testifies in his work:

,From women could bc (ordained) deaconesses, so that they may preach in the monasteries of
women (...) She asccnds on the altar, preaches and rcads the Gospel, however not among multi-
tude on the altar, but (standing) alone or in a corner (!)”"M.

A manuscript of Hymnal, written in 1655 in the village of Snher in the prov-
ince of Siwnik’, was ordered by the ,pious deaconess (sarkawaguhi) Hripsime”
This name was and is popular for religious women and deaconesses among the
Armenians. In the 19h Century a certain ,awag sarkawaguhi/archdeaconess Hrip-
sime* donated the portal ofthe main entrance ofthe cathedral at the monastary of
St. Etchmiadzin in Armenia. And the only deaconess of the Armenian Church at
present time is also called Hripsime (Sasunian), who, in 1982, was ordained ac-
cording to the rites of making deacons by the late Patriarch Shnorhk Kaloustian of
Constantinople.

VIII. Hripsime and Thekla

At an international Symposium dedicated to the theme ,Gender and Relig-
ion*“, |1 was asked whether the vita of Thekla, the woman converted by the apostle
Paul in lIconium, has had any impact on the narrative of the life of St. Hripsime.
The answer to this question can be interesting and useful in elucidating the influ-
ence of an ,apostolic tradition* in another sense. In fact. St. Thekla is venerated

28 Mxithar G64, Girk‘ Datastani (Datastanagirk”), edited by C. THOROSIAN, Ercvan 1975, 136
f, cf. ibid. 400.

29 Sempadscher Kodex aus dem 13. Jahrhundert oder Mittelarmcnisches Rcchtsbueh, edited by
KARST, Strassbourg 1905 (two volums: vol. 1 text and vol.il commentary), can. 60; sce also
HATSUNI, The Armenian Women in the History, 153.

30 S. ORBELEAN, History ofthe Provincc of Siwnik’ (Arm.), Moscow 1861,80; cf. HATSUNI,
ibid.

51 MS ofSan Lazzaro, Venice, see HATSUNI, ibid.



223

also in the Armenian Church and she is being remembered every year at the begin-
ning of October, quite near to the feast-day in the Latin/Roman Catholic Church
(September 23,i) and in the Greek Orthodox Church (September 24lh). Curiously
enough, there are some similarities in the biographies or hagiographies of these
two saintly women, but also several differences which | present here:

St. Thekla

1. Solves her first engagement
(,Verlébnis*) in Iconium and later
rejects the proposal of marriage of
the Syrian Alexandre.

2. Condemned to death by fire
(to be burned), but then she was let
free.

3. Condemned to fight against
wild animals (,, Tierkampf*).

4. Performed  self-baptism
jumping in a dungeon full of water,
at the beginning of the struggle with
animals.

5. The wild animals did not
touch her; she was set free (compare
with the story of Daniel).

6. Tryphania, a noble lady or a

L,queen*“ (1), took care of her and
defended her.

St. Hripsime

1. Rejects the proposal of mar-
riage of Tiridates (298-330), the
Arsacid King of Armenia.

2. Condemned to various pres-
sures, sufferings and torture: she was
fettered on four pales and her body
was burned up; the intestine was
dragged away and the eyes were
bored out; at the end the whole body
was dismembered.

3. Resisted against the will of
King Tiridates who at the end be-
came heavily ill and resembled a
,wild boar*.

4. Took upon her the baptism
of blood (the martyr’s death), to-
gether with her 36 sister-nuns.

5. King Tiridates exerted pres-
sure on her (struggle between Hrip-
sime and the ,wild boar“), but he
could not succeed to subdue her to
his will.

6, Gayiane, probably of noble
origin (Hrip'sime herseif was of
Jroyal lineage®) and “mother of the
nuns”, encouraged her not to give up
her faith and hope.



224

In view of the above mentioned similarities and differences, we can conclude
that the vita of Thekla has most probably influenced the history of Hrip'sime. At
the least, the Armenians in the hagiography of Thekla have seen the parallel story
of St. Hrip'sime. In this respect there is an amazing relief of Thekla and the Apos-
tle Paul in the cathedral of St. Etchmiadzin, Armenia. On the right side of the patri-
archal church, above the baptismal font, the scene of baptism is carved: Thekla
Standing, the left hand down, but the right on the breast; the Apostle sitting on a
chair and looking to her. There is an inscription which reads: ,,I received the bap-
tism; He who ordered to you to preach, the same commanded me to baptize*. The
scholars believe that the relief of Thekla originales from the 5lh Century, when
Patriarch St. Sahak (f439) undertook the renovation or reconstruction of the Ca-
thedral32. At about this time or in the second-half of the 5lh Century, the first Ver-
sion of Agathangelos was also compiled, which relates the life and mission of St.
Gregory the Illuminator (f325/26) and of St. Hrip'sime. Subsequently in the par-
allel and comparative Armenian history, St. Gregory is regarded the Apostle (Paul)
who, with his sufferings, indirectly encouraged Hrip'sime to remain firm in her
Christian faith.

IX. Concluding Words

From my study it is not difficult to learn and understand that the Armenian
Church has maintained in a unique way the tradition of deaconess. This tradition is
unique also in the sense that it is entirely different from the tradition of the early
period of the Orthodox Church. For the Orthodox or Byzantine Church, the dia-
konissa belonged to the minor orders33, as is the case in the Syrian Orthodox or
Coptic Orthodox Church, which is the reason why the ordination of deaconesses is
designated with the term Kheirotesia/cheirotesia. In the Armenian Church the
Office of deacon and deaconess forms the first and fundamental stage of the priest-
hood - deacon, priest and bishop. Consequently one could rightly conclude from
our Statement that in the Armenian Church, the way to priesthood is open or should
be open also for women. Neither in the past, nor in recent times has the Church
ever thought about the ordination of women as priests. How can we then explain
the paradoxal position of the Church?

12 A. GHAZARIAN, The Paintings of the first Martyr Thekle and of Apostle Paul, in: Biblical

Armenia (International Conference hcld in GSakan/Armcnia, 21-24 Juni 1999), theses of reports.
Etchmiadzin 1999, 104-107.

33 This is at least the opinion of various renowned theologians such as 1. KARMIRIS, G. KHO-
DRE and N. CHITESCU, but it is not uncontradicted. Particularly E. THEODOROU has argued for
many years that the ordination of the byzantine deaconness was a cheirolonia, not a chcirotcsia. See in
this volume IDEM, ,Weibliche Kleriker aus orthodoxer Sicht. Unter besonderer Berticksichtigung der
Empfehlungen der Panorthodoxen Theologenkonferenz von 1988" (with literature).



225

Besides (he regular deacons, the Armenian Church also recognizes so called
..Worldly deacons* who are married and serve the local churches in their districts.
They practise various professions, but they are called to conduct an exemplary life
and to he accepted by the faithful. Such people normally remain deacon for their
whole life, but if anyone decides to be ordained priest, nobody of course may ref-
use his wish. There is nothing written in this respect, but 1 prcsume that the office
of deaconess has been understood by the hierarchs and theologians of the Arme-
nian Church in analogy of such ,,worldly deacons*.

The original title of my study reads: ,An almost lost Tradition*. After the
Genocide perpetuated by the Ottoman Turks in Eastern Anatolia or West Armenia
during the First World War (1915-1917) and the political events and changes in
Eastern or Russian Armenia (1918-1920 Free Republic of Armenia, 1920-1990
Soviet Socialist Republic), the Church suffered hard losses. During this period
many churches, monasteries and nunneries were destroyed and ruined, numerous
religious people were massacred or dispersed, and the education and training of the
new generation was interrupted, Until the First World War, the Armenians had
flourishing centres of deaconesses in Armenia proper at the monasteries of
Hrip'sime and Gayiane, in Tiflis, Constantinople, Jerusalem and New Julfa/lran;
today there is only one deaconess serving the Armenian community in Turkey.
However, serious efforts are being undertaken now to revive the tradition of dia-
konissa, especially in Constantinople, Beirut and Armenia. We hope that in the

coming years these efforts will bring abundant results for the strengthening of the
Armenian Church and for the Glory of the Triune God.



226
WOMEN'’S SERVICE IN ANCIENT SYRIAC CHRISTIANITY

Susan Ashbrook Harvey, Providence/Rhodelsland

The roles and Offices available to Christian women in ancient Syriac tradition
have received detailed attention in modern scholarship, especially with respect to
the office of deaconess as prescribed in Syriac canon law. My intention here is not
to repeat what others have already demonstrated. Rather, | hope to contribute to the
discussion of Syriac women in their ecclesiastical Service by drawing on a broader
rénge of evidence than has generally been utilized in such studies'.

Two areas of particular relevance have not been adequately considered: first,
the office of Daughter of the Covenant (Bart Qyama), and second, the types of
public ministry associated with women in late antique Syriac Christianity. In both
instances we must rely heavily on evidence outside canon law technically speak-
ing, since references in the canonical legislation are scarce. Hagiography and
homiletic literature can be fruitful sources, but not without problems. It can be
difficult to assess when a text is descriptive of an actual practice or Situation, and
when it is merely representative of an ideal. With canonical literature, on the other
hand, we must question how widely specific rulings were known, how closely they
were followed, and the limits on their authority. A greater variety of texts may
allow us a fair reading on social expectations, Standard patterns of activity, and
those areas vulnerable to contested authority. Such considerations may provide
substantial nuance to our established views on women’s official roles and functions
in ancient Christianity.

I will first summarize briefly the information on women’s Offices in Syriac
canon law, highlighting the position of deaconess. | will then discuss the limited
surviving evidence for the office of Daughter of the Covenant. Finally, | will con-
sider two examples of women’s public ministry and types of leadership as we see
these exercized in late antique Syriac literature, where in fact presentations do not
always conform to the dictates of canonical legislation.* 54

{For close Ireatment of the Syriac canonical literature, see especially S.P. BROCK, Dcaconesses
in the Syriac Tradition, in: P. VAZHEEPARAMP1L (ed.), Woman in Prism and Focus. Her Profile in
Major World Religions and in Christian Traditions, Rome 1996, 205-18; A.G. MARTIMORT, Les
Diaconesscs. Essai Historique (Bibliotheca “Ephemerides Liturgicae Subsidia”), Rome 1982, esp. 21-
54, 165-70; and C. ROBINSON, The Ministry of Deaconcsses, London 1898, esp. 169-96. Further
contextual material may be found in S.A. HARVEY, Women in the Syriac Tradition, in: VAZHEE-
PARAMPIL, Woman in Prism and Focus, 69-80. A full bibliography on women in Syriac Christianity
is given in S.P. BROCK and S. A. HARVEY, Holy Women of the Syrian Orient, Berkeley 1998 (up-
dated edition).



227

/. The Canonical Base

The importance of the Syriac evidence is immediately apparent in the extanl
Syriac Version of the Didascalia Apostolorum, parts of which may date to the third
Century2. Here the deaconess is said to stand ,,in the place of the Holy Spirit“, as
the bishop Stands in the place of God the Father and the deacon in the place of
Christ the Son. The image is arresting in part because of its fully trinitarian account
of the early Christian Offices, but especially because of the prestige thereby granted
to the female presence. The image most certainly rests on the early Syriac prefer-
ence for referring to the Holy Spirit in the feminine, as ,,She*, following the gram-
matical resonance of the term rulw, ,spirit”, a feminine noun in Syriac3.

Despite the exalted image, however, the deaconess was accorded two princi-
Pal tasks in the Didascalia: first, to assist at the baptism of women, and second, to

v<sit Christian women living in non-Christian homes, particularly in instances of
iliness. In the former case, there were ritual requirements which mandated concern

for propriety. Since adult baptism was still the more usual form, and since baptism
required an anointing of the entire body as well as full immersion, the deaconess’s
role was that of assisting the priest so that the ritual itself did not violate Codes of
sexual protocol. Thus the deaconess anointed the candidate before she entered the
font, and received her as she came out. To this ritual function was added an in-
structional one, for the deaconess also had the task of cducating the neophyte in her
new faith. In the case of Visitation of the sick, the deaconess again served a dual
function, both providing practical works of merey (bathing the sick woman) and
offering spiritual instruction.

Just as the Didascalia granted deaconesses a Service that enabled maintanence
°f public decorum in the ministry of the church, so, too, did its rulings on widows
serve to uphold public propriety. For widows, the rulings mandated their keep
a'ong with that of orphans and the poor, and also regulated their activity for the
church community. That activity was confined to the offering of prayers, and it
was to take place with the widow enclosed at home, or sitting in her properly des-
’gnated place in the liturgical gatherings of the church. Both sets of rulings - those
for deaconesses and those for widows - defined women’s contributions to the life
°fthe church in terms that kept thern strictly controllcd in their sphere of activity,
and offered no challenge to the social order ofthe late antique urban setting.

By the late fourth Century, the Apostolic Constitutions show increasing re-
strictions on the office of deaconess as well as growing constraints on how women

1 A. VOOBUS, The Didascalia Apostolorum in Syriac. Vols. | and 1l (CSCO 401-2/ Scr Syr.
'"75-6 and 407-8/ Scr. Syr. 179-80). Louvain 1979.

' Sec S.A HARVEY. Feminine Imagery for Ihc Divine. The Holy Spirit, the Odes of Solomon,
®d Early Syriac Tradition, in: St. Vladimir's Theological Quartcrly 37 (1993) 111-39; S.P. BROCK,
J}0 Foly Spirit as Feminine in Early Syriac Litcrature, in: J.M. SOSKICE (cd.), After Evc. Women,

I'cology and lhc Christian Tradition, London 1990,73-88.



228

might interact with ecclesiastical authorities. A deaconess was no longer to act
without a deacon, nor was any woman to approach a deacon or a bishop without a
deaconess accompanying her. In the Syriac recension of the Testament of Our
Lord, a work perhaps more influential in the Syrian Orient than the Apostolic Con-
stitutions*, the Office of widow has been enhanced8. Widows take on some of the
pastoral duties otherwise ascribed to deaconesses: in addition to their ministry of
prayer, widows were to visit the sick and assist at the baptism of women. They
were further admonished to supervise the deaconesses6. They have a place of honor
at the front of the church, immediately behind the presbyters; deaconesses, by
contrast, have the last place, behind the subdeacons?.* In these regulations,
deaconesses are named not among the clergy but among the laity, as first among
the ranks of women. Elsewhere, however, the canonical legislation of the sixth
Century and later shows a marked decrease in the widow’s place. Mention of wid-
ows in the later texts is made primarily in relation to their receipt of offerings and
support from the church or front individual almsgiversil. Their Service of prayer is
occasionally recalled, but not other pastoral functions.

By the sixth Century, the work of the deaconess is more clearly described in
relation to the sacramental life of the church. In the sixth Century canons, she had
three primary functions: to anoint women and otherwise assist the priest at their
baptism; to stand at the door of the women’s section of the church during the lit-
urgy, to prevent the unbaptised from entcring; and to instruct and teach women in
the doctrines of the church and in the right means of Christian life. There were
regional variations: in some areas, deaconesses served as abbesses in the convents
of nuns, and in that capacity were also able to distribute communion in the absence
of a bishop, priest, or deacon; in some areas, deaconesses wore a stole as did the
deacons9.10

Other canons of the same period state that the deaconess can pour the wine
and water into the chalice (with permission of the bishop); can read the Bible to
women; can place incense in the censer; can wash the sacred vessels, light the
candles, clean the sanctuary; can distribute communion to children, including boys
under the age of five, and to sick or pregnant womenl!l'. Yet shc must not enter the
sanctuary ifa priest or deacon is there; she must not pray out loud when placing the

4 1t appears that Severus of Antioch knew the Testament of Our Lord, and one colophon attrib-
utes the Syriac translation to Jacob of Edessa in 687. MARTIMORT, at p. 43; see also A. VOOBUS,
The Synodicon in the West Syrian Tradition t (CSCO 367-8/ Scr. Syr. 161-2), Louvain 1975,2 ff.

5 VOOBUS, Synodicon, 43-5.

VOOBUS, Synodicon, 56 on widows assisting at baptism. Sec the discussion in MARTMORT,
44 f,
7VOOBUS, Synodicon, 39.
For examplc, as the Syriac canonists transmilted the rulings from the Council of Chalccdon, in
Canon 3, Irans. VOOBUS, Synodicon, 131.
" Chaptcrs Written from the Orient, 9, 11; trans. VOOBUS, Synodicon, 159, 242.
10 Testament of Our Lord, 40, trans. VOOBUS, Synodicon, 62.



229

incense in the censer; in case of illness, she cannot automatically arrange for an-
other woman to do these chores". Some of these positive contributions are sup-
ported in the seventh Century canons of Jacob of Edessa, particularly assistance at
the baptism of women, Visitation of the sick, authority to distribute communion to
nuns and small children, and the task of keeping the sanctuary clean. Nonetheless,
Jacob ruled that she had no rcligious authority in relation to the use of the altar,
.because she has not become deaconess ofthe altar but of sick women*“12113 14

It is interesting to compare these canonical regulations with the presentation
of deaconesses in hagiographical literature, where a different tone can attend the
descriptions of the deaconess’ work. In the Life of Pelagia, the legendary account
of the penitent prostitute from Antioch, the deaconess Romana plays a important
(if brief) role in the events! In the story, probably dating to the fifth Century, Ro-
mana is summoned by the bishop Nonnos to assist at Pelagia’s baptism; she is
identified as the head of her community of sisters. Romana fulfills the canonically
prescribed ritual functions in relation to Pelagia’s baptism, and seems also to stand
in the role of godparent or Sponsor for her. She is the one who instructs the newly
converted Pelagia in matters of faith, both in the preparation for baptism and in the
eight day period that followed during which she is said to have lived with Pelagia
in the bishop Nonnos’ household. Romana is repeatedly rcferred to as spiritual
mother for Pelagia, and their relationship is portrayed as one of deep affection and
mutual devotion to one another in their shared religious practices. In the first nights
following the baptism, as Pelagia is assaulted by visits from Satan, Romana sleeps
beside her and exhorts her in spiritual warfare. When Pelagia leaves to take up her
life of concealed sanctity, Romana is desolate with grief.

An equally striking instance can be seen in the sixth Century epic romance the
Life of FebroniaM. The story is set in a convent in Nisibis, where the deaconess
Bryene presides in wisdom over a community of fifty nuns; Febronia, Bryene’s
biological niece, has been raised in the convent since the age of two. While the
focus of the story is Febronia’s exceptional sanctity first as ascetic nun and then as
martyr, Bryene’s role is significant at every point. She is presented as a tower of
strength and spiritual guidance for the nuns, as well as able administrator of the
convent both internally and in its extensive interactions with the populace of
Nisibis, both Christian and pagan. Bryene guides her nuns in a carefully regi-
mented prayer life, as well as in study of scripture and sacred writings. Indeed, the
text is notable for its emphasis on the convent as a place of learning, and of certain
of the nuns - Bryene, Thoinais, and above all Febronia - as famed and distin-

11 Answers of Johannan to Sargis, 32-41; trans. VOOBUS, Synodicon, 202-4.

12 Answers ofJa’qob to Addai. 41; trans. VOOBUS, Synodicon (CSCO 368/Scr. Syr. 162), 242.

13 The Life of Pelagia was evcntually translated into every Christian language of the medicval
world. The Syriac Version is translated in: BROCK/HARVEY, Holy Womcn of the Syrian Orient. 40-
62. where there are also references to further scholarship and othcr vcrsions.

14 The Syriac is translated in: BROCK/HARVEY, Holy Womcn of the Syrian Orient, 150-76.



230

guished teachers, both for the nuns and for the city women who are presented as
often visiting the convent for instruction. While the text sets up rigid gender Segre-
gation, the presentation is one that purports to value this instructional activity as an
intellectual one. At the same time, Bryene is repeatedly referred to as spiritual
mother among her nuns, whom she loves and raises as daughters. While Febronia
is the dearest to her heart, the mother-daughter relationship is used to characterize
her place in the community as a whole.

These two examples of ,fictional* deaconesses accord with what canonical
regulations prescribe for this office. Yet their literary presentation adds interesting
dimensions to the ministry in question. An intimate affection is given to character-
ize their relationships with the women under their guidance. This relational quality
is striking because we rarely find discussions or descriptions of women’s friend-
ships, or even of the relationship between mothers and daughters, in the literature
of the classical and late antique periodsl5. Further, there is an emphasis on the
teaching function of deaconesses as genuinely significant, and, more surprising
still, as intellectually notable. While these two hagiographies restrict the instruc-
tional activity of deaconesses to its canonical location among women, the valuation
of that function is noteworthy. As we will see below, historical as opposed to leg-
endary accounts of women'’s religious instruction indicate that women sometimes
practiced that ministry for the larger Christian populace, male and female. But it is
not surprising that in the narrative world of holy Stories a normative social pattern
is described. Rather, what is interesting in the two instances cited is the value given
to the women'’s relationships as loving and worthy ones, and, in the case of Febro-
nia, as intellectually engaging.

Explicit evidence for deaconesses in the Church of the East during the Sas-
sanian Persian Empire is lacking, although there is synodal evidence from the sev-
enth Century that the Church of the East was familiar with their activity. Sebastian
Brock ascribes the silence primarily to the lack of appropriate sources for the late
antique geographical area, although we do have strong evidence for the Daughters
of the Covenant in the Church of the East for the same periodl6. Yet Services for
the ordination ofdeaconesses continue to be copied in both the western and eastern
Syriac churches into the modern period, whether or not these were actually used!7.

Over the course of the late antique period, Syriac canons show a tendency to
intertwine the work of the deaconess with that of the Daughter of the Covenant.
These deserve their own treatment, before we consider their mutual association.

15! have discussed precisely this issuc in S. A. HARVEY, Sacred Bonding. Mothers and Daugh-

ters in Early Syriac Hagiography, in: Journal of Early Christian Studies 4 (1996) 27-56.
16 BROCK, Deaconesses in the Syriac Tradition, 211.
17 interesting examples are translated in BROCK, Deaconesses in the Syriac Tradition, 211-6.



231

Il. Daughters ofthe Covenant

A distinct feature of early Syriac Christianity is the development by the third
Century of an Office known as the Sons and Daughters ofthe Covenant, or the Bnai
and Bnat Qyama. The Members of the Covenant are found throughout the Syrian
Orient, both in Roman and in Persian territory, and in the literature of both the west
(,Monophysite* or Syrian Orthodox) and east (,Dyophysite* or Church of the
East) Syriac churches until about the tenth Century. In the earliest sources, the
Members of the Covenant appear as an identified group within the larger church
community who have taken vows of celibacy and simplicity, and who seem to
work in the Service of the bishop or priest. They do not live in separately instituted
communities as would characterize the emerging monastic movement over the
course of the fourth Century, yet their special Status within the church is clearly
apparentls.

Our earliest extensive reference to this group is Aphrahat’s Demonstration 6,
,On the Members of the Covenant,* written in the 320s in Persiald. In fact, virtu-
ally the entire treatise is addressed to the Sons of the Covenant, who are admon-
ished at length about the significance of maintaining their celibacy, the simple and
sober conduct appropriate to that end, and the larger eschatological context which
rendered their vows of sexual abstinence meaningful in the salvific dispensation of
divine activity. The Daughters of the Covenant are mentioned only in relation to
the importance oftheir virginity. Much space is devoted to the dangers of allowing
the Sons and Daughters of the Covenant to live together, with the assurance that
their vows to celibacy will not be maintained in such circumstances. At one point,
Aphrahat pauses to offer an overview of human history as a continuous series of
disastrous works caused by women since the time of Eve20. Both the Sons and
Daughters of the Covenant are exhorted to live as appropriate for people betrothed
to Christ, their heavenly bridegroom.

Perhaps at this early point we may best understand the Daughters of the
Covenant as similar to consecrated virgins elsewhere, for example in Egypt or
Cappadocia, prior to the widespread institutionalization of monasticism. John
Chrysostom also worried about the virgins know as ,subintroductae“ and the
Problems attendant on where and with whom they should live2l. Other fourth Cen-

tury Syriac sources refer to the Daughters of the Covenant as holding a special* 111

"* G. NEDUNGATT, The Covenanters of the Early Syriac-Speaking Church, in: Orientalin
Christiana Periodica 39 (1973) 191-215, 419-44; S.H. GRIFFITH, Monks, ,Singles,” and the ,Sons of
the Covenant.”“ Reflections on Syriac Ascetic Terminology, in: Eulogetna. Studies in Honor of Robert
Taft (Studia Ansclmiana 110), Rome 1993, 141-60.

il Aphrahat, Dem. 6; ed. D.l. PARISOT, Aphraatis sapientis persae demonstrationes, in: Patrolo-
gia Syriaca |, R. GRAFFIN (ed.), Paris 1894, 241-311; Irans. J. GWYNN in: Select Library of Nicene
and Post-Niccne Fathers 13, Oxford 1898,362-75.

A1 Aphrahat, Dem. 6, sec. 3.

21 S. ELM, “Virgins ofGod.' The Making of Asceticism in Late Antiquity, Oxford 1994.



232

prominence in the public view. In times of persecution, whether in Roman territory
or beyond, the Daughters of the Covenant are named as having been specially
picked out for torment and martyrdom along with clergy and bishops. Their plight
was cited as mcasure of the unholy brutality that characterized such clashes””.

In the case of the Persian Martyrs, during persecutions in the 340s, the
Daughters ofthe Covenant were harrassed under interrogation for their virginity - a
condition particularly abhorrant to the Zoroastrian religion. The women in question
- Tarbo, Martha and others front several different towns - are presented in the Acts
of the Persian Martyrs as having responded to such verbal abuse with courage and
eloquent explication of the Christian image of marriage to Christ the Heavenly
Bridegroom. In the sixth Century martyrdoms in Najran (south Arabia), the
Daughters of the Covenant were among the first killed, along with the other clergy.
The eyewitness accounl Claims there was jostling among the townswomen as to
who should die first, the laywomen with their husbands or the Daughters of the
Covenant. While it is clear that the Daughters of the Covenant became increasingly
restricted in their activities over the course of the late antique period, such singling
out in times of persecution would seem to indicate a strong public profile for these
women, and a position of high honor in the eyes ofthe townspeople.

One of these texts illustrates particularly well the problems in trying to ascer-
tain what exactly this office involved. Among the Persian martyrs was a young
woman, a Daughter of the Covenant named Tarbo, and her servant girl, also a
Daughter of the Covenant but whose name is not given. According to the account,
the servant girl had been instructed by Tarbo in the ,excellent teaching of Christ*.
Certainly in the fifth Century, instruction of other women is one of the charges for
Daughters of the Covenant, so Tarbo’s actions in this work are entirely in keeping
with what the canons describe. But what of her servant girl? As a slave, what scope
did she have for other activities assigned to the Daughters of the Covenant - works
of Service for the church community and in assistance to the priest or bishop - since
she would not have had freedom of movement or time? Moreover, how well might
she have been able to keep the vow of virginity, when slaves were considered the
sexual property of their masters? As in the case of the slave deaconesses tortured
by Pliny the governor of Bithynia two centuries earlier2® it is difficult to know how

to assess the activities, roles or functions of a church office when it was filled by a

22 There are numerous examples. The Martyrdom of Shmona and Guria, sec. 1, sec. 70, in: F.C.
BURKITT, Euphemia and the Goth with the Acts of the Martyrdom of the Confessors of Edessa, Ox-
ford 1913. The accounts of the women martyrs from the Acts of the Persian Martyrs and the Najran
Martyrs are translated in BROCK/HARVEY, Holy Women ofthe Syrian Orient, 63-121; see especially
pp. 67, 73, 77, 78, 105, 105ff, 107, 108. This pattem of rhetoric continued, and perhaps the actual
singling out of the Daughters of the Covenant for purposes of crealing an atmosphere of utler lerror;
see, forexample, A. HARRAK, The Chronicle of Zugnin Parts 11l and IV, A.D. 488-775, Toronto 1999,
302.

23 Pliny, Ep. 10.96.



233

slave. Perhaps lhe servant girl’s work as Daughter of the Covenant lay in assisting
her mistress Tarbo in whatever religious tasks were hers.

In the t'it'th Century, we find canons that explicate more clearly the roles and
functions of the Members of the Covenant. The canons ascribed to the bishop Rab-
bula of Edessa (bishop c. 311-334/5) contain fairly extensive legislation for Sons
and Daughters of the Covenant, as well as for priests, deacons, and monastics.
These canons might be viewed as restricting the role of the Daughters of the Cove-
nant, for among their regulations are those which severely limit their public activ-
ity, their interaction with other people, and their rules of conduct. Yet, these canons
also show a decisive concern to protect the essentially religious meaning of the
work done by the Daughters of the Covenant. Canon 3, for example, admonishes
that ,priests, deacons, and Sons of the Covenant shall not compel the Daughters of
the Covenant to weave garments for them by force*, and Canon 4 flatly rules that
Jthe priests and deacons shall not be served by women and particularly not by the
Daughters of the Covenant“24. From these canons we may guess that the Daughters
of the Covenant were at times reduced to serving as mere housekeepers for the
clergy and bishops (and perhaps often, if the ruling was necessary in this form).
The Rabbula Canons are concerned, in contrast, to maintain the religious integrity
of the office. Accordingly, the Daughters of the Covenant are given instructions to
live apart either with each other or with their families but not with laypeople (can-
ons 10 and 18); not to undertake lending or investing money (canon 9); not to
swear (canon 21); and to abstain from meat and wine unless sick (canons 23, 26).
Their interaction in the civic sphere is strictly curtailed (canons 18, 29, 37).
Marked out within the church community by location and behavior, tlien, the
Daughters of the Covenant are mandated in these canons to have the task of sing-
ing the psalms and especially the doctrinal hymns (madrashe) of the church (canon
20), and to observe the worship Services of the church including the daily Offices
together with the other clergy and the Sons of the Covenant (canon 27). In the Life
ofRabbula, the mid-fifth Century panegyric written to celebrate this bishop’s work,
we are told that the Daughters ofthe Covenant also served in the women’s hospital
Rabbula founded, assisting the deaconesses in their ministry to women25.

Both the Sons and Daughters of the Covenant are enjoined to strict social re-
straints in the Rabbula Canons, and these rulings may well indicate an increased
effort to enclose women and to curtail their public activity. There is repeated con-
cern about preserving the virginity of the Daughters of the Covenant (see esp. can-
ons 28, 29). Yet, unlike Aphrahat’s Demonstration 6 or the stray references in the
martyr passions, the Rabbula Canons specify something of the work of these
women. Their liturgical role of psalmody and singing the madrashe grants them a

24 Rules for the Qeiama, in: A. VOOBUS, Syriac and Arabic Documents Regarding Legislation
Relative to Syrinn Asceticism, Stockholm 1960, 38.

25 Vita S. Rabbulae, ed. P. BEDJAN in: Acta Martyrum et Sanctorum, idem (ed.) 4, Paris 1894,
396-450, at p. 444.



234

more central function in the ritual life of the Christian community than that ac-
corded deaconesses or widows at this time. The reference to work in the women’s
hospital at Edessa indicates the practical role of the Daughters of the Covenant, to
provide assistance in the community. Such pastoral work among women would
generally have been performed by deaconesses, so the close association between
Daughters ofthe Covenant and deaconesses points to the logistics of such ministry.
The exhortation that village and town churches are responsible for the keep of poor
Sons and Daughters of the Covenant again safeguards their duties on behalf of the
church community.

The fifth Century brings not only this clarification of rules for the Daughters
of the Covenant, but also greater regulation of women’s monastic life. It is at this
historical junction that we sce the distinctive qualities of the Offices of Bnai and
Bnal Qyama in Syriac Christianity, for the rise of monasticism did not absorb the
Members of the Covenant until much later. Rather, thcse continued to be a visible
and valued part of parish life, serving an entirely different purpose than that of
monks or nuns in their interactions with the Christian laity and ecclesiastical
structure. At about the same time the Rabbula Canons were being collected, the
Church ofthe East in Persian territory was undergoing a major organizational pro-
cess with the Synod of410 convoked by Maruta of Maiphergat. Among the canons
of this Synod, a number address the importance of cultivating the order of the
Members of the Covenant particularly in the villages, to provide a pool for clergy
and to assist in the maintainence of a devotional life for the churches in sparsely
populated regions26. The chorepiscopoi, or itinerant clergy, were ordered to see that
in every village some children be set apart, blessed and established by them as
Members ofthe Covenant. , They shall be instructed, and given to the churches and
monasteries, and [the chorepiscopus] shall give Orders (regarding) them, that they
shall be educated in doctrine and in instruction so that they shall become inheritors,
and churches and monasteries established through them"2'. Further canons clarified
the ordering of women’s ministry: ,,It is the will of the general synod that the town
churches shall not be without the order [rocii] of sisters* (canon 41)28. The
Daughters of the Covenant were to be under the direction of a superior chosen
from among them and made a deaconess for Service at baptisms; under her super-
Vision, they were to be instructed in Scripture and in psalmody. These canons ap-
pear to have been widely used among westem and eastern Syriac communities.

21 A. VOOBUS, The Canons Ascribcd to Maruta of Maiphert|at and Related Sourccs (CSCO
439-40/ Scr. Syr. 191-2), Louvain 1982.

21 Trans, in VOOBUS, The Canons Ascribed to Maruta of Maiphergat, 65 f.

*” Trans, in VOOBUS, Tbc Canons Ascribed to Maruta of Maiphergat, 72.



235

An example of the Situation cnvisioned here is thc case recorded by John of
Ephesus in the sixth Century, of the holy man Simeon the Mountaineer29. Wander-
ing along the eastern borders between Roman and Pcrsian territory as a recluse,
Simeon stumbled on a remote, widely scattered semi-nomadic community that had
no apparent Christian presence. Immediately Simeon set about evangelizing and
bapti/.ing the villagers, building a church, and establishing a canonically governed
ecclesiastical life for these people. One of his first tasks was to round up the chil-
dren, lock them inside the church (under the pretense of giving them special gifts!)
and tonsure them as Sons and Daughters of the Covenant. When some families
protested. their children were struck dead in divine punishment. But those who
remained in their new office, Simeon instructed in a special school in scripture and
psalmody, and ,thenceforward loud choirs were to bc heard at the service.” As thc
years weilt by, these children grew to become ,readcrs and Daughters of the Cove-
nant, and they were themselves teaching others also*, Thus Simeon did not fear his
old age and approaching death when the time came, for through these Members of
the Covenant the Christian life of the villagers would continue in proper order’il 31

As the Synodicon was devcloped in the Western Syriac church, later additions
seem to have reduced the transmission of the canons pertaining to the Sons and
Daughters of the Covenant, although both are mentioned in Syriac recensions even
in the citations of earlier canons from the Testament of Our Lord or from the Can-
ons of Nicea". In the sixth Century canons attributed to John of Telia (lohannan bar
Qursos), parents are exhorted in terms similar to the Maruta canons to dedicate
children to be Sons and Daughters of the Covenant. These they are to provide witli
appropriate clothing (not ,the luxury of white linen garments*) and send to mon-
asteries or convents for their education. ,For if many send their children to far off
countrics because of the instruction of this world, how much more fitting is it for
those who have set apart and offered their children to God that they are to send
them into the holy monasteries for spiritual wisdom*32.

It is important to note the repeated references to Daughters of the Covenant
singing psalms in the worship Services or, as directed in the Rabbula canons (and
described by John of Ephesus in the account of Simeon the Mountaineer, it seems),
chanting the madrashe, or doctrinal hymns. Two sources from the sixth Century
offer an intriguing elaboration of this aspect of the ministry of Daughters of the
Covenant. According to the famed homilist Jacob of Serug (d. 521), one of the
most important accomplishmcnts of the venerable St. Ephrem the Syrian in the

1l John of Ephesus, Lives of die Eastern Saints, ch. 16, cd. and Irans. E. W. BROOKS in: Pn-
h'ologia Orientnlis 17, Paris 1923, 229-47. The incidenl is discussed in S. A. HARVEY, Asceticisrn and
Society in Crisis. John of Ephesus and lhe ‘Lives of thc Easlem Saints', Berkeley 1990, 95 ff.

11 John of Ephesus, Lives of the Eastern Saints, ch. 16, pp. 246 f.

31 VOOBUS, Synodicon. 11 f.; but scc Testament of Our Lord. 3 (p. 57), Canons of Nicca, 19 (p.
101), Canons ofLaodicea, 15 (p. 121).

32 Canons of lohannon bar Qursos, 27, Irans, in: VOOBUS. Synodicon. 151.



236

fourth Century had been the establishment of women's choirs in Edessa, comprised
apparently of consecrated virgins, trained to sing the madrashe in the liturgy ex-
plicitly for instructing the congregation in right doctrine33. Roughly Contemporary
with Jacob’s discussion of Ephrem, the Syriac Vita Ephraemi identified these
women’s choirs as composed of the Daughters of the Covenant, whom Ephrem
convened for the morning and evening Services in the church and at the memorial
Services of saints and martyrs34. Both depictions are striking for their emphasis on
the instructional role these choirs played in educating the larger Christian Commu-
nity in matters of orthodoxy and heresy. According to the Vita, Ephrem trained the
Daughters of the Covenant to sing a variety of hymnography: doctrinal hymns
(madrashe), antiphons (ounyatha), and other kinds of songs (seblatha and
ginyatha). To these melodic forms, Ephrem set words ,with subtle connotation and
spiritual understanding concerning the birth and baptism and fasting and the entire
plan of Christ: the passion and resurrection and and ascension and concerning the
martyrs. ... [W]ho would not be astounded nor filled with fervent faith to see the
athlete of Christ [Ephrem] amid the ranks of the Daughters of the Covenant,
chanting songs, metrical hymns, and melodies*35!

According to the Vita Ephraemi, then, the Daughters of the Covenant were
trained to sing on matters explicating the entire salvation drama, as well as the
devotional life of Christians, and about the saints. Perhaps we might understand
this prominent educational task as a development of the canonical tradition that set
deaconesses and Daughters of the Covenant to be instructors in the faith - although
if choirs in the regulér liturgical cycles of the church were a medium for that task,
then those instructed were not only other women, but the gathered church Commu-
nity, women and men alike.

The importance of this Situation, as well as its surprising nature, are addressed
at length in Jacob of Sarug’s panegyrical Homily on St. Ephrem. At one point,
Jacob rhetorically addresses Ephrem himself:

Our sisters also were strengthened by you to give praise;

for women were not aliowed to speak in church.

Your instruction opened the closed mouths of the daughters of Evc;

and behold, the gatherings ofthe glorious (church) resound with their melodies.
A new sight of women uttering the proclamation (karuzuta);

and behold, they are called tcachers (malpanyathu) among the congregations.
Your teaching signiftes an entirely new world;

for yonder in the kingdom. men and women are cqual.

You labored to devise two harps for two groups;

you treated men and women as one to give praise.

33 A Metrical Homily on Holy Mar Ephrem by Mar Jacob of Sarug, ed. and trans. J. AMAR in
Patrologia Orientalis 47.1, Tumhout 1995, 5-76.
34J. AMAR, The Syriac ,Vita“ Tradition of Ephrem the Syrian, Ann Arbor 1988, 158 f. (Syriac),

298 f. (trans.).
35 AMAR, The Syriac ,Vita“ Tradition of Ephrem, 158 f. (Syriac), 298 f. (trans.).



237

You resemble Moses, leader of (he iribes,
wbo gave (he tambourincs lo (he young girls in (he wilderness™.

In fact, a large portion of Jacob’s homily is devoted to discussion of the
women’s choirs and their significance (43 verses out of a total 184), giving the
impression that these choirs had remained a fixture in the Syriac liturgies.
Throughout, Jacob likens Ephrem to Moses in giving women a musical role in
worship. But he also ties this role to the redemptive meaning of the new dispensa-
tion brought by Christ:

Blessed Ephrem observed (hat woincn were silent from praisc,
and (Ihis) wisc man decided (hat il was right for them lo sing praisc.

(Words) such as Ihesc were spokcn by Ephrem

lo (he pure women as he (aughl (hem a new song of praisc:
‘O daughtcrs of (he nalions, approach and leam to praisc
(he One who delivcred you from (he error of your fathcrs.

You pul on glory from (he rnidst of (he walers like your brothcrs,
render (hanks wilh a ioud voicc like (hem also.

You have panaken ofa single forgiving body with your brothcrs,
and from a single cup of new life you have been refreshed.

A single Salvation was yours and theirs (alike); why then

have you not learned lo sing praisc with a loud voice?

Your silent mouth wliich your mothcr F.ve closed,

is now opened by Mary, yoursister, to sing praise.

Uncover your faces to sing praise without shame
to the One who granted you frecdom of Speech by his birth*”.

The musical ministry of the Daughters ofthe Covenant was further confirmed
at the East Syriac Synod of Mar George | in 676. In Canon 9, the Daughters of the
Covenant are identified as consecratcd virgins in the Service of the church who are
marked out by their dress and tonsure. Their most important work was the chanting
ofthe psalms at the Offices of the church, as well as the singing of hymns in funeral
processions (but not at the cemetary), at the memorial Services for the dead, and at
vigil Services. The most virtuous woman among them was to be set apart as their
Supervisor and ordained deaconess to assist with baptistns™.

It becomes increasingly difficult after the seventh Century to distinguish be-
tween the offtces of deaconess and Daughter of the Covenant, whose roles and
functions seem eventually combined. The sixth Century Catholikos Isho’yahb |
ruled that if there were no deaconess available when assistance was needed at a

““Jacob of Sarug, Homily on Ephrem, 40-45, trans. AMAK , Patrologia Orientalis 47.1,35.
17 Jacob of Sarug, Homily on Ephrem, 102-13, trans. AM AR, Patrologia Orientalis 47.1,49-53.
3" As discusscd in MARTIMORT, Lcs Diaconesses, 54.



238

baptism, a Daughter of the Covenant could take her place39.*n the ninth Century we

find both deaconcsses and Daughters of the Covenant assigned to stand at. the door
to the women’s section of the church to prevent non-Christians froin enteringdll. In
the Middle Ages, the term Daughter of the Covenant appears to have become syn-
onymous with ,nun“4l. However, there is a poignancy in the witness offered by
one late manuscript giving a service of ordination for deaconesses in which the
terms ,deaconess* and ,chantress* are used interchangably42. Perhaps we might
see this as a lingering mcmory of the importance of the choirs of the Daughters of
the Covenant in the liturgical life of the larger church Community - choirs whose
function was not simply to sing the responses (as in the Testament of Our Lord,
40), but to instruct the congregation through hymnography in the substance and
form of right belief.

I1l. The Public Quality of Women's Ministry

Finally, I wish to consider two examples of women’s minislerial Services in
the Syriac Christian communities of late antiquity. Both survive to us in accounts
written by men who witnessed them. Both are striking for the publicly visible pres-
ence of women'’s religious activities in the civic communities of cities, towns, and
villages, and the resulting social expectations of women’s religious behaviour that
accompanied that presence.

In his collection Lives of the Rastern Saints, written in the 560s, John of
Ephesus includes a lengthy chapter on the holy woman Euphemia of the city of
Amida (modern Diyarbeklr, in eastern Turkey) whom he knew well4’. Euphemia
had been widowed early in her marriage, left with one daughter, Maria. Without
apparently receiving any ,official“ ecclesiastical identity (Daughter of the Cove-
nant, ,Widow* as an office, or deaconess), Euphemia organized her household so
that shc and Maria effectively followed a monastic routine. ,She took up a regu-
lated life of devotion and wore the garb of a religious, while learning the psalms
and teaching them to her daughter, who had been thoroughly instructed since her
early youth in psalmody, the Scriptures, and writing*“44.

At the same time, Euphemia began to conduct an extensive ministry among
the poor and sick of Amida’s Streets. Keeping her daughter in seclusion at home, as
bcfit the civic responsibilities of a matron, Euphemia sold yarn to the noblewoinen

>> MARTIMORT, Us Diaconesses, 51 f.

4"MART1MORT, Us Diaconesses, 156.

41 E.g., Canon 19 in the ninth Century collection of Isho’ bar Nun; trans. VOOBUS, The Canons
Ascribed to Manila of Maiphergat, 192.

42 BROCK, Deaconesses, 213-6, wherc he provides a translation of the scrvice.

43 John of Ephesus, Lives of the Eastern Saints, ch. 12. Thcrc is a translation in BROCK/ HAR-

VEY, Holy Women of the Syrian Orient, 122-33.
4 BROCK/HARVEY, Holy Women of the Syrian Orient, 126.



239

of the city which she and her daughter wove. From the money they earned,
Euphemia used some for their own sustenance and the rest to attend to the needy,
the abandoned, the desperate, and those in prison. Daily she traversed the city
streets in her ministry. Over time, she came to direct what appeared to be the entire
social Service network of the city, supplementing the earnings from Maria’s yarn
with donations from the city’s wealthier population. She was criticized for leaving
her daughter alone all day while she went out to work (the ,working mother* Syn-
drome, in antiquity!), but Maria defended her on the grounds of the importance of
her work.

For roughly thirty years, mother and daughter continued in this shared life of
household ascetic discipline and prayer routine combined with public ministry.
When the imperial authorities under the Emperor Justin | began to persecute those
who objected to the Council of Chalcedon in 519, Euphemia opened her house as a
refuge for exiled monks and pricsts seeking safe asylum. It was this activity that
led to the arrest of her and her daughter on charges of heresy. However, officials
were unprepared for the enormity of public outcry on behalf of the two women; the
civic authorities complained, ,, These women are upsetting this city - why, the citi-
zens revere and honor them more tlian the bishops*“45! Officials had no choice but
to exile the women from the city. For their part, Euphemia and Maria took up a life
of wandering ascetic devotion for their remaining years.

John of Ephesus makes no mention of any official act of Ordination or bless-
ing by a priest or bishop that grantcd any particular authority to Euphemia at any
point in her long career. Rather, she seems to have taken up familiar devotional
activities of Daughters of the Covenant and of nuns, organizing her household life
with her daughter according to the common patterns for women’s religious devo-
tion (seclusion, prayer Services, psalmody, and study of scripture). She herseif
wore an ascetic habit, indicative of the lack of formality needed to take up such an
identity. Yet, it seems that her domestic devotional regimentation, her insistance on
secluding her daughter away from public view, and her economic self-sufficiency
through respectable ,women’s work* (weaving and selling yarn), all served to
garner Euphemia the authority needed to conduct her public ministry without pub-
lic scandal and indeed, eventually, with large public donations. John of Ephesus
himself emphasizes her forceful and lively personality, and her career could be
seen as exceptional since she did not come from a wealthy, aristocratic background
as did other prominent holy women of late antiquity - the Cappadocian monastic
leader Macrina, or the Roman noblewomen Melania the Eider, Melania the
Younger, or Paula, for example.

However, it would also appear that Euphemia’s ascetic practice followed the
Patterns familiar to the larger Syrian Christian community for women’s devotional
activities. Her household arrangements with her daughter Maria accord with what

45BROCK/HAIWEY, Holy Women ofthe Syrian Orient, 131



240

was prescribed for Daughters of the Covenant - to live in the city bul within family
households. Her work among the sick and poor resembles the assigned duties of
the Daughters of the Covenant and the deaconesses, although extending the more
,hormal“ pattem to include Service to suffering men as well as women. In other
words, while Euphemia may have bcen a particularly inspiring figure, her work
was made possible by a civic context in which the public presence and activity of
women in the Service of the church was a Standard part of daily life.

An equally notable example is that of the holy woman Shirin, who in the later
sixth Century lived in the village of Halmon in northern Irag. We know about
Shirin because the east Syriac monastic writer Martyrios (Sahdona) recalls her in
his Book of Perfection as a significant influence on his childhood and subsequent
religious life#l'. Martyrios remembers Shirin as already in her 80s when he knew
her in his youth. Again, she is not identified as having held any religious office.
She lived alone as a recluse, following a life of simple asceticism and regimented
prayer practice, chanting the psalms and the Offices, studying scripture and monas-
tic literature as well as the lives of saints. But she also served as spiritual counsel-
lor and guide for the people of the village and for the monastic communities of the
region. Martyrios reports that monks and abbots would travel from throughout the
vicinity to seek her counsel and receive her blessing ,as spiritual mother*,

Honored by the male religious luminaries of the day, Shirin was also vener-
ated by the lay Community. ,Women in particular frequented her Company, seeing
that she was someone to whom they found access easy, in view of the Status they
had in common. They greatly profited from her, both from talking with her and
from just seeing her; and they were drawn to imitate her zealously, insofar as was
possible*“47. Martyrios’ own mother was a frequent visitor, often taking Martyrios
in his childhood and exhorting him repeatedly to take Shirin as his model in life -
as he in fact Claims to have done.

Once again, the account of Shirin’s devotional activities shows great similar-
ity with the practices and domestic patterns of the Daughters of the Covenant, and
also of deaconesses. She is not identified as either. Yet clearly the conduct of her
life was familiar to the broader Christian populace, in many respects, because of
the ministry of women in those Offices.

Women could be, and were, visible, active, and venerable participants in the
public and individual religious lives of the Christian community in its civic con-
texts in the late antique Syrian Orient. Their devotional work and ministry were
clearly not confined to women’s monastic communities, nor even to laywomen in
the cities, towns, and villages wherc they lived. The canonical literature provides
repeated evidence of the tendency - or desire - to constrain the activities of
women’s ministries in just such ways. But accounts like those about Euphemia and

46 The account is translatcd in: BROCK/HARVEY, Holy Women of the Syrian Orient, 177-81.
41 BROCK/HARVEY, Holy Womcn of the Syrian Orient, 181.



241

Shirin, while not frequently found in extant sources, indicate a social Situation in
which women'’s religious Service was a familiar part of Christian life in its broader

social setting throughout the late antique period. In considering the Syriac evi-
dence, their model must not be forgotten.



242

LE STATUT JURIDIQUE DE LA FEMME DANS LE DROIT CANONIQUE DE
L’EGLISE CATHOLIQUE

Dimitrios Salachas, Athenes

Introduction

«En creant I’etre humain homme et femme, Dieu donne la dignite personnelle
d’une maniere dgale et & I’lhomme et & la femme»l. Tous les deux sont crees &
I’image et & la ressemblance d’un Dieu personnel. Chacun des deux sexes est, avec
une egale dignite, quoique de fagon differente, image de la puissance et de la ten-
dresse de Dieu. Hommes et femmes, regeneres dans le Christ par le bapteme, parti-
cipent a la mission que Dieu a conffee a I’Eglise pour qu’elle I’'accomplisse dans le
monde.

Bien que dans le langage canonique courant on emploie le terme homme et
femme pour indiquer respectivement la personne humaine de sexe masculin et la
personne humaine de sexe feminin, les normes canoniques se referent generale-
ment & I’homme (hotno) et & la personne physique (persona physica), dans le sens
de I’etre humain, sans distinction entre I’'un et I’autre sexe, sauf quelques excep-
tions, ol on emploie explicitement les termes vir et mulier. Par exemple, dans
I’ordre sacre et le mariage: «Seul un homme (vir) baptise peut recevoir validement
I’ordination sacree» (CIC, c. 1024; CCEO, c. 754); «I’lhomme (vir) ne peut celebrer
validement le mariage avant seize ans accomplis, et la femme (mulier) avant qua-
torze ans accomplis» (CIC, c. 1083, § 1; CCEO, c. 800 § 1); quant &
I’empechement de I’impuissance, le c. 801 § | prescrit que «I’impuissance antece-
dente et perpetuelle & copuler de la part de I’homme (ex parle viri) ou de la part de
la femme (ex parle mulieris), dirime le mariage de par sa nature meme» (cf. CIC,
c. 1084, § 1); quant & I’empechement d’honnetete publique, le c. 810 § 2 prescrit
que, «cet empechement dirime le mariage au premier degrc en ligne directe entre
I’lhomme (vir) et les consanguines de la femme (mulier) et de meme entre la femme
(mulier) et les consanguins de I’lhomme (vir)» (cf. CIC, c. 1093); quant & la defini-
tion du consentement matrimonial, le c. 817 § 1 prescrit que c’est «un acte de vo-
lonte par lequel 1’homme (vir) et la femme (mulier), par une alliance irrevocable,
se donnent et s’acceptent mutuellement pour constituer le mariage» (cf. CIC, c.
1057, § 2); de meme le mariage est defini comme «une communaute permanente
de vie entre I’homme (vir) et la femme (mulier), ordonnee & la procreation des
enfants par une Cooperation sexuelle» (CCEO, c. 819; CIC, c. 1096). En plus le c.

JEAN PAUL I, Exh. apos. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 22.



243

33 prescrit que, «la femme (mutier) a la liberte, en celebrant le mariage ou pendant
sa duree, de passer & I’Eglise de droit propre de I’lhomme (ad Ecclesiam sui iuris
viri transire) (cf. CIC, c. 112, § 1,2°).

Les normes canoniques qui se referent explicitement & la femme (mulier), & la
more (mater), a I’epouse (uxor) ou & I’homme (vir), & I’epoux (sponsus), au pere
(pater) sont peu nombreuses, mais de fagon genenale on parle des fideles chretiens
(christifideles) et de leurs droits et obligations dans I’Eglise et le monde, de la
personne physique et de sa condition juridique, comme aussi des lai'cs et les mem-
bres des instituts de vie consacree. Dans les termes christifideles, personae physi-
cae, Ictici, sodales, parentes, sponsi, coniuges, patrini etc. sont inclus hommes et
femmes sans distinction. En effet, dans le langage canonique «I’énonce d’un dis-
cours au genre masculin concerne aussi le genre feminin, & moins qu’une autre
disposition ne soit etablie par le droit ou ne resulte de la nature de la chose»
(CCEO, c. 1505; cf. CIC, c. 606). Donc ce qui est statue sur une radicale ou fon-
damentale egalite quant & la dignite et I’activite entre tous les fidiles, du fait de
leur regeneration dans le Christ (CIC, c. 208; CCEO, c. 11), quant & leurs droits et
obligations en general (CIC, cc. 204-223; CCEO, cc. 7-26), et leurs droits, obliga-
tions et Privileges en particulier, vaut pareillement en droit pour I'un et I’autre
sexe; de meme pour les instituts de vie consacree et leurs membres (sodales) vaut
pareillement en droit pour Tun et I'autre sexe, & moins d’une autre disposition
expresse du droit.

/. L'Eglise defenseur des droits de lafemme

La Constitution dogmatique sur I’Eglise du Concile Vatican Il, n. 32, declare
explicitement; «ll n’existe pas d’in6galite dans le Christ et FEglise en raison [...]
du sexe, car (selon St Paul) [...] ,,il n’y a plus ni hommes ni femmes: vous etes tous
un dans le Christ Jdsus* (Gal 3, 28; cf. Col 3,11)».

Le 8 decembre 1965, jour de la cléture du Concile Vatican Il, les Peres con-
ciliaires ont adresse un message aussi aux femmes de toutes conditions, filles,
epouses, meres et veuves, vierges consacrees et femmes solitaires. Ce message
soulignait les points suivants:

a) L’Eglise a fait resplendir au cours des siecles, dans la diversite des caracte-
res, I’cgalite fonciere de la femme avec I’lhomme.

b) Mais I’heure est venue, ou la vocation de la femme s’accomplit en pldni-
tude, I’heure ol la femme acquiert dans la eite une influence, un rayonnement, un
pouvoir jamais atteintjusqu’ici.



244

c) En ce moment oli Fhumanite connait une si profonde mutation et notre
epoque technique risque de devenir inhumaine, les Peres concilaires font un appel
pressant aux femmes: «Vous etes presentes au mystere de la vie qui commence»;
«... impregnees de l'esprit de FEvangile, aidez Fhumanite & ne pas dechoir».
«Vous femmes reconciliez ies hommes avec la vie, veillez, nous vous en supplions,
sur I’avenir de notre espece. Retenez la main de I’lhomme qui, dans un moment de
folie, tenterait de detruire la civilisation humaine. Vous qui, si souvent dans
I’histoire, avez donne aux hommes la force de lutter jusqu’au bout, aidez-les en-
core une fois & construire un monde meilleur».

d) «Epouses, meres de familles, premieres educatrices du genre humain dans
le secret des foyers, trasmettez a vos fils et & vos filles les traditions de vos peres,
en meme temps que vous les preparez a I’insondable avenir».

e) «Vous surtout, les vierges consacrees, dans un monde ol Fegoisme et la
recherche du plaisir voudraient faire la loi, soyez les gardiennes de la purete, du
desinteressement, de la piete. Jesus, qui a donne & I’amour conjugal toute sa pleni-
tude, a exalte aussi le renoncement & cet amour humain, quand il est fait pour
I’Amour infini et pour le Service de tous».

Ce message, redige a la lumiere des documents conciliares, a inspire sans
doute le legislateur dans la recente codification de FEglise catholique-romaine, a
savoir dans le Code du droit de FEglise latine (1983) (CIC) et dans le Code des
canons des Eglises catholiques orientales (1990) (CCEO)2. Les Peres conciliaires
etaient conscients de certaines constatations du Concile Vatican Il dans sa «Cons-
titution pastorale dans le Monde de ce temps» (GS) concernant les legitimes reven-
dications des femmes dans nostre socictd. Le Concile, enumerant les formes de
discrimination touchant les droits fondamentaux de la personne qui doivent etre
depassees et eliminees comme contraires au dessein de Dieu, indique en premier
lieu celle qui se fonderait sur le sexe (n. 29): «Les femmes, dit-il, 1& ol elles ne
Font pas encore obtenue, reclament la paritd de droit et de fait avec les hommes»
(n.9). «En verite, il est affligeant de constater que ces droits fondamentaux de la
personne ne sont pas encore partout garantis. Il en est ainsi lorsque la femme est
frustree de la faculte de choisir liborement son epoux ou d’elire son etat de vie, ou
d’acceder & une education et une culture semblambles & celles que Fon reconnait &
Fhomme» (n. 29). «La presence agissante du pere importe grandement a la forma-
tion des enfants; mais il faut aussi permettre a la mere, dont les enfants, surtout les
plus jeunes, ont tant besoin, de prendre soin de son foyer sans toutefois negliger la
legitime promotion sociale de la femme» (n. 52).

2Le Pape Jean Paul Il a promulgue le Codex luris Canonici (CIC), pour I'3glisc latine, le 25 jan-
vier 1983: AAS 75, Pars 11 (1983) 317; et le Codex Canonuni Ecclesiamm Orientaliuni (CCEO), le 18
octobre 1990: AAS 82(1990) 1061-1353.



245

Le Decret conciliaire sur Papostolat des lai'cs (AA), n. 9, accueille les exigen-
ces accrues que souleve notre temps: «Comme de nos jours les femmes ont une
part de plus en plus active dans toute la vie de la societe, il est tres important que
grandisse aussi leur participation dans les divers secteurs de Papostolat de
PEglise».

L’egalite qui en resulte doit procurer la construction d’un monde non pas ni-

vele et uniforme, mais harmonieux et unifie, si les hommes et les femmes y appor-
tent leurs richesses et leurs dynamismes propres3. Cette consigne du Concile du

Vatican Il a deja provoque toute une evolution, qui a trouve dans la codificationl,
la plus vaste application. Tras nombreuses deja sont les communautes chretiennes
qui beneficient de Pengagement apostolique des femmes, dont certaines sont ap-
pelees a participer activement aux instances de reflexion pastorale, soit au niveau
des dioceses, soit & Pecheion des paroisses; le Siege Apostolique, conformemcnt
au voeu du Concile, formule au decret sur la «Charge pastorale des Eveques»
(CD), n. 5, a fait prendre place a des femmes dans certains de ses organismes de
travail.

Les deux Codes declarent expressement le principe d’une veritable egalite
entre fidfeles, hommes et femmes, en vertu de laquelle tous cooperent, chacun selon
sa condition et sa fonction, & Pedification du Corps du Christ, qui est PEglise (cf.
CIC, c. 208; CCEO, c. 11).

Il est opportun d’examiner, ici, I'application dans le concret de ce principe
dans le droit canonique en vigueur, avec les necessaires refdrences au droit prece-
dent preconciliaire. Indicativement nous nous limiterons & certains domaines de
droit. 1l faut noter que le Code latin presente une plus grande flexibilite; le Code
oriental evoque les coutumes encore en vigueur dans plusieurs pays surtout du
Moyen-orient, selon lesquelles I’homme, le mari, le pere de famille, joue un role
determinant vis-a-vis de la femme, dont le legislateur, tout en sauvegardant le prin-
cipe de Pegalitd, a du en tenir compte.

Il. La notionjuridique de ,fidele chretien" et de ,,lai'c", homme etfemme

Il N’y a pas une notion theologique et canonique differente de christifidelis
(fidele chretien) homme et de christifidelis femme, comme aussi de christifidelis
laicus homme et de christifidelis laicus femme (CIC, cc. 204-231; CCEO, cc. 7-26;
399-409); hommes et femmes, en tant que christifideles, ont dans PEglise les nie-

mes droits et obligations, mais aussi leurs propres fonctions.* ***

3 Cf. PAUL VI, Allocution aux membrcs de la «Commission d’etude sur le role de la Femme
dans la socidtc et dans I'figlise» et aux ntembres du «Coinite pour I’Anndc internationale de la Femme»,
*»x avril 1975: AAS 67 (1975) 265; JEAN PAUL II, Lettre ,,A ciascuna di voi” (,aux femmes du

monde™) (29juin 1995): AAS 87 (1995) 803-812; EV 14/2900-2929.



246

Les christifideles, hommes et femmes, sont decrits dans le droit comme «ceux
qui, en tant qu’incorpores au Christ par le bapteme, sont constitues en peuple de
Dieu et qui, pour bette raison, faits participants & leur moniere & lafonction sacer-
dotale, prophetique et royale du Christ, sont appeles & exercer, chacun selon sa
condition propre, la mission que Dieu a confiee a I'Eglise pour qu’elle
I'accomplisse dans le monde» (CIC, c. 204, § 1; CCEO,c. 7, § 1).

Les ministres sacres, les moines et moniales, les religieux et religieuses, les
lai'cs - hommes et femmes etant des christifideles, participent & leur maniere a la
triple fonction du Christ et ils exercent, chacun selon sa condition propre, la mis-
sion de I’Eglise dans le monde. La radicale et fondamentale egalite quant & la di-
gnite et I’activite entre tous les fidfeles est de droit divin, car eile provient du fait de
leur regeneration dans le Christ. Mais «par Institution divine, il y a dans I'Eglise,
parmi lesfideles, les ministres sacres qui en droit sont appeles clercs, et les autres
lates...» (CIC, c. 207).

Entre les fideles, hommes et femmes, il n y pas de distinction quant a leur di-
gnite et leurs droits et devoirs. La reserve aux hommes de I’ordination sacree ne
constitue pas une discrimination vis-a-vis de la femme. La capacite de recevoir les
ordres sacres n’appartient pas au domaine de I’egalitd, mais au principe de varietd
des fonctions.

L’ordination sacree n’est point un droit. «Nul n’a un droit a recevoir le sa-
crement de I’Ordre. En effet, nul ne s’arroge a soi-meme cette Charge. On y est
appele par Dieu ... C’est a I'autorite de I’Eglise que revient la responsabilite et le
droit d’appeler quelqu’un a recevoir les ordres. Comme toute gréce, ce sacrement
ne peut etre re<;u que comme un don immerite»4.5Ainsi, quant au sujet de
I’ordination sacree, tous les deux Codes sont clairs: «Seul un homme baptise (vir
baptizatus) peut recevoir validement I’ordination sacree» (CIC, c. 1024; CCEO,
c. 754) . Le Catdchisme de I’Eglise catholique, n. 1577, commente ainsi cette
norme: «Le Seigneur Jesus a choisi des hommes (viri) pour former le College des
douze apotres (cf. Mc 3, 14-19; Lc 6, 12-16), et les apétres ont fait de meme lors-
qu’ils ont choisi les collaborateurs (cf. | Tm 3, 1-13; 2 Tm 1,6; Tt 1, 5-9) qui leur
succederaient dans leur tache (S. Cldment de Rome, Cor. 42, 4; 44, 3). Le College
des eveques, avec qui les pretres sont unis dans le sacerdoce, rend present et actua-
lise jusqu’au retour du Christ le College des douze. L’Eglise se reconnait lide par ce
choix du Seigneur lui-meme. C’est pourquoi I’ordination des femmes n’est pas
possible (cf. He 5, 4)».

4 CanSchismc de I'Eglise catholique, n. 1578.

5 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCRTINE DE LA FOI, DE£clar. Inter insigniores
(15.10.1976), sur la question de I'admission des femmes au sacerdoce ministeriel; JEAN PAUL I, Lett.
ap. Ordinatio Sacerdotalis, sur I'ordination sacrdotale reservee seulemcnt aux hommes (viri) (22.5.
1994), in: AAS 86 (1994) 545-548; CONGREGATION POUR LA DOCRTINE DE LA FOI, Respon-
sum ad dubbium Utrum doctrina, circa doctrinam in Epist. ap. ,,Ordinalio sacerdotalis* traditam (28.10.
1995), in: AAS 87 (1995) 1114; Cominentaire & la Rdponse: L'Oss. Rom. 19nov.1995, p. 2.



247

Comme on le sait, dans I’Eglisc latine sont simplement empeches de recevoir
les ordres I’homme marie, & moins qu’il ne soit destine legitimement au diaconat
permanent (CIC, c. 1042, 1°); dans ce cas il est requis le consentement de I’epouse
(CIC, c. 1050, 3°). Cet empechement n’existe pas dans les Eglises catholiques
orientales, mais pour ordonner diacre ou pretre un hoinrne marie, il faut le consen-
tement de I’epousc donnd par ecrit (CCEO, c. 769 § 1, 2°). Ce consentement n’est
point une simple formalite, c’est une vocation et un engagement de partager la vie
du conjoint ministre sacre. Les canons 374 et 375 du Code Oriental exhortent les
clercs maries et leurs epouscs de briller par la dignitd de leur chastetd, et dans la
conduite de leur vie familiale et I’education des enfants de donner & tous les autres
fideles un exemple lumineux.

Les christifideles laici, hommes et femmes, different essentiellement et non
pas seulement en degre de ministres sacres, mais ils appartiennent au sacerdoce
commun du peuple de Dieu (LG 10). lls ne sont ni clercs ni religieux. Leur Statut
canonique n’est pas defini, mais on souligne leur caractere seculier. Sous ce hom
on entend «lesfideles chretiens auxquels le caractere seculier est propre et special
ct qui, vivant dans le tnonde, participent a la mission de I’'Eglise sans etre consti-
tues dans lI'ordre sacre ni inscrits & I'etat religieux» (CCEO, c. 399).

Bien que le terme «caractere seculier» (indoles saecularis) ne soit pas appro-
pri6, il traduit, en norme juridique, la doctrine du Concile Vatican Il, formulee
surtout dans la «Constitution sur I’Eglise», nn. 30-38. La note distinctive de la
condition de vie des fideles lates est cellc de se dedicr aux negotia saecularia. «Le
temporel est un domaine propre aux laics et qui les caracterisent ... De par leur
vocation propre, il revient aux laics de chcrcher le royaume de Dieu en adminis-
frant les choses temporelles et en les ordonnant selon Dieu. Ceux-ci vivent dans le
sifecle, engagds dans toutes et chacune des affaires du tnonde ... C’est la qu’ils sont
appelds par Dieu ... C’est & eux qu’il revient particulierement d’illutniner et
d’ordonner toutes les choses temporelles, auxquelles ils sont etroitement lies, en
Sorte qu’elles soient toujours accomplies selon le Christ» (LG 30). «Le propre de
I’etat des laics 6tant de mener leur vie au milieu du tnonde et des affaires profanes,
ils sont appelds par Dieu & excrcer leur apostolat dans le monde & la maniere d’un
ferment, grécc & la vigueur de leur esprit chretien» (AA 2).

La note distinctive de la condition de vie des fideles laics est ceile de se de-
dier aux negotia saecularia, tandis que des ministres sacres aux negotia ecclesias-
I‘ca et aux moines et religieux la separatio a mundo.

Le caractere sdculier propre et spdeiftque de la condition de la femme en tant
que christifidelis laicus, vivant dans le monde, est fondc precisdment sur sa nature
et sensibilite feminine: sa qualite d’dpouse, de rnire de famille, d’educatrice dans
le secret du foyer et en dehors, de personne engagee dans differents dotnaines
d’aetivite dans la societe, lui permettent de participer selon sa condition ct fonction
Propre & la mission de I’Eglise dans le monde, sans etre inscrite & I’etat monastique
°u religieux.



248

111. Pas de discriminationjuridique en ce qui concerne le sexe

Dans le Code latin 1917, on constate une certaine discrimination de la per-
sonne humaine & la base du sexe, discrimination abrogee dans le nouveau Code.
Nous signalons quelques exemples:

a) Lcs femmes pouvaient etre admises dans une confrerie proprement dite de
fideles, non pas & plein titre, mais uniquement pour leur permettre de participer aux
faveurs spirituelles accordees aux membres de la confrerie (c. 709, § 2). Cette
norme n’apparatt plus dans le nouveau Code.

b) Dans le droit penal, pour mesurer la proportion entre la peine & infliger et
le delit commis, on considerait non seulement I’objet de la gravite et la loi, mais
aussi le sexe du delinquant (c. 2218, § 1). Cette norme n’apparatt plus dans le nou-
veau Code.

c) Quant & 1’ordre et la tenue des fidlles pendant le culte public, le c. 1262
prescrivait: «ll est souhaitable que, conformement & Fancienne discipline, les
femmes soient separes des hommes dans I’Eglise. Les hommes, qui dans I'Eglise
ou en dehors de I’Eglise assistent aux ceremonies sacres doivent avoir la tete de-
couverte, & moins que la tenue contraire ne soit autorisee par les usages approuves
ou par des circonstances particulieres. Les femmes doivent avoir la tete couverte et
etre modestement vetues, surtout lorsqu’elles s’approchent de la sainte Table».
Cette norme n’apparait plus dans le nouveau Code. Naturellement le Code insiste
sur la participation devouee au culte et la vdndration due & la divine Eucharistie.

d) Quant au lieu ol on doit entendre les confessions, les cc. 908 et 910 pres-
crivaient que regulierement on doit entendre les confessions dans une Eglise, ou
dans un oratoire public ou semi-public; toutefois, on peut entendre les confessions
des hommes dans les maisons particulibres; quant aux femmes, on doit les entendre
au confesionnal, sauf s’il y a une raison de maladie ou de vraie ndcessitd et & con-
dition d’observer les precautions que I’Ordinaire peutjuger opportunes. Cette dis-
tinction entre hommes et femmes n’apparait plus dans le nouveau Code.

e) Dans la procedure pour la bdatification et la canonisation des saints, tout
fidele, toute assemblee reguliere de fidbles peut demander a I’autoritd competente
I’instruction d’une cause (c. 2003, § 1). Dans ce cas, un homme demandeur peut
agir par lui-meme ou par un procureur regulibrement constitue; une femme deman-



249

deresse ne peut pas agir par elle-meme, mais eile doit avoir un procureur (c. 2004,
§ 1). Cette discrimination a ete abrogee dans le nouveau Codeé.

IV. Le domicile legal des epoux et des enfants

Dans le precedent Code latin 1917, c. 88 ,§ 2, & vingt et un an accomplis, une
personne dtait consideree majeure; en dessous de cet &ge, eile dtait mineure; on
admettait aussi la categorie legale de la puberte, qui etait realisee a quatorze ans
revolus pour les gargons, et a douze ans accomplis pour les filles. Selon la nouvelle
codification, la majorite est atteinte & dix-huit ans accomplis; en dessous de cet
age, la personne est mineure. Le mineur, avant Tage de sept ans accomplis, est
appele enfant (infans). La pubertd comme categorie legale a ete supprimee, comme
aussi la distinction entre mineurs gargons et filles (CIC, c. 97).

Le domicile s’acquiert par la residence sur le territoire d'une paroisse ou au
moins d’un diocese, avec l’intention d’y demeurer definitivement ou prolongee
Pendant cing annees completes (CIC, c. 102, § 1; CCEO, c. 912, § 1). Dans le droit
prdcedent (CIC 1917, c. 93, § 1; Mp. CS, 1957, c. 21, § 1), la femme mariee avait
ndcessairement pour domicile celui de son mari. La nouvelle codification prescrit
tout simplement que les epoux ont un domicile commun, mais pour une juste
cause, ils peuvent avoir chacun son propre domicile (CIC, c. 104; CCEO, c. 914).
Une cause juste serait la Separation legitime ou le lieu de I’exercice d'une profes-
sion.

Le mineur a necessairement le domicile de celui & la puissance duquel il est
soumis (CIC, c. 105, § 1, CCEO, c. 915, § 1). La personne mineure est soumise &
la puissance de ses parents ou tuteurs dans I’exercice de ses droits (CIC, c. 98, § 2;
CCEQ, c. 910, § 2). En plus le Code latin etablit que le lieu d’origine des enfants
est celui dans lequel, a leur naissance, leurs parents avaient pour domicile; si les
parents n’avaient pas le meme domicile, le lieu d’origine des enfants est celui de la
more (CIC, c. 101, § 1). Cette derniere norme abroge celle du droit precedent (CIC
1917, c. 90, § 1; Mp CS, 1957, c. 19, § 1), selon laquelle, & defaut de domicile
commun des parents, le lieu d’origine de I’enfant c’dtait le domicile du pere.

Quant & I'inscription du bapteme dans le registre des baptisds, s’il s’agit d’un
enfant de mere non mariee, le nom de la mere doit etre inscrit, si la maternitd est
connue publiguement ou si eile le demande elle-meme spontandment par ecrit ou
devant deux temoins; le nom du pere doit etre dgalement inscrit, si la paternitd est
prouvee par un document officiel ou par sa propre ddclaration faite devant le eure
et deux temoins (CIC, c. 877, § 2; CCEO, c. 689, § 2).

6 Cf. JEAN PAUL II, Cast, apost. Divinus perfectionis Magister, 25 janvier 1983: AAS 75
0983) 349-355; CONGREGATION POUR LES CAUSES DES SAINTS, Normes Cum in constitu-
tione apostolica, 7 IfSv. 1983: AAS 75 (1983) 396-403, EV 8/570.



250

De la mere non mariee, le CCEO traite en plus a propos de I’inscription ec-
clesiale de son enfant mineur en dessous de quatorze ans; cet enfant est inscrit a
I’figlise de droit propre & la quelle appartient la mere (c. 29, § 2, 2°). Cettc norme
ne figure pas dans le CIC, mais implicitement eile s’applique aussi & I’enfant de la
mére latinc non marine, en vertu du CIC, c. 98, § 2, selon lequel la personne mi-
neure est soumise & la puissance de celui qui exerce la tutelle.

Quant & Pinscription ecclesiale des enfants mineurs en dessous de quatorze
ans & I’figlise du pere, le Code oriental evoque les coutumes encore cn vigueur
dans plusieurs pays surtout du Moyen-orient, selon lesquelles le pere de famille
joue un role determinant, dont le legislateur a tenu diiment compte. Ainsi les deux
Codes en vigueur presentent quelques differenciations a ce propos. Le probleme se
pose dans le cas ol les parents relevent des figlises catholiques differentes, latine
ou orientale. Le Code latin prescrit que ces enfants sont inscrits & I’figlise latine, si
tous les deux, d’un commun accord, ont choisi de faire baptiser leur enfant dans
I’figlise latine; en cas de desaccord, I’enfant est inscrit & I'figlise dont releve le
p&re (c. 111, § 1). Pour le Code oriental cet enfant est inscrit, en principe, a I’figlise
de droit propre & la quelle est inscrit le pere; il peut etre inscrit & I'figlise de la
mere, si les deux parents le demandent d’un commun accord (c. 29, § 1). Bien que
le Code latin ne fasse pas prevaloir, en principe, le pere dans I’etat juridique des
enfants mineurs, en pratique les deux Codes confirment la predominance du pere,
car de toute fagon I’accord du pere est requis pour l’inscription du mineur a
I’figlise de la mere.

On a deja dit que les raisons de la predominance du pere vis-a-vis des enfants
mineurs et du mari vis-&-vis de la femme dans le Code oriental, sont d’ordre prin-
cipalement sociologique, surtout dans les pays du Moyen-orient ol les enfants
mineurs et la femme, par droit coutumier, suivent le Statut juridique du pire ou du
mari. On a souligne au cours des travaux de la Commission de revision du Code,
gu’ «au Moyen-Orient il semblerait etrange que le mari passe & I’figlise de droit
propre de la femme; en plus il semble que les prescriptions en vigueur des Statuts
Personeis ne le permetteraient pas»7.

V. Rapports entre I'hnomme et lafemme dans le mariage

a) Une perspective essentiellement nouvelle, fondee sur la doctrine du Vati-
can Il (GS 48-51), a ete operee dans la nouvelle legislation canonique matrimo-
niale, qui touche precisement I’egalife en dignite et activite entre les epoux. Le
droit precedent envisagait le mariage comme un contrat entre I’homme et la
femme, dont la fin premiere, essentielle est la procreation et I’education des en-
fants; les fins secondaires sont I’aide mutuelle des dpoux et le remide & la concu-
piscence (CIC 1917, c. 1013, § 1; Mp CA 1949, c. 2, § 1). La conception de ma-

7NUNT1A 28 (1989)20-21, 25-26; 29 (1989) 36-48.



251

riage comme une communaute de vie dans laquelle I’homme et la femme puisent
enrichissement physique et moral, etait non pas seulement ignoree, mais condam-
nee par le Saint-Office d’alors8. Donc la fin principale du mariage dtait con$ue
comme un droit ad copulam adfilios generandos; le bien des conjoins «Stait secon-
daire.

Selon la nouvelle codification, qui ne fait plus mention des fins premiere et
secondaire, le mariage est con$u comme une alliance (foedus), par laquelle
Phomme et la femme par leur consentement personnel et irrevocable, constituent
entre eux une communaute pour toute la vie, qui est ordonnee par son caractere
naturel au bien des conjoins et & la generation et & Peducation des enfants (C1C, cc.
1055, § 1, 1057, 8§ 2; CCEO, c. 776 § 1). Par leur consentement, Phomme et la
femme se donnent et s'acceptent mutuellement pour constituer le mariage (C1C, c.
1057, § 2; CCEO,c. 817 § 1). L'approche interpersonnelle et communautaire des
rapports entre les epoux dans le mariage est determinante pour sauvegarder leur
pleine egalitd en droits et devoirs. L’acte conjugal meme ;t copuler exige qu'il soit
accompli «de maniere humaine» (humano modo) (CIC, c. 1061, § 1), a savoir il
doit etre un acte humain suivant les regles de la nature, acte pleinement volontaire,
conscient et libre. Les canons soulignent aussi la «Cooperation sexuelle» entre les
epoux, qui est ordonnee a la procreation des enfants (CIC, c. 1096, § |; CCEO, c.
819).

b) Consequence fondamentale de cette perspective, afftrmee explicitement
par les canons, c’est Pdgalite de droits et obligations entre Phomme et la femme en
ce qui concerne la communaute de vie conjugale (CIC, c. 1135; CCEO, c. 777). |l
en r6sulte aussi que l'obligation a la fidelite conjugale concerne Phomme et la
femme. La fidelite exprime la constance dans le maintien de la parole donnde. Les
offenses & la dignite du mariage (adultere et divorce, la polygamie et I’'union libre)
concernent & titre egal Phomme et la femme.

c) L’age pour le mariage est prescrit seize ans accomplis pour Phomme et
quatorze ans accomplis pour la femme (CIC, c. 1083, § 1; CCEO, c. 800 § 1).

d) L’empechement de Pimpuissance & copuler soit de la part de Phomme soit
de la part de la femme, dirime le mariage de par sa nature meme (CIC, c. 1084, § 1;
CCEQ, c. 801 § 1).

e) Le Code latin conserve la notion traditionnelle de Pempechement de
I’enlevement: «Aucun mariage ne peut exister entre Phomme et la femme enlevee

°u au moins detenue en vue de contracter mariage avec eile»; il n’envisage, donc,
gue le cas de la femme enlevde ou au moins ddtenue en vue de contracter mariage*

* Saint-Office, RIponse au dubium sur les fins du mariage, 1 avril 1944: AAS 1944, p. 103.



252

avec eile (c. 1089; cf. aussi CIC, 1917, c. 1074, 8 1; Mp. CA, c. 64 § 1). Le Code
oriental modifie cette norme sans faire distinction entre I’homme et la femme: «Le
mariage ne peut etre celebre valideinent avec une personne enlevee ou au moins
detenue en vue de celebrcr le mariage avec eile» (c. 806). Une femme, aujourd’hui,
pourrait commettre le rapt en vue de contracter mariage avec un homme enleve.

De meme, dans le precedent droit penal, le delit de I’enlevement concernait
seulement Phomme, & savoir, si un homme (vir), en vue du mariage ou pour satis-
faire sa passion, avait enleve une femme contre son gre, de force ou par dol (enle-
vement de violence), ou s’il a enleve une mineure consentante, mais & I’insu ou
contre le gre de ses parcnts ou de ses tuteurs, il etait exclu de plein droit des actes
legitimes ecclesiastiques» (c. 2353). Les nouveaux Codes prescrivent tout simple-
ment que «qui enleve une personne par violance ou par ruse sera puni» (CIC, c.
1397; CCEO, c. 1451). Pas de distinction, donc, dans le droit penal actuel entre
homme ou femme qui commet ce delit.

f) Si les epoux appartiennent & des Eglises catholiques differentes, latine ou
orientale, le mariage est celebre validement devant le eure de I’epoux ou de
I’epouse (CIC, c. 1109; CCEO, c. 829, § 1). Mais le Code oriental prescrit que le
mariage sera celebre devant le eure de I'epoux (CCEO, c. 831 § 2). Cette prefe-
rence qui existait au Code latin precedent 1917, a ete abrogee dans le nouveau
Code latin.

g) Quant a la condition juridique des epoux dans le mariage, le probleme se
pose egalement dans le cas o Phomme et la femme relevent des Eglises catholi-
ques differentes, latine ou orientale. Pour le Code latin, c. 112 § 1, 2°, le conjoint
latin, homme ou femme, en se mariant ou pendant la duree de son mariage, peut
passer & PEglise catholique orientale de son conjoint. Cette norme a abroge la
norme du Code prdeedent de 1917, c. 98, § 4, qui autorisait le passage seulement
de la femme.

Le Code oriental conserve cette norme: Le c. 33 etablit: «La femme a la li-
berte, en celebrant le mariage ou pendant sa duree, de passer a PEglise de droit
propre du mari» (cf. CS, c. 9), & savoir seule la femme peut suivre I’etat juridique
du mari, et non pas le contraire; tandisque Pepoux latin peut passer a PEglise
orientale de sa femme. Naturellement, il s’agit de deux catholiques, car si Pun des
conjoints est catholique et I’autre non catholique, la partie catholique, homme ou
femme, est tenue a rester fidele & son Eglise (CIC, cc. 1124, 1125; CCEO, cc. 813,
814). L’epoux oriental pour passer & PEglise de sa femme, il faut qu’il obtienne le
consentement du Siege Apostolique (CCEO, c. 32, § 1).

h) Quant & la dissolution du lien du mariage d’un homme non baptise, qui a
en meme temps plusieures epouses non baptisees (un musulman qui se convertit),
apres avoir regu le bapteme dans PEglise catholique, s’il lui est dur de rester avec



253

la premiere epouse, peut garder une d’entre elles, apres avoir renvoye toutes les
autres. Cela vaut aussi de la femme non baptisde qui aurait en meine temps plu-
sieurs maris non baptises (CIC, c. 1148, § 1; CCEO, c. 859 88 | et 2). Cette norme
a ete dtablie en faveur de la foi de celui qui re”oit le bapteme, homme ou femme, et
de la monogamie, voulue par le droit divin.

i) Quant a la Separation des epoux avec maintien du lien, c’est-a-dire sans dis-
solution du mariage, les conjoints ont les memes droits et obligations (CIC, cc.
1151-1155; CCEO, c. 863-866). Il est instamment recommandd que le conjoint,
homme ou femme, mu par la charite et soucieux du bien de la famille, ne refuse
pas son pardon & la partie adultere et ne rompe pas la communaute de la vie conju-
gale; si cependant il ne lui a pas pardonne la faute, il a le droit de rompre la com-
munaute de vie conjugale (CIC, c. 1152, § 1; CCEO, c. 863, § 1). Une autre raison
de Separation avec maintien du lien est le fait que Tun des conjoints, homme ou
femme, met en danger ou rend trop dure la vie commune pour 1’autre conjoint ou
pour les cnfants (CIC, c. 1153, § I; CCEO, c. 864, § 1).

VI. Droits et obligations des parents vis-a-vis de leurs enfants

Les deux Codes ne font aucune distinction entre le pere et la mere a propos de
leurs droits et obligations vis-a-vis de leurs enfants, Nous en soulignons quelques-
uns:

a) L'obligation des parents de faire baptiser I'enfant au plus tot, selon la cou-
turne legitime; la necessite que les parents de I’enfant a baptiser ainsi que ceux qui
assumeront la Charge de parrain, soient convenablement instruits de la signification
de ce sacrement et des obligations qui lui sont inherentes et dument prepares it la
celebration du mariage (CIC, cc. 867 a, 851,2°; CCEO, c. 686).

b) Le droit primordial et I'obligation des parents de prendre soin, selon leurs
forces, de I’education physique, religieuse, morale, sociale et culturelle de leurs
enfants CIC, cc. 1136, 793, § 1, CCEO, c. 783, § 1, 1°).

c) Le soin des parents d’eduqucr les enfants, surtout a la pietc envers Dieu et
a I’amour du prochain, au milieu d’une famille chrdtienne eclairde par la foi et
animde par I’amour mutuel (CIC, c. 793; CCEO, c. 627, § 1).

d) Il appartient & I'Eglise ensemble avec les parents, de prendre soin de
I’education catholique de leurs enfants (CIC, cc. 793, 794, § 1; CCEO, c. 628, § I).
lls ont I'obligation de former leurs enfants dans la foi et la pratique de la vie chrd-
tienne (CIC, c. 774, § 2; CCEO, c. 618).



254

e) Pour qu’un enfant soit baptise licitement, il faut que les parents, pere et
mere, assurent qu’il sera eduque dans la foi catholique (CIC, c. 868, § 1,2°;
CCEO, c. 681, § 1,1°).

f) Leur consentement, ou au moins de Tun d’eux, pere ou mere, est requis
pour baptiser licitement I’enfant mineur (CIC, c. 681, § 1,2°; CIC, c. 681 § | 2° et
85).

g) Quant aux parrains au bapteme, le CCEO ne mentionne que le parrain (c.
684, § 1). Naturellement les normes qui se referent au le parrain concernent aussi la
marraine. Le CIC, c. 873, est plus explicite, car il prescrit qu’«un seul parrain ou
une seule marraine, ou bien aussi un parrain et une marraine seront admis».

h) Le droit des parents & la designation du parrain ou de la marraine de
I’enfant mineur (CIC, c. 874, § 1, 1°; CCEO, c. 685 § 1, 4°). Le pere et la mere ne
peuvent pas etre validement parrain ou marraine de leur enfant (CIC, c. 874, 81,5;
CCEO, c. 685 § 1, 5°).

i) Leur Obligation d’animer la famille de I’esprit evangelique pour que les en-
fants puissent dcouter la vocation du Seigneur et y repondre (CIC, c. 233; CCEO,
c. 329,81 1)

J) Leurjuste liberte dans le choix des moyens d’education des enfants (CIC, c.
797; CCEO, c. 627 § 3).

k) Leur Obligation de favoriser I’ecole catholique et y envoyer leurs enfants
(CIC, c. 798; CCEO, c. 633 § 2).

1) Le mariage de I’enfant mineur ne sera pas celebre licitement & I’insu des
parents ou contre leur volonte (CIC, c. 1071, § L 6°; CCEO, c. 789, 4°). Le Code
latin precise «& l'insu ou malgre I'opposition raisonnable de ses parents», ce qui
veut dire que le mariage de I’enfant mineur sera celebrd licitement si I’opposition
de ses parents n’est pas raisonnable.

m) Il est interdit de revecoir dans I’Eglise catholique, contre la volonte des
parents non catholiques, celui qui n’a pas encore accompli quatorze ans (CCEO, c.
900 § 1).

n) Les parents ont le droit de faire appel a la justicc pour les enfants mineurs
ou prives de I’'usage de la raison (CIC, c. 1478; CCEO, c. 1136 § 1).



255

o) Il est interdit d’admettre licitement dans un institut religieux les parents
dont I’aide est ncccssaire pour nourrir et dduquer leurs enfants, ni les enfants qui
doivent venir en aide & un pere ou une mere, qui se trouvent dans un besoin grave
(CIC, cc. 644. 643, § 1,1°; CCF.O. cc. 452 § 2, 517 § 1).

VII. Fonctions desfideles chretiens la'ics, hommes etfemmes, dans I'Eglise

1. Fonctions liturgiques

Les deux Codes presentent des accentuations differentes en ce domaine. Le
Code latin est plus souple dans I’admission des lai'cs, y comprises les femmes, a
des fonctions liturgiques, tandis que le Code oriental est plus restrictif.

Dans I’Eglise latine, les ordrcs mineurs, inclus le sousdiaconat, ont ete sup-
primes, remplaccs par divers ministeres”. Ainsi, le CIC parle de ministeres qui
peuvent etre assumes de maniere permanente par des la'ics; sous le nom de lai'cs on
entend ici tous les fideles, hommes et femmes, & I’exclusion des membres engages
dans un ordre sacre et dans un etat religieux reconnu par I’'Eglise. Le c. 230 prescrit
les normes suivantes:

«§ 1. Les lai'cs hommes (viri laici) qui ont Lage ct les qualitds rcquises ctablics par le (leeret de la
Conference des RBveques, pcuvenl etre admis d'une manilire stablc par le nie lilurgique prescrit
aux ministeres de lecteuret d’aeolyte»

Donc, seuls les lai'cs hommes (viri laici) peuvent etre admis d’une maniere
stable par le rite liturgique prescrit aux ministeres de lecteur et d’aeolyte, les fem-
mes etant exclues de ces ministeres. Tout de meme celui qui a ete institue a ces
ministere n’estpas un clerc mineur, mais il y reste lai'c.

Pour les autres fonctions liturgiques, peuvent etre admis des la'ics, hommes et
femmes, comme ministres ordinaires ou extraordinaires. Ces fonctions sont les
suivantes:

«82. Les lai'cs (hommes et femmes) peuvent, en vertu d'une deputation temporaire, cxercer la
fonction de lecteur dans les actions liturgiques; de meine, tous les la'ics (hommes ct femmes)
peuvent cxercer selon le droit, les fonctions de commcntateur, de chantre. ou encore d’autres
fonctions.»

Parmi ces autres fonctions c’est aussi le Service & I’autel, selon les disposi-
tions du Siege Apostolique. Quant aux servants de messe, le Code latin de 1917, c.
813, § 2 prescrivait qu’il ne faut pas admettre les femmes & servir a I’autel, mais il
admettait qu’h ddfaut de servant masculin, clerc ou lai'c, une femme reponde de
loin, tout ayant ete preparee pour la messe et se trouvant & portee du celebrant; une9

9 PAUL V1., Mp. Ministerin quaedam, 15 aolt 1972, AAS 64 (1972) 529-534.



256

juste cause est requise et siiffisante pour ce Service. Cette norme n’apparait plus
dans le nouveau Code. Tout de meme, la Congregation pour le Culte divin et la
discipline des sacrements, tout en autorisant d’admettre les filles a servir & I’autel,
souligne I’'opportunite de suivre la «noble tradition du Service & I’autel de la part
des gargons»

§ 3. La ol e besoin de I'Rglise le demande par ddfaut de ministres, les laics (hommes et femmes)
pcuvent aussi, méme s’ils ne sont ni lectcurs, ni acolytes, suppiger b. ccitaines de leurs fonctions,
h savoir exerccr le ministure de la parole, priSsidcr les prieres liturgiques, conferer le bapteme et
distribucr la sainle communion, selon les dispositions du droit».

Le CCEO conserve les ordres mineurs; celui qui a ete institue dans un ordre
mineur n’est plus un laYc; il est insere selon le degre propre dans la Hierarchie ec-
clesiastique". A ces ordres mineurs ne peuvent acceder que des hommes (viri), qui
ont Tage et les qualitds requises etablies par le droit particulier. Mais le c. 403 § 2
prescrit: «Si les besoins ou une veritable utilite de I’Eglise le conseillent et qu’il
n’y ait pas de ministres sacres, certaines fonctions des ministres sacres peuvent etre
confiees a des lates selon le droit».

Aux laics, donc, hommes et femmes, par voie extraordinaire, dans des cas de
veritable urgence, peuvent etre confiees certaines fonctions des ministres sacres
selon le droit, 1& ol le besoin de I’Eglise le demande surtout par defaut de ministres
sacres; il s’agit de suppleer certaines de leurs fonctions, & savoir exercer le minis-
tore de la parole, prdsider les prieres liturgiques, conferer le bapteme et distribuer
la sainte communion, selon les dispositions du droit. Si ces deux conditions ne se
vdrifient pas, & savoir, en cas de necessitd et le manque de ministres, I’intervention
des laics constitue un acte gravement illicite.

En effet, selon le droit, en cas de necessitd, le bapteme peut etre licitement
administrd par un lai'c, homme ou femme (CIC, c. 677, § 2; CCEO, c. 677 § 2),
meme par le pere ou la mere (CCEO, c. 677 § 2). Cette derniere norme manque
dans le CIC, c. 861, § 2.

Selon le CIC, c. 910, les ministres extraordinaires de la sainte communion
sont aussi tout autre fidele, homme ou femme, depute selon les dispositions du c.
230, § 3 deja mentionne.

Le c. 709, § 2 du CCEO etablit que c’est le role du pretre de distribuer
I’Eucharistie, ou bien meme celui du diacre, si le droit particulier de la propre
Eglise sui iuris en dispose ainsi. Mais il concbde au Synode des Eveques de
I’Bglise patriarcale, ou au Conseil des Htorarques, le droit d’dtablir des dispositions

opportunes selon les quelles d’autres fidbles chretiens (hommes et femmes), peu-10 11

10 Cf. Conseil Pontifical pour rinlirpretation des textes legislatifs, Rdponse (11 juillet 1992):

AAS 86 (1994) 541-542; EV 13/1867; Congregation pour le Culte divin et la discipline des sacrements,
Lettre cir. Credo doveroso (15 mars 1994), sur les femmes au Service de l'autel: EV 14/589-596
11 Cf CONGREGATION POUR LES EGLISES ORIENTALES, Instruction, pour I'application

des prcscriptions liturgiques du CCEO, 6jan. 1996, n. 73.



257

vent en plus des pretres ou des diacres, distribuer la Divine Eucharistie. Mais
I’instruction de la Congregation pour les Eglises Orientales pour Fapplication des
prescriptions liturgiques du CCEO (1996), souligne que, «il est opportun que la
faculte de distribuer I’'Eucharistie accordee a celui qui ne serait ni un Eveque, ni
pretre, di diacre - si tel est I’'usage etabli par le droit particulier d’une Eglise sui
iuris - ne soit exercee que dans des cas de veritable urgence». En plus, il faut eviter
I’etonnement des fidlles chretiens; il faut se garder des innovations qui risquent
d’etre mal comprises, etant en desaccord avec I’'usage traditionnellement connu par
les fideles. Une teile attention doit etre meme elargie aux reactions des fideles
orthodoxes12.

Enfin, le CIC, c. 1112, prevoit la possibilite, dans des cas de veritable ur-
gence, de la celebration du mariage par un lai'c, homme ou femme: «La ol il n’y a
ni pretre ni diacre, I’'Eveque diocesain, sur avis favorable de la Conference des
Eveques et avec I’autorisation du Saint-Siege, peut deleguer des lai'cs pour assister
aux mariages. Il faudra choisir un lai'c idoine, capable de donner une formation aux
futurs epoux et apte & accomplir convenablement la liturgie du mariage». Il faut
noter, tout de meme, que dans la tradition latine ce sont les epoux les ministres du
sacrement du mariage, tandis que le ministre sacr6 joue le réle de temoin qualifid,
qui demande la manifestation du consentement des contractants et la re?oit au nom
de FEglise (CIC, c. 1108). Cette norme n’est pas comprise dans le CCEO, car eile
est contraire & la tradition orientale, qui requiert le rite sacre, ii savoir la benbdic-
tion nuptiale du pretre (CCEO, c. 828).

2. Fonctions prophetiques

Selon les deux Codes, tous les fideles chretiens, hommes et femmes, ont le
droit et I'obligation de travailler a ce que le message divin du salut atteigne de plus
en plus tous les hommes de tous les temps et de toute la terre (CIC, c. 211; CCEO,
c. 14). Cette Obligation est encore plus pressante dans ces situations oii ce n’est que
par eux que les hommes peuvent entendre I’Evangile et connaTtre le Christ (CIC, c.
225, § 1; CCEO, c. 406), a savoir dans de telles situations oli ce n’est que par la
prbsence de I’lhomme ou de la femme que les hommes peuvent entendre I’Evangile
et connaTtre le Christ. En effet, puisque Faeces au travail et U la profession est
ouvert aujourd’hui & tous, sans discrimination injuste entre hommes et femmes, il y
a plusieurs milieux ou domaines sociaux et professionnels, ol la presense de la
femme est propre ou primordiale.

L’homme et la femme catholiques, comme citoyens d’une nation, ont le droit
que leur soit reconnue dans les affaires de la eite terrestre la liberte qui appartient &
tous les citoyens (CIC, c. 227; CCEO, c. 402). C’est a eux qu’appartient en premier
lieu de chercher le Royaume de Dieu en gerant les affaires temporelles et en les

12 CONGREGATION POUR LES EGLISES ORIENTALES, Inslruction. nn. 58 ct 68.



258

reglant selon Dieu, surtout en defendant les lois ju.stes dans la societe (CCEO, c.
401; cf. CIC, c. 225, § 1). Leur libre opinion dans les affaires politico-sociales doit
etre imprcgnee de I’csprit evangelique, respectueuse de la doctrine proposee par le
magistere de I’Eglise (CIC, c. 227; CCEO, c. 402). A titre d’exemple, dans la
question de la l6gitimation par les Etats du divorce, de I’avortement, de la fecon-
dite artificielle, du mariage entre homosexuels, de la regulation des naissances, et
en d’autres domaines de bioethique, etc., la voix de la femme chretienne doit se
faire sentir vigoureusement pour proteger I’institution sacree du mariage et de la
famille, selon le Christ (CIC, c. 226; CCEO, c. 407).

Pour rendre ce temoignage, Phomme et la femme catholiques, ont le droit et
i’obligation d’acquerir une connaissance, appropriee aux aptitudes et a la condition
de la nature de chacun, de la doctrine revelee pour I’annoncer et la defendre (CIC,
c. 229, § 1; CCEO, c. 404 § 1); d’acquerir cette connaissance plus approfondie des
Sciences sacrees enseignees dans les universites d’etudes ou les facultes ecclesias-
tiques, en acquerant les grades academiques (CIC, c. 229, § 2; CCEO, c. 404 § 2);
en plus, en observant les prescriptions concernant I’idoneite requise, hommes et
femmes sont habilites & recevoir de I’autorite ecclesiastique competente le mandat
d’enseigner les disciplines sacrees (CIC, c. 229, § 3; CCEO, c. 404 § 3). Ceux
d’entre les fideles, hommes et femmes, qui en sont capables et qui s’y forment
peuvent aussi preter leur concours & la formation catdchetique (cf. CIC, cc. 774,
776, 780; CCEO, c. 624 § 3), et aux moyens de communication sociale, surtout
ceux qui sont experts dans la realisation et la transmission des Communications, et
ils s’appliqgueront avec zele a ce que l’usage de ces moyens soit impregne de
I’esprit du Christ (CIC, c. 823 § 1, CCEO, c. 651 § 1).

Dans des circonstances extraordinaircs, surtout pour suppleer au manque de
clercs, I’Eveque peut donner aussi a des fideles chretiens lai'cs, hommes ou fem-
mes, qui ont les qualites requises, le mandat de precher meme dans I’Eglise, restant
sauve la norme selon laquelle I’homelie, qui fait partie de la liturgie eucharistique
elle-meme, est reservee au pretre ou au diacre (CIC, cc. 766, 767, § 1, CCEO, cc.
610 84; 614 §4).

Hommes et femmes reconnus pour leur experience et leur competence peu-
vent etre appeles par I'Ordinaire pour I’organisation de I’instruction de futurs
epoux (CIC, c. 1064).

Une attention particuliere porte I’Eglise sur le role des femmes qui ont consa-
cre leur vie a I’activite missionnaire, soit que celle-ci s’exerce dans leur propre
patrie, soit qu’elle prenne place dans un autre paysl3. De fait, certaines qualites
humaines sont plus proprement feminines et constituent pour i’evangelisation un
soutien privilegie. L’histoire des missions a, depuis longtemps, atteste I'immense
part prise par les femmes dans I’action missionnaire de I’Eglise. La participation

13 Cf. CONGRF.GATION POUR I,'EVANGELISATION (Commission pastorale), Docuincnt
«La fonclion evangdlisatrice» (19 novembre 1975), sur la fonclion de la femme dans I'evangelisation,
in: La Documcntation catholiquc, 4juillet, n. 1701. 612-618; EV 5/1546-1587.



259

des femmes & I’annonce de la Bonne Nouvelle peut revetir bien des formes, comme
celles-ci: a) Activite catechetique, tant pour les cathechum”nes que pour les chre-
tiens (cf. AG 26); b) visites dans les familles, chez les pauvres, les malades, les
abandonnes; c) activite dans les sessions de spiritualite et les retraites; d) conseils,
directives et soutien aux vocations; e€) enseignement religieux jusqu’au niveau
meme de la theologie, en toute hypothese d’utilite et de capacite; f) participation a
I’activite des moyens de comntunication sociale: presse, radio, television.

Toutes ces formes d'action etant au fond des «cultures de la foi», supposent

en qui meme les pratique une foi profonde, une preparation pedagogique adaptee;
chez la femme, eiles revetiront des aspects de finesse et de coeur tout particuliersl4.

3. Fonctions ecclesiastiques

Tous les deux Codes, apres avoir affirme qu’au pouvoir de gouvernement, qui
dans I’Eglise est vraiment d’institution divine, sont aptes selon le droit ceux qui
sont constituds dans I’ordre sacre, ils ajoutent qu’ «a I’exercice de ce pouvoir, les
fideles lai'cs peuvent cooperer selon le droit» (CIC, c. 129; CCEO, c. 979). Les
lai'cs, hommes et femmes, reconnus idoines ont la capacite d’etre admis par les
Pasteurs sacrds & des Offices et charges ecclesiastiques qu’ils peuvent exercer selon
les dispositions du droit (cf. CIC, c. 228, § 1). Il ne s’agit pas d’un ius, mais plut6t
d’une habilitas a etre appeles par la Hierarchie a certaines charges ecclesiastiques
ou & etre entendus comme experts ou consulteurs par les autorites ecclesiastiques.

En pratique, les laics, hommes et femmes, qui se distinguent par la Science
requise, I’experience et I’honnetete sont aptes (habiles sunt) a etre entendus comme
experts ou consulteurs par les autorites ecclesiastiques soit & titre individuel soit
comme membres de divers conseils et assembldes, telles que les assembiees et
conseils paroissiaux, diocdsains et meme, dans les Eglises catholiques orientales,
patriarcaux (c. 408 § 1). lls peuvent etre aussi affectes par I’autorité competente a
d’autres charges ecclesiastiques, a I’exception de celles qui requierent I’ordre sacre
(CCEOQ, c. 408 § 2; CIC, cc. 228, § 2, 228, § 1). En ce qui concerne |’exercice
d’une Charge ccciesiastiquc, les lai'cs sont entierement soumis & I’autorite eccle-
siastique (CCEOQO, c. 408, § 3).

L'idoneitas requise, & savoir I’aptitude, la capacite des lai'cs, hommes et
femmes, fond6e sur leur bapteme mais aussi sur leur Science, experience et honne-
tete, correspond en premier lieu & leur propre caractere seculier, vivant dans le
monde (CCEO, c. 399), et a leur vocation propre d‘hommes et femmes chretiens,
de chercher le Royaume de Dieu en gerant les affaires temporelles et en les reglant
sur Dieu et, pour cela, d’etre pour le Christ des temoins dans la vie privee, fami-
liale et politico-sociale et de le reveler aux autres, de ddfendre les lois justes dans la

14 Cf. La fonclion dvangdlisatricc (19 novembrc 1975), sur la fonction de la femme dans
1'iSvangiSlisalion, 11I; EV 5/1563.



260

societe, et de participer ainsi a la mission de I’Eglise et de contribuer comme un
ferment & la sanctification du monde (CCEO, c. 401; CIC, c. 225, § 2). La Hierar-
chie, apres avoir verifie cette aptitude, qui habilite les lates, hommes et femmes, a
la consultation, est engagee de plus pres d’avoir recours a eux toutes les fois que
leur conseil et leur action sont necessaires pour une mission efficace de I’Eglise.

Il s’agit, donc, des charges ecclesiastiques etablies par les deux Codes, mais
aussi d’autres selon le jugement de I’autorite competente.

a) Pour les affaires economiques, & la Charge d’econome dans chaque diocese
I’Eveque peut nommer un fidele lai'c, homme ou femme, vraiment competent dans
le domaine economique et remarquable par sa probite (CCEO, CIC, c. 494, § 1,
CCEO, c. 262, § 1); de meme dans les Eglises catholiques patriarcales, il doit y
avoir un econome (CCEO, c. 122, § 1), En plus, a la Charge de membre du conseil
pour les affaires economiques du diocese I’'Eveque peut nommer aussi des lates,
hommes et femmes, vraiment competents dans les affaires comme en droit civil et
remarquables par leur probite (CIC, c. 492, § 1; CCEO, c. 263, § 1). Ce conseil est
preside par I’Eveque diocesain lui-meme. De meme dans chaque paroisse il y aura
le conseil pour les affaires economiques; dans ce conseil, prdside par le curd, des
lates, hommes et femmes, apporteront leur aide au eure pour I’administration des
biens de la paroisse (CIC, c. 537; CCEO, c. 295).

b) Des lates, hommes et femmes, remarquables pour leur foi solide, leurs
bonnes moeurs et leur prudence, participent au conseil pastoral du dioebse et de la
paroisse, avec voix consultative (CIC, cc. 512, 88 1 et 3, 514, § 1, 536; CCEO, cc.
273, 88 1-2,275). Cette Institution n’etait pas prevue dans le droit precedent.

c) Le Code latin confirme aussi I’institution du synode diocesain, (reunion
des deldgues des pretres et des autres fideles du diocese avec voix consultative),
auquel participent aussi des lai'cs, hommes et femmes (CIC, cc. 460, 463, § 1,5°,
466). Ce synode apporte son aide & I'Eveque diocesain dans les affaires qui con-
cernent les besoins spdeiaux ou I’utilite du diocese. De meme le Code oriental
prevoit cette institution, mais il emploie le terme Assemblee eparchiale, au lieu de
synode, qui est propre & 1’assemblee episcopale (CCEO, c. 235, § 1, 10°, 241).
Dans le droit precedent, latin et oriental, n’etait pas prevue I’admission des lai'cs
dans cette assemblee (CIC 1917, c. 358; Mp. CS, c. 424 § 2). En plus le Code
oriental prevoit I’assemblee patriarcale - conseil consultatif de toute I’Eglise pa-
triarcale -, qui apporte une aide au Patriarche et au Synode des Eveques de I’Eglise
patriarcale dans les affaires de grande importance (CCEO, c. 140). A cette assem-
blee doivent etre convoques de chaque eparchie aussi deux lai'cs, un homme et une
femme (c. 143 § 1, 6°).



261

d) A 1’Office du Vicaire judiciaire et de Vicaires judiciaires adjoints sont
nommds des pretres (C1C, 1420; CCEO, c. 1086 § 4), mais & Poffice de juges peu-
vent etre nommds d’autres fideles chretiens, hommes et femmes (alii christifideles)
(CIC, c. 1421; CCEO, c. 1087 § 2); & lacharge d’assesseur du juge unique peuvent
etre choisis parmi les fideles chretiens, hommes et femmes, de vie integre (CIC, c.
1424; CCEO, c. 1089); a I’Office d'auditeur pour instruire la cause peuvent etre
admis par I’Eveque diocesain parmi des fideles chretiens, hommes ou femmes, qui
se distinguent par leurs bonnes moeurs, leur prudence et leur doctrine (CIC, c.
1428; CCEO, c. 1093 8§ 1-2); & I'office de promoteur de justice ou de defenseur
du lien peuvent etre nommes par I’Eveque parmi des fideles chretiens, hommes ou
femmes, de reputation integre, docteurs ou au moins licencies en droit canonique et
estimes pour leur prudence et leur zfele de la justice (CIC, c. 1435; CCEO, c. 1099
82).

Dans le droit prdcedent, latin et oriental, & ces Offices ne pouvaient etre nom-
mes quc des presbytres (CIC 1917, cc. 1574, 1581, 1589; Mp. SN, cc. 41 § 1, 45,
52-54, 66 § 1)

e) Pour la designation des Eveques, les deux Codes autorisent de demander
l'avis secretement et separement de quelques laics, hommes et femmes, reconnus
pour leur sagesse, prudence et leur vic chrdtienne (CIC, c. 377, § 3; CCEO, c. 182,
§ 1).

Dans le droit prdcedent, latin et oriental, toute intervention des laics dans
I’election des Eveques etait exclue (CIC, cc. 329, 331; Mp. CS, c. 252 § 1,2°).

O Enfin le Code latin prevoit la possibilitd, & cause de la penurie de pretres,
de confier aussi & des laics, hommes et femmes, I’exercice solidairement (in soli-
dum) de la Charge pastorale d’une paroisse. Dans ce cas I’Eveque constituera un
pretre qui, muni des pouvoirs et facultes du curd, sera le moddrateur de la Charge
pastolare (c. 517 § 2). Telle possibilitd n’est pas prevue dans le Code oriental.

VIII. Droit d'association defemmes

Le droit d’association de fideles (clercs, religieux et religieuses et laics,
hommes et femmes) est garanti dans I’Eglise. Les fideles ont la liberte de consti-
tuer et de diriger librement des associations par Convention privee conclue entre
eux, pour poursuivre des fins spirituels de charite et de piete, ou encore destindes a
promouvoir la vocation chrdtienne dans le monde. Toute association privee de
fideles est admise dans I’Eglise, si ses Status sont reconnus par I’autorite ecclesias-
tigue compdtente, et eile est soumise & sa vigilance au domaine de I’intdgrite de la
foi et des moeurs (CIC, cc. 215, 299, 305, § 1; CCEO, cc. 18, 573, § 2, 577, 88 1-
2). Pour les associations de laics les Codes prescrivent des normes speciales, qui



262

recommandent aux la'i'cs de parliciper aux associations, specialement celles qui se
proposent d’animcr I’ordre temporel d’esprit chretien et qui favorisent la promo-
tion de la foi e de la vie chretienne (CIC, c. 327; CCEO, c. 402). Un accent parti-
culier est mis aux associations des parents, ayant pour but I’6troite Cooperation
avec les maitres d’ecole puxquels ils confient leurs enfants pour leur education
(CIC, c. 796, § 2). C’est bien claire I'importance des associations de femmes chre-
tiennes dans la societe d’aujourd’hui. Multiples sont les domaines, qui rendent
necessaire cette association. Avant tout pour defendre, & la lumiere de I'esprit
evangelique, la dignite memc de la femme, I’institution du mariage et de la famille
contre les deviations de notre temps, pour defendre les justes lois dans la societe
concernant la vie des son premier moment, pour la lutte contre la Prostitution et
Pexploitation de la femme, pour la protection de la fille-mbre, et en general pour
defendre I’egalite de la femme avec I’homme partout dans le monde, et I’inserer
activement dans la vie socio-politique.

IX. Lafemme consacree

«11 existe des fidfclcs ... qui sont consacres a Dicu & leur tnaniére particuliBrc par la profession des
conscils evangdiques au moyen de voeux ou d’autres liens saerds .... qui concourent d la mission
salvatrice de I'figlise; leur ctat, meme s’il ne conceme pas la structurc hidrarchique de I’Eglise,
appartient & sa vie et 4 sa saintete» (CIC, c. 207).

La normative du Code latin sur les Instituts de vie consacree et les Societes de
vie apostolique (Livre I, cc. 573- 746) et celle du Code oriental sur les moines et
tous les autres religieux et les membres des autres instituts de vie consacree (Titre
XIlI, cc. 410-572), vaut pareillement pour I’'un et I’autre sexe, car «l’dnonce d’un
discours au genre masculin conceme aussi le genre feminin, & moins qu’une autre
disposition ne soit etablie par le droit ou ne resulte de la nature de la chose» (CIC,
c. 606; CCEO, c. 1505).

Quant aux moniales la normative latine est plus restrictive, en vue de sauve-
garder integralement la vie contemplative. Le CIC prescrit des normes particulie-
res:

Pour eriger un monastere de moniales, outre que le consentement prdalable de
I’Eveque diocesain, est requise en plus la permission du Siege Apostolique (CIC, c.
609). Le Code oriental ne prevoit pas cette norme.

«Les monasteres de moniales associes a un institut d’hommes ont leur propre
mode de vie et leur gouvernement selon les constitutions. Les droits mutuels et les
obligations doivent etre definis de teile sorte qu’un bien spirituel puisse decouler
de cette association» (CIC, c. 614). Le Code oriental ne prevoit cette norme.

Le CIC, c. 630 § 3, prescrit que dans les monasteres de moniales il y aura des
confesseurs ordinaires approuves par I’Ordinaire du lieu. Le CCEO comprend



263

implicitemenl une norme semblable pourles confesseurs des moniales (c. 475,
§ 1).

«Les monasteres de moniales, qui sont ordonnes integralement a la vie con-
templative, doivent observer la cléture papale, c’est-a-dire sclon les regles donnecs
par le Siege Apostolique. Les autres monasteres de moniales garderont la cléture
adaptee & leur caractere propre et definie dans leurs constitutions» (CIC, c. 667,
§ 3). Le Code oriental ne provoit pas cettc norme.

«Pour les moniales, il appartient au seul Siege Apostolique de conceder
rindult d’exclaustration» (CIC, c. 686, § 2). Le Code oriental ne prevoit pas eette
norme, mais confie cet indult it I’autorite & laquelle le monastere est soumis
(CCEO, c. 489, § 1).

Au conciles particuliers partieipent egalement avec suffrage consultatif les
superieures majeures d’instituts religieux feminins (CIC, c. 443, § 3, 2°). Le Code
oriental autorise le Patriarche, avec le consentemcnt du Synode permanent,
d’inviter d’autres personnes, homnies et femmes, afin qu'ils donnent leur avis
commc expcrts aux Eveques reunis en Synode (CCEO, c. 102, § 3); y sont egale-
ment comprises les superieures majeures d’instituts religieux fominins.

Tous les deux Codes admcttent aussi d’autres formes de vie consacr’e, sur-
tout I'ordre des vierges et des veuves consacrdes, qui s’engagent & pari dans le
mondc a la chastete par une profession publique (CCEO, c. 570; CIC, c. 604).

Quant aux diaconesses, ancienne institution en Orient et conservee dans le
passe chez quelques Eglises orientales, la question a etd posee et longuement etu-
dide au sein de la Commission pour la revision du Code oriental, en vue d’unc

restauration de I’institution. Mais finalement la question a et6 mise & une etude
ulterieurels.

X. Conclusion

Les normes canoniques qui se reterent explicitemcnt > la femme (mutier), a la
mere (mater), & I’epouse (uxor) ou & I’homme (vir), & I’dpoux (sponsus), au perc
(pater) sont peu nombreuses, mais & maintes reprises on mentionne les fideles
chretiens (christifideles) et leurs droits et obligations dans I’Eglise et le monde, la
personne physique et sa condition juridique, comme aussi les lai'cs et les membres
des instituts de vie consacree. Dans les termes christifideles, personae pliysicae,
lai'ci, sodales, parentes, sponsi, coniuges, patrini ecc. sont inclus hommes et fem-
mes sans distinetion, sauf s'il s’avere, & partir du contexte ou de la nature de la
chosc, qu’il en va autrement.

En effet, I'’enonce d'un discours au genre masculin concerne aussi, en prin-
cipe, le genre feminin, (cf. CIC, c. 606; CCEO, c. 1505). Donc ce qui est statue sur

15 Cf. G. NEDUNGATT, in: On Clcrics in general, Nuntia 3 (1976) 58.



264

les christifideles, personae physicae, la'ici, sociales, parentes, sponsi, coniuges,
patrini ecc., leur radicale dgalite dans la dignite et I’action (CIC, c. 208; CCEO, c.
11), leurs droits et obligations en general (CIC, cc. 204-223; CCEO, cc. 7-26), vaut
egalement, en droit, pour I’un et I'autre sexe; de meme pour les supdrieurs et les
membres (sodales) des instituts de vie consacree.

La doctrine du Concile de Vatican Il a opere une profonde reforme de la le-
gislation precedente concernant la position de la femme dans I’Eglise. Entre les
fideles, homines et femmes, il n y a pas de discrimination quant & leur dignitd et
leurs droits et devoirs. La reserve aux hommes de I’ordination sacree ne constitue
pas une discrimination vis-a-vis de la femme. L’ordination sacree n’est point un
droit, mais un appel par Dieu. C’est & I’autorite de I’Eglise que revient la responsa-
bilite et le droit d’appeler quelqu’un a recevoir les ordres.

La normative plus restrictive concernant les moniales est justifide en vue de
sauvegarder integralement le caractere contemplatif de la vie monastique, qui ap-
partient & la vie et & la saintete de I’Eglise.

Le Code latin est plus flexible dans I’attribution & la femine d’une place plus
active dans la vie ecclesiale, meine liturgique. Le Code oriental est assez restrictif,
compte tenu de la tradition et des coutumes orientales. On y constate que le Statut
juridique du mari, du pere est predominant, car il determine, en principe, celui de la
femme et de I’enfant inineur, tandis que le Code latin le determine seulement ex-
ceptionnellement, s’il manque I’accord des parents. Comme on a deja dit, les rai-
sons de la prddominance du pere vis-a-vis de la mare dans ce cas, sont d’ordre
principalement sociologique, surtout dans les pays du Moyen-orient ol, par droit
coutumier, la femme suit le mari et les enfants sont baptises dans le rite du pere et
portent de toute maniere son nom et la religion du pere sur leurs documents civils;
en plus en Orient dans les pays & Statut Personnel la loi civile n’admet que le rite
du pere pour les mineursl6.

Tout de meme, le legislateur, tout en reconnaissant la tradition en vigueur en
Orient, il a maintenu la clause apposee au canon relatif & la volonte concertee des
epoux dans le choix du patrimoine rituel de leurs enfants, pour affirmer le principe
fondamental de I’egalite de droits des parents, homme et femmel7.

Sans doute I’heure est venue, pour que la vocation de la femme s’accomplisse
aussi dans I'liglise en plenitude, dans le respect de sa dignite feminine et de sa
mission chretienne irremplagable d’epouse, de mere, de personne engagee profes-
sionnellement dans la societe, ou de personne consacree. Hommes et femmes,
regeneres dans le Christ par le bapteme, participent a la mission que Dieu a confiee
a I’Eglise pour qu’elle I’accomplisse dans le monde.

16 Nuntia 22(1986) 30.
17 Cf. Nuntia, 28 (1989) 21; Discours du Pape Jean Paul Il pour la solennellc presentalion du
CCEO, le 25 octobre 1990, 12: AAS 83 (1991) 486496.



265

THE ENCLOSURE OF MOUNT ATHOS IN THE FRAMEWORK OF GENDER
DISCRIMINATION

Charalambos K. Papastath is, Thessaloniki

It was in September 15, 1997, when at the European Union’s Meeting of the
Ministers of Foreign Affairs, the Greek Government, responding to the wishes of
the monks of Mount Athos, sought to render a Joint Declaration of the ,15%, which
Greece had registered in reference to the ,Declaration of the regime of Churches
and non-confessional organisations*. The purpose of this Joint Declaration was to
solicit the European Union’s direct and outright recognition of the special regime
of Mount Athos. And this was because no such absolute acknowledgement existed
in the Joint Declaration n° 4, concerning Mount Athos, of the Final Act of the
Agreement concerning the accession of the Hellenie Republic into the European
Economic Community, in 1979. However, the unilateral Declaration did not be-
comc accepted, because of the reactions of two Ministers of Foreign Affairs. They
exercised a veto, claiming that: ,,As territory belonging to the European Union,
Mount Athos cannot allow entry to men only*.

Thus, the enclosure of Mount Athos was since raised by two European min-
isters as an issue concerning discrimination against womenl.

The demand for institutional gender equality has been in the foreground for
over two hundred years2. And not merely in the legal and political field. It was in
1852, when the question was raised of the stance taken by the Holy Scriptures vis-
a-vis women’s rights. This occurred in the Conference on women'’s rights in Syra-
cuse, New York3. Both in this Conference and in the next one of 1896, the equality
of the two sexes was predicated on the passage of the Letter of Paul to the Gala-
tians (3, 28): ,Gone is the distinction between Jew and Greek, slave and free man,
male and female,- you are all one in Christ Jesus”. It was based on this passage
explicitly and it denounced the OIld Testament tradition, as the inception of the
subjugation of women.

No doubt the road to institutional gender equality was a long one, - and it re-
mains that way for many countries and for a yet greater number of societies. A

| See Ch. PAPASTATHIS, Church and State in Grecce 1997, in: European Journal for Church
and State Research 5 (1998) 48-51.

2 Sec E. ROUKOUNAS, AteOvtig npootuoia tmv AvOpontiviov AiKaioipcitoiv, Athens 1995,284;
cf. J. BETHKE ELSHTAILN, Thinking About Womcn, Christianity and Rights, in: J. WITTE, Jr.- J.D.
van der VYVER (cds.), Religious Human Rights in Global Perspective. Religious Perspectives, The
Haguc-Boston-London 1996, 143-155.

' See E. ADAMTZILOGLOU, ,Ouk £vi dpoev Kai Oip.o .." Ta RaoikikO yaplopata tiov Suo
ipiXtov, Thessaloniki 1998, 25.



266

landmark in this course was the 1979 Convention on the abrogation of all forms of
discrimination against women, which has been in effect since September 3, 1981,
and has been ratified by nearly 140 countries4d. But this does not mean that the
Situation is satisfactory on a global level. This was ascertained by the Special Rap-
porteur of the United Nations on the elimination of all forms of intolerance and of
discrimination based on religion or beliefin the 1997 report. Abdelfattah Amor, in
accordance with the Commission of Human Rights, noted that the actual Status of
women as regards religion or policies resulting from or attributed to religion was
not specific to any given religion. But they also urged States to take all necessary
action to combat hatred, intolerance and acts of violence based on religion or be-
lief, ,including practices which violate the human rights of women and discrimi-
nate against women*“5.

The issue that we are called upon to examine and to discuss in this Conference
is whether or not the enclosure in the monasteries, and more specifically and ana-
lytically, the enclosure in Mount Athos, constitutes a violation of women'’s rights
and discrimination against them.

The prohibition of the entry of men into a women’s monastery and of women
into a men’s monastery, the institution we call ,enclosure”6, harks back to this age

of the emergence of anchorite life. Sexual pieasure, in all its manifestations, was
strictly forbidden. It was therefore imperative that the monk and the nun be
guarded against temptation. Thus, in the canons on anchoritism, that were laid
down by those who first introduced it, Antony the Great, Pachomios and Basil the
Great?, there are Statutes that prohibit communication between monks of the oppo-

site sex. When communication was necessary, all necessary measures had to be
taken, so as to ensure that neither party would be scandalised; precisely so that the
vows of chastity are not violated.

The prohibitions were adopted by secular legislation. Novella 113 of Justinian
barred the entry into any monastery of persons of a different sex from that of the
monks, including persons who were deceased and to be buried. The only exception
concerned the grave-diggers at a woman’s burial, of course in a nunnery, who were

4 Th. MERON, Human Rights Law-Making in the United Nations, New York 1986, 53-82.

5 See the Report submitted by Mr. ABDELFATTAH AMOR, Special Rapporteur in accordance
with Commission on Human Rights Resolution 1997/18, E/CN 4/1998/6/22.1.1998, p. 29.

6 Sec K. RALLIS, riepi tou aRdrou roiv povaaTqpilitv icard to Sitcatov -ni? OpOoSo~ou
EtacXriaiai;, Athens 1908 [= enlarged Greek translation of his study: Die Klosterklausur nach dem
griechischen Kirchenrecht, in: Festschrift fur Emil Friedberg, Leipzig 1908, 115-140); J. CREUSEN,
Cloture, in: Diclionnaire de droit canonique, t. 111, Paris 1942, 891-908; E. JOMBART, in: R. NAZ,
Traite de droit canonique, t. |, Paris 21954, 655-656; P. PANAGIOTAKOS, Edorgpa eKKXgcnacTiicou
OIKUIOI), vol. IV, To StKdiov T(OV povuyorv, Athens 1957, 314-321; G. KAHRIMAN1S, 'ARatov
Movfit;, in: ©PHIKEYTIKH KAl HOIKH ETKYKAONAIAEIA 1, Athens 1962, 19-21; J.L. van
DIETEN, Abaton, in: Real-lexicon der Byzantinistik, 1, 1968, 50-84; I. KONIDARIS, NoptKf| OcApn”l
«uv povaarripiakKWv TrmiKiiiv, Athens 1984, 117-133; J. PROU, La cl6ture des moniales, Paris 1996.

7 See van DIETEN, op.cit., 49 ff.



267

to leavc immediately after rendering tlieir Services. In fact, the rigidity surrounding
the enclosure was so great, that even in this latter burial, the nuns were not permit-
ted to attend, because of the presence of the grave-diggers. Only the Reverend
Mother and the porter could be presents.

Secular legislation was followed by canonical legislation: The Ecumenical
Council in Trullo (year 692) and the 7h Ecumenical Council (year 787) established
Statutes on enclosure. The first restricted the staying overnight of any person in a
monastery whose monks belonged to the opposite sex; the second one prohibited
the stay of women in bishop’s residences or in men’s monasteries9.10

The secular and the canonical legislation coincide on the matter of enclosure.
They are explicit about its establishment and its preservation. This was also reaf-
firmed in many Charters. In fact, some of them went beyond the established Stat-
utes. Gregory Pakourianos, for example, prohibited that a married couple stay near
the Petritzos monastery. For the positions of priest, economos and economos’ as-
sistant in the Kecharitomene Nunnery, only eunuchs were allowed. The Charter of
Athanasios of Meteora banned the entry of women not only into the monasteries,
but in the area of Meteora itself. He also disallowed the provision of food to
women, even when they were in danger of dying of starvation °.

In parallel, some Charters introduced exceptions to the rigid principle of en-
closure. The imperial couple and its court were not subject to the enclosure; neither
were the priests of the monastery, even the flock in the days of the monastery’s
festivities, in the burial ofthe dead, in the performance of memorial Services or the
visit of close relatives. These exceptions are stated in the Charters of ktetoric mon-
asteries. And this is because, - as it has been observed -, ,the founders had reasons
to diverge from the rigid teachings of the enclosure, in order to favour and to pro-
tect ‘their’ monasteries™11.

As concerns our matter, it should be made clear that both the legislation and
the Charters do not justify enclosure on the basis of arguments against either the
male or the female sex. They do not introduce racial criteria or considerations on
the inequality of the two sexes. They establish and justify enclosure by mutual
Standards, exclusively in view of avoiding camal temptations.

The first written Statute that directly and expressly prohibits the entry of
women into the Athos peninsula, is that of article 186 of the Mount Athos Statu-

* KONIDARIS, op. eil., 119-120.

9 ,Lei neilher any woinan slcep in a men's monastery, nor any man in the women's convent..."
(canon 47 ofthe in Trullo Ecumenical Council), and.... but forwomen to be dwelling in bishoprics, or
in monasteries, is a cause for everyone's taking offcnce..." (canon 18 of the 7lh Ecumenical Council),
see The Rudder of the Orthodox Catholic Church. The Compilation of the Holy Canons by Sainls
Nikodemus and Agapius, Chicago, IIl. 21983, 347 and 446-447 respectivcly; N. MILAS, Pravila Pra-
voslavnoj Cerkvi, 1.1, St. Peterburg 1911,582 and 630-631.

10 See KONIDARIS, op. cit., 121-131.

11 Sec KONIDARIS, op. cit., 127, note40.



268

tory Charter (hereafter S.C.): ,, The entry of females into the peninsula of Mount
Athos is prohibited, according to long-established norms”’12.

Already during medieval times, Statutes had been enacted which barred entry
of children, of the beardless, of eunuchs, as well as of female animals to Mount
Athosl13. Nevertheless, postbyzantine sources refer principally to adolescents. No

Statute specifically prohibiting the entry of women to the peninsula has been pre-

served. Unless the wording in the Charter or Canonical of Saint Athanasios in 959
»,an animal from those of the female species ... “14 can be taken to include woman,

in the sense of living beingl5. There are two exceptions to the aforementioned rule:
1) The chrysobull of the emperor Manuel Palaeologos (1406) repeats the enclosure
as it applies to children and eunuchs, and adds that no woman should dare enter a
monastery, having dressed herseif in men’s clothing and posing as a child or

eunuch. And the chrysobull ends with the apostrophe that monks should be free
from temptation and abstain from tainting their eyes with the sight of women16, and

2) The Charter of patriarch Jeremiah Il (1574), which prohibits the indwelling of

nuns in the outer cells ofthe monasteries, where they might settle themselves under
the pretext of being sisters to the monksl17.

The silence of the sources as to the enclosure of women, leads to the conclu-
sion that this applied in the peninsula precisely as it did in all monastic centres.
When it started to subside in the Church in general, it remained in effect in Mount
Athos as a customary institution. Data derived from certain sources lend support to
this view. In 1445, the nun Nymphodora drafted her will for the benefit of the
monastery of Xeropotamos. She remained in Sidirokausia, a place adjacent to

12 On the enclosure of Mount Athos, see S. KOTSIANOS, To ,aRatov ton Aylou Opouq* attd
KOivucfc cotdfeox;, in: HARMENOPOULOS 8 (1954) 724-732; G. DASKALAKIS, H
ouvTayuaTtKOTTV; *9; attayopEuoEffli; eio68ou yuvaiKtbv r.u; to Ayiov'Opog, in: NEA HESTIA 75 (1964)
98-110; S. PAPADATOS, To ttpoRXrifta tou al&tou rot) Aylou 'Opou?, Thessaloniki 1969; Ch. PA-
PASTATHIS, To &Raro tou Aylou'Opoix; au; yuvake;, in: HARMENOPOULOS 33 (1979) 80-87; A.
MARINOS, H UTtay6pEUOT| eio6Sou yuvaocwv <no Ayiov Opo;, in: Volume dedicated to Barnabas.
Metropolitan of Kitros, Athens 1980, 233-258; G. POULIS, To aRaTO tou Aylou Opou; kqi h ttoiviko-
Jtoiiicrri Tt|; xapafRtatrfj; tou pe to N.A. 2623/1953, in: Scientific Annuary of the Bar Association of
Thessaloniki 2 (1981) 169-181; Ch. PAPASTATHIS, H ei8ikt| voguct) pEtaxefpiari Ttov Ayiopsiubv,
Thessaloniki 1988,40-56; E. DORIS, To 5kaiov tou Aylou Opou; ADto, vol. |, Athens-Komotini 1994,
731-770.

13 See P. MEYER, Die Haupturkunden fur die Geschichte der Athoskloster, Leipzig 1898, 113,
118, 147, 154, 199, 209, 212, 216-217, 249; GERASSIMOS SMYRNAKIS, To Ayiov Opo;, Athens
1903, 190, 313; D. PETRAKAKOS, Nsai ittyyai to>v Ueopdjv tou Aylou Opou;, Alexandria 1915, 15,
64; L. PETIT, Actes de Xdnophon. Actes de 1’Athos, 1, in: Vizantijskij Vremennik 10 (1903). Sup-
plement n“ 1, 92; PAPASTATHIS, To aRaio, op.cit., 80-82. Even the entrance of shepherds with their
flocks in the peninsula was prohibited. See the sigil of emperor Basil 1 (year 883) in: M. GEDEON.
Athos, Constantinople 1885,79-80.

14 MEYER, op. cit., 113.

15G. W. H. LAMPE, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 131997, 597.

16 See MEYER, op. cit., 209.

17See MEYER, op. cit., 216-217.



269

Mount Athos, since ,Mount Athos is closed to woman’s nature, except for the
Virgin Mary, ‘the Mother of God’”’18.1% 1850, in a letter, the patriarch Anthimos
1V, referring to the entry into Mount Athos of the wife of the British ambassador
Stratford Canning, points out the entry of the said lady into these holy grounds,

into which the appearance and intrusion of women is generally prohibited In
his letter, the patriarch Joachim IlIl (1905), castigating the entry of a Russian
woman into Mount Athos, ends as follows: but because this matter is very

important and unprecedented within the last few years, and it sets us thinking, it is
necessary that the Community takes this greatly into consideration and decide, in
accordance with the holy and revered traditions and customs of the land and pursu-
ant to the relevant sigills, and then submit its decisions to the Church, for any fur-
ther action*“20, and finally, article 240 of the General Ordinances (1912), which
rendercd the abbots and the wardens of the Monasteries liable ,for any negligence
and indifference of theirs concerning the strict observance and implementation of
the age-old habits, customs and holy stipulations of the Charters of our Holy land.
Such holy traditions are those which have been registered in the present ordinance
as the obligations of the Holy Superintendency that are of police nature and more
generally, besides the present ordinance, the holy customs by tradition21. There-
fore, enclosure for women was not included ad hoc in the Charters, since it was
already established. Of course, it is another issue altogether that its local force has
been curtailed and that from all the Orthodox monachal communities, it is pre-
served almost solely in the Athos peninsula. Its sporadic violations and the imme-
diatc reaction that these provoked confirm the uninterrupted compliance of the
monks and the lay people with this traditional principle. Besides, the relevant arti-
cle 186 of the S.C., also substantiates the customary origins of enclosure, since it
stipulates that the entry of females into the peninsula of Mount Athos is prohibited
according to long-established norms. This view is reinforced by article 12 S.C. as
well: ,Mount Athos enjoys, pursuant to long-established norms, special Privileges
and exemptions, as these are specifically stipulated in Statutes of the present S.C.*
The S.C., ratified by legislative decree of 10/16 September 1926 ,on the S.C. of
Mount Athos*, constitutes the first, chronologically, written source of Athonite law
that expressly prohibits the entry of all women in general to the Athos peninsula.
But article 186 is flawed, from a legal-technical point of view. While it invokes the
Athonite ,long-established norms*, it at the same time prohibits only the ,entry of
females* (thus equating, in a not refined wording, women with female animals)
and a silentio lifts enclosure for children and eunuchs, whose entry into Mount
Athos is however restricted according to ,long-established norms*.

K The text in J. BOMPAIRE, Actes de XtSropotatnou, Paris 1964, 216-218.

19 The lexl in PETRAKAKOS. op. cit., 56.

20 The lexl in PETRAKAKOS, op. eil., 144-145.

21 PcviKoi Kavoviopot tou Ayioo Opouc; (AOco), Octobcer 31. 1911, Consiantinople 1912,38.



270

It has been argued that the prohibition of women’s entry into Mount Athos is
unconstitutional22. In broad outline, the arguments of this view are as follows: 1)
enclosure contravenes the equality between all Greeks, which is safeguarded by the
Constitution (art. 4, § 1); 2) enclosure is not mentioned in art. 105 C.; this article
grants increased protection to the Athonite regime, which however - includes -
always according to the view claiming the unconstitutionality of the enclosure -
solely and exclusively those definitions of Athonite law that concern ,the spiritual
and political self-administration* of Mount Athos. Therefore, art. 105 C. does not
establish enclosure, under this view; 3) even if it may be said that enclosure con-
stitutes a manifestation of political self-administration, its constitutionality is again
disputed, since it clashes with the fundamental teachings of equality, and 4) enclo-
sure constitutes a curtailment of the freedom of movement and circulation (art. 5, §
3 C.)2.

No doubt, the examination of women’s enclosure under the prism of art. 4 C.
and only, cannot but lead to the conclusion that enclosure is not only not protected
by the C., but that it is indeed unconstitutional. But could it be that it is safe-
guarded by special article 105 C., which is relevant to the Mount Athos regime?
This article sets down several deviations from the general mandates of the Consti-
tution. These deviations are established by: 1) the invocation of the ancient privi-
leged regime of Mount Athos (8 1-4); 2) the authorisation granted to the twenty
sovereign Monasteries to draft and to vote on, with the collaboration of the state’s
representative, the Statutory Charter, containing ,the detailed specification of
Athonite regimes and of the manner of their functioning*; 3) the special compe-
tence of the Ecumenical Patriarchate and the Hellenic Parliament to ratify the S.C.
that was drafted and passed by the Monasteries jointly with the representative of
the State; 4) the jurisdiction of the State to supervise the precise observance of the
Athonite regimes only in their administrative aspects, and 5) the general spirit of
art. 105 C. That is, the Constitution imposes the preservation of the Athonite
privileged regime that was in effect since the founding of the monachal Commu-
nity. Art. 105 C. is special and that is the reason why, despite its divergences from
what is generally established in the C., it Overrides other constitutional provisions,
regardless ifthese are or are not fundamental.

It is also a fact that enclosure is not mentioned in the C. But the C.: 1) does
not explicitly refer to all the particular regimes and the institutions of Mount Athos,
and 2) safeguards ,its ancient privileged regime*, by recognising it as a self-
administered section of the Hellenic territory and, especially, by assigning the
detailed specification of regimes to the S.C., that is drafted and passed by the mo-
nasteries, jointly with the representative of the state, and is ratified by the Ecu-
menical Patriarchate and the Parliament. Enclosure constitutes a privileged institu-

22 By DASKALAKZ1S, op. eil., 98-110.
23 DASKALAKIS, op. eil., 105.



271

tion of the regime that contributes to the unhindered devotion of the Athonites to
monachal ideals24. Its origins are attributed to the ,long-established norms* of
Mount Athos, under art. 186 S.C., which thus makes no distinction between written
and customary privileged regimes25. Consequently, the fact that enclosure is not
mentioned expressix verbis in the C., does not mean that it is of unconstitutional
character. In contrast, it is recognised by the C., because it is an institution of the
Athonite regime. This is why it constitutes a constitutionally established exception
to the general principle of equality under art. 4 C. Furthermore, it is stipulated by
art. 186 S.C., which is a law of increased legal validity. Enclosure may, therefore,
be abrogated only ifart. 105 C. is first abolished, or ifit is revised in what concerns
the special and exceptional protection of the ancient privileged regime and the
assignment of the detailed specification of the Athonite regimes to the drafter of
the S.C. Further, enclosure does not contravene the freedom of movement and
circulation (art. 5, 8§ 3 C.), because this manifestation of individual freedom is
subject to restrictions ,when and as the law stipulates”26. Another argument contra
enclosure is its purported antithesis to certain international acts on human rights,
such as the Charter of the United Nations (M.L. 585/1945), the Ecumenical Decla-
ration of Human Rights, the European Convention for the Protection of Human
Rights (Treaty of Rome)27. But this view does not hold either, since international
treaties cannot supersede and abolish institutions that are safeguarded in the C. At
the same time, it should be pointed out that Greece is also required, under interna-
tional acts, to respect the regime of Mount Athos. In particular, art. 13 of the spe-
cial protocol of the Treaty of Sevres on the protection of minorities living in
Greece, stipulates that Greece is required to recognise and to preserve the rights
and freedoms originating from tradition, that are enjoyed by the non-Greek

monachal communities of Mount Athos, pursuant to the Statutes of art. 62 of the
Treaty of Berlin of July 13, 187828 The latter article States ,Les moines du Mont

2% See P. PANAYOTAKOS, H opyavtoctg rou povaxucou noXitnijiaroi; ev Ayiui OpEi A0<o, in:
ARCHION ECCLESIAST1COU KAI KANONIKOU DIKAIOU 4 (1949) 189, who includcs ihe clau-
sura among the Privileges of Mount Athos. The same opinion is followcd by Ch. PAPASTATHIS, The
Status of Mount Athos in Hellenic Public Law, in: Mount Athos and the European Community, Thes-
saloniki 1993,73-74.

25 According to the Provision of article 188 of S.C., the provisions of the S.C. arise from various
old legal sources, such as Byzantine chrysobulls (= imperial dccrees), Charters, sigillia (= patriarchal
decrees), sultanic firmans, and general regulations issued at various instances, as well as from age-old
monastic institutions and regimes, written and unwritten; see S. TROIANOS, |lapaSoaeu;
EKKktiotacrtiKol Aixafou, Athens-Kornotini 21984, 477; PAPASTATHIS, The Status, op. cit,, 61-62.

26 See A. SVOLOS - G. VLACHOS, To luvtaypa tiy; EXX6tSog, vol. I, Athens 1954, 209, note
79.

22 DASKALAKIS, op. cit., 102.

2“ Leg. Decrec 29-9/30.10.1923 ,,On the protection of minorities living in Greece®, see N. AN-
TONOPOULOS, La condition international du Mont Athos, in: Le Milldnairc du Mont Athos, 963-
1963. Eludes et Mdlanges, Il, Chevetogne 1963.381-405; C. ECONOMI1DES, Le Mont Athos et le droit
international, in: Mount Athos and the European Community, Thessaloniki 1993,47-53.



272

Athos, quel que soii ieur pays d'origine, seront maintenus dans leurs possessions et
avantages anterieurs et jouiront, sans aucune exception, d’une entiere egalite de
droits et prerogatives™29. The Treaty of Berlin imposed on the Ottoman empire, as
later did the Treaty of Sevres on Greece, the international Obligation to respect
the earlier advantages* of the monks and monasteries of Mount Athos, that is, the
privileged regime of Mount Athos, of which enclosure is but one manifestation. Of
course, Greece undertook the international commitment to respect the ,earlier
advantages* only for the benefit of the ,non-Greek monachal communities®, in the
exact wording of the Treaty of Sevres. But in what concerns the entry of women in
particular, there can be no distinction, and what kind of distinction could be made
anyway, between Greek-speaking and foreign-speaking monasteries. Conse-
quently, even if the protection of enclosure by the C. did not exist, Greece would
again have no choice but to respect enclosure, whose validity is established by an
international act of general content. Otherwise the Hellenic Republic would both
violate art. 28, § 1 C. and would stand accused, under Public International Law, by
the interested States before international public opinion and before the competent
agencies of international organisations.

It has been argued that the invocation of the privileged regime does not suf-
fice for the substantiation of the enclosure of Mount Athos. Under this view, con-
stitutional substantiation may only be made with the invocation of religious free-
dom (articlc 13 C.). More particularly, self-restraint, chastity and abstinence from
any carnal contact constitutes a basic prerequisite for the fulfiilment of the monk's
mission. When a woman finds her way into the monk’s environment, this man is
exposed to temptation. And this temptation upsets his pcace of mind. When this
happens, his manner of worship of God is necessarily disturbed. ,Therefore, the
monk must denounce any kind of relationship, association and contact with the
female sex ... He is obiigated to prohibit the entrance of any woman into his her-
mitage, because that is what his religion ordains. And this is not all, since he is
further entitled to demand from the State to safeguard and protect this seclusion of
his, while the State is required ... to ensure the unhindered exercise of this right ...
In conclusion: a Law of the State that would allow the entry of women into Mount
Athos, would be without any doubt unconstitutional, unless the monks themselves
would consent to it“30.

1 will acknowledge the element of religious freedom as merely ancillary of
enclosure. Because if we rely exclusively on it, then the capacity afforded by the
S.C. to each monk to leave Mount Athos should be considered as contrary to his
constitutionally guaranteed religious freedom. And this is because out in the world

he sees women and thus ,his manner of worship towards God will necessarily be
disturbed“31, - to repeat the samc argumentation. And what could we respond to the

29 See G. YOUNG, Corps de droit ottoman, vol. Il, Oxford 1905. 4.
30 MARINOS, op. cit., 243-244.
31 MARINOS, op. cit., 243.



273

assertion that enclosure encroaches upon Ihe religious freedom of women, who
cannot pay their respects in situ to age-old holy shrines of thc Orthodox Church,
like thc establishments of Mount Athos? As for the complete dependence of the
institution of enclosure on the volition of thc Holy Community, | wonder if the
obligations of the Hellenic Republic in regard to the privileged regime of Mount
Athos, obligations stemining from the C. and from International Law, will be able
to bc eliminated by a potential decision of the Holy Community to abolish enclo-
sure.

I cannot, therefore, accept religious freedom as the only grounds on which
enclosure is predicated. Likewise, | do not advocate the other rcason that Supports
the constitutionality of enclosure, always according to the religious freedom opin-
ion. This reason is the property regime of Mount Athos. The entire peninsula
-including the shoreline - is distributed, from the aspect of property rights, among
the twenty monasteries'2. Therefore, the twenty monastcries, as proprietors, have
the right to prohibit the entry of women into their own property. But in any case, an
ancient institution like enclosure becomes a sequel ofeconomic conditions.

Both the religious freedom ofthe monks and the property regime of the mon-
asteries no doubl reinforce enclosure, but cannot monopolise it.

The Parliament, true to the obligations of Greece towards Mount Athos, not
only ratified the S.C. (hence article 186 on enclosure), but further: I. passed a law
that criminalized the violation of this article; Il. rejected a bill of law on the abro-
gation of enclosure, and in parallel, Ill. the Grcek government, in view of the ac-
cession of the Hellenic Republic into the European Economic Community, pro-
moted thc enactment of a Joint Declaration on thc overall regime of Mount Athos
(1979).

I. In particular, the Provision of art. 186 S.C. was lex imperfecta from thc
standpoint of public law, since it called for no sanctions against its transgressors.
Against tliern, the measure of expulsion from the territory of Mount Athos could bc

taken and, at the same time, the competent ecclesiastical authorities could imposc
penance’s33. And in the distant past these werc indeed the measures that were

taken. But the fact that in April of 1953 some ladies, participants in the 9h Byzan-
tinological Congress in Thessaloniki, disembarked on Mount Athos soil during the
visit of thc Congress participants to the region, was the occasion that gave rise to
the enactment of Legislative Decree 2623/September 19, 1953 ,on the addition of
a Provision to the L.D. of September 10, 1926 on the ratification of the S.C. of
Mount Athos*, which enacted the new article 43b , The violation of art. 186 of the

’2 MARINOS. op. eit., 253-255.
33 The Charter (Typicon) of 1046 referred to deportation. The Charter of 1574 provided for the

cxconiinuiiication of those monks who were accompliccs in lhe violation; scc MEYER, op. eit., 154,
218.



274

S.C. is punishable by imprisonment of two months to one year, without the option
of a fine”34. It should be pointed out that although art. 186 S.C. prohibits the entry
ofwomen and female animals, the preamble to L.D. 2623/1953 expressly limits the
wrongful act to women only. It does not provide for the punishment of those who
would introduce female animals. For this reason, the Extraordinary Biannual Ab-
bots’ Assembly in its session of May 9, 1956 enacted a Regulative Provision for
the latter, that provides for their detention of up to five days and for a fine of up to
300 drs., whereas in the Decision dated June 19, 1956 of the Minister of Foreign
Affairs ,on rural security in Mount Athos* (Official Gazette, b!, 172/28.8.1956) it
is stipulated that the County Court of the Holy Superintendency adjudicates ,...on
any transgression of the regimes of Mount Athos concerning the entry of female
animals ... imposing a fine of up to 300 drachmas and personal detention of up to
five days, the former being collected at once and at the threat of personal detention
by virtue of the law on public revenues and costs of litigation, whereas the latter is
served in the detention room of the State Police Department in Karyes”35.3eurther-
more, a Regulative Provision has been issued, which prohibits boats, whose pas-
sengers include women, to approach the coasts of Mount Athos at a distance
shorter than 500 meters

It has been argued that L.D. 2623/1953 that rendered the transgression of en-
closure by women an offence punishable under criminal law, is unconstitutional37.

This view draws its strength from the following arguments: 1) The L.D. of
10/16 September 1926 constitutes, together with the S.C.; a legislative act of in-
creased legal validity and this is why any amendment to them may only be made
by way of a new S.C.; 2) The ,long-established norms* do not include penalties of
criminal law, but only religious ones. Consequently, by criminalizing the violation
of enclosure, L.D. 2623/1953 goes against ,long-established norms*, and 3) This
L.D. was enacted pursuant to the procedure of art. 35, §§ 2-5 of C. 1952 and for
this reason, the requirement of ,extreme emergency* had to be met, a requirement
which however did not hold in this case.

Further, attention is called on certain Icgal-technical flaws of the L.D., like for
example that while the L.D. refers to the violation of art. 186 S.C., its preamble
limits its scope of implementation to women only or the fact that the preamble,

also mistakenly attributes to art. 186 S.C. the legislative force of the restriction,
whereas enclosure as a legal Statute has been in effect for a thousand years now38.

14 Scc KOTSIANOS, op. cit., 724 ff.

35 See PAPADATOS, op. cit., 119-120. Karyes is the Capital town of Mount Athos.

36 This Regulative Provision of the Extraordinary Biannual Abbotts’ Assembly of Mount Athos
came into effect by Decisions n" 1328/14.4.1980 and 5920/18.8.1987 of the Minister of the Merchant
Marine.

37 PAPADATOS, op. cit., 116-118.

3K PAPADATOS, op. cit., passim.



275

We disagree with ihe view that the L.D. 2623/1953 is unconstitutional, for thc
following reasons:

1. It is indisputable that thc L.D. of 10/16 September 1926 and the S.C. to-
gether comprise a unified text and that any amendment to them which concerns
~the detailed specification of the Athonite regimes and of the manner of their Op-
eration“ needs to be effected pursuant to the procedure of art. 105, § 3 C,, a proce-
dure that was identical in the Constitution of 1952, which was in effect when L.D.
2623/1953 was enacted. But the purpose of the legislator here was not - as be-
comes obvious from the letter of the L.D. - the amendment of the Athonite regime
in regard to the enclosure specifically, but the enactment of more expcdient means
for the safeguarding of this institution, which was already constitutionally and
legislatively recognised and guaranteed. Its effective protection would, in the
judgement of the legislator, be achieved with the criminalization of its transgres-
sion, while its content, as it is set forth in art. 186 S.C., was neither amended nor
altered. The ,manner of Operation® of the Athonite regime here means that the
State assumes the Obligation -in parallel with a similar Obligation of the Athonite
authorities -, to secure the enclosure of the peninsula. However, the means for this
security, like e.g. what are the competent state agents, the transgression as a crimi-
nal offence, the taking of police measures for the aversion of the transgression (e.g.
through the use of patrol boats), are in the discretion of the State, much like the
Athonite authorities may at the same time take - and do take - similar measures
with the serdaris (Athonite Constables). Therefore, L.D. 2623/1953 was not en-
acted in an unconstitutional manner. The legislator simply increased the means of
protection of enclosure, without at all touching upon its content, by modifying it or
otherwise altering it and this is why he was not required to follow the procedure of
art. 105, § 3 C.

2. We mentioned previously that all the transgressors of the enclosure were
generally punished with expulsion, penitential acts, and even excommunication.
These were the only measures provided for by the various sources of Athonite law
and this is why they fall within the context of ,long-established norms*. However,
L.D. 2623/1953 does not abolish these measures. The legislator does not have the
right to touch them and did not touch them. The punishment of the violators of the
enclosure with the penalties of Canon law still holds. The Greek state, within the
constitutional boundaries of its own jurisdiction and liability (,,.... which [the State]
is exclusively responsible for safeguarding public order and security, art. 105, § 4
C.), made the transgression of enclosure by women a wrongful act, and this be-
cause it sought to safeguard it more effectively. Besides, in this manner, a gap was
filled, since penance’s could not be imposed, - and much less could their imposi-
tion lead to sincere rcpentance -, on transgressors who were members of another
religion, another creed or atheists. Consequently, L.D. 2623/1953 did not offend



276

any ,timeless institution*“. On the contrary, it ensured thc effect of the Institution,
by extending its boundaries of protection, without in the least infringing upon those
means of protection that were in effcct when the decrcc itself was enacted, and
which remained in effect.

3. In art. 35, 88 2-5, the C. of 1952 provided for the issue of legislative dc-
crees for thc regulation of matters of utmost urgency, following the concurrent
opinion of a special committee of membcrs of Parliament and during periods of
absence of Parliament or of rccess of its sessions. The disputed L.D. was issued
under this procedure, since the legislative branch deemed that the criminalization
ofenclosure was an extremely urgent matter. It has been held that the judgement as
to whether thc requirement of extreme urgency is met, belongs to the judiciary. But
the opposite view has prevailed, namely that it belongs only to the legislative
power3d. Besides, since the enactment of L.D. 2623/1953, the courts have handled
six prosecutions against women for entry into the peninsula and one against a man
for the admission of female animals - and they never looked into the constitution-
ality ofthe L.D. At this point, let it be notcd that all the defendants were acquitted.
The Magistrate” Court of Thessaloniki acknowledged that a state of emergency

applied to all cases, and furthcrmore that an ignorance of the act’s wrongful char-
acter applied to the foreign defendants)('.

4. The legislator moved within the limits of his discretion and penalised the
transgression of enclosure by women only. He could have also penalised the ad-
mission of female animals. But he did not do so because he did not deem it expedi-
ent at the time. He considcred the transgression by women to be morc grave than
the admission of female animals and its characterisation as a misdemcanour as an
extremely urgent matter. This is why it dealt with it immediately aftcr the entry of
certain ladics from the By/.antinological Congress. Whereas in what concerned the
criminalization of the admission of female animals, the precondition of extreme
urgency did not apply, but neither did the reason for the legislator to deal with this
transgression, when the Extraordinary Biannual Abbots’ Assembly could establish
it as an offence, which it in fact did by one of its Regulative Provisions.

5. It is a fact that the comparison of L.D. 2623/1953 with its preamble, cannot
but result in the conclusion that there are scveral differences between the two texts.
But these differences do not affect the validity of the L.D. They constitute a very
common, unfortunately, characteristic ofthe Greek lawmaking labyrinth.

Therefore, we believe that L.D. is not unconstitutional. And it should be
pointed out that the constitutionally imposed Obligation of the Greek state to revere* 111

v‘ See Ihc relevant hibliography andjurisprudence in PAPASTATH1S, To &Rato, op. eit., 85-86.
111 The dccisions have not been publishcd in Ihc law reviews.



277

the ancient privileged regime, the various particular regimes, the Privileges and the
institutions of Mount Athos, does not eliminate its right to increase the means of
their protection by way of its internal law, even without the procedure of art. 105, §
3 of the Constitution. At the same time, however, the Athonite authorities are also
entitled to acknowledge the new means of protection or conversely, to consider
that thcse were enacted in an unconstitutional fashion. And as concerns L.D.
2623/1953 in particular, no relevant objection was voiced by the Athonite authori-
ties, which furthermore enacted a Regulative Provision in regard to the admission
of female animals, adopting a legislative policy that was similar to that of the State.

The objective foundation of the offence of L.D. 2623/1953, in combination
with art. 186 S.C. (,The entry of females into the Mount Athos peninsula is pro-
hibited, under long-established norms*), is comprised of the following elements: 1)
the perpetrator of the wrongful act is only an individual of the female sex, of any
age, nationality, creed, or Situation (nun - lay woman), 2) there must be entry into
Mount Athos. Entry is taken to mean the corpore stay, even if it is fleeting, and 3)
the entry must be made in the peninsula of M.A., that is, within the limits of that
section of the Greek territory which is designated by the C. as Mount Athos terri-
tory (art. 105, § 1 C.). This territory is the Athos peninsula, from the Great Vigla
and beyond. Therefore, if the corpore stay is committed on the rocks of the shore-
line, that are also a part of the territory, or even on any deserted spot of the penin-
sula, we have the perpetration of the offence. Inversely, the flight over the penin-
sula or the approach to its shoreline by sea does not constitute entry, if it is not
followed by landing and disembarkation respectively. As for the rest, the Standard
rules of penal law apply.

II. In 1975, on the occasion of the ,International Year of the Woman*, the
Member of Parliament |. Koutsoheras submitted a bill ,on the free Visitation of
women to Mount Athos*. This proposal was initially discussed in the Parliamen-
tary Committee on Foreign Affairs (the political administration of Mount Athos is
subject to the Ministry of Foreign Affairs). On the recommendation of M.P. late
Professor Dem. Evrigenis, the proposal was rejected. It was subsequently, on
7.7.1976, discussed in the First Division of Parliament. loannis Koutsoheras main-
tained that enclosure contravenes the principle of equality and is not safeguarded

by holy canons. His arguments did not convince the M.P.s, who turned down his
proposal4l.

Ill. In the meantime, and in view of Greece’s accession into the European
Economic Community (presently European Union), it had been officially an-
nounced that the Greek government would request the absolute safeguarding of the
Athonite regime. More particularly, the maintenance of self-administration, of

41 See PAPASTATHIS, To aRato, op eit, 83-84



278

enclosure, of the prohibition of the indwelling of the non-Orthodox Christians and
the schismatic Orthodox, and the continuation of the tax exemptions that generally
apply. Indeed, the European Union acquiesced to these demands, which were in-
corporated in the Joint Declaration n° 4, of the Final Act of the Agreement con-
ccrning the accession of the Hellenic Republic to the European Economic Com-
munity (1979). This Joint Declaration States: ,Recognising that the special Status
granted to Mount Athos, as guaranteed by Article 105 of the Hellenic Constitution,
is justified exclusively on grounds of a spiritual and religious nature, the Commu-
nity will ensure that this Status is taken into account in the application and subsc-
quent preparation of provisions of Community law, in particular in relation to cus-
toms franchise Privileges, tax exemptions, and the right of establishment*42,

Special referencc to the regime of Mount Athos was since then made in: 1.
The Final Act ofthe Agreement concerning the Accession of the Hellenic Republic
(25.6.1991) to the Convention for the implementation of the Treaty of Schengen of
14.6.1985; 2. The Convention ,On the passage of individuals over the outer bor-
ders of the member States of the European Union*, in which (article 30, § 7) spe-
cial mention is made of the fact that the particular regime of Mount Athos is not
affected; and 3. Decision n°. 1/1995 of the Council for the linking of the European
Union and Turkey (22.12.1995) for the implementation of the final stage of the
customs union.

The aforementioned Joint Declaration n° 4 was proven, in the nearly twenty
years that have elapsed since, to safeguard the Mount Athos regime. Nevertheless,
the Holy Community of Mount Athos, acting upon several ill-fated proposals by
third parties, requested, by way of the exceedingly urgent document n° F.2/44/860,
dated 13/26.6.1997 and addressed to the Prime Minister C. Simitis, to have a pro-
tocol included in the drafting of the text of the Intergovernmental Meeting of Am-
sterdam (1997)43. The text of the protocol - which according to the Holy Commu-

nity fully established the whole regime of Mount Athos - was as follows:* 41

J! Sec N. SCANDAMIS, To Ayio Opog Kat ot EvpomatK” Koivrtnira;, in: Hellenic Review of
European Law 2 (1983) 271-285; Th. PANAGOPOULOS, To voptKO KaOECT(i>g ton Aytou Opoi)£ and
a;t6i|/c(Dg luvTaypatiKou Kat EupottaiKott Koivotikoi) Aikglou, in: CHRISTIANOS 24 (1985) 3-16; the
studies of D. EVRTGENIS, Rdflexions thdoriques sur la Declaration Commune relative au Mont Athos,
G. RESS, The Legal Nature of Joint Declarations in General and of Joint Declarations Anncxcd to the
European Community Treatics in Particular, and N. SCANDAMIS, La Communaute Europecnnc et Ic
Mont Athos, were published in: Mount Athos and the European Community, Thessaloniki 1993, 13-17,
19-45 (esp. for Mount Athos 42-44) and 199-123 respectivcly; 1. KONIDARIS, To Ayto 6pog Kat 'l
EupowtafKt) 'Evtoaq, in: To Aytov Opot; yOEt;-of|pEpa-cmpio, Thessaloniki 1996, 135-142.

41 G. ROBBERS, Europa e rcligione: la dichiarazionc sullo Status dclle Chiese ¢ delle organiz-
za/.ioni non confessionali ncll’ atto finale del Trattato di Amsterdam, in: Quademi di Diritto ¢ politica
Ecclesiastica, 1998/2,396.



279
PROTOCOL ON AGHION OROS (MOUNT ATHOS)

1 Aghion Oros (Mount Athos). according to its andern particular regimc. is an Orthodox Christian
monastic territory, which constitutcs a self-administratcd region of the Hclicnic Republic, and
hence a pari of the European Union. All the functions of Mount Athos serve the religious and
political purposcs pursued by the monastic Organisation.

2. Mount Athos constitutcs a distinguished form of the common cultural heritage of the European
Community, as an expression of a long-standing and uninterrupted religious and spiritual heri-
tage. As a result, and pursuant to the stipulations of articlcs 6 of the EU Treaty and 128 of the
ECC Treaty, the rcspcct and the preservation of its cultural richness are imperative.

3. The European Community takes into consideration, in the implemcntation of its policics, the fact
that the econonty of Mount Athos is primarily an economy of survival.

4. In the excrcise of their jurisdiction, the Organs of the European Community and the agcncies of
the Hellenic Rcpuhlic grant. according to what has always been cnforccd, the nccessary customs
franchise Privileges and lax exemptions to the Athonite peninsula, as a customs territory of the
European Community.

5. The religious and the spiritual charactcr of the Athonite territory justifies restrictions of the right
ofeconomic freedom, which is exerciscd upon permission and in view of serving the needs of the
monastic territory.

6. Similarly, the barring of entry to the peninsula of Mount Athos of metnbers of the female sex, as

well as the Obligation of mernbers of the monastic society for the additional assumption of the
Greek citizenship, do not have the charactcr of unlawful discrimination.

7. For the reasons mentioned above, restrictions on the pari of the agcncies of Mount Athos, to the
degree that is on each occasion callcd for, of certain individual freedoms, likc the freedom of as-
sociation. the freedom of the press or religious freedom. are alsojustificd.

8. The qualified agcncies of the Hcllcnic Republic detennine the particulars of the previously
mentioned restrictions in the process of the harmonisation of Greek law with the acts issued by
the European cotnmunily organs.

Karyes, 25.10/7.11.1996

Diring the Conference of COREPER, no exception to the European Treaty
became admissiblc. Thus, Greece submitted a unilateral declaration, whereby the
regime of Mount Athos was reaffirmed. More particularly, in rcference to the
Declaration to the Final Act concerning the Status under national law of churches
and religious associations or communities of the Mcmber States, Greece called
attention to the Joint Declaration concerning Mount Athos in 1979.

Because this turn of events did not satisfy the monks of Athos, the Holy
Community asked the Ministry of Foreign Affairs to present to the Conference and



280

to pursue the admissibility of a document-recommendation (it is citcd in the French
language, as it was drafted by the Holy Community). The text of the recommenda-
tion is as follows:

Declaration commune conccmant Ic Mont Athos: ,En niterencc a la dcclaration concemant Ic
Statut des figlises ct des associations ou communaulcs religieuses, il estddclard quc 1' Union Eu-

ropeenne dans I'application de ses politiques respectera et prendra en considcration Ic Statut par-
ticulicr du Mont Athos. Statut qui est justifid pour des raisons spirituelles et religieuses. ct qui
constituc unc expression particulifcrc du patrimoine culturcl commun®.

The Greek Government, responding to the wishes of the monks of Mount
Athos, sought, via its representative, Minister of Foreign Affairs, Theodoras Pan-
galos, and in the context of the Meeting of the Council of the Ministers of Foreign
Affairs of the European Union on 15.9.1997, to render as Joint Declaration of the
.15 the aforementioned unilateral Declaration, which Greece had registered in
reference to the ,Declaration on the regime of Churches and non-confessional
organisations*. The appendage of the new Joint Declaration to the Final Act of
Amsterdam was supposed to follow, on 2.10.97. However, the unilateral Dcclara-
tion did not become accepted, because of the reactions of the madam ministers of
Foreign Affairs of Sweden, Lena Gielm-Valien and of Finland, Taria Halonen. The
latter, in regard to the matter of the institution of the enclosure of Mount Athos,
exercised a veto, claiming that ,As territory belonging to the European Union,
Mount Athos cannot allow entry to men only*. The Minister of Foreign Affairs of
Luxembourg Jacques Poos, who was presiding over the Council, postponed the
discussion of the issue for the next Council of Foreign Ministers. As far as | know,
this subject has never been discussed since thend4,

The rejection of the Declaration’s draft caused a great uproar in Greece, and
not only among political and ecclesiastical circles. And | believe rightly so. In the
public opinion of the faithful, the enclosure of Mount Athos is not an institution
that introduces discrimination against women. It simply aims at a mutual safe-
guarding of monachal life, as this is defined by its fundamental and age-old princi-
ples. It exists in the Western and the Eastern Church, applying both to men’s and
women’s monasticism. In the fictional example that women indwell in Mount
Athos, men would not be able to enter the peninsula. Besides, the absence of dis-
crimination is illustrated in the fact that in the Athonite dependencies that lie out-
side the peninsula, like the metochia, there are women who indwell, women that
are registered in the records of the respective monastery, that is, are nuns of an

44 See Ch. PAPASTATHIS, Church and State in Greece 1997, in: European Journal for Church
and State Research 5 (1998) 48-51.



281

Athonite monastery45. Naturally, enclosure also applies to them. The reaction of
the two madam Ministers of Foreign Affairs of Sweden and Finland is due, in my
opinion, to a different perspective of approaching the issue, owing to different
cultural backgrounds in relation to those of other countries of the European Union
that fall within the Greco-Roman cultural tradition. It is this differentiation in cul-
tural structures, which is also implied in Declaration n° 11 of the Treaty of Am-
sterdam, that the European Union respects and does not prejudice the Status under
national law of churches and religious associations or communities in the Member
States. In what concerns all other relevant matters, Joint Declaration n° 4 of 1979
in combination with Declaration n° 11 of the Treaty of Amsterdam, provide an
indirect recognition of enclosure. This Joint Declaration has functioned flawlessly
for 20 years now. There was no reason for Greece to proceed with rash actions,
which fortunately for the long-established norms of Mount Athos did not to this
date have unfavourable consequences.* 56

4! Scc ihe consultatory opinions rendcred by S. TROIANOS and D. LEONTARIDIS under the
common title: Metdxta I. Movwyv Ayiou 'Opoix; ekts? outou KEipeva, in: CHRIST1ANOS 24 (1985) 52-
56 and 57-68 rcspcctively, and Ch. PAASTATHIS, nspi Tt)v aaKtlmv «rotttelu® et? ra ckto? tiy;
XEpoovfloou tou Alio) KEipEva ayiopEiTtKtl pETOxta, in: NOMIKO V1MA 34 (1986) 818-828



282

DIE STELLUNG DER FRAU NACH NEOISLAMISCHER
SUNNITISCHER LEHRE

Martin Forstner, Mainz

Abstrakt

Die neoislaraischc sunnitische Lehre halt an der klassisch-islamischen Lehre fest, nach der in der
islamischen Ordnung Manner und Frauen Gott gegeniiber gleiche Pflichten haben. Was dagegen
die konkrete Ausgestaltung dieser géttlichen Ordnung, also die realen und die rechtlichen Bezie-
hungen zwischen M&nnern und Frauen hinieden, angeht, so gibt es unterschiedliche Aufgaben,
Rechte und Pflichten, die jeweils unterschiedliche Verhaltensweisen und Geschlechlerrolicn be-
dingen. Demzufolge soll die Frau das Gebet in der Moschee nicht in Gemeinschaft mit den Méan-
nern verrichten, ist sie im offentlichrcchtlichen Bereich (politische Mitwirkung; Auslibung o6f-
fentlicher Amter; Rechtsprechung) und im zivilrechtlichen Bereich (Ehe- und Kindschaftsrecht;
Berufstatigkeit) Einschréankungen unterworfen, da nach dem Modell der offiziellen sunnitischen
Lehre auf3erhalb des hauslichen Bereichs Kontakte zwischen Mannern und Frauen nicht gebilligt
werden, denn der 6ffentliche Raum ist den Mannern Vorbehalten.

I. Vorbemerkungen

Im Mittelpunkt der vorliegenden Untersuchung stehen die Ausagen der
neoislamischen juristischen Fachliteratur'. Deren Lehren bestimmen die Erzie-
hungs- und Sozialpolitik der arabischen Staaten, obwohl die jeweiligen realexistie-
renden Gesellschaften unter dem Druck der Globalisierung der letzten Jahrzehnte -
Weltwirtschaft, Informations- und Kommunikationstechnologien, Medien, Urbani-
sierung - sozio-kulturelle Veranderungen durchgemacht haben, die mit diesen
offiziellen Lehren oft kaum in Ubereinstimmung zu bringen sind.

1. Sunnitischer Islam

Unter sunnitischem Islam ist diejenige islamische Glaubensrichtung zu ver-
stehen, die sich im 9. Jahrhundert herauskristallisierte, die heute in der islamischen

Welt am weitesten verbreitet ist und deren Lehren von den Hochschulen mit theo-
logischen Fakultaten (z.B. al-Azhar? in Kairo) und den offiziellen islamischen

' Die bibliographischen Angaben zu den verwendeten arabischen neoislamischcn Lehrwerken
finden sich im Verzeichnis am Ende des Beitrags; die tUbrige verwendete Fachliteratur wird in den
FuRnoten jeweils ausfiihrlich angegeben. Die deutschen Koraniibersetzungcn sind nach R. PARET, Der
Koran, Stuttgart 1966; islamische Jahresdaten sind jeweils in christliche umgerechnet. Was die Um-
schrift des Arabischen anlangt, so wurde auf diakritische Zeichen bei den gepreten Konsonanten
verzichtet.

2 Diese 975 gegrundete religidse Hochschule gilt noch immer als fihrend in der islamischen
Welt, woran auch nichts die Tatsache &nderte, dal sie 1961 einer Reform unterzogen und in eine staatli-



283

Einrichtungen, z.3. den &gyptischen Obersten Rat fur Islamische Angelegenheiten! * * 4
(al-Maglis al-A 'la lish-Shu'iin al-Islamiya) vertreten werden. Auch die juristischen

Fakultaten der arabischen Staatsuniversititen - etwa in Kairo oder Damaskus -
haben jeweils eine Abteilung fur Islamisches Recht'l, denn wichtige Bereiche des

heute geltenden Rechts - etwa das Ehe- und Kindschaftsrecht und das Erbrecht5 -
beruhen aufden islamischen Vorschriften.

2. Scharia

Das Rechtssystem, das Schariaé genannt wird und das die Gesamtheit von
Gottes Geboten und Verboten enthéalt und das in der Jurisprudenz (figh) zuganglich
gemacht ist, beruht zwar aufca. 500 von insgesamt 6236 Koranversen mit rechtlich
relevantem Inhalt (sog. ayat shar'iya), aber man kann deshalb nicht sagen, da der
Koran7 *des ,Gesetz der Muslime* sei, denn neben dem Koran war und ist die

wichtigste Grundlage fur die Entscheidungen in Rechtsfragen die sunna, d.h. der
~Brauch® des Propheten*: was er sagte, empfahl, gebot, verbot und billigte, aber

auch wie er sich verhielt. Dies liegt vor in Form von ,Uberlieferungen* (sing.
hadith, pl. ahadith), von denen es mehrere Tausende gibt, die im 3. Jahrhundert der
Hidschra/9. Jahrhundert christlicher Zeitrechnung in sechs grof3en Sammlungen?
niedergelegt wurden. Sie sind von den Sunniten anerkanntl0, und die in ihnen ent-
haltenen Uberlieferungen werden in den Rechtswerken der klassischen als auch der
modernen Zeit neben den Koranversen, da diesen gleichrangig”, immer wieder fir
die Argumentation herangezogen.

ehe Universitat umgewandelt wurde. Heute ist sic eine der Sdulen des agyptischen Systems, in dem die
Interessen des Staates eng mit der Religion verbunden sind (vgl. dazu R. SCHULZE, Islamischer Inter-
nationalismus int 20. Jahrhundert, Leiden 1990, 173).

J Seine Aufgabe ist es, die Islamische Mission (da'wa) durch die Verbreitung von Broschiiren
und Buchern zu fordern; er sieht sich als Hiter des Islams und der islamischen Einheit (vgl. R.
SCHULZE, Internationalismus, 154).

4 Uber die einfluRreiche Rolle der islamrcchtlichen Fakultaten in Syrien und Agypten und die
Versuche seit 1982, das &gyptische Recht zu ,rcislamisiercn”, s. B. BOTIVEAU, Loi islamique ct droit
dans les soeiatds arabcs, Paris 1993, bes. 182, 186, 276,281

1'Vgl. dazu H.-G. EBERT, Das Pcrsonalstatut arabischer Lander. Problemfcldcr. Methoden, Per-
spektiven, Frankfurtam Main 1996, bes. 59 ff.

6 Dazu Encyclopaedia of Islam (abgekurzt EI2), new edition, Leiden 1954 ff IX, 321 ff s.v.
Shart'a; A. EL BARADL1E, Gottes-Recht und Menschen-Rccht. Grundlagenproblemc der islamischen
Strafrechtslehre, Baden-Baden 1983,43 ff.

1 Uber die Entstehungsgeschichte und den Inhalt des Koran s. EI2, V, 400 ff, s.v. Kur'an mit
weiterfuhrender Literatur.

*Dazu EI2, IX, 878 ffs.v. Sunna.

9 Es handelt sich um die Sammlungen des al-Bukhéri (gest. 870), des Muslim (gest. 875), des Ibn
Maga (gest. 866), des as-Sigistani (gest. 889), des at-Tirmidhi (gest. 892) und des an-Nas&'t (gest. 915).

16 Auch heute kommt der ,Uberlicferungswissenschaft” (‘ilm al-hadilh) in der Theologcnaus-
bildung grof3e Bedeutung zu.

Il Uber diese Entwicklung s, G.H.J. JUYNBOLL, Muslim Tradition. Studios in chronology,
Provenance and authorship of Early Hadith, Cambridge 1983, und G. SCHOELER, Die Frage der



284

Ebenfalls im 9. Jahrhundert hatten sich Rechtsschulen herausgebildetf?, die

bereits unter dem Kalifen al-Mutawakkil (gest. 861) offiziell anerkannt waren. Von
den verschiedenen Richtungen setzten sich schlief3lich bis etwa 1300 vier mafRgeb-
liche Richtungen durchl3: die Hanafiten, benannt nach Abi Hanifa (lebte in Kufa,

gest. 767), die Malikiten, benannt nach Malik ibn Anas (lebte im Hidschas, gest.
795), die Schafiiten, benannt nach Abu ‘Abdallah ash-Shafi'i (lebte in Agypten,
gest. 820) und die Hanbaliten, benannt nach Ahmad ibn Hanbal (lebte in Bagdad,
gest. 855).

Zwischen den Anhangern dieser Schulen gab es zwar manchmal handgreifli-
che Auseinandersetzungenl4,1@ber spater tolerierten und anerkannten sie sich

schlieBRlich. Im Laufe der Jahrhunderte hat sich dann eine regionale Verbreitung
der Rechtsschulenld (sg. madhhab, pl. madhahib) eingestellt. Heute dominiert die

Lehrmeinung der Malikiten in Nordafrika. Die der Hanafiten war vorherrschend in
den Gebieten des ehemaligen Osmanischen Reiches (denn sie stellten die offizielle
Richtung des Staates dar) und ist seitdem am weitesten verbreitet in den heutigen
arabischen Staaten, die fast alle ehemalige Provinzen dieses Reiches waren. Die
Schafiiten findet man in Ostafrika und Sudostasien, die Hanbaliten auf der Arabi-
schen Halbinsel.

3. Die neoislamische Lehre

Das islamische Recht war ein ausgesprochenes ,Schulrecht”. Die Gelehrten
der jeweiligen Rechtsschulen verfaBten grolRe Lehrwerke, Kompendienl6 und

Kommentare, die als Grundlage fir die Rechtsentscheidungen dienten. Heute, in

schriftlichen oder miindlichen Uberlieferung der Wissenschaflen im frihen Islam, in: Der Islam 62
(1985) 201-230: DERS., Miindliche Thora und Hadit: Uberlieferung, Schreibverbot, Redaktion, in: Der
Islam 66 (1989), 213-251.

12 Dieser Prozef} setzte bereits irn 1. Jahrhundert der Higra ein; dazu H. MOTZKI, Die Anféange
der islamischen Jurisprudenz. lhre Entwicklung in Mekka bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts, Stuttgart
1991,262 ff, aber auch C. MELCHERT, The formation of the Sunni schools of law, 9th — 10th centu-
rics C.E., Leiden 1997, 198; vgl. auch die zusammenfassende Darstellung von B. JOHANSEN, The
Muslim Figh as a sacred law. Religion, law and ethics in a nonnative System, bes. 27 fund 40 f, in:
DERS., Contingency in a sacred law. Legal and ethical norms in the Muslim Figh, Leiden 1999, 1-76.

1! Dazu EBERT, Pcrsonalstatut 1996,22 ff mit weiterfihrender Literatur.

14 Uber diese Kampfe und oft grausamen Verfolgungen im 12. Jh n. Chr. s. T. NAGEL, Die Fes-
tung des Glaubens. Triumph und Scheitern des islamischen Rationalismus im 11. Jahrhundert, Minchen
1988, 363 f.

15 Dazu Lexikon der Islamischen Welt, Stuttgart 1992,231-235

16 Sie sind zumeist folgendermaflen aufgebaut: Pflichten Gott gegeniiber: Gebet, Aimosensteuer,
Pilgerfahrt nach Mekka, Fasten im Monat Ramadan, rituelle Reinheit; dann die zwischenmenschlichen
Verhaltnisse: Vertrage, Erbrecht, Ehe- und Familienrecht, Strafrecht, Krieg gegen die Unglaubigen,
Verhalten der Muslime gegenuiber Andersglaubigen, Speisegesetze, Opfer- und Schlachtvorschriften,
Eide und Gellbde. Freilassung von Sklaven. Noch heute folgen die islamrechtlichcn Lehrbiicher dieser
Ordnung, doch fehlen dann nicht Aussagen dariiber, ob Sport, Schach, Lotterie usw. verboten oder
erlaubt sind.



285

den neoislamischen Lehrbiichern, finden wir in der Regel die Losungen und Stel-
lungnahmen der verschiedenen Rechtsschulen zu einem bestimmten Rechtspro-
blem nebeneinander dargestellt. Die interessante Entwicklung in der zeitgendssi-
schen sunnitischen Rechtsliteratur besteht darin, dall die Gelehrten die Grenzen
zwischen den Rechtsschulen Uiberschreiten, indem sie aus den Lehrmeinungen der
verschiedenen Rechtschulen eine Auswahl (takhaiyur) treffen oder gar eine Kom-
bination (talfiq) verschiedener Lehrmeinungen vornehmen, wenn sie nach L&sun-
gen fur die anstehenden Falle suchen. Vor einem Jahrhundert ware dies noch ver-
podnt gewesen, heute jedoch macht man davon eifrig Gebrauch, denn es eréffnet
den Gesetzgebern der arabischen Staaten Reformmaéglichkeitenl’.

AulRerdem wird heute zur Begriindung von Reformmaflnahmen in der neo-
islamrechtlichen Literatur zurtickgegriffen auf Grundsatze wie ,6ffentliches Inter-
esse* (maslaha) oder ethische Rechtsprinzipien, die aus Koranversen abzuleiten
sind18, darunter etwa die Maxime, dafl} die Notwendigkeit das Verbotene erlaubt
macheld (ad-dartra tubihu al-mahziréi). Zu nennen wére auch der Grundsatz, daf
Gott Handlungen und Dinge, die das Leben leichter machen?0, erlaubt habe. Auch
hebt man hervor, daR der Muslim durch Ubertreten der Regelungen der shari'a

noch nicht zum Unglaubigen werde, sondern erst dann, wenn er an deren ewigen
Gultigkeit zweifle oder diese Giltigkeit leugne2l.

4. Die Religionsgelehrten (‘ulama’)

Noch ein Wort zu den ‘ulam&’, den islamischen Religionsgelehrten, und ihrer
besonderen Sparte, den Rechtsexperten (fugah&’), die das Interpretationsmonopol
in Sachen Exegese der Korantexte und der Uberlieferungen fir sich beanspru-
chen2?, Spatestens seit dem 9. Jahrhundert gewannen die Gelehrten immer mehr an

17 So ist zu beobachten, daR bei der Konzipierung von Familiengesetzen aus den konkurrierenden
Rechtsschulcnjeweils die Regelungen ausgewahlt werden, die am besten in die heutige Zeit passen. So
laRt beispielsweise die &gyptische Regelung entgegen der an sich vorherrschenden hanafitischen Lehre
die Eheauflésung durch den Richter dann zu, wenn der Ehefrau durch den Ehemann ein Schaden zuge-
fiigt wurde, was eine Ubernahme aus dem malikitischen Recht ist (vgl. dazu M. FORSTNER, Anderun-
gen im &gyptischen Eherecht, 131 Fn.9, in: Das Standesamt 39 11986) 130-134).

Verwiesen wird grundsétzlich immer auf Koran 3/104: ,Aus euch soll eine Gemeinschaft (von
Leuten) werden, die zum Guten aufrufen, gebieten, was rechtist, und verbieten, was verwerflich ist”.

Aus Koran 2/173: ,Aber wenn einer sich in einer Zwangslage befindet, ohne (von sich aus et-
was Verbotenes) zu begehren oder eine Ubertretung zu begehen, trifft inn keine Schuld".

2" Aus Koran 21 185: ,,Gott will es euch leicht machen, nicht schwer" und Koran 4/28: ,,Gott will
euch Erleichterung gewahren".

21 FUDA. 316: Wer leugnet, dal? die shari‘a fur alle Muslime verbindlich ist. Fallt vom Glauben
ab.

22 Vgl. dazu M. FORSTNER, Das islamische Recht - eine Herausforderung fur die pluralistische
Gesellschaft?, 212 fund 233, in: Intcrdisziplinaritat. Deutsche Sprache und Literatur im Spannungsfeld
der Kulturen, Frankfurt am Main 1991, 193-235.



286

Einflul und Autoritat23. Innerhalb der islamischen Gesellschaft bildeten sie eine
eigene Kategorie24; aus ihren Reihen wurden alle Amter besetzt - vom Richter Uber

die Prediger bis zum Lehrer.

Diese ‘ulama’ stellen ein religidses Establishment dar, das bis heute die Lehre
an den Fakultaten far Islamisches Recht (kulliyat ash-shari'a) beherrscht. In vor-
liegendem Artikel wird zwar auf die Lehrmcinungen der Rechtschulen der klassi-
schen Zeit Bezug genommen, doch werden vor allem die heutigen Werke, die die
islamischen Regelungen zur Stellung der Frau enthalten, herangezogen. Dabei
handelt es sich um umfangreiche islamrechtliche Abhandlungen (z.B. aus der Fe-
der von Abu Zahra, az-Zuhaili, al-Qudéat) oder um Bicher, die den muslimischen
Frauen Handreichungen und Anleitungen sein wollen, wie ein islamkonformes
Leben zu gestalten sei (etwa al-HashimT, der fur alle Lebenslagen einen Rat weil3,
sich dabei auf Koran und Uberlieferung stiitzend).

Im vorliegendem Artikel tber die Stellung der Frau im sunnitischen Islam
stehen deshalb die Lehrmeinungen der heutigen ‘ulamé&’, die an den zeitgendssi-

schen religibsen Hochschulen lehren, im Mittelpunkt: die sog. ,neoislamische
Rechtsliteratur25, die zwar die Lehren der bisherigen Rechtsschulen zugrundelegt,

deren Aufgaben und Leistungen aber heute darin bestehen, daf sie die Herausfor-
derungen der Moderne mit den ererbten Normen in Ubereinstimmung bringen

mussen.

Ihre Opponenten sind in der Islamischen Welt die sog. ,Islamisten* (is-
lamiydn), wie sie sich selbst nennen, und deren Wortfiihrer zumeist keine ausge-
bildeten ‘ulam&’ sind, vielmehr Padagogen, Arzte, oft auch Naturwissenschaftler,
die den Islam fir ihre Lebensgestaltung entdeckt haben und die gegen das Inter-
pretationsmonopol des religidsen Establishment der ‘ulam&' Front machten und
noch machen. Sie nehmen fur sich in Anspruch, auch ohne die herkémmliche
theologische Ausbildung die Bestimmungen in Koran und Uberlieferung auslegen

23 Nach einer Uberlieferung al-Bukhiirt's sind sie ,die Erben der Propheten” (innu I-'uUima’
waralhal al-anbiya’) (A.-S. FROHLICH, Priesterliche Aufgaben im sunnitischen Islam, Hamburg 1997,
62 ff); sie sind hauptséchlich fur den rechtlichen Bereich zustandig und genieRBen als Transzendenzex-
perten entsprechendes Ansehen, interpretieren sic doch die offenbarte Schrift (den Koran) und zeigen
sie mit Hilfe der Hadithe die Losungen fur Rcchtsproblemc auf, die dann im Laufe der Jahrhunderte
dank dem consensus doctorum (igma’ al-'ulam&’) ebenfalls sakrosankt wurden. Uber die besondere
Stellung des rechtskundigen Gutachters (muR) s. B. KRAWIETZ, Die Hurma. Schariatrechtlicher
Schutz vor Eingriffen in die kdrperliche Unversehrtheit nach arabischen Fatwas des 20. Jahrhunderts,
Berlin 1991, 24 ff.

24 Spatestens im Osmanischen Reich fanden sie Eingang in den Staatsapparat und sorgten dafur,
daR die Scharia zur maf3geblichen Grundlage wurde (dazu H. GERBER, Islamic law and culture, 1600 -
1840, Leiden 1999, 135 0-

2% Dabei kommen Gelehrte aus Marokko, Agypten. Syrien und Libanon, aber auch aus Saudiara-
bien zu Worte. Nicht herangezogen wurde dcr-sehihische Islam. Nur einmal wird aufden schiitischcn
Gelehrten Muhammad Mahdi Shams ad-Dfn verwiegen, der den Rang eines Ayatullah hat und der der
Vorsitzende des Obersten Schiitischen Rates (al-Maglis al-hlamt ash-ShvVi al-A'la) des Libanon ist. -
Nur am Rande wird im SchluRkapitel aufdie in Europa und in den USA auftretenden modernistischen
Bewegungen (Reformislam) cingegangcn.



287

zu kénnen. Unter ihnen waren bedeutende Namen2l'*wie* der Agypter Hasan al-
Bann@’, der 1929 die Muslimbruderschaft grindete, und Saiyid Qutb, der in den
40er und 50er Jahren als ihr Ideologe auftrat und im Agypten Gamal ‘Abd an-
Nasir's 1966 wegen Hochverrats hingerichtet wurde.

Im Endergebnis sind sich aber die Gelehrten der etablierten islamrechtlichen
Fakultaten und ihre islamistischen Konkurrenten einig: Der Islam biete ein zu
befolgendes Muster fir die Gestaltung der idealen Gesellschaftsordnung, in der
auch die Frauen ihren angemessen Platz finden.

5. Kein Priesteramt im Islam

Im Islam - zumindest in seiner sunnitischen Form - gibt es kein Priesteramt.
Da es keiner Heilsvermittlung zwischen dem einzelnen Menschen und Gott bedarf,

werden Muslime bestreiten, daf} Uberhaupt eine Notwendigkeit fur priesterliche
Funktionen im Islam bestehe27.

Theoretisch kann jeder Muslim das gemeinschaftliche rituelle Gebet leiten
oder predigen28. Andererseits war im Bereich der Lehre und der Rechtsprechung

eine Organisation unumganglich. Es entstand die Schicht der Gottesgelehrtcn (‘ul-

amé’), die dank ihrer Kenntnisse des Korans und der Sunna den theologischen
Diskurs monopolisierten2’. ,Die 'ulam&’ haben abgesehen von konkreten Amtern,

X' Daneben sind zu nennen Muhammad Hamid Allah, Muhammad al-Ghéazfili und Hasan at-
Turabf, deren Lehren gerade in westlichen Konvertitenkreisen gelesen und zitiert werden, die aber nicht
dem religiosen Establishment der 'ulam&' angehdren. Der damalige Shaikh al-Azhar, G&d al-Haqq "Ali
Géd al-Haqq schrieb (in: al-Figh al-islami, murunatuhu wa-tatauwuruhu, Kairo 1987, 136), daB cs fiir
jede Wissenschaft Leute gebe, auf die man zuruckgreife (Koran 16/43: ,Fragt doch die leule der
Mahnung, wenn ihres nicht wi3t"), was auch fir die Theologie gelte,

21 ,Es gibt im sunnitischen Islam kein Amt. zu dem der Inhaber mit einer besonderen Gabe ge-
weiht oder befahigt werden miifte, das uUber eine Ausbildung hinaus Bedingungen stellt. Einige der
Aufgaben, die in anderen Religionen von Priestern wahrgenommen werden, sind im Islam aber dennoch
institutionalisiert, namlich die religiose Lehre und die Aufgaben im juristischen Bereich, auflerdem
teilweise die Predigt, die Gebetslcitung und die Leitung von Ubergangsriten” (FROHLICH, 89). ,Stait
der Priester gibt cs Gelehitc, Juristen, die das geoffenbarte Gesetz auslcgen; man hat Hochachtung vor
ihrem Wissen - in viel hoherem Mafe, als wir dies bei uns noch kennen -. aber sie sind nicht durch eine
Weihe aus der Gemeinschaft herausgehoben oder gar unfehlbar” (J. VAN ESS, Islam, 74, in: Die funf
grofRen Weltrcligionen, Freiburg 1980,67-87).

M ,Voraussetzung sind lediglich grundlegende religiose Kenntnisse, wie sie jeder Muslim haben
sollte, aulRerdem soll nach Mdoglichkeit stets ein volljahriger, verniinftiger Mann diese Aufgaben
Gibernehmen. Es kommt jedoch ausschlieRlich auf die korrekte Ausfiihrung geméaR der shari‘'a an, nicht
darauf, wer sie ausfilhrt. Tatsachlich haben sich dennoch schon friih Amter entwickelt, da die erforderli-
chen Kenntnisse eben nicht bei allen Muslimen vorausgesetzt werden konnten. Dies trifft vor allem fur
Predigt und Gebetsleitung (auch beim Totengebet) zu, wobei in beiden Féllen nur eine teilweise Institu-
tionalisierung und Professionalisierung stattfand: Die Predigt im Freilagsgottesdienst hielt ein offizieller
hafib, wahrend die frei Predigt durch w&'iz und gass ihren eigenen Stellenwert behielt, und in den
meisten Moscheen leitete zwar ein offizieller imam die Gebete, jedoch war und ist ein gemeinschaftli-
ches Gebet in seiner Abwesenheit oder an anderen Orten ebenso gultig" (FROHLICH. 89 f).

w ,,Da sich der Islam vor allem aufrechtliche Bestimmungen griindet, die den Willen Gottes aus-
driicken und durch deren Befolgung allein Heil zu erlangen ist, haben sich hier von Anfang an zahlrei-



288

die viele von ihnen einnehmen, zweifellos groRe Autoritét, sie sind jedoch weder in
einer kirchenahnlichen Institution organisiert, noch kénnen sie als islamische Kle-
riker bezeichnet werden, da ihnen keinerlei besondere gottliche Gabe zukommt*.30
Einerseits stellen sie als religidses Establishment ein einzigartiges Netzwerk, deren
Verbindungen bis in die jeweiligen Regierungen reichen, dar und sorgen fir eine
Binnendifferenzierung zwischen Wissenden und Nichtwissenden, andererseits

erhalten sie die Fiktion bei den Glaubigen aufrecht, daf es gar keinen Klerus gebe,
da der Islam das nicht brauche3l.

//. Mann und Frau in der gottlichen Schépfungsordnung

In der neo-islamrechtlichen Fachliteratur wird betont, daf der Islam hinsicht-
lich der Menschenwiirde und der Gleichheit keinen Unterschied zwischen den
Geschlechtern mache3?2, denn die Frau sei wie der Mann als menschliches Wesen
von Gott geschaffen33.*Andererseits wird deutlich, dal3 dies nicht verwechselt wer-

den dirfe mit einer Gleichheit hier auf Erden. Gleichheit vor Gott bedeute namlich
nicht, daB Mann und Frau in der konkreten Ausgestaltung der islamischen Ord-

nung, also im taglichen Leben, die gleichen Rechtsgeschafte tatigen, die gleichen
Amter innehaben und die gleichen Berufe ausiiben, die gleichen politischen Rechte

haben konnten, vielmehr misse beachtet werden, da? Gott, der allméchtige Schép-
fer, in seiner Ordnung fir Mann und Frau unterschiedliche Funktionen vorgesehen
habe. So wird es, wie Gamal ad-DTn Muhammad Mahmud (Generalsekretar des
Obersten Rates fur Islamische Angelegenheiten in Kairo und Professor fur Islami-

chc Amter herausgebildet” (gadi, muRt, mudarris) (FROHLICH, 90). Voraussetzung ist jeweils: Mus-
lim, ménnlich, bei vollem Verstand und entsprechende Ausbildung
30 FROHLICH, 90.

,Die gottliche Ordnung wird allein dadurch gewahrleistet, dal die Gebote Gottes befolgt wer-
den, und so tragt die muslimische Gemeinschaft als ganze die Verantwortung fur das Bestehen dieser
Ordnung” (FROHLICH, 91). - Es gilt auch fur den Islam, der das Instrument der Exkommunikation
(lakRr) durch die 'ulama' durchaus kennt und einsetzt, was H. HOF, Rcchtsethologie. Recht im Kontext
von Verhalten und auRerrechtlichcr Verhaltensregelungen, Heidelberg 1996, fir die Auswirkungen der
Religion auf das europaische Rcchtsverhalten feststellt: ,Welche Regelungsinstrumentc eine Religion
zum Einsatz bringt, héngt insbesondere von ihrer Lehre und von ihrem Organisationsgrad ab”. ,Setzt
sie dem Individuum fir das Leben in der Gemeinschaft Ziele und Grenzen, wird ein Kcmbcestand an
Geboten und Verboten erforderlich, um Orientierung fiir das Zusammenleben zu geben und die Ge-

meinschaft von anderen ausgrenzen”. - ,Je machtiger eine religiose Gemeinschaft wird, desto mehr
Gewicht erhalt auch die von ihren Repréasentanten gegen Abweichler ausgesprochene Exkommunika-
tion” (152 0-

32Z.B. QUDAT, 57-62; vgl. MUHAMMAD 1, 87 und 89.
33 Aus Koran 4/i: ,lhr Menschen! Furchtet eueren Herrn, der euch aus einem einzigen Wesen

geschaffen hat, und aus ihm das ihm entsprechende andere Wesen, und der aus ihnen beiden viele
Manner und Frauen hat (hervorgehen und) sich (Uber die Erde) ausbreiten lassen’!



289

sches Recht) schreibt34, kein verniinftiger Mensch in Frage stellen, dal3 der Mann
das Oberhaupt der Familie (ra's al-usra) sei.

1. Die Natur der Frau

Die neoislamische Rechtsliteratur unterstreicht die in der géttlichen Schop-
fungsordnung enthaltene Andersartigkeit von Mann und Frau und leitet daraus
unterschiedliche Regelungen fir das gesellschaftliche Leben ab35 Es wird dabei

immer auf die Natur der Frau (tabi'at al-mar'a) Bezug genommen und festgestellt,
dal} die Frau korperlich und gefiihlsmaRig anders beschaffen sei als der Mann36.

Der Islam verteile die Aufgaben, Funktionen und Kompetenzen von Mann und
Frau unter Berucksichtigung ihrer jeweiligen Naturd7, denn Gott habe die Men-

schen unterschiedlich geschaffen, eben als Mann und Frau (Koran 51/49: ,Und von

allen haben wir ein Paar geschaffen*). Deutlich werde dies nicht nur in den kor-
perlichen Unterschieden38, sondern auch im geistigen und intellektuellen Bereich,

denn der Mann habe eine groR3ere intellektuelle Fahigkeit39 (qudra ‘aqliyda), wie es

der renommierte syrische hanafitische Gelehrte Scheich Mustafa az-Zarqa’ aus-
drickted", sei tapferer und aktiver, wohingegen die Frau sich auszeichne durch ein
starkes Gefiihlsleben und eine gewisse Angstlichkeit4l. Einem Mann werden zuge-
schrieben Unabhé&ngigkeit, Objektivitéat, Aktivitat, Logik, Entscheidungsfahigkeit
und Selbstbewul3tsein, einer Frau Sanftheit, Ruhe, Einfuhlsamkeit, emotionale
Ausdrucksfahigkeit.

Die Lehre konstatiert ein dialektisches Verhaltnis: der Gleichheit von Mann
und Frau vor Gott steht eine Ungleichheit in weltlichen Dingen gegentber, da die

14 MAHMUD. Daula, 41t; SA'IDI, Usra, 75: Die Leitung der Familie ist ein natirliches Recht
(haqg labi'i) des Mannes, was keine Benachteiligung der Frau und kein Angriffaufihre Wirde sei.

55 So stellte die Islamische Rcchtsakademie {al-Magma' al-Fightul-telami) (eingerichtet 1987 in
Riyad) der Islamischen Weltliga in ihrer Sitzung 9.-17.4.1980 fest, dal die den Menschen von Gott
verliehene Natur eine rechtliche Gleichstellung von Mann und Frau nicht zulasse (Nachweise bei R.
SCHULZE, Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert, Leiden 1990, 298).

16 So auch in der klassischen Rechtsliteratur (mit Nachweisen bei A. DEGAND, Geschlechter-
rollcn und familiale Strukturen im Islam. Untersuchungen anhand der islamisch-juristischen Literatur
des 7713. bis 9715. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 1988, 50 f: typisch weibliche Eigenschaften wie
Emotionalitat und Angstlichkeit).

37 So QUDAT, 44; F. NASEEF, Droits et devoirs de la femme en islam & la luniierc du Coron et
de la Sunna, Lyon 1995,75.

“ QUDAT, 47-49; NASEEF, 75 f.

31 In diesem Zusammenhang wird immer wieder auf eine Uberlieferung verwiesen, nach der der
Prophet gesagt habe. Frauen seien geringer an Verstand und Religiositit (QUDAT, 52; vgl. ZUHAILI.
6/482). Diese Minderwenigkeit des weiblichen Verstandes auRert sich in VergeRlichkeit und in der
Unféhigkeit zur prazisen Benennung und Mitteilung von Sachverhalten (dazu mit Nachweisen aus der
klassischen Rechtslitcratur DEGAND 1988, 59 f).

41Zitiert bei QUDAT, 52.

41 Vgl. dazu die Ausfiihrungen bei QUDAT, 54-56.



290

Natur der Frau gerade eine Gleichheit ausschliee. Das einschlagige Schrifttum
meidet denn auch das Wort Ungleichheit. Man schreibt nicht, dal Frauen eine
nachgeordnete Stellung hatten,' vielmehr, da sie ,eine andere* Stellung als die
Méanner einndhmen und deshalb andere Funktionen in der Gesellschaft austibten.

Mann und Frau kommen unterschiedliche Rollen zu, da sie ihrer Natur nach ver-
schieden sind42 und sie deshalb verschiedene Aufgaben haben, wobei sie sich er-
ganzen43! In der islamischen Gesellschaft (mugtama' islami) haben M&nner und

Frauen entsprechend ihrer vom goéttlichen Schépfer vorgesehenen Anlage (fitra)
unterschiedliche Aufgaben.

Diese Lehre hat ihre Wurzeln in der frihislamischen Zeit. Schon im Koran
lal3t sich diese Rollenverteilung ausmachen44, die der Frau die Verantwortung fur

das Fortbestehen der Menschheit zuweist. Ihrer Bestimmung liegt im biologischen
Bereich4b.

42 Sic soll, wie HASHIMI, 454 aiisfiihrt, nicht versuchen, wie ein Mann zu sein, denn sie habe,
und das sei von Gott so gewollt, eine andere Personlichkeitsstruktur. Lehne sie sich dagegen auf, so sei
das ein Verstol3 gegen den Galubcn (vgl. 455) - Sie verliere ihre Weiblichkeit, wenn sie mit dem Mann
konkurriere, meint MADAGHRI, 34.

43 Vgl. MADAGHRI, 32, 36. — Es handele sich um eine integrierende Gleichheit (musawat
lakamuliya) (MAHMUD, Usfll, 114; MAHMUD, Islam, 327)

44 ,Der Mann ist der Statthalter Gottes auf Erden, der dort die Herrschaft ausubt, die Frau sichert
den Fortbestand der menschlichen Art. Beides sind Rollen, die Gott den Geschlechtern zugewiesen hat"
(H. MOTZKI, Dann machte er daraus die beiden Geschlechter, das Méannliche und das Weibliche ...
(Koran 75:39) - Die historischen Wurzeln der islamischen Geschlechtcrrollen, 622 mit zahlreichen
Korannachweisen, in: Aufgaben, Rollen und Raume von Frau und Mann, Freiburg 1989, 607-641).
Uber die Frau im Koran s. B. FREYER STOWASSER, The Status of women in early Islam, 14-25, in:
F. HUSSEIN (Hrsg), Muslim Women, London 1984, 11-43.

45 Die Bestimmung der Frau liegt nach dem Koran im biologischen, nicht im politischen Bereich.
,Gott schufsie aus dem Mann, fiir den Mann, als seine Gefahrtin, sein 'Kleid’, mitdem er sich zudeckt,
oder sein ‘Feld’, aufdem er sét. Sie ist ebenso wie er Gottes Geschdpf, sein Medium der menschlichen
Fortpflanzung, denn Gott ist es letztlich, der im Leib der Frau das Kind erschafft. In ihrer Funktion als
Gattin und Mutter erfiillt sie daher Gottes Willen und Schépfungsplan” (MOTZKI, 1989, 621). Uber
den Mann als Samann in der christlichen Lehre vgl. A. FELBER, Harmonie durch Hierarchie? Das
Denken der Geschlechterordnung im frihen Christentum. Wien 1994, 18. — Auch in der arabischspra-
chigen medizinischen Fachliteratur, die ja auf der antiken Tradition autbaute, wurde das Wesen der
Geschlechter und ihr Verhaltnis zueinander behandelt. Dabei ist der Mann der ,Normaltyp” der Gattung
Mensch, die Frau ,das andere Geschlecht”; die Frau ist gewissermaf’en der ,unvollkommene Mann”
(dazu U. WEISSER, Zeugung, Vererbung und pranatale Entwicklung in der Medizin des arabisch-
islamischen Mittelalters, Erlangen 1983, 82 und 86). Diese Lehre geht zuriick aus Aristoteles und
Galenus, die die Frau als unvollstandigen Mann betrachteten (dazu T. LAQUEUR, Auf den Leib
geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der Antike bis Freund, Frankfurt am Main 1992).
Mit der naturlichen Differenz von Mann und Frau begrindet Aristoteles die Unfahigkeit der letzteren,
welche ein unvollkommener Mann sei, zur Herrschaft in Haus und Staat, denn das Weibliche sei von
Natur das Regierte, das Mannliche das Regierende (dazu M. HEINZ, Das metaphysische Fundament
der Geschlechterordnung in den Staatsidealen von Platon und Aristoteles, 106, in: G. VOLGER (Hg.),
Sic und Er. Frauemnancht und M&nnermacht im Kulturvergleich, Kéln 1997, 99-108; vgl. auch E.
STOLZENBERG-BADER, Weibliche Schwache - mannliche Starke. Das Kulturbild der Frau in
medizinischen und anatomischen Abhandlungen um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert, bcs. 766



291

2. Die Bewertung der Sexualitat

Die Sexualitat wird positiv bewertet46.*Sie ist ein natiirliches Bedurfnis und
wird, da die Leiblichkeit mit keinerlei Erbsiindel? verbunden ist, als Grundfunktion

der Geschlechterpolaritat betrachtet. Geschlechtsverkehr ist ein menschliches
Grundbedurfnis wie Essen, Trinken, Kleidung und Schlaf, weshalb geschlechtliche

Enthaltsamkeit bei Mannern gegentiber Frauen nicht angebracht ist und nicht ge-
fordert wird48.

ff, in: Aufgaben, Rollen und Raume von Frau und Mann, Freiburg 1989, 751-818). Mil diesem ,Ein-
Geschlecht-ModeH" wurde die Minderwertigkeit der Frau begriindet.

46G.-H. BOUSQUET, L'6lhiquc sexuelle de I'lslam, Paris 1966 spricht (43) von einer ,bejahen-
den Sexualethik* des Islam, wéhrend das Christentum eine ,verneinende Sexualcthik" predige. Vgl. A.
BOUHDI1BA, La scxualitd en Islam, Paris 1986, 22; B. F. MUSALLAM, Sex and socicty in Islam.
Birth control before the nineteenth Century, Cambridge 1983, 10 ff; dazu auch E. HELLER und H.
MOSBAMHI. Hinter dem Schleier des Islam. Erotik und Sexualitat in der arabischen Kultur, Minchen
1993. - Die Bewertung der Sexualitat als solche und in der Ehe im europdischen Christentum hat unter-
schiedliche Stadien durchgemacht. Die natiirliche Uberlegenheit des Mannes vor der Frau war entspre-
chend der antiken Lehre vorgegeben, doch die Frage, ob die Ehe allein die Zeugung von Nachkommen-
schaft zum Zwecke habe, oder ob die Befriedigung der sexuellen Bedurfnisse nicht ebenfalls zu bertck-
sichtigen sei, fand durchaus unterschiedliche Antworten, denn nicht immerwurden Lust und Vergniigen
und erotische Raffinesse als Ubel betrachtet (vgl. dazu das noch immer grundlegende Werk von J.
NOONAN, Contraccption. A history of its treatment by the Catholic thcologians and canonists, Cam-
bridge Mass. 1966; aulerdem P. BROWN, Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und
Korperlichkeit am Anfang des Christentums, Munchen 1991; E. PAGELS, Adam, Eva und die
Schlange. Die Theologie der Siinde, Reinbek 1991; E. EYBEN, Mann und Frau im friihen Christentum,
in: Aufgaben, Rollen und Raume von Frau und Mann, Freiburg 1989, 565-605) fur die frihchristliche
Zeit nunmehr die maRgebliche Studie von E.M. SYNEK, Oikos. Zum Ehe- und Familienrecht der
Apostolischen Konstitutionen, Wien 1999: gegeben war zunéchst eine positive Bewertung einer funk-
tional verstandenen Sexualitat (erwachsene Christen sollen verheiratet sein. Ehe als Zeugungsgemcin-
schaft) (219 ff). - Zur heutigen katholichcn Ehegesetzgebung, in der neben der Zeugung von Nach-
kommenschaft das Wohl der Ehegatten als Wesensziel der Ehe genannt wird s.J. PRADER, Die Ehe in
der kirchlichen Rechtsordnung . 886, in: Handbuch des katholischen Kirchenrechts, Regensburg 1999,
884-904.

41 In der koranischen Darstellung gibt cs keine Erbsiinde, doch wurde spéter, mdglicherweise
durch das christliche Eva-Bild, die Verfilhrung ebenfalls ausgestaltet. In der islamischen theologischen
Literatur der spateren Zeit hat Gott Eva, und damit alle zukinftigen Frauen, fur die Verfuhrung Adams
(Apfelaffare!) nicht nur mit der monatlichen Menstruation bestraft, sondern auch mit verminderten
geistigen Fahigkeiten; dazu D.A. SPELLBERG, Writing the unwritten life of the Islamic Eve: Men-
struation and the demonisation of motherhood, in: International Journal of Middle East Studics 28
(1996) 305 - 324, 313 f, mit Nachweisen bei at-Tabari (gest. 923); vgl. auch B. FREYER
STOWASSER, Women in the Qur'an, traditions, and interpretation, New York 1994, 28 ff; J. SMITH
und Y. HADDAD, Eve: Islamic image of woman, 140 f, in: Womcn's Studies International Forum 5,2
(1982) 135-144. In der heutigen theologischen Literatur wird ausdriicklich darauf hingewiesen, daR es
Iblis (Satan) gewesen sei, der Adam zum Ungehorsam gegen Gott verfiihrt habe (vgl. die Darstellung in
Koran 20/115-123) und nicht Eva. Die Juden und Christen hatten das, was ihnen einst offenbart worden
sei, verfalscht und Eva die Verantwortung fur die Vertreibung aus dem Paradies aufgebiirdet (MURSI,
14 0- - Uber die Ablehnung der Erbsunde s. auch Y. MOHAMED, Fitrah: The Islamic conccpt of
human nature, London 1996,29.

““ In der Rechtsliteratur wird der Geschlechtsakt als Gehorsamsakt Gott gegeniiber dargestellt
(dazu R. BADRY, Ausweg aus der ,demographischen Falle" oder ,Verschwérung gegen den Islam™?,



292

Das bedeutet allerdings nicht, daf? die positive Einstellung, die der Prophet
zur Sexualitat hatte, vollig freie Beziehungen zwischen den Geschlechtern gestatte,
vielmehr ist die Befriedigung der Sexualitat nur erlaubt in den Grenzen, die Gott

durch die Offenbarung vorgegeben hat und die durch die Rechtsgelehrten dargelegt
wurden49. Unter dem Aspekt, dal} die Sexualitat nur ausgelebt werden soll in den

vorgegebenen Grenzen, werden Kontakte zwischen Mann und Frau, die als un-

statthaft angesehen werden, verhindert. Einerseits will man die Frauen vor den
Méannern schiitzen5", andererseits wird aber klargemacht, dal} die Frau als solche

Lgefahrlich* istsl. Dies fiihrte dazu, daB in der Islamischen Welt die Manner den

Hamburg 1999, 15 Fn 55 mit Nachweisen; heute z.B. Muhammad 11, 147). - Sexualitat ist gottgewollt,
um die Vermehrung und den Fortbestand der Menschheit zu sichern, was aber nicht bedeutet, da3 der
heterosexuelle Geschlechtsverkehr stets verbunden sein mu mit der Absicht der Fortpflanzung. ,Der
Ausubung des Geschlechtsverkehrs sind nur im Hinblick auf die Auswahl der Geschlechtspartncr und
bestimmte Zeiten (Menstruation, Fastenzeit, Wallfahrt) und Orte (Kultstatten) Grenzen gesetzt. An-
sonsten gilt die Maxime: ,Geht zu eurem Saatfeld, wo (wann) immer ihr Lust habt!” (Koran 30/21
vergl. dazu MOTZK1 1989, 625 mit weiteren Koranstellen). Auch in der spateren /ludir/i-Literatur wird
der besondere Wert der Ehe herausgearbeitet (vgl. MOTZKI 1985, 500 f). Man lehnt die geschlechtli-
che Askese, ganz zu schweigen die religios begriindete Ehelosigkeit, ab; ein junger Mann soll heiraten,
wenn er die finanziellen Mittel dazu hat. Dartiber hinaus wird argumentiert, dal3 allein die Ehe Schulz
vor sexuellen Verfehlungen und Abirrungen bieten kénne. Ehelosigkeit ist also negativ bewertet.

41 Unter dem Aspekt der gottgewollten Natur der Frau ist dann auch die Forderung, dal? Frauen
beschnitten werden sollen, zu sehen. Die Mehrheit der Gelehrten, unter ihnen auch 1983 der Scheich
der Azhar Mahmud ShaltQt, vertreten, daf} die Beschneidung bei Madchen aus Grinden der Vorsorge
fur die Wirde und Familienehre vorgenommen werden misse (Zitat bei KRAWIETZ, 230). Die meis-
ten Gelehrten sagen ganz offen, daR der Hauptzweck der Beschneidung die Dampfung des weiblichen
Sexualtriebs sei. Dazu KRAWIETZ, 223 ff, die sich eingehend mit dem Problem befaf3t hat: ,, Dem
liegt die Vorstellung zugrunde von der weiblichen Unfahigkeit, sich bei Erregung zu beherrschen"
(233).

50 Die Frauen sollen geschitzt werden, um sie nicht zum Sexualobjekt ménnlicher Begierde wer-
den zu lassen. Der Schutz erfolgt in der Praxis durch weitgehende Verhiillung aller weiblichen Reize
(aus Koran 33/59 und 24/31) und durch Absonderung der Frau, wobei die Tendenz dahin geht, dal die
Frau Mutter und Herrin des Hauses ist.

51 ,Es scheint, als habe Mohammed das weibliche Geschlecht fur das gefahrlichere gehalten, eine
Quelle der Verfuhrung fur den Mann, sei es passiv, ohne es zu wollen, sei es aktiv als Verfihrerin. Der
Mann dagegen erscheint als der zwar aggressivere, aber zugleich starker geféhrdete, der kaum in der
Lage ist, dem Zauber oder den Verfiihrungskiinsten einer Frau zu widerstehen" (MOTZKI 1989, 630).
Im Zusammenhang mit der von der Frau ausgehenden JUna (Versuchung, Verlockung, zauberhafter
Reiz) stoRt man stets auf das Stereotyp der Geféhrlichkeit der Frau, deren Stimme bereits eine standige
Ursache von Versuchung ist (dazu A. DEGAND, ,Wie im Prozess um einen Esel" - Geschlcchterrollen
in der islamisch-juristischen Literatur des 7./13. bis 9./15. Jahrhunderts, 645, in: Aufgaben, Rollen und
R&ume von Frau und Mann, Minchen 1989, 643-675). Der Blickkontakt mit einer Frau, die das Alter
der Geschlechtsreife (bultigh) erreicht hat, ist immer geféhrlich. (DEGAND 1989, 647; vgl. H.
MOTZKI, Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung im ftihen Islam, 517, in: Geschlechtsreife
und Legitmation zur Zeugung, Freiburg 1985, 479-550). Es ist auch zu beachten, dal3 die Teile des
Korpers, die beim Mann als Bl6Re (‘aura) angesehen werden, sich vom Nabel bis zum Knie erstrecken,
wahrend es bei der Frau der gesamte Korper ist mit Ausnahme von Hénden, FiiRen und Gesicht, ent-
sprechend der Uberlieferung ,die Frau ist BI6Re" (al-mar'a m(ura) (dazu ausfiihrlich KRAWIETZ,
281 0-



293

weiblichen Raum immer begrenzt haben52 &%d da das Auftreten der Frau in der

Offentlichkeit kontrolliert wurde. Man trennte die offentliche Sphare, die aus-
schlieRlich den M&nnern zur Verfigung steht, von der privaten Sphére, die vor-

nehmlich von Frauen bevélkert ist. Es entstand eine weitgehend patriarchalisch
gepragte Gesellschaft54, was sogar Auswirkungen hatte auf die Berufstatigkeit und

den Handel, in denen Frauen kaum Betatigungsfelder55 fanden. DaR diese Ent-

52 Dazu mag auch beigetragen haben, daB im klassischen Recht die Gegenleistung der Frau fur
das vom Mann erhaltenen Brautgeld (malir) und den von ihm geleisteten Unterhalt (nafaga) in der Ehe
darin bestand, daR sie sexuell zur Verfigung steht (vgl. LINANT DE BELLEFONDS, Traitd de droit
musulman comparc. Paris 1965-1973, Nr. 796; B. JOHANSEN, The valorization of the human body in
Muslim Sunni law. 76, in: DJ. STEWART, B. JOHANSEN, A. SINGER, Law and Society in Islam,
Princeton 1996, 71-112). Das Brautgeld wird als Aquivalent (badal) fiir das Nutzungsrecht am Kérper
der Frau betrachtet. In der hanafitischen Rcchtslehre wird der Unterschied zwischen Mann und Frau
noch deutlicher: nur der Mann kann milk an-nikah (Eigentum an der Ehe) erwerben, d.h. das
ausschlief3liche Nutzungsrecht am Korper seiner Ehefrau, nicht dagegen die Frau am Korper ihres
Ehemannes (folglich kann auch nur der Mann mehrere Ehefrauen gleichzeitig haben) (vgl. dazu B.
JOHANSEN, Eigentum, Familie und Obrigkeit im hanafitischen Strafrecht, 15, in: Welt des Islam 19
(1979), 1-73). - Al-Ghazali (gest. 1111) bczeichnete die Ehe im Hinblick aufdie Frau als eine ,Art
Sklaverei" (rwu‘ min ar-rigq) und Ibn Qaiyim (gest. 1350) nennt die Frau die Gefangene (asira) ihres
Mannes, weshalb denn auch Ehefrauen Gehorsam schuldig sind und, falls verweigert, geziichtigt wer-
den (dazu V. RISPLER-CHAIM, Nushiiz between medieval and Contemporary Islamic law: the human
rights aspccts, 318 mit Nachweisen, auch aus der heutigen Rcchtsliteratur 321 ff, in: Arabica 34 (1992)
313-327).

53 In ihrer umfangreichen Studie bczeichnete C. KNIEPS, Geschichte der Verschleierung der
Frau im Islam, Wirzburg 1993, 213 das koranische Tugendidcal der Frau als ihre Abgeschlossenheit
(aus Koran 33/32): ,,(Ihr Frauen) bleibt in eueren Hausern"!). Dies lief? sich in drei Regeln zusammen-
fassen: - die Frau soll Zuriickhaltung Giben und sich unziemlicher Rede enthalten, - sie soll sich nicht
schmiicken und nicht ausgehen, sondern im Hause verweilen, - sie soll sich ganz den islamischen
Regeln zuwenden (KNIEPS, 214; vgl. MOTZKI 1985, 518).

5 H. SHARABL, Neopatriarchy. A theory of distorted change in Arab society, New York 1988,
15 ff; er definiert das arabische Patriarchat als ,a specific psychosociological totality which is cncoun-
tered in social and psychological structures. It is a System of values and social practices belonging to a
determinalc economy and culture" (17); dazu auch G. KARMI, Women, Islam and patriarchalism, in;
M. YAMAMI, Feminism & Islam, London 1996, 69-83, die die patriarchalische Ordnung der Arabis-
chen Welt auch auf den Koran zuriickfiihn (79, 82). Der libysche Soziologe 'ABD AL-QADIR
‘URABL, al-Mar’a al-'arabiya bain at-laglid wat-tagdkl (Die arabische Frau zwischen Tradition und
Modernisierung), in: al-Mar'a al-'arabiya baina thigl al-waqi' wa-tatallu'at at-taharrur (Die arabische
Frau zwischen der Last der Realitdt und den Bestrebungen der Emanzipation), Beirut 1999, 35-54,
sprichtim Zusammenhang mit der patriarchalischen Struktur der arabischen Familie von zwei Kulturen:
der des Mannes und derder Frau (40 und 44).

55 In der islamischen Gesellschaft war kdrperliche Arbeit wenig angesehen, wahrend die Handel-
statigkeit — war doch der Prophet selbst Kaufmann gewesen - in hohem Ansehen stand. Frauen muf3ten
zwar in der Landwirtschaft mitarbeiten, doch in den Stédten werden sie nur in der Textilproduktion
genannt. Grundsatzlich werden Frauen, die fur ihren Lebensunterhalt selbst arbeiten miissen, getadelt.
Das Bild der arbeitenden Frau ist negativ (vgl. dazu die grundliche Studie von M. SHATZM1LLER,
Labour in the medieval Islamic world, Leiden 1994, dort bes. 347 ff). Im &ffentlichen Leben, vor allem
aufden Markten, war es die Aufgabe des Marktaufsehers (muhtasib), dafiir zu sorgen, dal Frauen nicht
mit Mannern in Kontakt kdmen (vgl. R.P. BUCKLEY, The Muhtasib, 104 f, in: Arabica 39 [1992] 58-
117), wie er im Ubrigen auch dafiir zu sorgen hatte, daR die nichtmuslimischen Burger die vorgeschric-
benen farbigen Abzeichen an der Kleidung trugen, damit man Juden und Christen von Muslimen unter-



294

wicklung bereits im 9. und 10. Jahrhundert einsetzte, zeigt sich daran, dal die
grolRen Korankommentatoren56 bei der Auslegung der Koranverse den Ausschiul

der Frau aus der Gesellschaft vorantrieben. Auch in den Uberlieferungen (ha-

waclith), die seit dieser Zeit als gleichrangig neben dem Koran stehen, spiegelt sich
dies wieder57.
Die naturgegebene Rolle58 der Frau ist die der Hausfrau, Mutter und Ehefrau,

die des Mannes, fir den Unterhalt der Familie zu sorgen. Die Hochbewertung der
Mutterschaft und ausdriickliche Festlegung auf diese Aufgabe ist heute in allen
Lehrbilichern des islamischen Rechts zu finden, wobei betont wird, da der Islam
die Frau von der Last befreit habe, selbst fur ihren Lebensunterhalt zu sorgen,
vielmehr obliege dies ihrem Vater, Bruder oder Ehemann, weshalb es nicht not-
wendig sei fur eine Frau, auBerhalb des Hauses eine Arbeit oder Berufstatigkeit
auszuiiben59.*Oft sind es gerade die Frauen, die diese Werte der Mannerwelt noch
rigoroser vertreten0l als die Manner selbst, z.B. die Muslimschwestcrnél (al-

scheiden koénne (101). Den Christen war es strengstens untersagt, in der Offentlichkeit ein Kreuz zu
zeigen. - Dazu in der heutigen neoislamischen Literatur M. FORSTNER, Die wohlgeordnete Welt - das
Verhaltnis zwischen Muslimen und Nichtmuslimecn nach ncoislamischer Rechtslehre, 133, in: Wiener
Zeitschrift fur die Kunde des Morgenlandes 82 (1992) 129-147.

56 FRF.YER STOWASSER 1984, 13, 23 fkonnte an Hand der Kommentare eines at-Tabari (gest.
923), az-Zamakhshari (gest. 1144), al-Baidawi (gest. 1286) zeigen, wie dieser Ausschlu sich in der
Exegese niederschlug. Noch at-Tabari legte Koran 4/34 so aus, daf} die Manner nur in Familienange-
legenheiten Autoritat Uber die Frauen héatten und daB sie ihren Frauen Unterhalt leisten muften,
wahrend al-Baidawi daraus bereits eine ganze Liste dessen ableitet, was Frauen nicht dirften — und wie
es noch heute vertreten wird.

57 Die Frau wird aus den Amtern und aus der Offentlichkeit ausgeschlossen, da dies nicht ihrer
Natur entspreche und eine den Frauen zugute kommende MaRnahme sei (vgl. FRF.YER STOWASSER
1984, 32, 37).

Sk Pflege und Aufzucht des Kleinkindes sind nach der Lehre aller Rechtsschulen weitgehend Sa-
che der Mutter, wéahrend der Vater fiir den Unterhalt von Mutter und Kind zu sorgen hat. Die Pflegcber-
echtigung (hadana) der Mutter ist eine rechtliche Norm. Wird das Kind 7 Jahre alt, so tritt ein Wechsel
ein. Die Sozialisation des Kindes nimmt je nach Geschlecht einen anderen Verlauf (H. MOTZK1, Das
Kind und seine Sozialisation in der islamischen Familie des Mittelalters, 423, in: Zur Sozialgeschichte
der Kindheit, Freiburg-Miinchen 1986, 391-441). Die Erziehung der Madchen blieb in der Hand der
Mutter, die der Jungen ging an den Vater uber. Dazu ausfiihrlich DEGAND 1988, 75 ff. Zur hadana im
islamischen Recht LINANT DE BELLEFONDS, Nr. 1248 ff; H.E. KLINKHARDT, Die Personensorge
nach islamischem Recht, in: Zeitschrift fiir vergleichende Rechtswissenschaft 68 (1965) 1-80.

59 Vgl. HASHIMf, 449; MUHAMMAD |, 238 f nach NASEEF, 93 sei cs von Natur aus das
Schicksal des Mannes, zu arbeiten und fiir den Unterhalt der Frau und der Kinder zu sorgen.

““z.B. BULHAGG 113 ff; RAGA’ EL-NIMR, Women in Islamic Law, in: M. YAMAMI, Femi-
nism & lIslam, London 1996, 87-102, bezeichnet cs als vorbildlich, wie der Koran (und damit das
islamische Recht) aufdie unterschiedliche Natur von Mann und Frau Ricksicht nehme (88, 93). Da die
Rolle als Ehefrau und Mutter zur "heiligen Mission" aufgewettet worden sei, sei dies attraktiv fur
Frauen, die keine positiven Altemativmdglichkcitcn zur Hausfrauenrollc haben, meint R. KREILE.
PoIitische.Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauenmacht im Vorderen Orient, Pfaffenwciler 1997,
339. E. KUNZLER, Zum westlichen Frauenbild von Musliminnen, Wirzburg 1993, erklart diese Hal-
tung damit, daB sich die Frauen innerhalb bzw. unterhalb dieser patriarchalisch geprégten Strukturen
ihre weibliche Subkultur mit besonderen Substrukturen auf sozialen, religiésen und politisch-
informellen Ebenen geschaffen hatten (93). Hinzu komme, daf? diese Betonung der weiblichen Rolle als



295

Akhawaét al-Musliméat). Diese Haltung erhalt standig Nahrung durch die muslimi-
schen Rechtsgelehrten, die beredt feststellen, dal die westliche Kultur, die die
Unterschiede zwischen Mann und Frau einebnen wolle62, gegen die Schdpfungs-
ordnung verstoRe63.

An dieser Stelle soll auch darauf hingewiesen werden, dal’ es eine verbreitete
Erscheinung ist, dal3 europaische Frauen, die zum Islam Ubergetreten sind, diese
Geschlechtersegregation als emanzipatorischen Schritt zu mehr weiblicher Auto-
nomie sogar begriiBen, wie sich in der Schweiz gezeigt haté4. Diese Konvertitinnen

bekennen sich zur hierarchischen Ordnung, die den Primat des Mannes mit den
unterschiedlichen Bedingungen der Geschlechter rechtfertigt6s. ,,Die sexuelle Ar-

beitsteilung auf Grund religids determinierter patriarchalischer Werte wird jedoch
in allen untersuchten Familien explizit aufrechterhalten. Die Versorgung der Fami-

lie obliegt dem Mann, der auch als ihr Oberhaupt und Verantwortlicher betrachtet
wird“66. In diesem Zusammenhang mag ein Hinweis aufden agyptischen Gelehrten

Muhammad (1998) nutzlich sein, der schreibt, dal eine Umfrage unter deutschen
Frauen, die in Unternehmen und Ministerien erfolgreich Karriere gemacht hatten,
ergeben habe, da3 diesen der Erfolg in der Ehe wichtiger sei. ,Sie ziehen den Er-

folg im Eheleben dem Erfolg in der Arbeit vor, ja opferten Arbeit und Position,
aber nicht die Familie, den Ehemann und die Kinder67*.

Frau und erziehende Muder von den Frauen positiv bewertet werde, habe doch der hausliche Bereich
keine jahrhundertelange Abwertung wie im Westen erfahren (97). ,Offenbar fiihlen sich viele Mus-
litninnen noch in Traditionen verwurzelt, die den hauslichen Bereich nicht abwerten".- ,Frauen weilen
ihre eigene Welt nicht ab". ,,Der hdusliche Raum symbolisiert die in ihm lebende Familie, Der Zusam-
menhalt in Familie und Verwandtschaft wird sehr hoch bewertet” (87). ,,Begriffe wie Wirde, Stolz und
SclbstbcwuRtsein sind demnach keine leeren Formeln, sondern kulturelle Werte, die fur die traditionel-
len Musliminncn konkret erfahrbar und real sind" (96). E. KUNZLER macht darauf aufmerksam, daf
die Lebensrealititen der Frauen in islamischen Gesellschaften grundsétzlich nicht in die Schemata
passten, die die westliche Frauenforschung bereitstelle.

<| Uber diese Vereinigung, die Teil der Muslimbruderschatft ist, s. L. AHMED, Women and gen-
derin Islam. Historical roots ofa modern dchate, New Haven 1992, 194 ff.

62 A. PETERSOHN, Islamisches Menschenrechtsverstandnis unter Berlicksichtigung der Vorbe-
halte muslimischer Staaten zu den UN-Menschcnrechtsvertragcn, Bonn 1999, restimiert, daf? sich das
scheriatrechtliche Verstandnis zusammenfassen lasse: ,Was von Natur aus ungleich ist, muf3 auch im
Gesetz verschieden behandelt werden, weil anders ein Ausgleich nicht hcrzusteilen ist" (90).

63 MUHAMMAD II, 218. Es sei durch die westliche Wissenschaft doch erwiesen, dal Mann und
Frau zutiefst verschieden seien (MUHAMMAD 11, 219).

M B. MULLER-ROHR, Das Paradies liegt unter den FiiRen der Frau, Zirich 1996, 176. Ahnli-
ches ist in Deutschland zu beobachten. Nach G. HOFMANN, Muslimin werden. Frauen in Deutschland
konvertieren zum Islam, Frankfurt am Main 1997, stellt fur die befragten Frauen der Islam "ein umfas-
sendes und Ubergeordnetes Sinnsystem dar, das sie fasziniert und das ihnen plausibel erscheint, mit dem
sie Ubereinstimmen und in das sie sich selbst einordnen”(187). Sic akzeptieren die vorgeschriebenen
gcschlcchtsspezifischen Verhaltensweisen (191).

65 So die Analyse von MULLER-ROHR, 175

““ MULLER-ROHR, 176; vgl. auch HOFMANN, 221 f.

62 MUHAMMAD I, 268, aber, wie immer bei solchen Aussagen, ohne Angabe einer Quelle.



296

3. Berufstatigkeit der Frauen

Wenn Frauen einen Beruf ausiiben, so wird gelehrt, dann misse ihre Tatigkeit
unbedingt ihrer Natur entsprechen und im Einklang mit den islamischen Wertvor-
stellungen stehen; insbesondere darf ihre Berufstatigkeit sie nicht in Kontakt mit
anderen Mannern bringen . Fir Frauen in Frage kommen, wenn es denn unbedingt
sein mul3, Berufstatigkeiten in den Bereichen Medizin, Krankenpflege, Erziehung

und Bildungswesen, Sozialwesen, kaufmannische Tatigkeiten in ffauenspezifi-
schen Feldern9.

//]. Gleichheit von Mann und Frau hinsichtlich der religiosen Pflichten (‘ibadat)

Unabhangig von den Unterschieden, die sich aufgrund der goéttlichen Schép-

fungsordnung ergeben, gilt aber, da? Mann und Frau hinsichtlich ihrer Pflichten
vor Gott gleich seien. Diese Gleichheit der Geschlechter?" wird aus den Koranver-

sen 33/35 ,Was muslimische Manner und Frauen sind, Manner und Frauen, die
glaubig, die (Gott) demdtig ergeben, die wahrhaftig, die geduldig, die bescheiden
sind, die Almosen geben, die fasten, die darauf achten, dafl3 ihre Scham bedeckt ist,
und die unabléassig Gottes gedenken, - flr sie alle hat Gott Vergebung und gewalti-
gen Lohn bereit*“ und Koran 4/124 ,Diejenigen aber, die handeln, wie es recht ist,
(gleichviel ob) méannlich oder weiblich, und dabei glaubig sind, werden (dereinst)
in das Paradies eingehen, und ihnen wird (bei der Abrechnung) nicht ein Dattel-
kerngriibchen unrecht getan* abgeleitet.

Vor Gott sind demnach Mann und Frau gleich. Sie haben die gleichen Chan-
cen, das Heil zu erreichen; sie werden individuell nach ihrem Glauben und ihren
Taten beurteilt, belohnt oder bestraft. Wie der Mann hat die Frau die religibsen61

61 Es darf keine Vermengung (iklitilat) der Geschlechter, wie der Fachausdruck lautet, geben (vgl.
dazu die Handreichung fiir muslimische Frauen von HASHIMI, 58 f; vgl. NASEEF. 94; MAHMUD.
Islam. 313: Die Berufstatigkeit muf? der Menschenwirde der Frau entsprechen.

w Vgl. dazu G. PATZKE, Die Rolle der saudischen Frau in Bildung und Erwerbsleben, Diplo-
marbeitam FASK der Universitat Mainz, Germersheim 1988, dort bes. 72 ff. In den Abhandlungen, die
ausgewertet wurden, wird immer wieder betont, da Frauen nur solche Berufe ausiiben konnten, die
ihrer Natur entspréchen und die im Einklang mit den islamischen Werten stiinden. Vgl. auch H. VAGT,
Die Frau in Saudi-Arabien zwischen Tradition und Moderne, Berlin 1992, 106. Gleichwohl haben auch
in Saudiarabicn Veranderungen stattgefunden, doch unterstiitzen die Frauen unterschiedliche Richtun-
gen- von traditionell und riickwértsgewandt bis saudiarabisch ,feministisch" (dazu FAUZIYA ABU
KHALID, Atliar an-naft ft mas’alat al-mar‘a fi I-mugtama’ as-sa'Udt (Die Auswirkung des Erdéls auf
die Frauenfrage in der saudiarabischen Gesellschaft) in: al-Mar’a al-'arabtya baina thiql al-waqi- wa-
tatallu'at at-laharrur (Die arabische Frau zwischen der Last der Realitdt und den Bestrebungen der
Emanzipation), Beirut 1999, 197-220. - Zur Lage in Agypten s. die Ausfiihrungen von NAWAL EL
SAADAWJ, Tschador. Frauen im Islam, Bremen 1980, 163 ff, die zeigt, dal Frauen zwar in allen
Berufen zu finden sind, daB aber der Ehemann das Recht hat, seiner Frau jede Tatigkeit auBerhalb des
Hauses zu untersagen.

™ \gl. QUDAT, 80 f; NASEEF, 107 ff; MADAGHRI, 27 f, 137.



297

Pflichten zu erfullen: Gebet, Fasten, karitative Aktivitaten, aber auch im Erwerb
religidsen Wissens (so ist es empfehlenswert, da3 sie, wie der Mann auch, gute
Korankenntnisse hat). Gleichwohl |af3t sich aber feststellen, dal Frauen dann, wenn
es darum geht, ihre religiobsen Pflichten Gott gegeniber auf Erden zu erflllen,
anderen Verhaltensregeln unterworfen sind als Manner und dal3 von ihnen auch in
diesem Bereich ein anderes Geschlechtsrollenverhalten erwartet wird, was eben'
begriindet wird mit den Unterschieden zwischen Mann und Frau, wie sie sich aus
der dargestellten géttlichen Schdpfungsordnung ergeben7l.

1. Frau und Moschee

Frauen sind wie Manner zu den taglichen funf rituellen Gebete?2 verpflichtet.

Diese Gebete kdnnen zu den vorgegebenen Zeiten an jedem Ort - sofern er rein ist
- von den Betenden, nachdem sie sich rituell gereinigt7’3 haben, verrichtet werden.

Gleichwohl ist es fur Manner74 empfehlenswert, das Gebet wenn mdglich mit an-
deren Betenden zusammen in einer Moschee durchzufiihren, weshalb denn auch in
den Doérfern und Stédten zu den vorgesehenen Gebetszeiten, wenn der Ruf des
Muezzins erklingt, die Manner in die Moscheen eilen. Sie kdnnten dieses Gebet

auch zu Hause verrichten, aber sie ziehen es vor, es gemeinsam mit anderen Man-
nern in der Moschee zu tun, denn es gibt einen Prophetenausspruch?5, der da lautet:

.Das Gebet des Mannes mit der Gemeinschaft ist siebenundzwanzigmal besser als
sein Gebet, das er allein verrichtet“. Demzufolge findet sich in der Regel immer
eine Anzahl von Mannern in der Moschee ein, die das Gebet gemeinsam verrich-
ten. Was allerdings das Freitagsmittagsgebet (salal al-gumca) anlangt, so besteht

far die Manner sogar die Pflicht, es immer in Gemeinschaft mit anderen Glaubigen
durchzufiihren, wahrend Frauen76 davon ausgenommen sind.

71 ,Die Menschheit bedarf zu ihrer Vollkommenheit der Bewahrung ihrer geschlechtlichen Un-
terscheidungsmerkmale. Arbeitsteilung unter Berticksichtigung weiblicher und mannlicher Eigenschaf-

ten ist eine Grundvoraussetzung fUr geordnete Zustande auf der Welt und das Glick der Familie”
(MMARA 1980, 106).

72 Namlich das Morgengebet (salél al-fagr), das Mittagsgebet (salél az-zuhr), das Nachmit-
tagsgebet (salél al-'asr), das Sonnenuntergangsgebet (salal al-maghrib) und das Nachtgebet (salél al-
’ish&"); zum Gebet s. E12, VIII, 925 ffs.v. salat.

75Die rituelle Reinheit (tah&ra) spielt im islamischen Recht eine grof3e Rolle. Unreinheit entsteht
bei jedem Menschen mehrmals téaglich durch natirliche Vorgange wie Urinieren und Defékation,
weshalb vor dem Gebet reinigende rituelle Waschungen vorgenommen werden missen (vgl. dazt_;_ E12
X, 99 s.v. tahara mit weiterfihrender Literatur; in einem islamrechtlichen Handbuch wie etwa MUSA,
Ahkam nimmt die Behandlung der Reinheitsvorschriften die S. 27-96 in Anspruch). Bei Frauen sind
auch Ursachen der Unreinheit Menstruation (haid) und Wochenbett! (nifas).

74 Alle Rechtsschulcn vertreten, daf3 es besser fiir M@nner sei, das Gebet in der Moschee zu ver-
richten (vgl. ZUHALLIII, 152 f; MUSA, Ahkam 171 f).

75 Vgl. ZUHAILI 11, 147, MUSA, 171.

76 QUDAT, 111; KHAIYAT, 140; MUHAMMAD V, 28 ff, vgl. MUHAMMAD SCHAMAH,
Die Stellung der Frau im sunnitischen Islam, unter besonderer Beruicksichtigung Agyptens, Berlin 1978,
38.



298

Grundsatzlich gilt also, dal das rituelle Gebet — abgesehen vom Freitagsmit-
tagsgebet - an jedem Ort, also auch zu Hause, individuell verrichtet werden kann,
daR es aber empfohlen ist, und daraus ist inzwischen fur die Manner die Regel
geworden, dal man das Gebet in Gemeinschaft mit anderen durchfiihrt.

Was die Frauen betrifft, so gibt es Uberlieferungen des Propheten, aus denen
abgeleitet werden kann, dal} sie — auch abends - in die Moschee gehen durfen77.78
,Wenn eure Frauen euch bitten, nachts in die Moschee gehen zu diirfen, so erlaubt
es ihnen*, oder: ,Verbietet den Geschopfen Gottes nicht, die Moscheen Gottes zu
besuchen, aber sie sollen unparfimiert dorthin gehen*. Aber anders als den Man-
nern, denen das Gebet in der Gemeinschaft mit anderen Mannern in der Moschee
angeraten ist, wird den Frauen empfohlen, dies nicht zu tun: ,Verbietet euren Frau-
en nicht den Gang in die Moscheen, aber wenn sie zu Hause bleiben, so ist dies
besser fur sie”. Eine weitere Uberlieferung lautet: ,Erlaubt den Frauen, in ihrem
Haus zu beten*. SchlieBlich sei noch ein Ausspruch des Propheten zitiert, den
Umm Salama, eine der Frauen des Propheten, Uberliefert hat: ,Die beste Moschee
der Frau ist der Boden ihres Hauses*.

Die Uberlieferungen widersprechen sich also, weshalb es nicht verwunderlich
ist, da bei den sunnitischen Rechtsschulen unterschiedliche Auffassungen und
Meinungen hinsichtlich der Frage zu finden sind, ob Frauen zur Verrichtung der
rituellen Gebete zu den vorgesehenen Gebetszeiten tGberhaupt in die Moschee ge-
hen durfen oder sollen.

Die hanafitische Rechtsschule vertritt18, daf3 eine Frau sich wegen der Gefahr
der Verfuhrung, die von ihr ausgehe, generell nicht unter die Gemeinschaft der
rechtglaubigen Manner mischen solle79. Die Gelehrten meinen, daR die Frau nicht
zum Gebet auller Haus gehen soll, weder zum Freitagsgebet noch anlaRlich der
Gebete bei den groRen Festen, etwa dem Fastenbrechen (7t/ al-fitr) oder dem Op-
ferfeste (7t/ al-adha). In diesem Zusammenhang - und die heutigen juristischen
Lehrwerke80 tun dies noch immer — werden die Frauen je nach Altersgruppe in
verschiedene Kategorien eingeteilt8l.* Den alten Frauen werden dabei zumeist
Rechte zugesprochen, die denjungen und hilbschen Frauen nicht zukommen. So ist
etwa der Besuch der Moschee fiur eine alte Frau immer gestattet, wahrend andere

77 Bei Bukhéari (gest. 870) und Muslim (gest. 875) finden sich solche Uberlieferungen (vgl.
KNIEPS, 251,253 und 256).

78 Dazu ausfuhrlich KNIEPS, 234 ff.

> KNIEPS, 234: Betel die Frau an der Seite des Mannes, so wird sein Gebet ungdiltig!

80 So ZUHAILIII, 153 f.

81 Vgl. KNIEPS, 235. - ZUHAILI 11,154, der dabei auf Ibn Rushd verweist, teilt die Frauen fol-
gendermaflen ein: Die alte Frau (‘agiiz), die auf Manner keinerlei Reiz mehr ausiibt und die deshalb das
Haus, nicht nur zu religidsen Zwecken, immer verlassen kann; die reife Frau (mulagélla; Matrone), an
der die Manner noch nichtdas Interesse verloren habe, weshalb empfohlen wird, daB sie nicht zu oft das
Haus verlaRt; diejunge Frau (shébba), die nicht hiibsch ist, die aber doch in die Moschee darf; diejunge
Frau, die hubsch ist, weshalb sic auf keinen Fall aus dem Haus darf. — In der juristischen Terminologie
ist die shabba die Frau zwischen 15 und 29 Jahren; die ‘agiiz die Frau, die die Menopause erreicht hat.



299

Frauen zu Hause ihre religiésen Pflichten, also auch das Gebet, verrichten sollen,
damit sie nicht irgendeiner Versuchung ausgesetzt werden, aber auch, damit sie die
rechtglaubigen Méanner nicht in Versuchung fihren. Es sei aber nichts dagegen
einzuwenden, sagte Abu Hanifa82, wenn eine alte Frau (!) zum Morgengebet, zum
Sonnenuntergangsgebet und zum Nachtgebet das Haus verlasse, um zur Moschee
zu gehen. Dies wird damit begriindet, dal die lasterhaften Manner zur Zeit des
Morgen- bzw. des Nachtgebetes sowieso schlafen wiirden, wohingegen sie wah-
rend des Sonnenuntergangsgebetes mit dem Essen beschéftigt seien. Aber die an-
deren hanafitischen Gelehrten vertraten, daR Frauen nicht in die Moschee sollten,
auch nicht die alte Frau nachts, da inzwischen die Zeiten lasterhaft geworden seien.

Die malikitische Rechtsschule83 sagt zwar, man solle es den Frauen nicht ver-

bieten, in die Moschee zu gehen, aber man hat doch gro3e Vorbehalte. Die Mali-
kiteng4 88lauben es den reifen Frauen, fur die die Manner kein Interesse mehr zei-
gen, die Moschee zu besuchen und die Gebete dort zu verrichten. Dagegen ist einer
jungen Frau, die noch reizvoll ist, der Besuch der Moschee nur dann gestattet,
wenn es um die Teilnahme an einem Begrabnis naher Verwandter geht. Aber
grundsatzlich gilt auch bei den Malikiten, daf3 einer Frau, von der eine Verfiihrung
ausgehen kénnte, das Verlassen des Hauses verboten ist.

Die schafiitische83 und die hanbalitischc86 &echtsschule nehmen eine viel ri-
gorosere Haltung ein. Sie sagen, dal3 Frauen generell die Gemeinschaft der Manner
meiden sollten , denn eine Frau stelle immer eine Verfuhrung dar, weshalb sie
auch zu Hause das Gebet verrichten solle. Allerdings sagen auch sie, dal eine Frau,
die sich nicht durch Schénheit auszeichne - die also auf Manner keinen Reiz aus-
Uben wirde -, die Moschee mit Erlaubnis ihres Ehemannes betreten kénne, doch
dirfe sie auf keinen Fall parfumiert sein. Aber auch fir sie sei es besser, zu Hause
zu beten, denn der Prophet habe gesagt: ,Verbietet eueren Frauen nicht den Gang
in die Moschee, aber wenn sie zu Hause bleiben, so ist das besser fir sie*.

In den Rechtswerken der spateren Zeit (ab dem 11. Jahrhundert) lesen wir,

dal einer jungen Frau (shabba) der Vater oder der Ehemann die Teilnahme am
gemeinsamen Gebet der Glaubigen in der Moschee verbieten kann88. Der grof3e

”? So nach ZUHAILi 11, 153.

"*Vgl. KNIEPS, 239f.

84 ZUHAILI 11, 154.

85 Vgl. KNIEPS, 242.

““ Vgl. KNIEPS, 245 - Es ist aber bemerkenswert, dall Ahmad b. Illanbal durchaus akzeptierte,
daR Frauen in der Moschee am Gebet tcilnehmen, doch hatten dabei die Frauen die Reihen hinter den
Mannern einzunehmen (Nachweise bei KNIEPS, 248).

87 ZUHAILI 11, 155.

88 ..Dies, obwohl zahlreiche Propheten-hadithe dem Mann raten, der Frau das Betreten der Mos-
chee nicht zu verwehren. Die Juristen aber beziehen den Inhalt dieser hadilhc nur auf die alte Frau, die
bei einem Mann keine sexuelle Begierde erregt. Legt die alte Frau aber, um zum Gebet in die Moschee
zu gehen, ihre schonsten Kleider an - kurz, beabsichtigt sic, kokett und selbstbewuRt in der Of-
fentlichkeit aufzutreten -, kann auch ihr Ehemann die Teilnahme am gemeinsamen Gebet untersagen”
(DEGAND 1989,671).



300

Theologe und Philosoph al-GhazalT (gest. 1111) sagte denn auch, dafl} der Prophet
zwar die Anwesenheit der Frauen in der Moschee gestattet habe, dal3 es aber ,heu-
te* (12. Jh.) besser sei, wenn die Frauen, ausgenommen die alten Frauen, nicht in
die Moschee gingen; sie sollten zu Hause das Gebet verrichtengd.

Heutzutage wird in den Anleitungen, die fir die glaubigen Frauen bestimmt
sind, unter Verwendung des islamrechtlichen Rustzeugs erlautert, dal der Um-
stand, dal3 der Islam die Frauen nicht verpflichte, die Gebete in der Moschee zu
verrichten, eine von Gott gewollte Erleichterung fir sie sei, da sie auf diese Weise
ihre hauslichen Verpflichtungen der Familie gegeniiber besser erfullen kénnten90.

Die schickliche Trennung von Mannern und Frauen bei der Durchfiihrung des
Gebets ist Pflicht. Aufjeden Fall ist es untersagt, dal? Manner und Frauen gemein-
sam - etwa in bunter Reihe - das Gebet verrichten, denn die korperliche Prasenz
der Frauen wirde wegen der Gefahr der Versuchung (fitha) die Manner von der
Konzentration auf die religiose Pflicht abhalten, weshalb fir die Frauen in den
Moscheen besondere Raume vorgesehen sind, die sie zu diesem Zwecke benutzen
kénnen, falls dies Uberhaupt notwendig wird, denn, wie gesagt, in den arabischen
islamischen Landern verrichten die muslimischen Frauen ihre Gebete in der Regel
zuhause.

In Europa lebende Muslime, und unter diesen wiederum diejenigen, die zum
Islam Ubergetreten sind, sehen dies anders. In einer in der Islamischen Bibliothek
(KéIn 1995) herausgegebenen Anleitung mit dem Titel ,Das Islamische Gebet*
wird der Eindruck erweckt, als sei es normal, daR Manner und Frauen an ein und
demselben Ort zusammen das Gebet verrichteten. Es heil3t dort: ,Frauen beten in
Reihen hinter den Mannern* (S. 116). Kinder beten zwischen den Mannern und
den Frauen in einer Reihe. - Mdéglicherweise ist dieser Text bereits das Zeichen
eines ,Europa-lslams®, denn in der Diaspora erlauben die Rechtsgelehrten gar
manches, was ansonsten in einer rein islamischen Gesellschaft nicht mdglich ware,
da in einer Minderheitensituation der Grundsatz gilt, da die Notwendigkeit das
Verbotene erlaubt macht.

I" KNIEPS, 263 f - al-Ghazali fuhrt in seinem Hauptwerk lhy&' ‘ulim ad-dTn (Die Neubelebung
des religidsen Wissens) aus, dafl der Prophet den Frauen zwar erlaubt habe, die Moscheen zu besuchen,
L,gegenwartig ist es aber besser, es nur den alten Frauen zu gestatten, den tbrigen aber es zu untersagen.
Das ware sogar schon in der Zeit der Genossen (des Propheten - MF) angebracht gewesen. Sagt doch
die gottselige ‘A'isha: ‘Wulte der hochgebenedeite Prophet, was die Frauen anstellen, so wirde er
ihnen das Ausgehen verbieten’ (Ubersetzt von H. BAUER, Von der Ehe. Das 12. Buch von al-Gazali’s
Hauptwerk, Halle 1917, 81). AuRerdem habe der Prophet gesagt: ,Die Frau steht dann Gott am néch-
sten, wenn sic im Innern ihres Hauses weilt. Ihr Gebet im Hofe ihres Hauses ist mehr wert als das in der
Moschee, und ihr Gebet im Innern des Hauses ist mehr wert als das im Hofe desselben, und ihre Gebet

in ihrem Kammerlein ist noch mehr wert als das letztere” (ubersetzt von BAUER, 113).
90 Vgl. als Beispiel HASHIMI, 17 ff; NASEEF, 111.



301
2. Eine Frau kann nicht Imam sein

Grundsatzlich werden fur die Austibung der Funktion des Imams, der in der
Moschee das rituelle Gebet leitet, folgende Voraussetzungen genannt9l:*Er muf
Muslim, geschlechtsreif und im vollen Besitz seiner Geisteskrafte sein, denn das
Gebet unter der Leitung eines Geistesschwachen und eines sich im Rauschzustand
Befindenden ist ungiltig. AuBerdem muf} er mannlichen Geschlechts seinll2, wenn
er vor der Gemeinschaft der Manner betet (weder eine Frau noch ein Zwitter kon-
nen Vorbeter vor einer Gemeinschaft von Mannern sein). Eine Frau kann also vor
einer Gemeinschaft von Mannern, die sich zum Gebet versammelt haben, die
Funktion eines Imams nicht ausiibend

Es wurde bereits dargelegt, dal Frauen auf keinen Fall zusammen mit den
Mannern in der Moschee im gleichen Raum das Gebet verrichten kdnnen. Sie
durfen dies aber in einem abgesonderten Raum, der von dem, in dem die Manner
das Gebet verrichten, getrennt ist. Es erhebt sich dann aber die Frage, wer der VVor-
beter fur diese Gemeinschaft von Frauen sein darf, denn diese Frauen bilden wie
die Manner Reihen und richten sich, um einen geordneten Ablauf des rituellen
Gebets zu gewabhrleisten, nach einem Imam wie die Manner. Haufig ist es so, dal}
der Raum der Frauen zwar von dem der Manner getrennt und von diesen nicht
einsehbar ist, daR aber die Frauen den Imam, der im Raum der Manner das Gebet
leitet, sehen und damit den Rhythmus einhalten kénnen.

In den Fallen, daB die Frauen, die in einem gesonderten Raum gemeinsam das
Gebet verrichten und sie den Imam der Manner nicht sehen kdnnen, brauchen sie
eine Person, nach der sie sich richten kénnen. Ob dann eine Frau Imam sein dirfe,
ist strittig unter den Rechtsgelehrten94; die vier sunnitischen Rechtsschulen machen
dazu unterschiedliche Aussagen9'. Die Malikiten lehnen es ab. Die Schafiiten und
Hanbaliten gestehen zu%, daf} in der Gemeinschaft von Frauen eine Frau Vorbete-
rin ist, doch darf sie nicht vor den Reihen der Frauen, sondern mufR in ihrer Mitte
stehen. Die Hanafiten97 dagegen miRbilligen es zwar, gestehen aber zu, daR eine
solche Gemeinschaft von Frauen einen Mann als Vorbeter hat, der dann aber vor
den Frauen stehen muR3, mit dem Ricken zu ihnen selbstverstandlich, wahrend die
Frauen in Reihen hinter ihm beten.

11 ZUHAILIIL. 174 ff; MUSA. Ahkani, 163. - Vgl. FROHLICH. 77.
ZUHAILI 11, 175; MUSA, Ahké&ni, 166.
,J Vgl. QUDAT, 81. 110, obwohl cs in der Vergangenheit durchaus Gegenstimmen gegeben
habe; KHAIYAT, 140; SCHAMAH, 43.
|J Sie berufen sich jeweils auf Uberlieferungen, gewichten diese aber unterschiedlich. Hukhari
Uberliefert, dafl Uram Salatna zur Zeit des Propheten in einem Zelt in der Moschee (!) den Frauen

vorbetete (vgl. KNIEPS, 254; auch bei ZUHAILI Il, 175 angefihrt).
"5Vgl. ZUHAILI II, 175 f; QUDAT, 81 f; MUSA, Ahkani. 167.

> ZUHAILI I, 175.
»? ZUHAILLI 1, 176.



302

IV. Unterschiedlichejuristische Qualitaten der Geschlechterim Bereich der
Rechtsbeziehungen zwischen den Menschen (mu‘amalét)

In der Systematik der Lehrwerke der Rechtsschulen steht — auch heute - der
Mann im Mittelpunkt. Der freie mannliche Muslim besitzt die ,vollkommene
Rechtsfahigkeit®. Er ist geschéaftsfahig und zurechnungsfahig9 {mukallaf), sobald
er geschlechtsreif (baligh) geworden und im Vollbesitz seiner geistigen Kréafte ist.
Er, der mukallaf, hat dann Verfligungsrecht tber sein Vermogen, ist vertragsfahig
(caqid), aber auch straffahig. Zur Erfullung der religidsen Pflichten ist er fahig und
verpflichtet.

Eine Rolle spielen auch die Kategorien ,frei/unfrei*, die jedoch heute, da die
Sklaverei abgeschafft ist, in den Lehrwerken kaum noch hervorgehoben werden,
und ,mannlich/weiblich*, die von herausragender Bedeutung sind, denn nur der
Mann hat vollkommene Rechtsfahigkeit, wahrend die Frau ,minder vollkommen*
ist".

Im Zusammenhang mit den unterschiedlichen rechtlichen Qualitaten der Ge-
schlechter kommt einem Rechtsinstitut besondere Bedeutung zu, das im islami-
schen Recht als ,Machtbefugnis*“100 (waldya oder wilaya) bezeichnet wird. Eine
gangige Definitionl0l lautet: ,,Walaya ist die rechtliche Befugnis einer Person,
etwas auszufiihren und dabei ihren Willen gegen Dritte durchzusetzen*. Dabei
wird unterschiedenl02 zwischen einer Machtbefugnis im offentlichrechtlichen Be-
reich (sog. walaya 'amma) und einer Machtbefugnis im zivilrechtlichen Bereich
(waldya khassa).

1. Die Machtbefugnis im 6ffentlichrechtlichen Bereich

Im 6ffentlichrechtlichen Bereich bezeichnet wilaya die Gewalt des Herrschers
(néamlich des Kalifen oder des Staatsoberhaupts), dem die Muslime zu gehorchen

11l Zurechnungsfahig in dem Sinne, da ihm Pflichten auferlegt und Rechte zuerkannt werden
kénnen.

”? So ist beispielsweise im strafrechtlichen Bereich eine Frau nur etwa halb so viel wert wie ein
Mann (dazu A. EL BARADIE, Gottes-Recht und Menschen-Recht. Grundlagcnproblemc der. islamis-
chen Strafrechtslehre, Baden-Baden 1983, dort Uber das Blutgeld (diya), das fur die freie Frau nur die
Halfte dessen wie fur den freien Mann ist; vgl. auch JOHANSEN 1979, 15 f). Was Zeugenaussagen
anlangt, so ist die Aussage einer Frau nur halb so viel wert wie die eines Mannes. Im Erbrechts erhalt
die Frau grundsatzlich weniger als der Mann; im Eherecht hat allein der Mann das Recht zur Ver-
stoBung. - Dies alles wird heute in den islamrechtlichen Abhandlungen (z.B. QUDAT, 70 f; 68 f, 64 f)
als gottgewollt ausfuhrlich behandelt. B

Hier ist auf das von uns immer wieder herangezogenc grundlegende Werk von QUDAT

(1998) zu verweisen; es handelt sich um eine Doktorarbeit, die von dem renommierten Scheich
MUSTAFA AZ-ZARQA' betreut worden war. AuBerdem sind zu nennen die Arbeiten von AKHAL
(1982) und ABU HAG1R (1997).

101 QUDAT, 12; vgl. AKHAL.14 f.

m QUDAT, 12; vgl. ZUHAILi VI, 728; MUHAMMAD I, 253; ABU HAGI1R 93.



303

habenl03. Diese allgemeine Machtbefugnis (wildya ‘amma) wird hergeleitet aus

Koran 4/59: ,,O ihr Glaubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten und denen
unter euch, die zu befehlen haben*‘!

Die an der Spitze des islamischen Gemeinwesens (utnma islamiya) ausgelibte
Machtbefugnis wird auch bezeichnet als ,die hdochste Machtbefugnis* (al-waldya
al-‘amma al-kubra) und liegt in den Handen des Staatsoberhaupts des Islamischen
Staates. Dieser delegiertl(4 @idse Befugnis auf Statthalter oder Provinzgouverneure,
aber auch auf Richter, Beamte und Imame der Moscheen. Die Inhaber einer sol-
chen Machtbefugnis missen seinl"5: muslimisch, mannlich, geschlechtsreif
(baligh), frei von kérperlichen Gebrechen, von gutem Leumund (W2Z).

1.1. Zur politischen Mitwirkung von Frauen

Da demnach die Voraussetzung der Machtbefugnis (waldya) im offent-
lichrechtlichen Bereich das ,Mannsein* ist, ist die Teilhabe der Frau an der staatli-
chen Leitung sehr umstritten. Die Frage, ob Frauen hinsichtlich der politischen
Rechte den Mé&nnern gleichgestellt sein kénnen, bewegt gerade heute in besonde-
rem Maf3e die muslimischen Rechtsgelehrten, wobei sie zu unterschiedlichen Er-
gebnissen kommen, obgleich sie sich jeweils auf die Koranverse 4/34: ,,Die Man-
ner stehen tber den Frauen, weil Gott sie (von Natur vor diesen) ausgezeichnet hat
und wegen der Ausgaben, die sie von ihrem Vermégen gemacht haben und die
rechtschaffenen Frauen sind (Gott) demiitig ergeben und geben acht auf das, was
verborgen ist, weil (Gott) darauf acht gibt. Wenn ihr firchtet, dal (irgendwelche)
Frauen sich auflehnen, dann vermahnt sie, meidet sie im Ehebett und schlagt sie!
Wenn sie euch (daraufhin wieder) gehorchen, dann unternehmt (weiter) nichts
gegen sie! Gott ist erhaben und grof3*, und 2/228: ,Die Frauen haben (in der Be-
handlung von seiten der Méanner) dasselbe zu beanspruchen, wozu sie (ihrerseits
den Mannern gegeniber) verpflichtet sind, (wobei) in rechtlicher Weise (zu verfah-
ren ist). Und die Manner stehen eine Stufe tber ihnen* stiitzen. Herangezogen wird
quch 33/33: ,(Ilhr Frauen) bleibt in euren Hausern!*“ Sehr wichtig ist auch die
Uberlieferung (hadith): ,Kein Volk, das seine Angelegenheit einer Frau tbertragen
hat, wird gedeihen* (lan yufliha gaumun wallaw amrahum imr&’atari).

Auf diesen Grundlagen haben die klassischen Rechtschulen in der Vergan-
genheit eine Beteiligung der Frau an den Staatsgeschéften stets abgelehnt. Heute
wird in der neoislamrechtlichen Fachliteratur auf diese Belegstellen weiterhin
Bezug genommen, doch gelangen die Rechtsgelehrten bei ihren Auslegungen zu
unterschiedlichen Ergebnissen.

103 ZUHAILt VI, 704.
104 QUDAT 15 f; vgl. ZUHAILt VI, 728.
105 ZUHAILt VI, 693.



304

1.1.1. Die Mehrheilsmeinung vertritt106, da® Mann und Frau hinsichtlich ihrer

politischen Rechte nicht gleich seien. Die Vertreter dieser Richtung verweisen
darauf, dal} politische Tatigkeit in einem Parlament, oder als Minister oder gar als
Staatsoberhaupt eine Form der allgemeinen Machtbefugnis (wilaya 'amma) sei,
welche voraussetze, dal ihr Inhaber ein Mann sei. Sie berufen sich auf Koran
2/228 (dort letzter Teilsatz): ,Die Manner stehen eine Stufe tber ihnen (den Frau-
en)“ und auf Koran 33/33: ,(Ihr Frauen) bleibt in euren Hausern*!, und auf den
hadtth'0l: ,Kein Volk wird gedeihen, das seine Angelegenheit einer Frau Ubertra-
gen hat*. Unter Verweis auf diese Uberlieferung kann jede Forderung nach einer
Beteiligung von Frauen am politischen Geschehen, aber auch eine Mitwirkung in
allen anderen Lebensbereichen (wie wir noch sehen werden), zuriickgewiesen
werden108.

1.1.2. Eine Mindermeinung vertrittl09, da Manner und Frauen hinsichtlich

der politischen Rechte gleichberechtigt seien. Man stitzt sich dabei auf Koran
2/228, dort aber auf den ersten Teil(!): ,,Die Frauen haben (in der Behandlung von
seiten der Manner) dasselbe zu beanspruchen, wozu sie (ihrerseits den Mannern
gegeniber) verpflichtet sind, (wobei) in rechtlicher Weise (zu verfahren ist)*“. Die
Verfechter dieser Meinung sagen, dal} der Islam den Frauen die demokratischen
Rechte nicht verweigere. Frauen hatten das aktive und passive Wabhlrecht; sie
kdnnten Mitglieder in den Reprasentativ-Organen (Parlamenten) sein und kdnnten
offentliche Amter Ubernehmen. Allerdings kénne eine Frau das Amt der Leitung
des Staates (ri'asat ad-daula) nicht innehabenll0, denn das sei die hochste allge-
meine Machtbefugnis (al-wildya al-'‘amma al-kubrd, auch Oberstes Imamat, al-
imama al-kubra oder al-imama al- 'uz.md genannt). Dieses Amt dirfe nur ein Mann
innehaben, entsprechend dem Prophetenwort: ,,Kein Volk wird gedeihen, das seine
Angelegenheit einer Frau Ubertragen hat“. Die Anh&anger dieser Mindermeinung
versaumen heute auch nicht, darauf hinzuweisen, dal es durchaus Abweichungen
von dieser Regel gegeben habe, namlich z.B. in Pakistan, wo Benazir Bhutto
Staatsprasidentin gewesen sei.

Dargestellt bei SA'iDI, Nazariya, 236 ff; QUDAT, 110; SHAWARIBt, 55 ff und 103 ff;
MUHAMMAD 1,253 ff: MADAGHRI, 232 f; MAHMUD, Islam. 309; ABU HAGIR 105, 124 ff, 179
ff.

107 Oft wird noch eine andere Uberlieferung hcrangezogen, in der festgestellt wird, daR Frauen
schwach an Verstand und Religion seien (an-nis&' naqisulat-'aql wa-d-din).

Auf dieser Grundlage lehnt es QUDAT 125 beispielsweise ab, daf} Frauen Ministeramter
ausOben. — Vgl. AD-DUMAIGI, der in einer Arbeit, die an der Universitat Umm al-Quréa in Mekka
vorgelegt worden war, ebenfalls zu einem ablehnenden Ergebnis kommt, da solches der Natur der Frau
widerspreche (S. 245). B

HW Dargestclit bei SA'iDI 232 f; SHAWARIBt, 81 ff; 143 ff; MUHAMMAD 1,255;
MADAGHRI 233 f;, MAHMUD. Islam. 310 f.
110 Vgl. SA'iDI, 235; MAHMUD. Islam 315; ABU HAGfR 127 ff.



305

Zwischen diesen beiden Extremen gibt es Meinungen, die zu vermitteln su-
chen, doch kommt es immer darauf an, in welchem islamischen Staat diese vorge-
bracht werden. Im Grunde genommen kénnen Koranverse und Uberlieferungen bei
entsprechender Auslegung sowohl fir als auch gegen eine Beteiligung der Frauen
am politischen Leben verwendet werden.

Das kann dann soweit gehen, da® vertreten wird, dal die Frage nach den po-
litischen Rechten der Frauen gar kein religiéses Problem sei"l, da nun einmal
Koran und Uberlieferung verschieden ausgelegt werden kénnten"2. Vielmehr

hange die Antwort ab von der Natur der Frau, weshalb zu fragen sei, ob Frauen
aufgrund ihrer ,Weiblichkeit* (unutha) Uberhaupt befahigt seien, 6ffentliche Am-

ter innezuhaben und auszuiben. Im Endergebnis kommen aber auch die Vertreter
dieser Richtung zu dem Ergebnis, da die politische, aber auch die berufliche Ta-
tigkeit der Frau nicht ihrer natlirlichen Bestimmung — namlich Mutter und Erziehe-
rin zu sein - entspreche"3, weshalb denn auch die meisten Frauen gar nicht an
einer politischen Mitwirkung interessiert seien"4. Es ist letztendlich eine Frage der
politischen Opportunitét, wie die Rechtsgelehrten ihre Gewichte verteilen, ob
streng gegen die Frauen, wie in Saudiarabien, oder etwas liberaler, wie in den mei-
sten arabischen Staaten"5, die den Frauen sogar Ministeramter (aber nicht die
Position eines Staatsoberhauptes) zugestehen.

Nach Abwéagung aller Argumente, die Koran und Uberlieferung zur Verfu-
gung stellen, kommt Qudat 173 (auch unter Beriicksichtigung der Lehrmcinung der
Azhar) zu dem Ergebnis, dal} Frauen kein Abgeordnetenmandat ausiiben sollten,
denn es sei auch gegen die Natur der Frau, im Parlament in Angelegenheiten, die
Krieg und Frieden betréfen, zu beschlieRen"6. Was dagegen die Beteiligung an den

Wahlen zum Parlament angehe, so wird argumentiert, Frauen hatten das aktive

Wabhlrecht, doch sei darauf zu achten, dal3 beim Wahlakt gewéahrleistet sei, dal
Manner und Frauen in getrennten Kabinen abstimmen kénnten"7* 112 * 114 115 * 117

Dazu ausfiihrlich SHAWARIRI, 228 ff; auch MADAGHRT, 239.

112 Es soll hidr nicht versdumt werden, aufden schiitischcn Gelehrten SHAMS AD-DIN zu ver-
weisgn, der nach einer sehr detaillierten Untersuchung sowohl der koranischen Aussagen (11, 59-76) und
der Uberlieferungen (I, 79-113), aber auch der Meinungen der schiitischen Gelehrten der Vergangen-
heit (11, 121-138), zu dem Ergebnis kommt, daB sich auch nicht begriinden lasse, daB das Staatsober-
haupt ein Mann sein misse. Er meint, dal es davon abhiinge, was fur die jeweilige Gesellschaft gut

ware, weshalb es Sache des jeweiligen Gesetzgebers wére, zu entscheiden (11, 158).
13 Vgl. SHAWARIBK 241 ff, 250.

114 Vgl. SHAWAR1B? 251, der dies fur die USA behauptet. Auch MADAGHRT 235 beruft sich
aufwissenschaftliche Nachweise in den USA.

115 Da der Islam die Staatsreligion ist, mufl das Staatsoberhaupt Muslim sein; auch werden alle
wichtigen Ministerien von Muslimen geleitet (vgl. H.-G. EBERT, Die Interdependenz von Staat, Ver-
fassung und Islam im Nahen und Mittleren Osten in der Gegenwart, Frankfurt am Main 1991, 171 ff;
175 0- Der Verweis auf den Islam hat dann auch zur Folge, dall Frauen in der Regel kaum in verant-
wortliche Positionen aufsteigen. B

16 QUDAT, 181,187; vgl. SHAWARIBK 259.

117 Vgl. QUDAT's Ausfiihrungen dazu 153-160; vgl. SHAWAR1BI, 258.



306

1.2. Frauen in 6ffentlichen Amtern

Gerade bei der Frage, ob Frauen o6ffentliche Amter innehaben kénnten, wird

die Weltfremdheit der Gelehrten deutlich. Es wird vertreten, dal eine Frau auf
keinen Fall eine Vorgesetztenposition einem Mann gegeniber einnehmen kénnell8 * 120
Andererseits wird eingeraumt, daf} Frauen dann unentbehrlich seien, wenn es um
Polizeikontrollen, Sicherheitstiberprifungen auf Flughafen, Strafvollzug in Frau-
engeféngnissen gehe"9, ganz zu schweigen von Berufen wie Lehrerinnen und
Arztinnen fur Frauenl?ll, weshalb dann auch vertreten werden konne, daR Amter,

die nicht unter die allgemeine Machtbefugnis (wilaya ‘amma) fielen, Frauen aus-
Uiben kdnnten: den Unterricht an Madchenschulen, die Berufstétigkeiten von Kran-
kenschwestern und der Arztinnen (aber nur fur weibliche Patienten!), denn dies

stehe nicht im Widerspruch zur Natur der Frau, auch schiifen diese nicht Gelegen-
heit, mit fremden Mannern in Kontakt zu kommeni2l. Das Festhalten an der VVor-

schrift, da Frauen niemals mit fremden Mannern Zusammenkommen oder Zu-
sammenarbeiten dirften, hat dann solche Forderungen im Gefolge, dal} Frauen
(und nicht Manner!) im Bereich der Gynakologie arbeiten sollten, dal Frauen
héchstens die Frauenabteilung eines Krankenhauses leiten dirften, dal} sie aber

nicht einem Krankenhaus mit allen Abtejlungen vorstehen durften, denn eine Frau
kdnne nicht Vorgesetze der mannlichen Arzte der anderen Abteilungen seinl22,

1.3. Frauen und das Richteramt

Auch das Richteramt wird als Teil der allgemeinen Machtbefugnis (walaya
‘amma) angesehen, weshalb als unbedingt zu erfullende Voraussetzung!23 ,mann-

"'BQUDAT, 197: hohere Positionen seien Mannern Vorbehalten.

"* QUDAT, 195 f. - Firdie Einhaltung der guten Sitten und der Beachtung der Moral sieht das
islamische Recht die Institution der 6ffentlichen Kontrolle (hisba) vor. Die Inhaber dieses Amtes
(muhlasibiin) missen Manner sein, doch durfen es Frauen sein, wenn es sich um den Mannern nicht
zugéngliche Bereiche (z.B. Madchenschulen; Frauenbader usw.) handelt (vgl. ‘ABDALLAH
MUHAMMAD 'ABDALLAH, Wilayat al-hisba fr 1-islam (Die Hisba-Befugnis im Islam), Kairo 1996,
146 und 149).

120 QUDAT, 192; vgl. SHAWARIBI, 258; MURSI, 232: Tétigkeiten von Frauen, die fur andere
Frauen notwendig seien: Medizin, Pflege, Unterricht.

121 So MADAGHRI, 240, dem es um die Wahrung der Ehre, Moral und des guten Rufs der
Frauen geht.

122 Vgl. die Beispiele bei QUDAT, 192; vgl. dazu das Kapitel ,Schariatrechtliche Vorbehalte ge-
geniiber einer Spezialisierung von Arzten auf Frauenheilkunde und Geburtshilfe” bei KRAWIETZ, 284
ff. Prinzipiell sollte cs fur diese Zweige der Medizin weibliche Facharzte geben, so da Frauen nicht
mannliche Spezialisten konsultieren maRten. Nur im Vorlicgen einer krankheitsbedingten Notwendig-
keit sei es erlaubt, dal} ein Patient durch eine arztliche Person anderen Geschlechts behandelt wiirde
(285 mit Nachweisen). N

123 QUDAT. 129; ZUHAILIVI, 482, 745. ABU HAGIR, 362 ff. - DEGAND 1989, 667: ..Mann-

sein als eine Grundbedingung fur die Austbung des Qadi-Amtes"; in allen Regionen der arabisch-



307

liches Geschlecht** genannt wird. Unter Heranziehung von Koran 4/34 (Uberlegen-
heit des Mannes!) und der Uberlieferung, daR ein Volk nicht gedeihen werde, wenn
es seine Angelegenheit einer Frau anvertraut habe, lehnen die Rechtsschulen der

Malikiten, Schafiiten und Hanbaliten (aber auch der Schiiten) es ab, der Frau das
Richteramt zu gestatten1?4. Die Hanafiten hingegen erlauben es in Ausnahmcféllen

in solchen Bereichen, die FrauenanGelegenheiten betreffen, auf keinen Fall aber im
Bereich des islamischen Strafrechts'25.

In der heutigen islamrechtlichen Fachliteratur neigt man der hanafitischen
Meinung zu, daB Frauen - vielleicht! - bei Verfahren mit Jugendlichen oder in
Ehesachen Richterinnen sein konnten, doch wird immer aufdas Gebot aufmerksam
gemacht, daB Frauen nicht mit fremden Mannern zu tun haben dirften. Da aber
eine Frau als Richterin (und auch als Anwaltin) in den Verfahren gezwungen sei,
mit fremden Mannern (Angeklagten, Zeugen, ProzefRRgegnern) zusammenzukom-
menl26, wird diese hanafitische Moglichkeit recht eingeschrankt.

Dariber hinaus wird argumentiert, dal dieses Amt fur eine Frau auch deswe-
gen nicht in Frage kdme, da sie dann in Austbung desselben ihr Wort an ihr frem-
de Manner richten mufte, was sich fur eine Frau nicht zieme. Wirde sie das tun, so
ware dies ein Verstol3 gegen das von einer Muslimin erwartete rollenkonforme
Verhalten, das einen Kontakt mit fremden Mannern nicht zulasse. Auch mangele
es ihr an Lebenserfahrung.

islamischen Well seien deshalb Frauen in der Vergangenheil vom Richieraml ausgeschlossen gewesen.
Vgl. D. SANTILLANA, Islituzioni di dirillo musulmano malichila con riguardo anelie al sistema
sciafiita, Rom 1928-1938. Il. 563; E. TYAN, Hisloirc de l'organisalion judiciaire en pays d'islam,
Leiden 1960. 161 f; A. FALATURI und R. MAY. Gcrichlsverfahren und Richter im traditionellen
islamischen Recht, 64, in: Beitrdge zu islamischem Rechtsdenken, Stuttgart 1986, 47 - 92; Y.
MOUKDAD, Richlcramt und Rcchiswesen in Bagdad von der Stadtgriindung bis zum Ende der Buy-
idenzeit (145/763-447/1055), Hamburg 1971, 39; I. SCHNEIDER, Das Bild des Richters in der ..Adab
al-QadT-Uleratur, Frankfurt am Main 1990, 231, 232; C. MULLER, Gerichtspraxis im Stadtstaat
Cordoba. Zum Recht der Gesellschaft in einer malikitisch-islamischen Rechtstradition des 5711.
Jahrhunderts, Leiden 1999. 195 f. — Auch in der christlich-orientalischen Rechtsliteratur wird verlangt,
dal? der Richter ein Mann sei; so etwa der Kopte lhn al-'Assal (gest. vor 1260) oder das um 1316 ent-
standene ostsyrische (nestorianische) Sammelwerk des 'Abdisho' bar Brika (H. KAUFHOI.D. Der
Richter in den syrischen Rcchtsquellen. Zum EinfluR des islamischen Rechts auf die christlich-
orientalische Rcchtsliteratur, 98. 99, in: Oricns Christianus 68 [1984) 91-113).

12) Vgl. dazu DEGAND 1988, 65 f- Nur selten bejahten Gelehrte in der Vergangenheit, daR eine
Frau Richlcrin werden kdnne, so etwa at-Tabari (gest. 923) und lhn Hazm (gcsl. 1064), die in ihren
Korankommentaren vertraten, dal im Falle einer Notlage Ulnrira) ein Frau Richterin sein kénne, aber
nurdann, wenn cs keine Manner gebe, die Richter sein kénnten (vgl. QUDAT, 131; ZUHAILI VI, 683,
745). - Es gibt keinen Hinweis, dal? Frauen das Richteramt innegehabt hétten; was cs dagegen gegeben
hat, sind Frauen, die Uber profundes juristisches Wissen verfugten (DEGAND 1989, 668; DEGAND
1988, 67). Erstim 20. Jahrhundert treten die Falle auf, dal? Frauen Richterposilionen cinnchmen (etwa
in Tunesien und Maljpkko), aber die Sache ist auBerst umstritten, wie'_die aktuellen Diskussionen zeigen.

125 Vgl. QUDAT. 131-135; ZUHAILI, VI. 482 f, 745; SHAWARIBI, 260; MUHAMMAD |, 154.

126 Darauf macht QUDAT, 139-142 aufmerksam, weshalb er zu einer ablehnenden Einstellung
kommt; vgl. ZUHAILI VI, 482; ABU HAGIR. 405 ff.



308

Gerade in den letzten Jahren hat die Diskussion um die Frage, ob Frauen das
Richteramt ausiiben durften, in Agypten an Heftigkeit zugenommenl27. Dabei wird
darauf verwiesen, daf3 in Marokko, Tunesien, Jordanien, Syrien und Libanon Frau-
en Richter sein konnten, nicht dagegen in Agypten. Die agyptischen Frauen, die
zwar als Rechtsanwaéltinnen arbeiten kénnen, verlangen nunmehr, dal3 auch ihnen
solche Amter zuganglich gemacht wirden. Gegen diese Forderung wandten sich
nicht nur die Gelehrten der Azhar, sondern auch viele mannliche Richter, die sich
dagegen wehren, dal? Frauen in ihre Reihen aufgenommen wirden128. In der Regel
wird immer auf die sensible Natur der Frau Bezug genommen129, weshalb einige
Gelehrte sogar soweit gehen, daB sie leugnen, Frauen kdnnten in Familienangele-
genheiten Entscheidungen treffen.

2. Die Machtbefugnis im zivilrechtlichen Bereich

Der Machtbefugnis des offentlichrechtlichen Bereichs (walaya 'amma) steht
die Machtbefugnis des zivilrechtlichen Bereichs (walaya khéssa) gegenuber. Bei
letzterer wird dann unterschieden zwischen der Machtbefugnis hinsichtlich des
Vermdgens (al-waldya cala I-mal) und der Machtbefugnis hinsichtlich der Person
(al-waldya 'ala n-nafs). In beiden Bereichen gilt, daR jeder Mensch, der ge-
schlechtsreif und bei gesundem Verstand ist, Machtbefugnis bezuglich seiner eige-
nen Person hat, aber die islamische Rechtslehre unterscheidet zwischen einer
,selbstbeziiglichen Machtbefugnis“ (walaya gé.sira) und einer ,fremdbezlglichen
Machtbefugnis* (walaya muta cddiya).

121 Vgl. Zur Diskussion 1960-1965 SCHAMAMH, 60. In der von der agyptischen Regierung unter-
stutzten und von der Azhar inhaltlich kontrollierten Wochenzeitschrift al-Liwa' al-Islanu (,,Die islamis-
che Standarde") erschien in Nr. 539 vorn 16.12.93 ein Artikel, in dem die Frage, ob Frauen Richter sein
durften, behandelt wurde. Der Dekan der Fakultat fur Religibse Angelegenheiten der Azhar. Dr.
Muhammad 'Abd as-Sami', fuhrte darin aus, dal? Frauen nicht geeignet waren fur das Richtcramt. Auf
Grund ihrer sanften Natur und ihrer zarten Gefuihle kénne eine Frau niemals einen wahren Mérder von
einem Unschuldigen unterscheiden. Nur ein Mann kénne Strenge und Hatte walten lassen, weil er sich
nicht durch vorgetauschtc Reue blenden lasse, sondern seinen Verstand benutze, um der Wahrheit auf
den Grund zu kommen. Frauen miften erkennen, daf} dies ganz in ihrem Sinne sei. denn auf diese
Weise schitze der Mann sie vor den Grausamkeiten des Lebens, bewahre er sie vor dem Sumpfund der
taglichen Gewalt. Am Ende raumte er jedoch ein, daR es eine Rcchtsschule gebe, namlich die der Ha-
nafiten. die Frauen als Richterim Bereich des Zivilrechts zulieRen.

128 Vgl. dazu den inhaltsreichen Artikel von W. KOHLER in FAZ 14.7.98, S.12; NAWAL EL
SAADAW1, Tschador. Frauen im Islam, Bremen 1980, 159 f.

129 Auch heute noch wird in der islamrechtlichen Literatur argumentiert, da3 es Frauen an Leben-
serfahrung mangele, auch seien sie von geringerem Verstand (vgl. ZUHAILI VI, 482: al-mar‘a nagisal
ul-'agl. qalilal ar-ra'y). Auch im islamischen Verfahrensrecht geht man im Bereich der Zeugenaus-
sagen aus von einer ,Unfahigkeit der Frau, ebenso wie ein Mann Uber Sachwissen zu verfigen und
entsprechend damit umzugehen” (DEGAND 1988, 59), was dadurch ausgeglichen wird, da man die
Anzahl der weiblichen Zeugen verdoppelt, d.h. um einen Sachverhalt zu bezeugen, bedarf es eines
Mannes oder zweier Frauen.



309

»Selbstbeziigliche Machtbefugnis* (waldya gasira) heif3t3ll, da jemand nur

die Gewalt Uber sich selbst hat, er also Machtbefugter (wali) Gber sich selbst ist. Er
entscheidet nur bezuglich der ihn betreffenden Angelegenheiten. Bei der ,fremd-
beziglichen Machtbefugnis* (waldya muta'addiya) dagegenBBQist er befugt, auch

in Angelegenheiten, die eine andere Person betreffen, zu entscheiden.
2.1. Die Machtbefugnis hinsichtlich des Vermdgens (al-waiaya ‘ala 1-mal)

Grundsatzlich ist jeder Mann, sobald er geschlechtsreif geworden und geistig
gesund ist, verantwortlich fur sein Tun und in Rechtsgeschéaften voll geschaftsfa-
hig. Er hat die selbstbeziigliche Machtbefugnis Uber sein Vermdgenl32 {al-waldya
al-gasira 'ala I-mal). Dies gilt in gleicher Weise fur die Fraul33,18#® auch in der
Ehe ihr eigenes Vermdgenll!l hat. Es herrscht im islamischen Rechtl35 strikte G-
tertrennungl36 (was Ubrigens alle heutigen Rechtssysteme der arabischen Welt
beibehalten haben137), weshalb die Frau tber ihr Vermdgen frei verfligen kann.

Die fremdbezugliche Machtbefugnis tber das Vermdgen betrifft das Vermo-
gen des anderenl38. Diese haben Vater und GroRvater (als wall) bezlglich des

Vermoégens ihrer minderjahrigen Nachkommen oder der (vom Richter eingesetzte)
Vormund (wast) einer Person.

2.2. Die Machtbefugnis hinsichtlich der Person (al-waldya cala n-nafs)

Die Machtbefugnis hinsichtlich der Person betrifft zum einen die Aufzucht,
die Erziehung und den Schutz der minderjahrigen Kinder, wobei dem Vater als
dem Familienoberhaupt die grof3te Verantwortung, da er fiar den Unterhalt

130 Vgl. QUDAT, 21; ABU ZAHRA, 122.

131 Vgl. QUDAT, 21; ABU ZAHRA, 122.

132 QUDAT, 22 unter Verweis auf Koran 17/34: ,und erfiillt die Verpflichtung (die ihr eingeht)!
Nach der Verpflichtung wird (dereinst) gefragt"!

133 Bei Kauf und Verkauf, also ,im Bereich der geschéftlichen Transaktionen“ (JOHANSEN
1979, 17), ist die Frau dem Mann gleichgestellt

134 So geht das Brautgeld (malir), das die Frau bei der EheschlieBung vom Mann erhalt, in ihr
uneingeschranktes Eigentum tber (vgl. LINANT DE BELLEFONDS, Nr. 839; vgl. JOHANSEN 1996,
76,79).

)135 Lediglich die Malikiten schréanken diese absolute Verfugbarkeit ein, indem die Frau bei
Rechtsgeschéften, die fur das Vermdgen der Frau lediglich nachteilig sind (z.B. wenn sie eine
Schenkung macht), die Genehmigung ihres Ehemannes braucht (LINANT DE BELLESFONDS, Nr.
791).

136 Heute wird die Gitertrennung von den Gelehrten als Zeichen der Emanzipation, die der Islam
den Frauen von Anfang an gewahrt habe, hingestellt. Vielmehr ist es wohl so, daf in einem System, das
die Polygynie - bis zu vier Ehefrauen gleichzeitig — zulaf3t und das die Eheaufldsung durch den Mann
so leicht macht, eine strikte Giitertrennung eine praktikable Lsung ist.

137 Vgl. EBERT, Personalstatut, 92.

IJH QUDAT, 22 f.



310

(nafagd)m sorgen muf3, zukommt, wéhrend der Frau als Mutter nur eine Ver-
pflichtung zur Pflegeld" (hadana) obliegt, und zum anderen betrifft sie das Recht
der EheschlieBung.

2.2.1. Die selbstbeziigliche Machtbefugnis (waldya gasira) bei der Eheschlie-
Bung

Ein Mann, sofern geschlechtsreif und geistig gesund, hat nach allen Rechts-
schulen stets volle selbstbeziigliche Machtbefugnis (waldya gésira) hinsichtlich
seiner eigenen Person¥14@.h. er kann einen Ehevertrag, der ihn betrifft, selbst
schlie3en, und er kann die Ehe, die er geschlossen hat, auch selbst wieder auflosen,
wohingegen eine Frau, selbst wenn geschlechtsreif und geistig gesund, nach der
Lehreld? #1438 Malikiten, Hanbaliten und Schafiiten keine solche volle selbstbeziigli-
che Machtbefugnis (waldya qasira) haben kann, sie vielmehr eine geminderte
Machtbefugnis beziglich ihrer Person hat und bei der EheschlieBung auf die Mit-
wirkung ihres Ehevormundes (wall an-nikéh), der in der Regel ihr Vater oder ihr
Bruder ist, angewiesen ist. Gerechtfertigt wird dies damit, da® die Interessen der
Frau gewahrt werden missten, damit sie die Eheschlie3ung spater nicht zu bereuen
habe. Nach malikitischer, schafiitischer und hanbalitischer Auffassung kann also
eine Frau, selbst wenn sie geschlechtsreif und im Vollbesitz ihrer geistigen Krafte
ist, die Ehe nichtnfUr sich schliel3en (geschweige denn fir andere). Das Argument
dafur liefert die Uberlieferungl4l 1a nikah illa bi-wali (,keine Eheschlielung ohne
Ehevormund*). Ohne die Mitwirkung ihres mannlichen Ehevormundes (wall) ist
eine EheschlieBung nichtigl44.

Anders die Hanafitenl45, die meinen, daf} die erwachsene (volljahrige) Frau

eine volle selbstbeziigliche Machtbefugnis (waldaya gasira) tUber ihre Person habe
und sie sich ohne Mitwirkung eines Ehevormunds (wall) verheiraten kénne, dal es
aber empfehlenswert sei, wenn ein solcher Ehevormund mitwirke. Die Hanafiten
gestehen also der Frau zu, fur sich selbst die Ehe zu schlieRen. Aber vollkommen
uneingeschrankt ist dies auch nicht, denn sie verlangen, dal der Mann, den sie

159 Und zwar fur die Frau (LINANT DE BELLESFONDS, Nr. 866), selbst wenn sie eigenes
Vermdgen hat, und fur die Kinder (Nr. 1194), sofern diese kein eigenes Vermdgen haben.

140 Dazu E12 Ill, 16 ff; LINANT DE BELLEFONDS, Nm. 1248 ff; H.E. KLINKHARDT, Die
Personensorge nach islamischem Recht, in: Zeitschrift fur vergleichende Rechtswissenschaft 68 (1965)
1-80.

141 Wahrend bei den Hanafiten die Frau ihre Ehe selbst schlieen kann, lassen dies die anderen
Rechtsschulen nicht zu (vgl. LINANT DE BELLESFONDS, Nm. 616 ff; vgl. dazu auch E. STEIN-
HAUS, Die Vormundschaft bei der EheschlieBung im islamischen Recht, Diplomarbeit am FASK der
Universitat Mainz, G_.ermersheim 1998).

142 Vgl. QUDAT, 23;_AKHAL, 16; FARAG, 126.

143 Eine andere auf 'A’isha zuriickgehende Uberlieferung lautet: ,,Die Heirat einer Frau ohne die
Erlaubnis ihres wali ist nichtig”.

144 ZUHALLI VI, 193 ff.

145 Vgl. QUDAT, 24.



311

heiraten will, ihr in ihrem eigenen Interesse ebenbiirtig sein mu3 und dal das be-
nannte Brautgeld zumindest dem Ublichen Brautgeld entsprechen muB3. Wird bei
Abschlul? des EheschlieBungsvertrages eine dieser beiden Voraussetzungen nicht
beachtet, so ist diese von der Frau geschlossene Ehe fehlerhaft (fasid) und die Ehe
kann von ihrem Ehevormund, den sic als Frau ja immer hat, angcfochten wer-
denl4s.

Nach hanafitischem Recht kann demnach eine freie Frau zwar selbst mit ei-
nem Mann die Ehe schliel3en, aber in der ,EhcschlieBungsversammlung® (d.h. der
Sitzung, in der die notwendigen Willenserklarungen abgegeben und ausgetauscht
werden und in der nur Manner anwesend sind) muf sie sich als Frau von einem
Mann, namlich inrem wali, vertreten lassen. In den Lehrwerken wird deshalb im-
mer wieder hervorgehoben"7, dal3 auch bei den Hanafitcn die Mitwirkung des

Ehevormundes (wali) der Frau erwiinscht sei.

2.2.2. Die fremdbeziigliche Machtbefugnis (waldya mut'addiya) bei der Ehe-
schlieBung

Ein Mann, sofern geschlechtsreif und geistig gesund, hat fremdbezugliche
Machtbefugnisl48 {waldaya muta’addiya). Diese erweiterte Machtbefugnis beinhal-

tet die Gewalt, fur eine andere Person als Ehevormund bei der EheschlieBung zu
wirken. Nur ein Mann"! kann als Ehevormund (wali an-nik&h) auftreten und fur

eine Frau (z.B. fUr seine Tochter oder seine Schwester) den Ehevertrag schlieBen
(und unter Umstanden und je nach Rechtsschule hat er auch ein Zwangsrechtl5(,

d.h. er kann seine jungfrauliche Tochter verheiraten gegen ihren Willen). Eine Frau
kann niemals diese fremdbezugliche Machtbefugnis (waldya mutaaddiya) haben.
Eine der Folgen dieser Lehre von der Machtbefugnis im zivilrechtlichen Be-
reich ist, dal3 ein Mann nach dem Erreichen der Geschlechtsreife und bei gegebe-
ner geistiger Gesundheit keinen Ehevormund (wali) mehr hat, da er dann voll ver-
antwortlich fir sein Tun und Unterlassen ist, wohingegen eine Frau niemals diesen

146 Es war sehr seilen, dafl Frauen von ihrem Rcchl Gebrauch machten, die Ehe selbst zu
schlieBen. Zumeist wurde dies dann von ihren Ehcvonniindecm erfolgreich angefochten, die geltend
machten, diese Frauen hatten das Gebot der Ebenblirtigkeit des Ehemannes nicht cingehaltcn (vgl. dazu
fur Agypten die Falle bei R. SHAHAM, Family and the courts in modern Egypl. A study based on
decisions by the Shari'a Courts 1900 — 1955, Leiden 1997,48 f).

147 Dies sei zum Vorteil der Frau, denn sie sei ihrer Natur nach gefuihisbetont und lasse sich vom
AuReren, wahrend ihr Ehcvonnund den Mann, mit dem sic die Ehe schlieRen méchte, einer griindlichen
Priifung unterziehe (so BILTAGI, 258 f).

144 VVgl. QUDAT, 24; AKHAL, 17; FARAG. 126, 134.

144 So die Schafiitcn, Malikitcn und Hanafitcn. Die Hanbaliten lassen es zu, daf cs eine Frau sein
kann, falls es keine M&nner gibt (was ein hochst unwahrscheinlicher Fall wére).

IW Zu den recht unterschiedlichen Regelungen der Rcchtsschulen s. EI2 Supplementbd. |, 233 f;
I.INANT DE BELLESFONDS, Nm. 632 ff.



312

Status erreicht, sie vielmehr bis zu ihrem Tode immer einen mannlichen wali, sei
es ihr Vater, ihr Bruder, ihr Ehemann oder ihr Sohn, hatl51.

3. Religionsverschiedenheit als Ehehindernis

In den Bereich der zivilrechtlichen Machtbefugnis gehort auch die Diskussion
um das Problem, ob eine Ehe religionsverschieden sein darf.

Bekanntlich ist die klassisch-islamische Regelung die folgende: Ein muslimi-
scher Mann darf eine nichtmuslimische Frau, sofern sie eine sog. kitabiya (Christin
oder Judin) ist, heiraten. Diese Frau darf in der Ehe ihre Religion behalten, aber die

Kinder aus dieser Ehe sind Muslime. Eine muslimische Frau hingegen darf niemals
die Ehe eingehen mit einem nichtmuslimischen Manni52. Dies wird hergeleitet aus

Koran 60/10: ,Die glaubigen Frauen sind diesen (d.h. den Unglaubigen) nicht (zur
Ehe) erlaubt.* Da eine solche Ehe von Anfang an nichtig ware, besteht die einzige
Loésung darin, dal der nichtmuslimische Mann, der mit einer Muslimin eine Ehe

schlieRen will, vorher zum Islam Ubertritt, denn der Islam muf in der Familie herr-
schen153.

Fir diese Regelung, die die Ehe zwischen einer Muslimin und einem Nicht-
muslim untersagt!54 und die man auch heute noch in den Gesetzen Uiber das Perso-

nalstatut der meisten arabischen Staaten's5 findet, wird auch Koran 4/34 herange-
zogen, woraus der Vorrang des Mannes vor der Frau abgeleitet wird156. Das Wort

giwama (Vorrang) wird in der einschlagigen neoislamischen Fachliteratur als
ri‘dsa (FUhrung) erklartls7. Der Mann ist das Oberhaupt in der Familiels8, da er

151 Dies ist obligatorisch bei Schafiitcn, Hanbalilen und Malikitcn, bei den Hanafitcn jedoch nur
fakultativ. - Die Frau hat also im Familienverband eine geminderte Machtbefugnis (JOHANSEN 1979.

17); cs ist eine rechtliche Unglcichbehandlung zu konstatieren.
152 Zum Problem der ,Mischehe im islamischen Recht"s. A.T. KHOURY, Der Koran. Arabisch-

Deutsch. Ubersetzung und wissenschafticher Kommentar, Gutersioh 1992, Bd. 3, S. 61 f; A.T.
KHOURY. Der Islam kommt uns n&her, Freiburg 1992. 136 ff; vgl. auch LINANT DE BELLES-

FONDS, Nr. 710.
15! So MUHAMMAD II. 59.

154 So auch die heutige islamrechtlichc Literatur, z.B. ABU ZAHRA, 115; MUHAMMAD l1, 59

155 Vgl. F.BERT, Personalstatut 1996, 103. - Beispielsweise untersagen dies die Gesetze Uber den
Personenstand der arabischen Staaten, z. B. § 48 Abs. 2 Syrien; § 17 Irak; § 29 Abs 4 Marokko; § 12
Libyen; § 33 Abs | Jordanien. - Obwohl im Gesetz nicht expressis verbis genannt, darf auch eine
muslimische Tunesierin keinen Nichtmuslim heiraten; dazu B. WALDIS, Binationale Paare und staatli-
che Grenzen, 122 f, in: Interkulturelle Kommunikation im Nationalstaat, Freiburg (Schweiz) 1998, 115-
128.

156 BOUHDIBA, 20: La vie conjugalc cst donc hidrarchisde. La famillc islamique sera csscntiel-
lemcnt androlalre; da_l_zu auch FREYER STOWASSER 1996, bcs. 33. . .

157 Vgl. QUDAT, 75; BULHAGG, 241; ABU ZAHRA, 188; MAHMUD, Usll, 116; MAHMUD,
Islam, 312; 'AFiFI 84; MUHAMMAD II, 210,213,216; vgl. SHA'RAWi, Ahkam 137 IT; SHA'RAWI,
Figh 34 ff. KHA1YAT, 59: Bei Entscheidungen kommt dem Mann das letzte Wort zu. NASEEF, 172:
die Autoritat in der Familie liegt beim Mann; 175: Die Ménner haben prddominancc vor den Frauen;
MADAGHRI, 61: Jede Familie braucht einen Fihrer (ra’ts); das sei die natirliche Last, die dem Mann
aufgebirdet ist; die Manner sind fur die Frauen verantwortlich, denn sic miissen ihnen das, was sie zum



313

dazu dank seiner Natur bestimmt istIB8Dies diene auch dem Wohle der Kinder, da
sich bei dieser Regelung160 die Frau auf deren Pflege und Erziehung konzentrieren
kénnel6l.

In diesem Zusammenhang muf aber auch Koran 4/141: ,Gott wird den Un-
glaubigen keine Mdglichkeit geben, gegen die Glaubigen (vorzugehen)*“ genannt
werden, aus dem abgeleitet wird, dal Nichtmuslime nicht Giber Muslime herrschen
durfen. Der Islam als die zeitlich zuletzt offenbarte und somit als die im Rang am
héchsten stehende Religion kann sich keiner anderen Religion unterwerfen, kann

eine andere Religion nicht einmal als gleichberechtigt neben sich anerkennen.
So wie im islamischen Staat das Oberhaupt Muslim sein muf3162, so muf in

der Familie das Oberhaupt, also der Mann, Muslim sein. Die Ehefrau kann dann
Nichtmuslimin bleiben, denn gegen die Grundvorschrift ,Der Islam nimmt den
hdchsten Rang ein und nichts steht im Rang uber ihm* (al-islam ya'la walayu'la
'alaiht) wird in einer solchen religionsverschiedenen Ehe nicht verstol3en. Ware
der Mann, der ja das Oberhaupt in der Familie ist, ein Nichtmuslim und die Frau
eine Muslimin, so ware eine solche religionsverschiedene Ehe aber ein Verstol3
gegen den genannten Grundsatz, denn dann wirde ein Nichtmuslim {ber eine
Muslimin herrschen, was nicht sein darf. Es geht letzten Endes immer wieder um

Leben brauchen, garantieren; gleichwohl beruhe aber die giwama auf gegenseitiger Liebe und Respekt
(vgl. seine Ausfihrungen 148-156); SA'IDf, Usra, 75: Der Ehemann (taug) ist der Herr der Familie
(rabb al-usra)', die giwdma ist die Betrauung mit der Leitung.

158 Aus der Flut der Fachliteratur zu diesem Thema sei nur Yflsuf al-Qaradawl! genannt, dessen
Huch al-Halal wal-harédm ft 1-islam, Kairo 1985, ins Deutsche ubersetzt vorliegt (J. AL-QARADAWI,
Erlaubtes und Verbotenes im Islam, Miinchen 1989). Er fuhrt aufS. 159 faus, daB es fur das Verbot
gute Grunde gebe, vor allem aber deshalb, weil der Mann das Oberhaupt der Familie sei. Fur eine
muslimische Ehefrau sei es bei einem nichtmuslimischcn Ehemann nicht gewahrleistet, dal er ihre
Religion, den Islam, respektiere.

159 Der Mann entscheide in der Familie, der er vorstehe, die Angelegenheiten des téaglichen Le-
bens besser, weshalb es die naturgegebene Regelung sei, da der Mann auf3erhalb des Hauses tétig sei,
die Frau innerhalb. Wer etwas anderes sage, verstoRe gegen die géttliche Schopfung (ABU ZAHRA.
188 und 189).

160 Es ist auffallend, daf3 die Alternative, da? Mann und Frau in der Familie gemeinsam die Lei-
tung ausuiben kénnten, zuriickgewiesen wird, denn eine Fuhrung durch zwei Personen wirde Chaos
bedeuten. Verwiesen wird dabei auf Koran 21/22 und 23/91, die allerdings davon handeln, dal es neben
Gott keine anderen Gétter geben durfe. Aber wenn bei Géttern die Leitung durch mehrere derselben
schon zu Chaos fiihren wiirde, wieviel mehr sei dies der Fall bei gewdhnlichen Menschen (so QUDAT,
73).

) 161 Vgl. dazu QUDAT, 73 ff; die Fuhrung durch den Mann sei der natiirliche Zustand (76). Die
Fiihrung sei eine Pflicht, die dem Mann aufgrund seines Geschlechts obliege (MAHMUD, UsOlI, 116;
vgl, MUHAMMAD II, 213). - Doch darfsich der Mann in der Ehe nicht als Despot auffihren oder gar
das ihm nach Koran 4/34 zustehende Ziichtigungsrecht mibrauchen (QUDAT, 76; vgl. MUHAMMAD
11, 217). Traten wirklich einmal Streitfélle in einer Ehe auf, so sollten beide Seiten sich um Ausséhnung
bemiihen (aus Koran 4/128) (vgl. QUDAT, 78).

162 EBERT, Interdependenz 1991, 171 f.



314

die Machtbefugnis (walaya), die ein Nichtmuslim nicht tGber einen Muslim haben
kannl63. (

Schon immerl64, aber auch in moderner Zeit, wurde davor gewarntl65, die Ehe

mit einer kitabiya einzugehen, gerade dann, wenn es sich um eine Auslanderin
handelt. Es bestehe namlich die Gefahr, dal3 sich diese in der fur sie fremden Um-
gebung in ihrer Wohnung eine eigene Kultur aufbaue, in der eine andere Sprache
als arabisch gesprochen werde, in der vielleicht Wein getrunken und Schweine-

fleisch gegessen werde, wodurch der Islam des Mannes und der Kinder in Gefahr
gebracht werden konntel66.* *

V. Reformislamische Gegenstimmen in der Arabisch-Islamischen Welt

Angesichts dieser geballten Macht der neoislamischen sunnitischen Lehre
gibt es innerhalb der arabisch-islamischen Welt nur ganz selten Gegenstimmen

163 ABU ZAHRA, 62: tu waldya ti-ghair al-muslim ‘ala I-muslim (,Es gibt keine Machtbefugnis
des Nichtmuslims Gber den Muslim”).

IH Vgl. die Beispiele bei KHOURY, Islam, 138 f.

165 So schon in den klassischen Rechtswerken (vgl. KHOURY, Koran, Bd. 3, 62). In der gegen-
wartigen Literatur ebenfalls sehr deutlich (MUHAMMAD 11,57: tadelnswerte EheschlieBungen). Auch
QARADAW1, 158 warnt davor: “So ist es auch natirlich, daf} eine muslimische Frau, gleich wer sie ist,
zu einem muslimischen Mann besser pafit, als eine Christin oder Judin, ungeachtet ihrer Verdienste.
Wenn ein muslimischer Mann den geringsten Anhaltspunkt hat, daf3 eine nicht-muslimische Frau den
Glauben und das Verhalten seiner Kinder beeinflussen wird, muf? er dieses Risiko vermeiden”. - Es ist
aber auch nicht erlaubt, wie die Azhar verkiindet hat, da Ehen mit Kommunisten bzw. Kommunistin-
nen geschlossen werden, denn diese seien Atheisten und Leugnerjeder Religion (vgl. MUHAMMAD
11,72 0.

Beispielsweise 'AF1F1, 178, 183. - Vgl. auch KHOURY, Islam, 142 f mit Stellungnahmen
moderner Autoren, z.B. des Professors der Azhar und spéateren Rektors derselben, MAHMUD
SHALTUT, der 1978 schrieb, daR in heutiger Zeit die Ehe eines Muslims mit einer christlichen
Auslanderin geféhrlich sei, wenn der muslimische Mann nicht auf seiner Vorrangstellung in der Familie
beharre. ,Gerade dies stellen wir heute bei den Mannern, die europaische Frauen heiraten, fest. Der
muslimische Ehemann laf3t seine Frau mit den Kindern zur Kirche gehen, er a3t sie ihnen Namen aus
der Tradition ihres Volkes geben; sie bindet ihnen die Zeichen ihrer Religion um den Hals und erzieht
sie im Essen, im Trinken und in der Art, soziale Kontakte aufzunehmen, nach den Sitten ihrer Gemein-
schaft. Das kennt und akzeptiert der Islam eben nicht. Dartber zu schweigen, wird als Unglaube und
Abfall von der Gemeinschaft und von der Religion betrachtet. Dort, wo die Manner schwach werden, ist
also eine solche Heirat verboten. Die Regierungen sind verpflichtet, diesem Zustand ein Ende zu berei-
ten und solche Ehen zu verhindern. Denn sie sind eine Gefahr fur das Wesen und die nationale Identitat
der Muslime. Wieviele europaische Frauen haben im Schutz des Islams die materiellen Guter und das
Lz:bcn genossen und auBerdem ihre Manner tberlistet, um durch sie fur ihr Land eine Briicke zu bauen
und ihm dadurch zu ermdglichen, seine Vorherrschaft auszulben. Es ist also notwendig solche Ehen
scharfen Bedingungen zu unterziehen oder sie zu verbieten" (ibersetzt von KHOURY, Islam, 143 f).

Z.B. die &agyptische Frauenrechtlerin Nauwél as-Sa'dawt (dazu F. MALTI-DOUGLAS,
Woman's body, woman's word. Gender and discourse in Arabo-Islamic writing, Princeton 1991, 11!
ff). Uber das Erstarken der Islamisten in Agypten, die auch unter den Frauen ihre Anhéangerinnen fin-
den, s. MAHA AZZAM, Gender and the politics of rcligion in the Middle East, in: MAT YAMAN1,
Feminism & Islam. Legal and literary perspectives, London 1996,217-230.



315

Zu nennen waren solche aus den Frauenbewegungenl68 in Marokko, Tunesien und
Agypten, doch gehen sie unter in der Flut der offiziellen islamischen Literatur der

Theologen der Hochschulen und der Ministerien fur Religiose Angelegenheiten
oder gar der Islamisten, d.h. der islamischen Fundamentalistenl6’.

1. In diesem Zusammenhang kann auf die marokkanische Soziologin Fatema
Mernissi hingewiesen werden!?", die in ihren franzésisch geschriebenen Werken,

die auch ins Deutsche ubersetzt wurdent170nd groBe Aufmerksamkeit fanden,

IM Zur Lage in Agypten M. BADRAN, Fcminists, Islam, and nalion. Gendcr and the making of
modern Egypt, Princeton 1995; V. H. MOGHADAM, Modemizing women. Gender and social change
in the Middle East, Boulder, Col 1993, gibt einen guten Uberblick tiber die Frauenbewegungen in
Nordafrika und im Vorderen Orient. Sic macht auch deutlich (10 I'f), daf3 die Frauen ideologisch und
politisch verschiedene Richtungen vertraten, von liberal und sozialdemokratisch bis zu islamisch-
fundamentalistisch. Wirtschaftliche Entwicklung, Massenkommunikation und Migration hatten eine
Schicht von Frauen hervorgebracht, die sich gegen die herrschende patriarchalische Ordnung auflehnten
(255 0- Gleichwohl seien es gerade die Frauenbewegungen, die den Islamisten Widerstand leisteten
(vgl. 151 O- - Zur Rolle der Frauenbewegungen auch die Libanesin DALLAL AL-BAZARL al-Mar'a ft
I-'amal al-ahli al-'arabi ( Die Frau in der arabischen nationalen Aktion), in: in: al-Mar'a al-‘arabiya
baina thigl al-wagi' wa-tatallu‘at at-taharrur (Die arabische Frau zwischen der Last der Realitat und den
Bestrebungen der Emanzipation), Beirut 1999, 117-140; uber die Frauenbewegungen in Agypten,
Tunesien, Algerien, Marokko und Saudiarabien vgl. 1. MULLER und I. RAMING, Aufbruch aus den
mannlichen “Gottesordnungen". Rcformbcstrebungen von Frauen in christlichen Kirchen und im Islam,
Weinheim 1998. Vgl. zu diesem Thema auch S. NOKEL, Die Zivilisierung der muslimischen Frau.
Feministische Bewegung und soziale Distinktion im Vorderen Orient zu Beginn des 20. Jahrhunderts,
in: Modernitat zwischen Differenzierung und Globalisierung, Munster 1996, 43-67.

IW Dank einer franzdsischen Ubersetzung werden die Lehren des Sudanesen HASSAN AL-
TOURABI (Hasan at-Turadbt), Islam, avenir du monde, Paris 1997, oft in Europa genannt. Wie alle
Theologen vertritt auch er: ,les hommes ont autorites sur les femmes”. Gott habe Mann und Frau unter-
schiedlich geschaffen, aber sie erganzten sich: ,quand il faut diriger la famille, les hommes ont
Favantagc, la preference”, ,mais les femmes ont d'autres responsabilitds que les hommes n’ont pas"
(44), namlich im Bereich der Erziehung der Kinder.

170 Uber sie FREYER STOWASSER 1994, 133 f. Nach Memissi wollte der Prophet Muhammad
eine egalitare Gesellschaft, was er auch in Mekka gepredigt habe, doch habe er dies dann in Medina
zugunsten der Gemeinschaft und des Uberlebens der islamischen Sache aufgeben missen.

11 F. MERNISSI, Geschlecht, Ideologie, Islam. Miinchen 1989; und: Die Angst vor der Mod-
erne. Frauen und Manner zwischen Islam und Demokratie, H_&;mburg 1992; Uiber sie und ihre Lghren S.
MULLER und RAMING, 204-211.- Auch die agyptische Arztin und Schriftstellerin NAWAL AS-
SA'DAWI (NAWAL EL SAADAWI) fiel durch durch ihre realistische Beschreibung der frauenfeindli-
chen gesellschatftlichen Verhaltnisse in Agypten und der restlichen arabischen Welt auf. Sie konstatiert,
daR die patriarchalischen Strukturen noch ungebrochen seien, was sie aber nur zum Teil aufdie islamis-
chen Vorschriften zuriickfuhrt (denn diese muften, um frauenfreundlich zu wirken, nur entsprechend
fortschrittlich ausgclegt werden), vielmehr - und hier zeigt sich, dal ihre Vorstcllungnen gepragt sind
von der damaligen nasseristischen arabisch-sozialistischen Ideologie - gehe es darum, den Einfluf3 des
westlichen Imperialismus, der die frauenfeindliche islamische Denkrichtung unterstiitze, zu beseitigen
(so NAWAL EL SAADAWI, Tschador. Frauen im Islam. Bremen 1980, im Vorwort zur deutschen
Ausgabe 1980, dort S. IX und Xl): ,Die Frauen werden erst in einem wahren sozialistischen System
wirklich frei sein, das keine Klassen kennt und dariiberhinaus auch die Denkweisen und Gesetzmafig-
keiten des Patriarchats vollstandig uberwunden hat" (155). Was den Islam anlangt, so meint sie, daf
jede ernsthafte rcligionsvergleichende Studie zu dem Ergebnis kommen werde, dal er der Frau keine



316

gegen diese Lehre zu argumentieren versucht damit, daR sie die Uberlieferung
.Kein Volk, das seine Angelegenheit einer Frau anvertraut, wird gedeihen, aufdie
sich alle gegen die Mitwirkung von Frauen ge_.richteten Lehren berufen, angreift
und nachzuweisen sucht, dal’ es eine isolierte Uberlieferung seil’2. Sie mag recht
haben oder nicht, aber da das religidse Establishment nun einmal an dieser Uberlie-
ferung festhéalt, wird Fatema Mernissi (und all ihre Anhanger und Anhéngerinnen)
gegen diese feste Front der Islamgelehrten - und auch derer weiblichen Anhéan-
gerl73 - keine Chance habenl74. Auch die von ihr erhobene Forderung, daR grund-
satzlich auch Koranverse unter dem Aspekt ihrer Zeitgebundenheit zu sehen seien,
wird durch den offiziellen Islam zuriickgewiesen.

2. Es gibt einige wenige Stimmen, die die Zeitgebundenheit von Koranversen
vertreten, obwohl dies dem allgemein anerkannten Dogma, da der Koran fur alle
Zeiten und fur jeden Ort Geltung habe, widerspricht. Diejenigen, die diese Rich-
tung vertreten, gelten als Haretiker und werden verfolgt, doch stellen sie einen
~-Reformislam* dar. Einer der wichtigsten Vertreter dieser Richtung war der suda-
nesische Gelehrte Mahmud Muhammad T&h&l’ *(geb. 1913), der wegen seiner
Lehren der Apostasie bezichtet und nach einem Schauproze 1985 in Khartum
hingerichtet worden war. Die damalige sudanesische Regierung, die das Verfah-
ren'’6 betrieben hatte, erhielt flr dieses Urteil zahlreiche Gliuckwinsche aus der
Islamischen Welt.

Hinsichtlich der Stellung der Frau im Islam sind die Aussagen Tah&’s bemer-
kenswert, da sie von der Lehre des offiziellen Staatsislams, aber auch von der der
islamischen Fundamentalisten entscheidend abweichen. Wie bereits ausgefihrt,
grindet sich die Vorrangstellung des Mannes, wie sie offiziell gelehrt wird, auf die
Koranverse 4/34 und 2/228. Diese sind Offenbarungen aus der Medinensischen
Zeit, also nach der Auswanderung des Propheten im Jahre 622 von Mekka nach
Medina. Taha argumentiert, dal alle Offenbarungen der Medinensischen Periode
eine einzelfallbezogene Ursache gehabt hatten und deshalb ,zeitgebunden gewesen
seien*, weshalb sie entsprechend zu interpretieren seien. Anders gesagt: Diese
Offenbarungen seien inhaltlich mdéglicherweise fir die heutige Zeit nicht mehr

andere Stellung zuweise wie die judische und die christliche Religion. ,Die Frauenunterdriickung
springt in den Ideologien des Christentums und der mosaischen Religion sogar viel stéarker ins Auge*
6).

® 172 F. MERNISSI, The veil and the male elite, Reading 1991,49-61.

175 Als Beispiel sei die Marokkanerin Nadiya Bulhdgg genannt, die eine Hinwendung zum richti-
gen Islam verlangt, insbesondere heute, da die kulturelle Invasion durch den Imperialismus die islamis-
che Welt bedrohe (vgl. BULHAGG, 142 f).

174 Der marokkanische Gelehrte und Minister fur Religiose Angelegenheiten, M’Daghri (so die
franz. Schreibung des Namens MADAGHRI, 213-218), befa3te sich mit Memissi’s Thesen sehr aus-
fuhrlich und widerlegte sie mit den Mitteln der islamischen Theologie, indem er ihr Unkenntnis der

Wissenschaft nachwies.

175 Uber ihn SCHULZE, Islamischer Internationalismus, 1990, 377 ff.

17" Vgl. dazu SCHULZE 1990, 379-385 mit einer Darstellung der Vorgange.



317

bindend. Mafgeblich fir die universale Mission des Islams seien vielmehr die
Offenbarungen aus der davorliegenden Mekkanischen Periode, auf welche zurtck-
zugreifen sei, denn sie richteten sich an alle Menschen. Diese Suren, die auch von
der islamischen Theologie seit der friihesten Zeit als solche anerkannt seien, ver-
kiindeten die Gleichheit, die Gleichwertigkeit und die Gleichberechtigung von
Mann und Frau. Insoweit sei auch der Islam den Menschenrechten der Neuzeit
angemessen.

Taha fuhrte in seinen zahlreichen Schriften aus, daR alles, was die Scharia be-
zuglich der Frauen aussage, sich auf Koranverse aus der Medinensischen Zeit stiit-
ze. Heute seien die Frauen nicht mehr wirtschaftlich abhéngig von den Mannern,
wie es Koran 4/34 in seiner Zeitgebundenheit voraussetze. Eine Vorrangstellung
des Mannes sei also nicht mehr notwendig oder vertretbar, vielmehr misse man
auf die Offenbarungen der Mckkanischen Zeit zurltickgreifen, die die Gleichheit
von Mann und Frau in der Schépfung verkiindel??, etwa, wie er meint Koran 49/13:
»lhr Menschen, wir haben euch geschaffen (indem wir euch) von einem mannli-
chen und einem weiblichen Wesen (abstammen lieRBen)*.

In stringenter Anwendung seiner Methode, sich auf die Mekkanische Periode
zu beschranken und die Offenbarungen der Medinensischen Zeit als zeitgebunden
zu betrachten, verkiindete Taha Lehren, die in den Augen sowohl des religiésen
Establishment des Staatsislams als auch der islamischen Fundamentalisten als
Abweichung vom Islam zu betrachten sind, weshalb ihn alle in seltener Einmiutig-
keit der Apostasie vom Islam bezichtigten, kam er doch zu dem Ergebnis, daf der
Islam keine Unterscheidung von Muslimen und Nichtmuslimen hinsichtlich der
Staatsamter zulassel78,*dal? Mann und Frau gleich seienl70, und daf der Religions-
wechsel eine Sache des Individuums und deshalb gestattet seil80, was von der herr-
schenden islamischen Lehre als Abfall (ridda) vom Islam untersagt und mit dem
Tode bestraft wird. Es ware wahrlich eine Reformation des Islams geworden, doch
brachte sie dem Reformator den Tod.

VI. Islamische Stimmen in der Diaspora (Europa und Amerika)

Sichtet man die einschlagige Literatur der im Westen, vor allem in Europa,
lebenden Muslime, so kann man unter den allochthonenl8l Muslimen zwei grof3e

Richtungen feststellen.

177 Dazu ABDULLAH! AHMED AN-NA'IM. Toward an Islamic Reformation. Civil Libertics.

Human Rights, and International Law, New York 1990, 54 f.
111 NA'IM, 88.

,n Es also keine giwama (Vorrang des Mannes) geben kénne (NA'IM, 100).
""NAHM, 109.

11 Im Gegensatz zu den autochthoncn Muslimen, d.h. den Muslimen, die seit Jahrhunderten in
Sudosteuropa (z.B. Bosnien) ansassig sind, handelt es sich bei den allochthonen um solche, die in der 2.
Halfte des 20. Jh. als Migranten nach Westeuropa gekommen sind (vgl. dazu M. FORSTNER, Das EU-



318

1. Festhalten an der islamischen Ordnung

Eine Richtung halt unbeirrt fest an den Lehren der jeweiligen islamischen
Herkunftslanderl82. Die Immigranten bejahen die Beibehaltung der gottgewollten
Schopfungsordnung, wie sie in der Scharia ihren Ausdruck findet, geraten aber
dabei in Konflikt mit ihrer sakular gepragten Umwelt183. Diese Haltung schlagt

sich auch nieder in der unter den Immigranten und den Konvertiten im“Westen
verbreiteten islamischen Missionsliteratur, bei der es sich in der Regel um Uberset-
zungen aus dem Arabischen handelt.

In einem solchen sehr verbreiteten Handbuch unter dem Titel ,Der Islam* aus
der Feder von Muhamed Hamidullahl8! wird dargelegt, dal zwar religiose Gleich-
heit zwischen Mann und Frau Gott gegeniber herrsche (Hamidullah § 388), daR
aber die Natur keine vollkommene Gleichheit zwischen den beiden Geschlechtern
wolle, sondern eine Teilung der Aufgaben und Handlungen. ,Es ist nicht der
Mann, der das Kind gebiert, und nicht die Frau, die befruchtet! So sind die Dinge.
Die Frau hat die zartere korperliche Veranlagung, die sich bis auf das Gewicht
ihres Gehirns und ihrer Knochen erstreckt, und sie wird deshalb auch die zur Be-
wahrung dieser Zartheit geeigneten Neigungen haben. Der Mann dagegen ist star-
ker und hat die grossere Kraft; er wird daher besser geeignet sein, sich der schwie-
rigen Erfordernisse des Lebens anzunehmen. Jeder hat darum seine naturgemassen
und angemessenen Aufgaben* (Hamidullah § 384). ,Wenn auch eine gewisse
natirliche Ungleichheit unter den beiden Geschlechtern besteht, so sind sie doch
auf vielen anderen Lebensgebieten einander &hnlich; hier werden daher auch ihre
Rechte und Pflichten &hnlich sein* (§ 385). ,,In kurzen Worten ist damit die islami-
sche Lehre Uber die Frau zusammengefasst; sie wird in bestimmten Fragen dem
Mann gleichgeachtet, in anderen dagegen nicht. Das wird mit der Beschreibung
ihrer Pflichten und Rechte noch besser verstandlich werden* (8§ 386). Der Mann
und die Frau erganzen sich gegenseitig.

Dogma der ,kulturellen Vielfalt” und seine Auswirkungen aufdie Religionen im allgemeinen und auf
den Islam in Europa im besonderen, 153 ff, in: Multikulturalitdt und Multiethnizitat in Mittel- Ost- und
Sudosteuropa, Frankfurt am Main 1999, 145-169).

112 Dazu FORSTNER, EU-Dogma, 156.

183 Vgl. dazu M. FORSTNER, Islamisches Menschenrechtsverstéandnis und seine Auswirkungen
aufdie in Europa lebenden Muslime, 26 ff, in: V. HEUBERGER (Hg), Der Islam in Europa, Frankfurt
ant Main 1999, 9-37. M. KING, God's law versus state law. The construction of an Islamic identity in
Western Europe, London 1995, meint (9), dal das Hauptproblem fur Muslime, die in Europa an ihren
Werten festhaltcn wollen, die Stellung der Frau in der Gesellschaft sei; vgl. auch W. A. R. SHADID
und P. S. VAN KONINGSVELD, Religious freedom and the position of islam in Western Europe.
Opportunitics and obstacles in the acquisition of equal right, Kdmpen 1995 (dort 98 zur Beschneidung
der Frau, die in Europa verboten ist).

IM MUHAMED HAMIDULLAH, Der Islam, Beirut - Damaskus 1980.



319

Diese Lehre zeigt sich auch in der fir deutsche Muslime hergestellten Ko-
raniibertragung - das Wort Ubersetzungll5 wird vermieden - von YUSUF ALI, wo

cs als Erlauterung zu Koran 4/34 heif3t . ,Die Familie ist das erste Fundament im
menschlichen Leben. Gott hat die Menschen mannlich und weiblich erschaffen, als
Partner und Grundsteine zum Aufbau des Daseins. Unter anderem hat er es zu den
Aufgaben der Frau gemacht, die Frucht ihrer Verbindung mit dem Mann auszutra-
gen, zur Welt zu bringen, zu pflegen und daftir zu sorgen. Diese Aufgabe ist nicht
nur umfangreich, sondern duBBerst wichtig. Sie ist keineswegs von geringem Wert
oder einfach. Deshalb ist es nur gerecht, wenn die zweite Halfte der Verantwortung
dem Mann Ubertragen wird, namlich die Sorge fiur den I"ebensunterhalt und damit
der Sicherheit fir die Frau, so dal sie Zeit und Mdéglichkeiten hat, ihrer wichtigen
Aufgabe nachzukommen. lhr soll nicht auferlegt werden, auszutragen und zu geba-
ren und zu pflegen und zu sorgen, und dann zuséatzlich noch fir den Lebensunter-
halt zu arbeiten und sich abzuhetzen und schlaflos zu sein. Gerechtigkeit liegt auch
darin, dall dem Mann die besonderen korperlichen, nervlichen, geistigen und psy-
chischen Fahigkeiten zur Erflllung dieser Aufgabe gegeben wurden, und daR der
Frau die entsprechenden korperlichen, nervlichen, geistigen und psychischen An-
lagen fur ihre Aufgabe geschenkt sind (Qutbm)". Diese Aussagen finden nicht nur

bei den deutschen Muslimen Anklang, sondern auch bei den aufden interreligidsen
Dialog bedachten deutschen Partnern, die anerkanntenkR, da der Islam die Rechte

der Frau verteidige, ja eine Emanzipation der Frau fordere.* * * * *

15 Da auch die sprachliche Form des Koran, dessen Text als Gottes Wort als heilig gilt, un-
nachahmlich ist und er ein Beglaubigungswundcr fur die Sendung des Propheten Muhammad darstcllt.
ist sehr umstritten, ob Ubersetzungen moglich oder liberhaupt erlaubt sind. Der Gelehrte as-Suyiiti
(gest. 1505) vertrat, es kénne nur eine Ubersetzung der Bedeutungen des Koran (.taryamal mu'am al-
<lur'an) geben (vgl. dazu H. BOBZIN, Der Koran. Eine Einfuhrung. Miinchen 1999. 121). Noch heute
befassen sich die ‘ulanuV mit dieser Frage (vgl. A M. AHMAD, Die Auseinandersetzung zwischen al
Azhar und der modernistischen Bewegung in Agypten, Hamburg 1963, 32-44). Man einigle sich darauf,
daR nur eine bedcutungsgelrcue Wiedergabe (sog. tarfiamat al-ma'ani) erlaubt sei, wie es auch die 1962
in Mekka gegriindete Islamische Wcltliga (Rébilal al-'Alam al-Istami) festlegtc (vgl. R. SCHULZE,
Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert, Leiden 1990, 333 fl); eine woértliche (liaiji) Uber-
setzung des Korans sei verboten. - Anders die Haltung zu dieser Frage im Christentum. Da die Evan-
gelien als Schriften Gber das Wirken des Gottessohnes auf Erden angesehen werden, dirfen und sollen
sie Ubersetzt werden (J. BEEKMAN und J. CALLOW, Translating the Word of God, Dallas 1974, 348
0. Es wird eine anthropologisch und kulturell gepréagte Ubersetzung bei gleichzeitiger Treue zur
Botschaft verlangt (vgl. dazu T. N. HEADLAND, Anthropology and Bible translation, 414,418, in:
Missiology 2 [1974] 411-419; aus Ubersetzungswissenschaftlicher Sicht s. H SALEVSKY. Bibeltber-
setzung. in: Handbuch der Translation, Tubingen 1998, 274-277).

IM[ YUSUF ALLI, Der Koran, Miinchen 1987, FuBnote 86 zu Koran 4/34.

1,7 Gemeint ist Saiyid Qutb (1966 in Kairo hingerichtet), dessen Korankommentar Fi zill al-
quran (Im Schalten des Koran) sehr geschatzt wird.

In dem als Handreichung fur den Intcrkulturellen Unterricht gedachten Buch ,Der Islam im
Unterricht. Beitrage zur intcrkulturellen Erziehung in Europa" (Braunschweig 1992) von A.-J. FALA-
TURI und U. TWORUSCHKA wird auch auf die Stellung der Frau im Islam eingegangen. Dort wird
darauf verwiesen, daR die bisherige Ubersetzung ,die Manner stehen {iber den Frauen" nicht korrekt
gewesen sei. daB es vielmehr heiRen musse ,die Ménner sind verantwortlich fur die Frauen". Es wird



320

2. Bereitschaft zur Veranderung

Die andere Richtung beflei3igt sich einer Anpassung an die europaische sa-
kulare Umwelt und betont die Verfassungsgeméafheit der islamischen Lehreni8d.

Gleichwohl stehen sie aber, wenn es um Aussagen zur Stellung der Frau geht, vor
dem Problem, daf3 die einschlagigen Koranverse nun einmal vorhanden sind, wes-

halb es unterschiedliche Geschlechterrollen, die dem Mann mehr Verantwortung
zuweisen, gebe. Dagegen meintl90 Smail Balte, das Verharren in zum Teil schon

langst Uberholten patriarchalischen Lebensgewohnheiten werde auf die Dauer im
aufgeklarten Europa nicht méglich sein.

Es bleibt abzuwarten, wie sich diese Richtung, die man als ,Europa-Islam*
bezeichnen kénnte, entwickeln wird. Vielleicht kommt es zu einer Inkulturationll 192

des Islams, wenn die der islamischen Offenbarung zugrundeliegenden Inhalte im
europaischen sakularen Umfeld verkiindet werden, sodal3 die europaischen Musli-
me einen inkulturierten und damit bodenstandigen Islam leben wiirden. Das wére

ein Prozel3, in dessen Gefolge die islamische Botschaft und ihre lebensweltlichen
Konkretisierungen in Europa Wurzeln schlagen kénnten'92. Eine solche Inkultura-

dann dazu erlautert (41), da® der Mann ,verantwortlich sei fr sémtliche Lebensbelange der Frau (stan-
desgemaRer Lebensunterhalt, Wohnung usw.)”. Beide Autoren schienen den Vorrang des Mannes zu
akzeptieren, denn sie erklarten, daf, wenn im Koran von einem Vorrang des Mannes vor der Frau die
Rede sei, dies in der groBen Verantwortung des Mannes begriindet sei, auf die sie ja hingewiesen hatten,
namlich, daB er in der Ehe fUr den Lebensunterhalt der Familie zu sorgen hatte. Es heif3t dann weiter:
,Der Mann verliert diese Vorrangstellung in dem Moment, wenn er nicht mehr in der Lage ist, seiner
sozialen Verantwortung nachzukommen; der Vorrang ist also ausschlieBlich funktional begrindet.
Ebenso steht der Frau in ihrem Verantwortungsbereich ein funktionaler Vorrang gegentiber dem Mann
zu” (41).

Vgl. M. FORSTNER, Islamisches Menschenrechtsverstéandnis und seine Auswirkungen auf
die in Europa lebenden Muslime, 33, in: V. HEUBERGER (Hg.), Der Islam in Europa, Frankfurt am
Main 1999, 9-37. - Die Deutsche Sektion des Islamischen Weltkongresses hat am 24. September 1989
dargelegt (abgedruckt in: Moslemische Revue. Januar-Marz 1992, 10-15), daR Muslime die Bundesre-
publik Deutschland als sékularen Staat akzeptieren kénnten. ,Der Islam in der Diaspora braucht den
sékularen Staat und die Menschenrechte wie die Luft zum Atmen!* (15).

190 Dazu S. BALIC, Der Islam im européischen Umfeld, 38, in: Aus Politik und Zeitgeschehen B
22, 1990, 30-39; (38); vgl. zu diesem Thema DERS., Der Islam - europakonform?, Wirzburg 1994.

191 Uber diesen Begriff, der in der christlichen Theologie eine wichtige Rolle spielt, s. G. COL-
LET, Inkulturation, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Kempten 1991, Bd. 2, 394-407.
Es geht dabei um das Problem, wie der Universalanspruch des Christentums mit seiner ,frohen
Botschaft”, die an alle Menschen gerichtet ist, in Ubereinstimmung gebracht werden kann mit der
Verwurzelung eben dieser Menschen in ihrer konkreten Lebenswelt. Inkulturation besagt, daf® die
christliche Botschaft in derjeweiligen Kultur und mit deren Mitteln darzustellen ist. - Es sei hier auch
verwiesen auf SYNEK 1999, 3 und 7 ff, die zeigt, wie unter dem Aspekt der Inkulturation auch die
kirchenrcchtgeschichtliche Forschung wichtige Erkenntnisse gewinnen kann, da letztlich die Geschichte
des Christentums erfolgreiche Inkulturationsprozesse darstelltc.

192 Vgl. dazu FORSTNER, EU-Dogma, 162 f.



321

tion des Islams, wie sie in den vergangenen Jahrhunderten in Westafrikal93 oder in
Sudostasienl9% erfolgt ist, wird aber heute von den Vertretern des offiziellen Islams
der religidsen Hochschulen in den arabischen Staaten kategorisch abgelehntl9. Sie

kénnen aber dennoch nicht verhindern, daf sich in Europa bereits die Praxis einer
europaisch-islamischen Lebensweise herausbildet196.

VII. Zusammenfassung

Wie die klassisch-islamischen Rechtsschulen wird in der gegenwartigen neo-
islamischen Diskussion der sunnitischen Gelehrten der religiésen Hochschulen, der
Fakultaten fur Islamisches Recht der staatlichen Universitaten und der Islamischen
Akademien vertreten, dal} Frauen zwar Gott gegentber die gleichen Pflichten wie
die Manner hatten, daf? aber auf Erden im zwischenmenschlichen Bereich entspre-
chend der gottlichen Schépfungsordnung, die durch die koranische Offenbarung
und die Uberlieferung des Propheten kundgetan worden sei, Unterschiede zwi-
schen Mann und Frau bestiinden197. Es wird argumentiert19, dal der Islam sich vor

m Dazu M. FORSTNER, Der Islam in der weslafrikanischen Sahcl-Zone. Erscheinungsbild -
Geschichte — Wirkung, in: Zeitschrift fur Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 71 (1987)
25-84,97-120.

|IM Durch die Inkulturation des Islams entstand seil dem 12./13. Jh. dort eine Geistes- und Kultur-
form. deren Bestandteil der sog. Adat-Islam ist, welch letzterer einheimische Traditionen aufgenommen
hat (vgl. V.S. STAHR, Sudostasien und der Islam. Kulturraum zwischen Kommerz und Koran, Darm-
sladt 1997, bcs. 86 ff).

15 Die islamische Seite will gerade keine solche Inkulturation des Islams in Europa, vielmehr
halt sie an dem Anspruch fest, die jeweiligen européischen Kulturen mifiten dem Islam angepafit wer-
den. Diese Haltung verteidigt sie mit dem Recht auf Wahrung der kulturellen Identitat der Muslime, die
in Europa leben. - Dies ist diametral engegengesetzt der Haltung, wie sie, um ein Beispiel zu nennen,
der Bischof der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg W. HUBER, Inkulturation. Uber die
Présenz des Christlichen in der Gesellschaft, in: K. HAMANN und |. RIEDEL-SPANGENBERGER
(Hsg), Welt - Heuristik des Glaubens, Gutersloh 1997, 95-110, vertritt: "Damit das Evangelium bei den
Menschen ankommt, muf3 cs sich mit ihrer Kultur verbinden. Der christliche Glaube ist nicht
ausschlieBlich an eine kulturelle Form gefesselt” — "Eine Kirche, die sich der Inkulturation verweigert,
bindet in Wahrheit den christlichen Glauben selbst in unbedachter Weise an eine einzige kulturelle
Gestalt"(97).

Vgl. dazu FORSTNER, EU-Dogma 162 f. - F. DASSETTO, La construction de l'islam eu-
ropeen, Paris 1996. spricht (320) von einer ,muslimite curopiienne cn phase de construction".

11 DaRB diese Argumentation eine groRe Ahnlichkeit mit derjenigen hat, wie sie bis vor einigen
Jahrzehnten auf christlicher Seite vertreten wurde, zeigte K. VOGT, Catholicisme et Islam: Une r6-
thorique apologétique commune & propos de la femmc, in: K.E. BOERESSEN und K. VOGT, Women’s
studies of the Christian and Islamic traditions, Dordrecht 1993, 359 - 365: ,les dcux rethoriques sou-
lignent & plaisir que 'nommc et la femmc sont dgaux cn valeur, mais complcmentaires dans leurs
fonctions" Zur Ablehnung einer Mitwirkung der Frau im religiosen und weltlichen Bereich wurde in
katholischen und orthodoxen Schriften auf die christliche Tradition des impedimentum sexus verwie-
sen, demzufolge Frauen unféhig seien, zwischen Gott und den Menschen durch das Sakrament zu
vermitteln (vgl. dazu K.E. BOERESSEN, Womcn's studies of the Christian tradition. 16 f mit einer
Literaturiibersicht, in: K.E. BOERESSEN und K. VOGT, Women's studies of the Christian and Islamic
traditions, Dordrecht 1993,13-127).



322

allen anderen Religionen dadurch auszeichne, daR er die von Gott vorgegebenen
unterschiedlichen Funktionen von Mann und Frau beachte und cinhalte.

Eine solche Polarisierung der Geschlechter mit entsprechenden Geschlechts-
rollen-Stereotypen und Rollenzuweisungen ist in vielen, wenn auch nichtl99 in

allen, Kulturen zu finden. Sie tréagt auch im Islam200 gestiitzt durch dessen religio-

sen Institutionen mit ihrem Modellcharakter dazu bei, die herkbmmliche Ordnung
mit ihrer Praxis des geschlechtsspezifischen Verhaltens und der Kontrolle der
weiblichen Sexualitat aufrechtzuerhalten und zu stabilisieren, weshalb tber Jahr-
hunderte hinweg ein Herrschaftsvorrang des Mannes festzusteilcn ist.

Diese auf die Biologie des Menschen rekurrierende ,Naturalisierung201“ der

sozialen Beziehungen wurde als Strategie zu allen Zeiten und zu allen Gelegen-
heiten eingesetzt, um hierarchische Verhaltnisse zu verfestigen.

™ Vgl. QUDAT, 200.

Beispiele dafir, dalR die Geschlechtcrideologien keineswegs in allen Kulturen in gleicher
Weise ausdifferenziert sein missen und daf} nicht iberall diese Opposition méannlich/wciblich besteht,
daB vielmehr die Geschlechtszugehérigkeit instabil sein kann, bei U. LUIG, Verlorene GewiR3heiten.
Prozesse der Differenzierung des Begriffs Geschieht und neue Formen seiner Représentation, bes. 70-
71, in: S. VOLGER, Sic und Er. Frauenmacht und Minncrherrscliaft im Kulturverglcich, Koln 1997.
69-76.

2m Dazu aus ethno-soziologischer Sicht N. KOLLHOFER, Schopfungsmythos und Bestimmung
des Weiblichen und Ménnlichen, in: Religion und weibliche Identitat. Marburg 1998, 292-307, die
sowohl fur das Christentum als auch fir den Islam eine Subordination der Frau unter den Mann und
eine Rollendetcrminicrung bis zum Rollenzwang konstatiert (303). ,,Die Argumcntations- und Lcgiti-
mationsbasis der untersuchten Einstellungen beruht auf zwei Perspektiven, die auch vermischt An-
wendung finden: einmal auf dem Standpunkt einer unveranderlichen 'Natur der Dinge' bzw. einer
'natiirlichen’ und 'géttlichen’ Ordnung, zum anderen auf der Interpretation hiotischer bzw. anlhro-
pischer Sachverhalte, die als Konstanten beschworen werden. Beide Sichtweisen beanspruchen dabei
fast durchgéangig absolute und normative Gultigkeit, d.h. die empirisch-biologische Perspektive modi-
fiziert im Kontext der Bestimmung des asymmetrischen, hierarchischen Geschlechtcrverhaltnisscs nur
formal die religios-mytho-logische. Dies bedeutet, daf sowohl im Christentum als auch im Islam
Mythen, implizite Konzepte und wissenschaftliche Theorien als Lcgitimationsmedien der ménnlichen
Herrschaft Uber das weibliche Geschlecht und andere willkirlich Entrechtete dienen* (304).

Bei Verfechtern der Sklaverei, des Rassismus oder des ,Sexismus" ist stets der Verweis auf
die Natur des Menschen als Rechtfertigung zu finden. Andererseits sind es aber gerade die Frauen (und
Fcminislinnen). die auf das Biologische zuriickgreifen. um die Spezifitét ,Frau” auszudriicken. Die
Vertreterinnen “der feministischen Anthropologie 'aus westlicher Sicht' gingen zuné&chst durch ihre
Auseinandersetzung mit ‘anderen Kulturen' und deren Geschlcchlerverhaltnisscn von einer zweifachen
- einer geschlechtlichen und einer kulturellen - Differenz aus und setzten mit dieser Konstruktion einer
homogenen 'Drittc-Wclt-Frau' die hegemoniale anthropologische ‘distinclive-other tradition’ fort", was
dann auf vehemente Kritik seitens der postkolonialen Feininistinncn (feminists of colour) stieB (so G.
SCHEIN und S. STRASSER, Intersexions. Feministische Anthropologie zu Geschlecht, Kultur und
Sexualitat, Wien 1997, 7 und 8), welch letztere ihren selbsternannten westlichen Verteidigerinnen
Unversténdnis und mangelndes Einfiihlungsvermégen in die Befindlichkeit der nichtwestlichen Frauen
vorwarfen (worauf bereits M. BAUMGART, Wie Frauen Frauen selten. Westliche Forscherinnen bei
arabischen Frauen, Frankfurt am Main 1989, hingewiesen hatte). Dieser Widerspruch bewegt zur Zeit
die Diskussion, die sich zwischen Naturalisierung und Entnaturalisicrung bewegt. Zu dieser Diskussion
um sex = biologisches Geschlecht und gender = soziale Geschlechtsidentitdt s. B. HAUSER-
SCHAUBLIN und B. ROTTGER-ROSSLER (Hg.), Differenz und Geschlecht. Neue Ansétze in der



323

Auch der Islam teilt diesen Androzentrismus2'2, der sich so auRert, dal der

Frau eine besondere Berufung, die ihre wahre Natur respektiere, zuteil werde,
namlich Mutter und Erzieherin der Kinder zu sein. Die neoislamische Diskussion,
die die internationale Fachdiskussion der gender sludies nicht wahrnehmen, oder

gar bericksichtigen, will oder kann, rechtfertigt ihre fur den islamischen kulturel-
len Kontext spezifische Konstruktion2™' der Geschlechterrollen und Geschlechter-

konzeptionen mit Verweis aufdie Offenbarung, namlich Koran 4/34: ,Die Manner
stehen Uber den Frauen® (ar-rigal gauwamiin ‘'ala n-nisd') und Koran 2/228: ,und
die Manner stehen eine Stufe Uber ihnen* (li-r-rigal 'alaihinna daraga) und mit
der sich auf Muhammad, den Gesandten Gottes, beziehenden Uberlieferungiié

(hcidith): ,Kein Volk wird gedeihen, das seine Angelegenheit einer Frau anvertraut

hat (lan yufliha gaumun wallau amrahum imr&’atan). Die herrschende Lehre legt
diese Texte strikt zuungunsten der Frauen aus2(B0NuUt vereinzelte Mindermeinun-

ethnologischcn Forschung, Berlin 1998. dort in der Einleitung 7-22; auRerdem O. KONIG, Gesch-
lechtsdiskurs und Kulturkritik, 63-68, und U. LUIG, Verlorene GewiRheiten, 69-76, beide in: S. VOL-
GER, Sie und Er. Frauenmacht und Mannerherrschaft im Kulturvergicich, Kéln 1997.

202 Ein solcher Androzentrismus ist auch fcstzustcllen in der gesamten klassischen christlichen
Theologie, deren Aussagen lber Mann und Frau einseitig aus dem Blickwinkel des Mannes entworfen
sintl, wie A. FELBER. Harmonie dureh Hierarchie? Das Denken der Geschlechterordnung im frihen
Christentum, Wien 1994, 15 meint. U. COBURN-STAEGE. Sozialisation der weiblichen Gcschlcchls-
rolle, in: Frau und Gesellschaft, Schwébisch Gmiind 1991,9-43, macht als Gegenideal ein Konzept der
Androgynie geltend: ,Dahinter steht die Vorstellung eines ganzheitlichen Menschen, der weibliche und
mannliche Eigenschaften oder Prinzipien in sich vereinigt. Im Ideal der Androgynie werden die Ein-
schrankungen von Frau und Mann aufgehoben” (23).

213 Die These,.dall Geschlechtcrrollen produziert und aufrechterhalten werden unter Verwendung
metaphysischer Denkweisen, die die Ungleichheit der Geschlechter aus einer natirlichen Ordnung
ableitcn, bestimmt zwar die feministische Diskussion im Westen seit geraumer Zeit (vgl. dazu S.
SCHROTER [Hg], Kérper und Identitaten. Ethnologische Ansétze zur Konstruktion von Geschlecht,
Munster 1998, dort: Einleitung 3 f mit Verweis auf K. TRETTIN, Probleme des Gcschlcchtcrkonslruk-
tivismus, in: S. VOLGER, Sie und Er. Frauenmacht und Mannerherrschaft im Kulturvergleich, Kéin
1997, 41-46), doch wird dies auf islamischer Seite nicht zur Kenntnis genommen. DaR die Kategorien
Mann und Frau ,keine Abbildungen ontologischer Tatsachen, sondern vielmehr der diskursive Aus-
druck fur eine gesellschaftliche Machtkonstellation, die auf Zwangshcteroscxualitat und Geschlechtcer-
Hicrarchie basiere”, seien (so SCHROTER, 1), wird bei den eine biologische Determiniertheit voraus-
setzenden muslimischen Theologen kaum auf Verstandnis stof3en. Sic legen einen ,Biologismus"
zugrunde, der auch bis ins 19. Jh. die europaischen gesellschaftlichen Ordnungsvorstellungcn be-
herrschte und der unter Berufung aufdie naturlichen Gegebenheiten und biologischen Voraussetzungen
die Frau auf Familie und Haus verwies, denn ihre Natur begriinde ihre Inferioritat (vgl. D. ADDER. Die
Waurzel der Polaritaten. Geschlcchtertheoric zwischen Naturrecht und Natur der Frau, Frankfurt am
Main 1992, 186 O- - In der christlichen Theologie werden indessen die Anregungen, Ergebnisse und
Probleme der gender studies aber sehr wohl in die fachliche Diskussion einbezogen, wie SYNF.K,
Oikos 1999, 81 (dort bcs. Fn. 409) zeigt.

21 Diese in allen Traditionssammlungen vorkommende Uberlieferung wird als so stark be-
trachtet, da® QUDAT, 199, zu dem Ergebnis kommt, daR die Argumente, die gegen eine Beteiligung
der Frau im offcntlichrcchtlichon Bereich seien, die ,starkeren" seien.

2" Der tunesische Gelehrte A. BOUHDIBA, La sexualile cn Islam, Paris 1986, 20, spricht de-
shalb von einer hierarchischen Ehestruktur; vgl. dazu auch G.-H. BOUSQUET, L'lthique sexuelle de
Tlslam, Paris 1966, 80, 82, 116, 123 ff.



324

gen weichen davon ab und gestehen den Frauen in einigen Bereichen eine Mitwir-
kung zu.

Die sunnitischen Gelehrten entwickelten in diesem Zusammenhang die Lehre
von der ,Machtbefugnis®. Die Ausiibung der offentlichrechtlichen Machtbefugnis
(Leitung des Staates und 6ffentliche Amter) kommt nach iiberwiegender Lehrmei-
nung nur dem Manne zu, wenngleich Frauen in Bereichen, in denen sie nur mit
Frauen, aber nicht mit Mannern, zu tun haben, eingesetzt werden kénnen.

Die Machtbefugnis im zivilrechtlichen Bereich sieht fir Manner stets eine
weiterreichende Machtbefugnis vor als fur die Frauen, was sich besonders im Be-
reich des Ehe- und Kindschaftsrechts auswirkt.

Es ist hier aber zu unterstreichen, daR diese klassische und neoislamische
Lehre von der unterschiedlichen Machtbefugnis, die im 6ffentlich-rechtlichen

Bereich einen Unterschied zwischen Mann und Frau vorsieht, in den meisten arabi-
schen Staaten - solche, die eine Verfassung206 haben und die sich rechtsstaatlichen

Grundsétzen verpflichtet fihlen - nicht mehr als Grundlage dient. lhre Staats- und
Verfassungslehren sehen im Kapitel tber die Alilgemeinen Grundfreiheiten (hur-

riyat ‘amma, libertes publiques) die Gleichheit der Staatsbirger vor. Dazu gehoren
neben der Gleichheit vor dem Gesetz207 auch die Gleichheit hinsichtlich des Zu-

gangs zu den offentlichen Amtern208 *und zum 6ffentlichen Dienst, die politische
Mitwirkung (insbesondere durch Wahlen) und das Recht auf Arbeit

2IA Die deutsche Ubersetzung der Verfassungen der arabischen Staaten findet man in H. BAU-
MANN und M. EBERT (Hsg.), Die Verfassungen der Mitgliedslander der Liga der Arabischen Staaten,
Berlin 1996.

207 Vgl. H.-G. EBERT. Die Interdependenz von Staat. Verfassung und Islam im Nahen und Mit-
tleren Osten in der Gegenwart, Frankfurt am Main 1991, 180.

“< Vgl. dazu fur Agypten KARIM YUSUF AHMAD KASHAKISH, al-Hurriyat al-‘amma ft I-
anzima as-siyastya al-mu'asira (Die Grundfreiheiten in den heutigen politischen Systemen), Alexan-
drien 1987, 329 mit Entscheidungen des Obersten Verwaltungsgcrichts, wo es heif3t, da Riicksicht zu
nehmen sei auf die Umstande, die Verantwortung und die Funktionen des Amtes, doch durften Frauen
nicht grundsatzlich ausgeschlossen werden vom offentlichen Dienst. - Was Tunesien angeht, so stellt
dort die Lehre kategorisch fest, da® Frauen alle politischen Rechte haben (z. B. ‘ABD ALLAH AL-
AHMADI, Huqlq al-insén wal-hurriyat al-'‘amma ft I-qaniin at-tinisf (Die Menschenrechte und die
Grundrechte im tunesischen Recht), Tunis 1993.

2m Gerade diesen Bereich gestalten die Gesetze recht unterschiedlich (vgl. dazu M1RYAM
SALIM, Auda" al-mar'a al-‘arabiya (Die Lage der arabischen Frau), 29, in: al-Mar’a al-'arablya baina
thigl al-wéaqi' wa-tatallu'at at-taharrur (Die arabische Frau zwischen der Last der Realitat und den
Bestrebungen der Emanzipation), Beirut 1999, 13-33). So hei3t es in All. 11 der agyptischen Verfas-
sung: ,,Der Staat garantiert ein harmonisches Verhaltnis zwischen den Pflichten der Frau gegeniber der
Familie und ihrem Wirken in der Gesellschaft, indem er sie dem Mann auf politischen, gesellschaftli-
chen, kulturellen und wirtschaftlichen Gebieten gleichste!!!, ohne dabei die Gebote des islamischen
Rechts zu verletzen” (ibers, von BAUMANN und EBERT, 58). - Uber die dgyptische Realitét, die die
Frauen benachteiligt, s. die oft drastischen Beschreibungen bei NAWAL EL SAADAWI, Tschador.
Frauen im Islam, Bremen 1980, 157 ff.



325

VIII. Epilog

Diese neoislamische Lehre ist sehr verbreitet und bildet die Grundlage der of-
fiziellen Erziehungs-, Familien- und Sozialpolitik der arabischen Staaten. Sie steht
in der Uber tausendjahrigen Tradition der islamischen Scharia, die ein elaboriertes
System darstellt, das alle Lebensbereiche des Menschen erfaf3t. Es handelt sich um
das Produkt von Theologen und Rechtsgelehrten und ist mitunter recht weit ent-
fernt von den tatsachlichen Gegebenheiten des Lebens. Selbst in unserer Zeit, die
geprégt ist von weltweiter Informations- und Kommunikationstechnologie?10, stellt

die islamische Scharia sunnitischer Pragung weiterhin ein festes Fundament dar,
auf das die Gesetzgeber der arabischen Staaten als Modell zurtickgreifen, wenn sie
im Bereich des Ehe- und Kindschaftsrechts Regelungen treffen. Folglich prégt
diese neoislamische Lehre die Geschlechterrollen, wie sie von Mann und Frau in

der arabisch-islamischen Welt erwartet werden, noch immer in betrachtlichem
MaRe21l.

IX. Arabischsprachige Literatur

Abu Hagtr, Magid Mahmud, al-Mar'a wal-huquq as-siyastya fi I-islam (Die
Frau und die politischen Rechte im Islam), Riyad 1997. Abu Zahra, Muhammad,
al-Ahwaél ash-shakhsiya (Der Personenstand), 3. Aufl., Kairo 1957. 'Afifi, Muham-

210 Es gibt heute dank der Informations- und Kommunikationstechnologic einen globalen islamis-
chen Raum, worauf R. KLEIN-HESSELING und S. NOKELund K. WERNER (Hsg), Der neue Islam
der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus Afrika, Asien und
Europa, Bielefeld 1999, 11-34, verwiesen. Dabei kann dieser globale Islam homogenisicrend-
univcrsalisierend, aber auch hctcrogenisiercnd-partikularisierend wirken (13), weshalb es zu vielfaltigen
lokalen islamischen Orientierungen kommen kann (26). - Dem ist in der Tat so, wie wir oben im
Zusammenhang mit der Inkulturation festgestellt haben, doch die Existenz der islamischen Scharia sorgt
eben auch - weiterhin? - fur die Vorherrschaft des islamischen Zentrums Uber die islamischen
Peripherien. Uber das dialektische Verhdltnis von Globalisierung und Lokalisierung und seine
Auswirkungen aufdie Islamische Welts. M. FORSTNER, Zwischen globalisierter Kommunikation und
kultureller Fragmentierung - zur Rolle der Translatoren in der neuen Informations- und Kommunika-
tionswelt, 149, 151. 155, in: W. WILSS (Hg.), Weltgcsclischaft. Weltvcrkchrssprache, Weltkultur,
Tlbingen 2000, 139- 183.

211 Beispiele in den Beitragen iiber Agypten, Libanon, Saudiarabien und den Emiraten in dem
Sammelband von MAlI YAMAM1, Feminism & Islam. Legal and litcrary prospcctives, London 19%.
Es ist auffallend, daB das Zusammenwirken von Politikern und Vertretern des religidsen Establishments
sich in der Regel nicht zugunsten der Frauen auswirkt. - Zur Lage der Frau im Widerstreit zwischen
konservativ-islamischen und progressiv-nationalen Richtungen der arabischen Welt s. LAILA ‘ABD
AL-WAHHAB, Ta'thir at-taiyarat ad-diniya ft I-wa'y al-igtim&'i lil-mar‘a al-'arabiya (Der Einfluf3 der
religiosen Strémungen auf das gesellschaftliche BewuBtsein der arabischen Frau), in: al-Mar'a al-
‘arabiya 1999, 163-179; Uiber die laizistischen Fcministinnen und die islamistischen Frauenrechtlerinnen
vgl. auch R. KREI1LE, Der Krise "Herr” werden — Geschlechterpolitik und gesellschaftliche Transfo-
mationsprozesse im Vorderen Orient, 165 ff, in: P. PAWELKA und H.-G. WEHLING (Hg), Der Vor-
dere Orient an der Schwelle zum 21. Jahrhundert, Opladen 1999,156-172.



326

mad as-Séadiq, al-Mar’a wa-huqiquha fi 1-islam (Die Frau und ihre Rechte im Is-
lam), Kairo 1988. al-Akhal b. Hauwa’, Nazartyat al-walaya fi z-zawag fi 1-figh al-
islamt wal-qawénin al-‘arabiya (Theorie der Vormundschaft in der Ehe im islami-
schen Recht und in den arabischen Gesetzen), Algier 1982. ash-Sha'rawi, Mu-
hammad Mutawallt, Ahk&dm al-usra wal-bait al-muslim Die Regelungen bezuglich
der muslimischen Familie), Kairo 1998; ash-Sha'rawi, Muhammad Mutawalli,
Figh al-mar’a al-muslima (Die islamische Rechtslehre bezlglich der muslimischen
Frau), Kairo 1998; Biltdgi, Muhammad, Fi ahkdm al-usra: az-zawag wal-furga (Die
familienrechtlichen Regelungen: EheschlielBung und Auflésung), Kairo 1985. Bul-
hégg, Nadiya, al-Mar’a wal-wad' al-usri (Die Frau und die Familie), Rabat 1997.
ad-Dumaigi, 'Abd Allah b. 'Umar b. Sulaimén, al-lmdma al-’'uzma ’inda ahl as-
sunna wal-gamé'a (Die Oberste Machtbefugnis bei den Sunniten), Riyad 1987.
Farag, as-Saiyid Ahmad, az-Zawag wa-ahkdmuhu fi madhhab ahl as-sunna (Die
EheschlieBung und ihre Regelungen bei den Sunniten, al-Mansira 1989. Fida,
‘Abd al-‘Azim, al-Hukm bima anzala Allah (Die von Gott offenbarte Ordnung),
Kuwait 1987. al-Hashimt, Muhammad 'Ali, ShakhsTyat al-mar’a al-muslima (Die
Personlichkeit der muslimischen Frau), Beirut 1997.'Iméara, Nagib, al-Usra al-
muthla fi dau’ al-qur’an (Die ideale Familie im Lichte des Korans), Riyad 1980.
al-Khaiyat, Rim Nasikh, al-Mar’a fi 1-islam (Die Frau im Islam), Damaskus -
Beirut 1997. al-Madaghri, ‘Abd al-Kabir al-'Alawi, al-Mar’a bain ahkam al-figh
wad-da'wa il& at-taghrir (Die Frau zwischen den Regelungen des islamischen
Rechts und dem Ruf nach Ver&dnderung), al-Muhammadiya (Marokko) 1999.
Mahmud, Gamal ad-Din Muhammad, Usil al-mugtama’ al-islami (Die Wurzeln
der islamischen Gesellschaft), Beirut-Kairo 1992. ders., al-Islam wal-mushkilat as-
siyasiya al-mu'asira (Der Islam und die heutigen politischen Fragen), Beirut - Kai-
ro 1992. ders., ad-Daula al-islamiya al-mu'asira (Der moderne islamische Staat),
Beirut-Kairo 1992. Muhammad, Saldh ‘Abd al-Ghani, Mausit'at al-mar’a al-
muslima: ai-Huquqg al-‘dmma lil-mar’a (Handbuch der muslimischen Frau: Die
allgemeinen Rechte der Frau), 5 Bde., Kairo 1998. Mursi, Muhammad 'Abd al-
‘Alim: al-Islam w'a-makanat al-mar’a (Der Islam und die Stellung der Frau), Riyad
1997. Miusa, Kamil, Ahkam al-‘ibadat (Die rituellen Pflichten), Beirut 1988. al-
Qudat, Muhammad Tu'ma Sulaiman, al-Wilaya al-‘amma lil-mar’a fi 1-figh al-
islamT (Die allgemeine Machtbefugnis der Frau im islamischen Recht), Amman
1998. as-Sa'idi, 'Abd al-Hakam ‘Abd al-Latif, al-Usra al-muslima, usus wa-
mabadi’ (Die muslimische Familie, Grundlagen und Prinzipien), Kairo 1993. as-
Sa'idi, Hazim ‘Abd al-Muta'ali, an-Nazartya al-islamiya fi d-daula (Islamische
Staatstheorie), Kairo 1986. Shams ad-Din, Muhammad Mahdi, Mas&’il hariga fi
figh al-mar’a (Umstrittene Fragen im Recht bezlglich der Frau), 4 Bde., Beirut
1994, 1995, 1996, 1996. ash-Shawaribi, ‘Abd al-Hamid, al-Huqiiq as-siyasiya lil-
mar’a fi 1-islam (Die politischen Rechte der Frau im Islam), Alexandrien 1987. az-
Zuhaili, Wahba, al-Figh al-islamT wa-adillatuhu (Die islamische Rechtslehre und
ihre Argumente), 8 Bde., Damaskus 1989.



Achtung: Bedauerlicher Weise sind im Kanon XV im Beitrag von Prof. Fiirst aufgrund eines
drucktechnischen Problems einige Seiten verloren gegangen. Wir ersuchen Sie, die nun folgenden
Seiten in Ihrem Kanonband zu erganzen.

Die Norm des can. 775, ,das eigene Recht beider Parteien ist einzuhalten®,
sei mit Aufmerksamkeit zu Uberdenken, da nach einer gut begriindeten — und auch
von der Praxis der Kirche bestatigten - Meinung auch die Ehe zwischen Getauften
und Ungetauften unter die ausschlieRliche Kompetenz der Kirche falle, auch so-
weit es die Bestimmung der rechtlichen Fahigkeit des ungetauften Partners betref-
fe.

Die Phrase des can. 776, ,die an rein kirchliche Gesetze nicht gebunden
sind“, sei vOllig zweideutig, da sie sich sowohl auf die ungetauften als auch auf die
getauften Nichtkatholiken beziehe. Der Unterschied sei aber wesentlich, insofern
auf die Ungetauften die kirchlichen Gesetze nicht angewendet werden, da sie nicht
der Kompetenz der Kirche unterstiinden, wahrend sie auf die getauften Nichtka-
tholiken nicht angewendet werden, da die Kirche so entschieden habe.

Aus diesem Grunde gaben die Worte des can. 776, n. | ,das Recht, an das sie
gebunden sind*“ und die der n. 2 ,dem die Partner zur Zeit der EheschlieBung un-
terworfen waren®, da es sich um Getaufte handle, keinen Sinn, insofern ,gebunden
sind*“ und ,unterworfen waren* sich nur auf die Gesetze bezdgen, die auf die eine

oder andere Weise aus der Autoritat der Kirche kdmen, die die einzig Kompetente
in dieser Materie sei [1]72

Der modus forderte also im Ergebnis, auch wenn er es nicht direkt aussprach,
die Streichung von can. 775 und can. 776.

In etwa die gleiche Kerbe, also Ablehnung der beiden Canones, schlug ein
weiterer modus. Dieser problematisierte die Frage, ob es nicht vielleicht noch zu
frih sei, auf die Frage zu antworten, an welches Gesetz ein Ungetaufter bezlglich
der Ehehindernisse gebunden sei. Ist es dessen religioses Recht? Wie kann das
Problem gelést werden, wenn dieses Recht die Ehe mit Getauften absolut aus-
schlie3t, wie etwa das islamische Recht in bezug auf die Frau)? Was ist mit der
EheschlieBung zwischen Getauften und Juden? Muf3 nicht can. 775 dieses Problem
beachten und eine L6sung geben? Darlber hinaus sei es wiinschenswert, daf3 can.
776 auf die Frage antworte, in welche Kategorie Orientalen gehoren, die in der
Kindheit in einer nichtkatholischen orientalischen Kirche getauft worden waren,
aber in der Folge zu einer protestantischen Konfession iibertraten. MiRte ihnen
nicht die gleiche Mdglichkeit gegeben werden, wie den Katholiken, sich von der
Beobachtung des Gesetzes der Kirche, in der sie die Taufe empfangen hatten, zu
befreien? Was ist mit einem Protestanten, der in eine nichtkatholische orientali-

sche Nuntia 28 (1989) 104 f.



sehe Kirche aufgenommen wurde? Wenn ein lateinischer Katholik sich ohne
péapstliche Erlaubnis nicht giltig einer anderen katholischen Kirche eigenen Rechts
zuschrcibcn kann, wieso kann ein Protestant (der zur lateinischen Kirche gehort),
in der Lage sein, rechtlich einer nichtkatholischen orientalischen Kirche anzugeho-
ren?

Es ist wohl keine Verletzung der Verschwiegenheitspflicht wenn ich sage,
daR gerade der erste modus, der in diesem spaten Stadium der Arbeiten?78anzlich

unerwartet kam, zunadchst Bestlrzung und teilweise Unverstandnis ausloste. Man
akzeptierte zwar im Wesentlichen die Anmerkungen bezuglich der Ungetauften,
war aber dariiber hinaus doch der Ansicht, daR die Probleme ausreichend tUberdacht

worden seien und Uberdies die Feststellung, die Angelegenheit werde anderswo
studiert, keinen Grund dafiir darstelle, die eigenen, wohlbegriindeten Uberlegungen
ad acta zu geben. Immerhin wurde ein Coetus minor gebildet, um die Materie
nochmals, besonders anhand der beiden eben zitierten modi, zu Uberpriifen.

Aufgrund des Berichtes dieses Coetus minor und einer weiteren Diskussion
im Coetus selbst wurde folgende Anwort beschlossen:

,Diese Canones sind notwendig, um eine von allen anerkannte Gesetzesliicke
zu schlieRen. Sie werden aber75 umformuliert und zwar wie folgt: Can. 775 wird

mit einem neuen'Text als § 2 in den can. 774 einbezogen, wahrend can. 776, auch
mit einem neuen Text, selbststandig bleibt“76.

13 Ebd.. 105.

J Es war 1986 ja nicht nur das ,Schema Canomun de Cultu Divino et praesertim de Sacramcn-
tis* von 1980 langst bekannt und auch der Bericht tUber die zu diesem Schema eingegangenen modi der
Konsultationsorgane und deren Bearbeitung durch den Coetus specialis in den Nunlia 15 (1982) 3-97
publiziert worden!

73 Dies bezog auch secundum quid andere modi ein, die zwar der Bericht in den Nuntia anfuhrt,
aber nicht kommentiert. Diese modi waren (siehe Nuntia 28 11989] 105 1'):

1. Can. 775 fulle eine ,Liicke* aus, aber es muh auch Vorsorge getroffen werden fur die Falle, in
denen die Gesetze der beiden Partner nicht zusammen beobachtet werden kdnnen: z.B. wenn einige
orthodoxe Kirchen verlangen, dal? man Orthodoxer werden mie, um in ihr heiraten zu kénnen, hzw.
wenn das islamische Gesetz vorschreibt, daR eine muslimische Frau nur einen Muslim heiraten kann
(ein Mitglied).

2. Can. 775 solle umformuliert werden: ,Bei einer EheschlieBung zwischen einem katholischen
und einem getauften nichlkalholischen Partner soll, was die Ehehindemisse betrifft, die nicht goéttlichen
Rechts sind, das Recht beider Partner beobachtet werden, soweit dies moglich ist". Die Begrindung
dafur lautete: Das ,Recht” der katholischen Kirchen geniigt fiir jede RcchtmaRigkeil; die Orthodoxen
sind ablehnend gegeniber jeder Ehe ihrer Glaubigen, die in der katholischen Kirche gefeiert wird, und
wollen nicht initwirken; was die Worte ,oder einem ungetauften Partner betrifft, sind die Griinde fur
ihre Streichung analog und noch schwerwiegender; die letzten Worte ,wenn es nicht géttlichem Recht
entgegenslehl" konnen gestrichen werden, da sie evident sind und weil sie sich auch aufden katho-
lischen Partner beziehen.

Uberdies sollen die Worte ,ritu sacro* in can. 776, n. 2 ,zur groReren Deutlichkeit* ersetzt wer-
den durch den Ausdruck ,vor dem geistlichen Amtstrager", auch zur gréReren Ubereinstimmung mit
can. 828, § 2 [?](cin Mitglied); zu letzterem mdchte ich aber doch aufoben, Anm. 14, verweisen,

76 Nuntia 28 (1989) 106.



4. Dieser neue Text, der - dies sei hier vorweggenommen - von zwei kleinen
redaktionellen Anderungen abgesehen dem promulgierten Text entspricht, lautete
nun wie folgt:

Can.774 ,8 1. Matrimonium catholicorum, etsi una tantum pars est catholica,
regitur iure non solum divino, sed etiam canonico salva compotentia civilis aucto-
ritatis circa mere civiles matrimonii cffcctus.

§ 2. Matrimonium inter partem catholicam et partem baptizatam acatholicam
salvo iure divino regitur etiam:

1° iure proprio Ecclesiae vel Communitatis ecclesialis, ad quam pars acatholi-
ca pertinet, si haec Communitas ius matrimoniale proprium habet;

2° iure, cui pars acatholica subicitur, si Communitas ecclesialis, ad quam per-
tinet, iure matrimoniali proprio caret.

Can. 776: Si quando Ecclesia iudicare debel de validitate matrimonii acatho-
licorum baptizatorum:

1" quod attinet ad ius, quo partes tenebantur tempore celebrationis matrimo-
nii, servetur can. 774, § 2;

2° quod attinet ad formam celebrationis matrimonii Ecclesia agnoscit quamli-
bet formam iure praescriptam vel admissam, cui partes tempore celebrationis ma-
trimonii subiectae eranl, dummodo Consensus expressus sit forma publica et, si una

saltem pars est christifidelis alieuius Ecclesiae orientalis acatholicae, matrimonium
ritu sacro celebratum sit“77.

/. Die Plenaria der Mitglieder der Kommission und die Uberpriifung und
Promulgation durch den Papst

1. Vom 3.-14. November 1988 fand nun die Plenaria der Mitglieder der
Kommission statt, die das Schema des Codex entsprechend den Vorschlagen des
Coetus de expensione observationum fast unverandert und mit groBer Mehrheit
annahm.

2. Nach einer letzten ,Feinarbeit* durch den Coetus de coordinatione (16.-21.
November 1988) wurde das Schema am 28. Janner 1989 als ,,Codex Canonum
Ecclesiarum Orientalium. Schema novissimum iuxta placita Patrum Commissionis
emendatum atque Summo Pontifice praesentatum* zusammen mit einem detail-

lierten Bericht Uber die Arbeit der Plenaria vom Vizeprasidenten der Kommission,
Bischof Eid, und dem Sekretar, P. Zufek S.J. dem Papst tUberreicht78 und schliel3-

lich nach sorgfaltiger Uberpriifung durch den Papst selbst (der sich dazu zur Unter-
stitzung auch einer kleinen, von ihm berufenen Kommission bediente) am 18.

”> Ebd. can. 776, n. 2, ist wortglcich mit dem Text im Schema.
11 Siehe Nuntia 29 (1989) 78 f.



Oktober 1990 feierlich promulgiert; und damit traten auch, in der neuen Zahlung,

die cann. 780 und 781, die ich gleichsam als Motto diesem Beitrag vorangestellt
habe, als Gesetze in das Leben der Kirche7l.

Il. SchluZbernerkungen

Ich hoffe, daR selbst in der gedrangten Form dieses meines Beitrages zu die-
ser Festschrift fir meinen verehrten Vorganger im Amte des Préasidenten der Ge-
sellschaft fur das Recht der Ostkirchen und nunmehrigen Alt- und Ehrenprasiden-
ten dieser Gesellschaftill ersichtlich geworden ist, wie sehr sich die Papstliche
Kommission fur die Rekognition des Orientalischen Codex luris Canonici bemiiht
hat, gerade in Fragen des fir das Leben der Glaubigen rechtlich ja so wichtigen
Eherechtes im Recht der Katholischen Orientalischen Kirchen eine das Recht der
anderen christlichen Konfessionen und der nichtchristlichen Religionen angemes-
sen respektierende 6kumenische Ausrichtung zu finden und damit auch eine gra-
vierende Gesetzeslicke zu fullen8l. Es bleibt nur zu hoffen, dal? auch fur den Be-
reich des lateinischen Kirchenrechts eine analoge Gesetzgebung bald erfolgen
wird, um die vielen dort bestehenden Unsicherheiten der Rechtsprechung, die auch
das Klima des ,praktischen Okumenismus* beriihren, endlich zu beseitigen.

n Can. 1488 CCEO: ,Leges instituuntur promulgatione*.

** Metropolit Prof. Panteleimon Rodopoulos hat sich seinerzeit sehr fur diese Canones interess-
iert.

xI In diesem Sinne gratuliert mit mir auch unser Mitglied Joseph Prader, dessen Hartnéckigkeit
als Relator des Coeluxde matrimonio diese beiden Canones letztlich mitzuverdanken sind.



WG: 13;12 ISBN-3-925845-89-5



