
MULTIKONFESSIONELLES 

EUROPA II

PRIESTERTUM IN OST UND WEST

KANON XIII
JAHRBUCH DER 

GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT 
DER OSTKIRCHEN

KOVAR



VERLAG



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CARLG. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

EVA SYNEK

Gefordert durch das Land Niederösterreich 
und das Bundesministerium 

für Wissenschaft und Forschung



KANON



Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahmc

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft dir das Recht der 
Ostkirchen. - München-Eichenau : Kovar.

Früher im Verl. Herder, Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Österreichs, Wien

Multikonfessionelles Europa II — Priestertum in Ost und West. - 1. Aull. 
München ; Eichenau : Kovar, 1996 

ISBN 3-925845-68-2 brosch.

© by Roman Kovar Verlag, 82223 Eichenau 
Auslieferung: Verlag Kovar, Gcmstr. 55A. 82223 Eichenau 
Druckvorlagc: Institut für Kirchenrecht an der 
rechtswissenschaftlichcn Fakultät der Universität Wien 
Drude Prisma Druck, Frankfurt am Main 
1. Auflage 1996. Alle Rechte Vorbehalten.
ISBN 3-925845-68-2



KANON XIII
Yearbook of the society for the law of the eastem churches 

Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

M U LTICONFESSIONAL 

EUROPE II

PRIESTHOOD IN EAST AND WEST

BIBLIOTHECA

Edition Roman Kovar • Eichenau 1996



Pagina bianca



KANON XIII
Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

MULTIKONFESSIONELLES 

EUROPA II

PRIESTERTUM IN OST UND WEST

Verlag Roman Kovar • Eichenau 1996



Pagina bianca



I

Inhalt

Vorwort.................................................................................................................  V

Kongreßbeiträge 1993 - 2. Teil

Eleuterio F. Fortino, Rom
Droit Canonique et Dialogue Oecumönique en Europe....................................  1

Klaus Schwarz, Hannover
Das Kirchenrecht und der ökumenische Dialog...............................................  19

Gerhard Luf, Wien
Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit
als Grundlage des Zusammenlebens .................................................................. 44

Spyros N. Troianos, Athen
Die Religionsfreiheit in Griechenland................................................................ 58

Alexander Hollerbach, Freiburg i.Br.
KSZE-Prozeß für Kirchen und Religionen ? ....................................................  70

Heinrich Schneider, Wien
Ein KSZE-Prozeß für Kirchen und Religionen ? .............................................  90

Kongreßbeiträge 1995 - 1. Teil

EvaSynek, Wien
Bericht zum XII. Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen 
"Christian Priesthood East and West: Towards a Convergence?"..................  125

Constantine Scouteris, Athen 
Christian Priesthood and Ecclesial Unity:
Some Theological and Canonical Considerations ........................................... 135

John H. Erickson, Crestwood/N.Y.
Bishops, Presbyters, Deacons: an Orthodox Perspective ...............................  148



II

Francis G. Morrisey, Ottawa
The Ordained Ministry: Bishops, Presbyters, Deacons:
a Roman Catholic Perspective.......................................................................... 165

Giorgio Demetrio Gallaro, Boston
Martin Lutero sull’ordinazione Ministeriale ...................................................  185



Pagina bianca



V

VORWORT

Der Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen 1993 in St. Ga­
briel/Mödling bei Wien hat sich unter dem Generalthema "Multiconfessional 
Europe" der immer aktuelleren Problematik des Zusammenlebens zwischen 
Ost- und Westchristen sowie Christen und Angehörigen anderer Wcltreligionen, 
insbesondere Muslimen, in Europa angenommen. In Holy Cross/Brookline- 
Boston, dem ersten "amerikanischen" Kongreß der Gesellschaft, wurde 1995 die 
Frage gestellt: "Christian Priesthood East and West: Towards a Convergence?"

KANON XIII ist als Doppelheft konzipiert. Teil I schließt die Dokumenta­
tion der Tagung von St. Gabriel ab. Standen in KANON XII die historischen 
Wurzeln von Mullikonfessionalität in Europa und bereits verwirklichte Modelle 
des Zusammenlebens im Mittelpunkt des Interesses, wird nun das weit über den 
europäischen Binnenraum hinaus bedeutsame Themenfeld "Ökumene und Kir- 
chenrecht" und die zentrale Problematik des Menschenrechts auf Religionsfreiheit 
aufgegriffen. Zwei Beiträge behandeln den KSZE-Prozeß in Rückkoppelung zu 
- vielleicht - vergleichbaren zwischenkirchlichen Prozessen. Wir danken in be­
sonderer Weise Heinrich Schneider, der seinen Beitrag unter Berücksichtigung 
neuerer Entwicklungen über das in St. Gabriel hinaus vorgetragene für die Pu­
blikation aktualisiert hat.

Teil II wird durch einen Bericht zur Tagung in Holy Cross eingeleitet und 
enthält die, um einen, von Prof. Gallaro dankenswerter Weise zur Verfügung ge­
stellten, Beitrag über Martin Luthers Ordinationsverständnis ergänzten, Grund­
satzreferate zu "Christian Priesthood". Die Publikation der restlichen Akten ist 
für KANON XIV vorgesehen. Er sollte anläßlich des nächsten Kongresses der 
Gesellschaft, der unter dem Rahmenthema "Zugehörigkeit zu der/eincr Kirche" 
für die Zeit vom 29.9.-5.10.1997 in Würzburg geplant ist, im Druck vorliegen.



bianca



Kongreß 1993 

Multiconfessional Europe



Pagina bianca



1

KONGRESSBEITRÄGE

DROIT CANONIQUE ET DLALOGUE OECUM&NIQUE EN EUROPE

Point de vue catholique

Eleuterio F. F o r t i n o, Rom

Le thüme proposd se situe clairemcnt dans le contexte des relations entre 
ßglises et Communautds eccldsiales qui - n’dtant pas encore cn pleine communi- 

on entre eiles - sont cn recherche et en dialogue pour Ie rdtablissement de Pun- 
itd dans la foi, les sacrements et la communion hi6rarchique. Dans ce contexte, 
le dialogue a une importance capitale pour la coexistence et pour dcarter les ob- 
stacles ä la communion humaine et eccldsiale. Ayant prdcisöment pour röle de 
rdglementer cette coexistence, la norme canonique est dtroitement et ndcessaire- 
mcnt lide au dialogue et ä ses rdsultats. Elle est, en fait, susceptible de variations 
et d’adaptations, selon Involution des nouvellcs situations, comme cela s’est vdr- 
ifi6 en matiere de relations entre l’feglise catholique et les autres chrdtiens, ä 

partir du Deuxidme Concile du Vatican.

I. Droit canonique et thdologie

Le droit canonique se fonde sur la thdologie; lorsque la norme canonique 
s’occupe des relations entre chrdtiens, eile est ddpendante du consensus thdolo- 
gique.

Le lien entre le droit et la thdologic cn gdndral a dtd explicitemcnt soulignd 
par le Pape Jean-Paul II ä l’occasion de la promulgation des deux codes de 
Droit canonique, respectivement pour l’feglise latine (1983) et pour les feglises 
orientales (1990).

Dans la Constitution apostolique Sacrae disciplinae Leges (25.1.1983), le 
Pape Jean-Paul II affirmc que "le Concile revet une importance capitale par rap- 

port ä notre sujet (il s’agit du Code de droit canonique) et y est intimement lid" 
et >1 ajoute: "le nouveau Code requerait forcdmcnt Ie travail prdalable du Conci-



2

le les travaux qu’il fallait pour le prdparer devant s’appuyer sur le Concile, ne 
purent commencer qu’aprös le fin du Concile". II ne s’est donc pas agi seulement 
d’une question de Chronologie.

La Constitution continue: "En un certain sens on pourrait meme voir dans 
ce Code un grand effort pour traduire en langage canonique cette doctrine 
meme de I’ecclösiologie conciliaire. Si, cepcndant, il n’est pas possible de tradui­
re parfaitement en langage canonique l’image conciliaire de l’Üsglise, le Code 

doit nöanmoins etre toujours r6fer6 ä cette meme image comme ä son exemplai- 
re primordial, dont, par sa nature meme, il doit exprimer les traits autant qu’il 
est possible". La Constitution apostolique poursuit: "On pourrait meme dire que 
c’est ä partir de lä que le Code prend cc caractüre de compI6mentarit6 par rap- 
port ä l’enseignement du Deuxieme Concile du Vatican et en particulier par 
rapport aux deux Constitutions, la Constitution dogmatique Lumen Gentium et 
la Constitution pastorale "Gaudium et spes".

Jean Paul II continue: "Il en rösulte que ce qui constitue la ’nouveautd’ es­
sentielle du Deuxiüme Concile du Vatican, dans la continuit6 avec la tradition 
legislative de l’feglise, surtout en ce qui concerne l’eccl6siologie, constitue 6gale- 

ment la ’nouveautd’ du nouveau Code". Parmi les 6l6ments qui caractörisent 
l’image röelle et authentique de l’feglise, Jean-Paul II relöve particulierement les 

suivants: "la doctrine selon laquelle l’Eglise se pr6sente comme le Peuple de 
Dieu et l’autoritö hi6-rarchique comme Service; la doctrine qui montre l’Üglise 
comme une communion et qui, par consdqucnt, indique quelles sortes de rela- 
tions doivent exister entre les Iigliscs particuliöres et l’feglise universelle et entre 

la col!6gialit6 et la primautö ...". Dans cette meme 6num6ration, Jean-Paul II eite 
enfin "l’engagement de l’Eglise dans l’oecumdnisme"1.

Le Code de Droit canon pour les figlises orientales a un fondement essen- 

tiellement identique. Un argument suppl6mentaire en ddcoule, du fait qu’un 
Code propre aux orientaux 6tait n6cessaire dans l’ßglise catholique, car leurs 

traditions spdcifiques spirituelles, thdologiques, liturgiques et 6galement discipli- 
naires l’exigeaient. La Constitution apostolique Sacri canones pour la promulga- 
tion du Code des canons des figlises orientales (18 octobre 1990) affirme: "Ce 

code d6fend le droit fondamental de la persoime humaine ä professer sa foi se­
lon son propre rite, dans lequel eile a g6n6ralement 6t6 61ev6e dös le sein mater- 
nel". Par consöquent la difference dans la tradition thöologico-liturgique entrai- 
ne une norme canonique differente. 1

1 Cf. Sacrae Disciplinae leges, in AAS, vol. LVVI, pars II, VII-XIV. Cf. La Documentation 
catholique, 1983,245-246.



3

En ce qui concerne directement notre sujet, la Constitution affirme dgale- 
ment: "De lä ddcoule la necessild que les canons du code des figlises orientales 
catholiques aient la meme force juridique que les canons du Code de droit ca- 
nonique de l’feglise latine: qu’ils restent en vigueur tant qu’ils n’ont pas dtd abro- 

g6s ni modifies par l’autorite supdrieure de l’Eglise pour une juste cause, la plus 
importante etant certainement la pleine communion de töutes les feglises orien­
tales avec l’Eglise catholique, ce qui rdpond ä la volont6 de Notre Seigneur Jd- 
sus Christ lui-meme ...2

Le rdtablissement de la pleine communion avec les feglises orientales qui 
sont actuellement en communion partielle entrainera une nouvelle Situation par- 
mi les feglises orientales, qui devra etre 6galement rdglde par de nouvelles nor- 
mes.

Le Code des canons (Codex canonum) nous offre un dldment suppldmen- 
taire pour approfondir notre sujet. Le Code, prdvoit, outre le droit commun, la 
ndcessitd de formulation du droit spdcifique de chaque £glise sui juris. La Con­

stitution affirme: "II faut remarquer que dans ce domaine le Code renvoie, pour 
tout ce qui ne fait pas partie du bien commun ä toutes les figlises orientales, au 
droit propre des Eglises sui juris. A’cet egard, nous demandons ä tous ceux qui 

ont un pouvoir lögislatif dans chacune des Eglises sui juris de le mettre en Oeuv­
re dös que possible, au moyen de normes parliculiöres, en tenant compte ä la 
fois des traditions de leur propre rite et des dispositions du Deuxiöme Concile 
du Vatican".

Cette röflexion sur le rapport entre droit canonique et thöologie peut etre 
ainsi rösumöe:

a) Une öventuellc modification de la base thöologique peut entrainer une 
modification de la norme canonique.

b) A la diversitd du patrimoine theologico-liturgique correspond la diversi- 
tö de la norme canonique.

II. Droit Canonique et Oecumönisme

Les aspects et les implications oecumöniques du Droit canonique döcou- 
lent du fait qu’il rdgit les relations des catholiques avec les autres chrötiens. Pour 

fiue la communion reelle mais partielle existant entre l’feglise catholique et les 
autres Eglises et Communautös ecclösiales soit vöcue de fa^on positive et con- 
structive, il faut des normes de comportemcnt fonddes prdcisdment sur ce degrd

2 Sacri Canones AAS 1990,1033-1044.



4

de communion. La Constitution dogmatique Lumen Gentium affirme: "Avec 
ceux qui, 6tant baptis6s, portent Ie beau nom de chrdtiens sans professer pour- 
tant intdgralement la foi ou sans garder l’unitd de la communion sous le Succes- 
seur de Pierre, l’feglise se sait unie pour de multiples raisons" (n. 15). L’analyse 
de ces "multiples raisons" a amend l’ßglise catholique ä promulguer des normes, 

distintcs et diffdrencides selon les cas, relatives ä certains types de relations avec 
les orthodoxes et avec les protestants.

ßtant fonde sur la theologie, le Droit canonique ne peut pas ne pas tenir 
compte de la communion partielle existant entre l’feglise catholique et les autres 

chrdtiens.
Lc Deuxieme Concile du Vatican, sur la base de cette communion partielle 

et de l’eccldsiologie qui en ddcoule, en tenant dgalement compte de la nouvelle 
Situation psychologique qui en ddcoule, a dmand de nouvelles normes pour les 
relations occumeniques. En raison de la base thdologique et de l’esprit qui les 
anime, on peut les synthdtiser dans les normes gdndrales sur les possibilitds et les 
limites de la communicatio in sacris. "II n’est pas permis de considdrer la comm- 
unicatio in sacris comme un moyen ä employer sans discernement pour rdtablir 
l’unitd des chrdtiens. Deux principcs rdglent principalement cette communicatio: 
exprimer l’unitd de l’figlise; faire participer aux moyens de gräce. Elle est, la 

plupart du temps (plerumque), empcchde du point de vue de l’unitd; la gräce ä 
procurer la recommande quelquefois (quandoque)"3.

Aprds le Deuxieme Concile du Vatican, l’Eglise catholique a dmand diffd- 
rentes normes4 pour rdpondre aux ndcessitds pastorales qui se prdsentaient, jus- 
qu’ä la publication des deux Codes (1983 et 1990) qui donnent les Principes gd- 
ndraux pour l’feglise catholique, en ce qui concerne les relations oecumdniques. 

Enfin la nouvelle edition du Directoirc pour l’application des principes et des 
normes sur l’oecumenisme qui vient de paraitre, rassemble, coordoime, illustre 
et prdcise ces normes5.

Ces principes, fondds d’une part sur des bases thdologiques et eccldsiologi- 
ques prdcises et, d’autre part, issus d’une exigence spirituelle de rdponse add-

3 Unitatis redintegratio n. 8
4 Cf. en particulier lc Directoirc occumdnique, AAS 1967, 574-592, AAS 1970, 705-724; le 

Motu Proprio Matrimonia Mixta AAS 1970, 257-263; L’Instruction sur l’admission des autres chrd­
tiens ä la communion eucharistique dans l’Bglise catholique, AAS 1972, 518-525; la Note sur certai- 
nes interprdtations de l’Instruction sur l’admission d’autres chrdtiens ä la communion eucharistique 
dans l’ßglise catholique, AAS 1973,616-619.

5 Conseil pontifical pour la promotion de l'unitd des chrdtiens, Directoirc pour tapplication 
des principes ct des normes sur toccumdnismc, Citd du Vatican, 1993. Le Directoirc a dtd approuvd 
par lc Saint-Pdre Jean-Paul II au moyen de cette formule: "Sa Saintetd le Pape Jean-Paul II a appro­
uvd ce Dircctoire le 25 mars 1993. II l’a confirmd de son autoritd et il en a ordonnd la publication.



5

quatc ä des problemes de vie, rendront plus facile la coexistence, ou plutöt, la 
commu-nion toujours plus dtroite entre les Eglises et Communaut6s eccldsiales 
en Europe, et ailleurs. Ccs normes generales sont en effet particulidrement ap­
plicables dans les pays oü coexistent diffdrentes confessions chrdtiennes, comme 
en Europe oü Fon a une prdsence nombreuse et ancienne des Eglises catholi- 

que, orthodoxe et protestante et oü la division entre catholiques et orthodoxes et 
entre catholiques et protestants a vu le jour.

Ce sont les dldments du rdcent6 Directoire oecumdnique, synthdse normati­
ve de l’Eglise catholique en matiere oecumdnique, que je vais prdsenter ici, not- 

amment ceux qui ont pour objectif d’approfondir les relations entre chrdtiens et 
par lä d’amdliorer la coexistence ou convivialitd en la rendant plus dynamique et 
dtroite.

a) La communion entre l’Eglise catholique et les autres chrdtiens

La condition essentielle pour l’dtablissement des relations entre l’Eglise ca­
tholique et les autres Eglises et Communautds eccldsiales est l’affirmation de la 

communion objective existant entre catholiques et autres chrdtiens.
'L’Eglise catholique se sait unie pour de multiples raisons" (cf. Lumen 

Gentium, 15) aux autres Eglises et Communautds eccldsiales. Elle est, ä un cer- 
tain degrd, en communion rdelle bien qu’imparfaite avec eiles. Cette communion 
est diffdrenciee. Alors qu’en ce qui concerne toutes les Eglises et Communautds 
eccldsiales sans distinction, le DO reprend l’affirmation conciliaire gdndrale se- 
lon laquelle "l’Esprit du Christ ne refuse pas de se servir d’elles comme de moy- 

ens de salut" (DO, 18; Unitatis Redintegratio, n° 3), il indique, toujours selon 
l’enseignement conciliaire, "les dldments qui sont partagds par l’Eglise catholi­
que et les Eglises orientales, d’une part, et par l’Eglise catholique et les autres 
Eglises et communautds eccldsiales d’autre part" (ibidem). Ici, le DO se rdfüre ä 
Unitatis Redintegratio 14-18 en cc qui concerne les Eglises orthodoxes, et ä Un­

itatis Redintegratio 21-23 en cc qui concerne les communautds issues de la Rd- 
lorme. Cette rdfdrence englobe une vaste gamme de situations diffdrencides. El­
les vont de ce qui est dit au n° 3 du Ddcret en question - "parmi les dldments ou 
les biens par Fensemble desquels l’Eglise se construit et est vivifide, plusieurs et 

meme beaucoup, et de grande valeur, peuvent exister en dehors des limites visi-

Nonobstant toutes choses contraires". Dans la suite du texte, le Directoire sera cit£ de facon abrd- 
gce, DO.

6 La Präsentation en a ete' faite le 8 juin 1993. Cf. L’Osservatore romano, 9 juin 1993.



6

bles de l’liglise catholique" - aux situations ddcrites au n° 15 du meme D6cret 
concernant les figlises orthodoxes ("Par la c616bration de l’Eucharistie du Seig­
neur en chaque Eglise particuliüre, l’feglise de Dieu s’6difie et grandit").

b) La Communicatio in sacris

S’agissant de la coexistence de plusieurs communautds eccl6siales dans un 
meme lieu, une importance toute spdciale doit etre donn6e ä la norme concer­
nant la possibilitd de communicatio in sacris, domaine que chaque feglise consi- 

döre g6n6ralement comme un patrimoine prdcieux et jalousement gard6, et au- 
quel s’applique la propre doctrine eccl6siologique.

Le DO rassemble les normes relatives ä la communicatio in sacris7 et en 
propose Papplication ä la lumiüre de l’expörience basde sur une attitude de re- 
spect inhdrent ä ce domaine ddlicat et aux exigences des fidöles catholiques ou 
appartenant ä d’autres Eglises et Communautds eccldsiales.

Le Droit canonique de l’feglise catholique prövoit la possibilitd, pour les 

non catholiques8 de recourir, sous certaines conditions, ä un ministre catholique 
pour recevoir les sacrements de l’Eucharistie, de la pdnitence et de l’onction des 
malades, aussi bien que pour les catholiques9 d’avoir recours, dans certaines 
circons-tances, ä des ministres d’autres ßglises et Communautds eccldsiales10.

Ce principe de rdciprocitd se fonde sur la communion objectivement exi- 
stante, tandis que les conditions requises indiquent d’une part les divers degrds 
de communion existant avec chaque Communautd eccldsiale et d’autre part les 
cas d’exception, soulignant que la Situation eccldsiale normale est la pleine 
commu-nion.

La condition selon laquelle dans tous les cas cette demande d’admission 
aux sacrements doit etre faite librement et spontandment (sponte), a pour but 
d’dviter toute violence spirituelle sur la personne et d’empecher un usage impro­

7 Ce sujet constitue presque intdgralement le 4dme chapitre intituld "Communion de vie et 
d’activite spirituelle parmi les baptisds", nn. 92-142. Apres la Präsentation du sacrement du baptfime 
comme "lien sacramentel de l’unitd existant entre tous ceux qui, par Iui, sont re-nds" (n. 92), le chapi­
tre traitc du partage d’activitds et de ressources spirituelles, dont la pridre en commun, puis du par- 
tagc de vie sacramentelle, spdcialement de l’Eucharistie. Ce sujet est abordd en deux paragraphes 
distincts: le premier (nn. 122-128) concerne les relations avec les orthodoxes, le second, cellcs avec 
les protestants. Certaines de ces normes ne sont pas seulement distinctes, mais differentes. La moti- 
vation de la diversitd des normes provient, en demidre analyse, de la diffdrence de Situation relative 
au ministdre ordonnd et ä la succession apostolique.

8 CIC, can 844,3-4; CCEO, can 671,34.
9 CIC, can 844,2; CCEO, can 671,2.
10 Dans ce cas, les deux Codes prdvoient que les catholiques peuvent demander ces sacre­

ments ä des ministres non-catholiqucs "dans l’fjglise desquels ces sacrements sont valides“ (CIC, 844, 
2; CCEO, 671,2).



7

pre de la communicatio in sacris en faisant de cette derniere un instrument ou 
une simple occasion de prosölytismc ddguisö.

La preuvc que cet esprit de rcspect et de loyaut6 est prdscnt aussi bien 
dans les deux Codes que dans le DO rdsulte de la norme qui demande aux £ve- 

ques ca-tholiqucs de n’"6tablir de norme gdndrale qu’apres consultation de l’au- 
toritd compdtente, au moins locale, et de l’autre figlise ou Communautd eccldsi- 

ale concernde"".
D’autres dldments, bien que secondaires, indiquent bien et encourageant le 

lien dtroit entre les diverses Communions chrdtiennes: il s’agit des normes relati­
ves ä la possibilitd d’exercer le rölc de parrain11 12 au bapteme, de tdmoin'3 au ma- 
riage, de l’usage en commun des lieux de culte’4 et des objets sacrds.

Une place particulidre est donnde ä la pridre commune, comme expression 
de l’unitd existante, pour implorer la pleine unitd et manifester l’engagement 
concret dans cette recherche. Elle manifeste la communion et la solidaritd chrd- 
tienne'5.

c) Les mariages mixtes

Le nombre Croissant des mariages mixtes'6 en diverses parties du monde 
favorise les contacts non seulement entre les personnes et les familles d’origine 

mais dgalement entre les Communautds auxquelles eiles appartiennent. Les ma­
riages mixtes ont une importance capitale pour les relations entre les ßglises 

mais aussi dans le cadre de la convivialitd sociale.
L’orientation de fond du Directoire est bien illustrde par cette affirmation: 

"II faudrait, en meine temps, respectcr la Situation spdciale de chaque couple, la 
conscicnce de chaque conjoint et la saintctd du mariagc sacramentel lui- 
meme"17.

11 CIC, can 844,5 et CCEO, can 671,5; DO, n. 130.
12 Prdcisdmcnt: les deux Codes et le DO admettent qu'un Protestant puisse "Ctre admis com- 

mc tdmoin du baptdme, mais seulement en mfimc temps qu’un parrain catholiquc" (DO 98a), tandis 
qu’"il est permis pour une justc raison d'admcttrc un fiddle oriental au röle de parrain en m£me 
temps qu’un parrain catholiquc (ou une marrainc catholique) au baptdme d’un enfant ou d’un adulte
catholiquc" (98b).

13 DO n. 128 et n. 136.
14 Ibidem nn. 102,103 et 106.
15 Ib.nn. 108-115.
16 Le Directoire met en cvidcncc les difficultds inhdrentes ä de tcls manages (n. 144), maus en 

mSmc temps, dans la ligne de l’Exhortation apostolique Familiaris Consortio, il affirme qu'ils "prd- 
sentent de nombreux dldments qu’il est bon de valoriser et de ddveloppcr, soit pour leur valcur in- 
trinsdque, soit pour la contribution qu’ils peuvent apporlcr au mouvement oecumdnique" (n. 145).

17 DO n. 146.



8

La permission pour la c616bration du mariage mixte peut etre accord6e 
chaque fois que se pr6sente "une cause juste et raisonnable"18 19. Tandis qu’il est 
demandd ä la partie catholique de s’engager "ä faire son possible pour que tous 
les enfants soient baptis6s et 6duqu6s dans l’&glise catholique" et d’etre prete ä 

6carter les dangers d’abandon de la foi59, il lui est 6galement recommande de re- 
specter "la libertö religieuse et la conscience de l’autre parent"20.

Bien entendu la difl'örence de Situation dans les rapports entre catholiques 
et orthodoxes d’une part et entre catholiques et protestants d’autre part, se t6- 
percute ögalement dans le cas des mariages mixtes21.

Pour tous les mariages mixtes, le DO recommande ceci: "pour favoriser une 
compr6hension et une unit6 plus grandes, chaque conjoint devrait apprendre ä 
mieux connaitre les convictions religieuses de l’autre et les enseignements et les 
pratiques religieuses de l’liglise ou Communautd eccldsiale ä laquelle cet autre 
appartient"22. En outre, le Directoire conseille de faire une d6marche positive 
"pour cr6er des liens avec le ministre de I’autre figlise ou Communaut6 ecc!6sia- 

le, meme si cela ne s’avöre pas toujours facile". Mais, "de fagon g6n6rale, les ren- 
contres mutuelles de pasteurs chr6tiens, visant ä soutenir ces mariages et ä en 
maintenir les valeurs, peuvent etre un excellent terrain de collaboration oecunte- 
nique"23. Tout en soulignant la nöcessite d’une seule24 c616bration du mariage, le 
DO prövoit la possibilitd de la pr6sence et d’une certaine participation active du 
pretre catholique dans un mariage r6gulterement c616br6 dans une 6glise non 
catholique et celle d’un ministre d’une autre figlise ou Communautö eccl6siale 

dans un mariage c616br6 dans l’dglise catholique25. En ce qui concerne la que- 
stion toujours ouverte et douloureuse de la Communicatio in sacris dans les fa- 
milles mixtes, le Directoire, tout en affirmant qu’il faut appliquer les normes g6- 
ndrales existant en la mattere, note qu’on doit "tenir compte de cette Situation 
particultere de la rcception du sacrement du mariage chr6tien par deux chr6- 
tiens baptises"26.

18 Ib. n. 150
19 Ib. n. 150.
20 Ib. n. 151.
21 Pour un manage mixte entre une partie catholique et une partie orthodoxe la forme n’est 

requise que pour la lic^ite (DO n. 153), tandis que pour un mariage mixte entre une partie catholi­
que et une partie protestantc, la forme est requise pour la validitd (DO n. 153). Une dispense peut 
fitrc accordde pour des raisons graves. Le Directoire donne l’indication suivante pour la dispense de 
la forme: "L’obligation, imposde par certaincs Eglises ou Communautds eccldsiales, d’observer leur 
propre forme de mariage n’est pas une cause de dispense automatiquc de la forme canonique catho- 
liquc. Les situations particuliercs de ce genre doivent dtre l’objet du dialogue entre les Eglises, au 
moins au niveau local".

22 DO, n. 149.
23 DO n. 147.
24 Ib. n. 156.



9

Les mariages mixtes sont l’occasion d’dtablir des relations positives entre 
les diffdrentes feglises et Communautds eccldsiales, non seulement sur les fins 

gdndrales du mariage dans le plan de Dieu et au niveau de la socidtd, mais dgale- 

ment en ce qui conccrne l’harmonisation des initiatives pastorales qui serviront ä 
la fois au bien des familles et aux relations entre les figlises. Les principes 
d’estime et de respect des convictions religieuses rdciproques, de la libertd reli- 
gieuse et de la conscience, peuvent fournir des dldments positifs ä la convivialitd, 
memc civile.

d) La formation oecumdnique

Le DO consacre un chapitre entier ä la formation oecumdnique25 26 27. Le but 
recherchd est bien dvidemment d’assurer la compdtence des catholiques engagds 
dans l’oecumdnisme. Cependant, une fois appliqude aux relations avec les autres 
chrdtiens, cette formation peut entrainer de meilleures formes de convivialitd 

entre chrdtiens.
J’en Signale ci-dessous quelques-unes qui me paraissent prioritaires.

1. La formation des catholiques, meme dans le domaine oecumdnique, se 
base sur leur identititd eccldsiale spdcifique, tout en restant ouverte ä la relation 

avec les autres chrdtiens, dont le patrimoine est prdsentd de fagon positive et 
comme une source d’enrichissement. Une teile formation met en valeur "les ri- 
chesses de liturgie, spiritualitd et de doctrine qui sont propres ä chaque comm- 
union, mais qui peuvent aider les chrdtiens ä obtenir une connaissance plus pro- 
fonde de la nature de l’feglise1'28.

2. Une formation oecumdnique addquate doit promouvoir une connaissan­
ce loyale et correcte des autres figliscs et Communautds eccldsiales (leur histoi- 
re, thdologie, discipline, structure et Organisation) et des relations oecumdni- 

ques actuelles. "La connaissance de l’histoire des divisions et des efforts de rd- 
conciliation et aussi des positions doctrinales des autres ßglises et Communau- 
t6s eccldsiales permet d’analyser les problemes en leur contexte socio-culturel et

25 Ib. nn. 157 ct 158.
26 Ib n. 159.
27 Le chapitre III du Directoirc oecumdnique traite de la formation oecumdnique gdndralc de 

lous les fideles et, en particulier, des ministres ordonnes et des ministres et collaborateurs pastoraux 
non ordonnds; de la formation oecumdnique spdcialisee et de la formation permanente.

28 DO, n. 76b.



10

de discerner dans les expressions de la foi ce qm est diversitd ldgitime et ce qui 
est divergence incompatible avec la foi catholique"29.

Tout ceci permet une meilleur comprdhension rdciproque, ndcessaire pour 
une union etroite et progressive entre les diverses communaut6s chrdtiennes.

3. Dans cette perspective, la formation a spdcialement pour fonction de pu- 
rifier la mdmoire historique et d’dliminer progressivement tous les prdjugds. 
"L’es- prit de charitd, de respect et de dialogue exigent l’dlimination des prdju- 
ges et des paroles qui deforment l’imagc des autres frdres chrdtiens. Ceci vaut 
aussi pour les dcoles catholiques"30.

4. Un autre principe sous-jacent du Directoire, essentiel pour la conviviali- 
td, est "le respect de la conscience et de la conviction personnelles de quiconquc 
expose un aspect ou une doctrine de sa propre feglise"3’. L’6ducation au respect 

de la libertd religieuse est toujours davantage une exigence non seulement pour 
motifs religieux mais aussi pour une correcte convivialitd civile.

5. L’dducation au dialogue revet des caractdristiques propres dans une so- 
ciete de plus en plus pluraliste32.

6. Düs le catdchisme, la formation oecumdnique a pour but d’accroitre 
l’esprit de communion, de comprdhension, de dialogue et l’engagement person- 
nel pour l’unitd33. Les aspects oecumdniques de l’dducation chrdtienne - prenant 
scrupuleusement en compte les 616ments cit6s - en famille, ä l’ficole, dans les s6- 
minaires, dans les facultds de thfeologie, dans les universitds, ne pourront qu’etre 
b6n6fiques aux nouvelles gdnörations chrdtiennes auxquelles elles procureront 
une ouverture, un sens du respect, et une majeure objectivitd.

III. Droit Canonique et Dialogue Thdologique

Le droit canonique - comme on Fa ddjä affirmd - est en lien dtroit avec la 
thdologie, dans les relations interconfessionnelles il est donc ddpendant du Con­
sensus thdologique. Puisque ce consensus est en cours d’dlaboration, le droit ca-

29 Ib. n. S7b; cfr. 61b.
30 Ib. n. 68a.
31 Ib. n. 87e.
32 Ib. nn. 87e et 61d.
33 Ib. n. 61c.



11

nonique, dans le domaine oecumdnique, est li6 au progres du dialogue thöologi- 
que.

Le dialogue oecum6nique est le ph6nom6ne le plus remarquable du monde 
chrdtien ä partir du Deuxidme Concile du Vatican34.

Le Concile lui-meme a posd les bases thdologiques d’une nouvelle vision de 
l’eccldsiologie des autres 6glises et Communautds eccldsiales35 36, et en a tird les 

consdqucnces notamment en ce qui concerne la discipline des mariages mixtes38 
et toute la question de la communicatio in sacris37.

Le ddveloppemcnt des relations entre les diverses confessions a progressi- 
vement conduit ä l’adaptation des normes disciplinaires dans les diffdrents sec- 
teurs, notamment ceux dvoquds plus haut. La publication du Directoire oecumd­
nique (1967-1970) et la recentc ddition rdvisde (1993) en sont la preuve. Le Pape 
Jean-Paul II, indiquant la ndcessitd de mettre ä jour le Directoire oecumdnique 
a souli-gnd combien "il fallait tenir compte du nouveau Code de Droit canonique 
et des progres du mouvement oecumdnique auquel il veut directement contribu- 
er"38.

Le dialogue thdologique influence ainsi, de manidre indirecte, les relations 
entre les diffdrentes figlises et Communautds eccldsiales. Mais il existe des influ- 
ences plus immddiates. Cela m’amdne ä analyser bridvement le cas tout rdcent 
de la Vlldme Session pleniere de la Commission mixte de dialogue thdologique 
entre l’feglise catholique et l’ßglise orthodoxe sur le thdme: L’uniatisme, mdtho- 
de d’union du passd, et la recherche actuelle de la pleine communion39. Il s’agis- 
sait d’affronter, du point de vue eccldsiologique et pratique, une question brü- 
lante dan.-, les relations entre orthodoxes et catholiques, question qui, en plusie-

34 En ce qui concemc le dialogue catholiquc-orthodoxc, cf. Tomos Agapis, Vatican-Phanar 
1958-1970, Rome-Istanbul. 1971 (en franqais et en grcc); une ddition anglaise plus rdcentc a dtd am- 
plifiee: Towards thc Hcaling of Schisnt, the Sees of Rome and Constantinoplc. Public Statements 
and Corrcspondance bctwccn thc Holy See and thc Ecumenical Patriarchate, 1958-1984. Ed. and 
Irans, by EJ. Stormon, New York 1987; cf. egalcmcnt P. McPARTLAN, One in 2000? lowards 
Catholic-Orthodox Unity. Agrecd Statements and Parish Papers, St Paulus Middlegreen 1993. Ce 
volumc public les trois premiers documents de la Commission mixte (1982,1987,1988), pr^eödds par 
une introduction sur l’itcr du dialogue par E.F. FORTINO, co-sccrdtaire de la Commission mixte in­
ternationale pour le dialogue thdologique entre l’jßglise catholique et l’Eglise orthodoxe.

35 Cf. Constitution dogmatique Lumen Gentium, nn. 8 et 15; Unitatis redintegratio, nn. 3 et 
14-18; 19.23.

36 Oricntalium Ecclesiarum, n. 18.
37 Unitatis Redintegratio, nn. 8 et 15; Orientalium Ecclcsiarum, nn. 26-27.
38 Cf. AAS 1985,1148-1159: Discount ä la Curie Romaine ä l’occasion du 25dme annivcisajre 

du Secrdtariat pour l'unitd des chrdticns; cf. La Documentation catholique 1985, 771; Service 
d'Informalion du Secrdtariat pour l'unitd des chrdticns, n. 59 (1985/III-IV) 3.

39 La rdunion s’cst tenue ä l'ßcole thdologique du Patriarcat grec-orthodoxe d'Antiochc (Ba- 
lamand, Liban), du 17 au 24 juin 1993. Cf. L’Osservatore Romano 27 juin 1993.



12

urs occasions et en diff6rents lieux, a opposd catholiques et orthodoxes avec une
violence qui n’a pas 6t6 sculement verbale.

Le document 6tabli en commun par la Commission mixte ä l’issue de la

Session pl6niöre40 marque "une nouvelle 6tape" du dialogue catholi- 
que-orthodoxe, comme l’a d6fmie le Pape Jean-Paul II41. Plus encore, il faut af- 
firmer quc l’accord constitue un 616ment Capital pour la solution theologjque et 
pratique d’un probleme qui perturbe la coeastence entre les Communaut6s; sa 
solution pourra ramener la s6r6nit6 et une convivialit6 plus cordiale.

Dans certains pays comme l’Ukraine et la Roumanie, la reconnaissance de 
l’Eglise catholique de rite byzantin, aprfes un demi-si&cle de Suppression par la 
violence, a cr66 de fortes tensions, notamment en ce qui concerne le problöme 

pratique de la propriöte et de l’usage des lieux de culte. La poldmique est all6e 
de l’accusation de pros61ytisme, jusqu’ä l’usage de la violence et jusqu’ä la n6ga- 
tion de la 16gitimit6 de l’existence de telles communaut6s orientales en pleine 
com-munion avec Rome ainsi que de leur action pastorale42.

Une premidre r6flexion avait 6t6 d6jä partiellement mende au cours de la 
6dme session plönidre de la Commission mixte (Freising, Allcmagne, 1990). Te- 
nue dans le contexte de la chute des rdgimes communistes et l’instauration des 
nouvelles ddmocraties qui affirmaient le respect des libertds fondamentales, not­
amment religieuses, et sous la pression psychologique d’une question brülante43, 
la session a rdussi ndanmoins ä faire quelques ddclarations importantes44 visant

40 Le texte du document a 6t6 publid dans le Service d’Information du Conseil pontifical pour 
la promotion de l’unitd des chr^tiens, n. 83 (1993/11) 100-103.

41 Cf. L’Osservatore Romano 30 juin-ler juillet 1993, 8. Le Pape a dit entre autrcs: "Les rdsul- 
tats de la r^union de Balamand dcvraient aider toutes les Bglises locales orthodoxes et toutes les 
ßglises locales catholiques, latines et orientales, qui vivent dans une mfimc r£gion, ä s’cngager da- 
vantage dans le dialogue de la charite et ä instaurer ou a poursuivre des relations de collaboration".

42 Cf. Discours de S. Em. SPYRIDON, DdMgud fratemel du Patriarcat oecumdnique, a l’As- 
scmbMe speciaie du Synode des evfiques pour l'Europe (1991), in: Service d’Information, n. 81 
(1992/III-IV) 124 ss. Le mdtropolitc d'Italie a indiqu£ les raisons suivantes comme causes des nou­
velles tensions: "la renaissance des bglises catholiques de rite oriental, appeldes aussi "uniates", 
souvent accompagnees d'aetes d’une violence inhabituelle ... (...). La erdation de structures eccldsia- 
lcs paralidles aux structures orthodoxes sdculaircs ...” (125). Le principe sous-jacent ä ces raisons est 
celui de l’appartenance canonique d’un territoire ä une Öglise, la vexata quaestio du "territoire cano- 
nique".

43 Le programme prevu par la Commission pour la 6tbme session pldnidre dtait l'examen du 
projet de document intituld: "Consdquences cccldsiologiques et canoniques de la structure sacra- 
mentelle de l’bglise. Synodalitd et autoritd dans l’Öglise". Les orthodoxes ont demandd de traiter la 
question de l’"uniatisme". Le document final affirme: "ßtant donnd la Situation conflictuelle qui prd- 
vaut dans certaines rdgions entre des figlises orientales catholiques de rite byzantin et l'Eglise ortho­
doxe, le probldme de l’"uniatisme" est urgent et doit avoir la prioritd sur les autres thdmes appelds ä 
fitre discutds dans le dialogue". Service d’Information, n. 73 (1990/11).

44 Le communiqud de presse dtabli en commun a 6t6 publid en Service d’Information, n. 73, 
1990, pp. 54-55. Sur la reunion et sur le theme traitri, cf. E.F. FORTINO, II dialogo con l’Ortodossia 
e le Chiese orientali cattoliche, in: Oriente cristiano 3 (1990) 3-9. A. de HALLEUX, Uniatisme et 
Communion, le texte catholiquc-orthodoxe de Freising, in: Revue thiSologique de Louvain 22 (1991)



13

ä trouver une solution ä un probldme qui semblait bioquer le dialoguc thdologi- 

que entre catholiques et orthodoxes.

a) Tout d’abord, la declaration de Freising45 affirme Ie nouveau contexte 
politique et psychologique dans lequel la question se pose, ä savoir celui du re- 
spect des principes de la libcrt6 de conscience et de la libertd religieuse. "Le re­
tour de vastes r6gions ä la libertd religieuse est tant pour les orthodoxes que 

pour les ca-tholiques qui, durant des ddeennies, ont tous tant souffert des persd- 
cutions, un motif de profonde action de gräce envers Dieu, montrant une fois de 
plus que c’est Lui le Seigneur de Fhistoire" (n. 4). Plus loin le document affirme: 
"La libertd religieuse des personnes et des communautds est non seulement un 
droit qui doit etre totalement respect6, mais aussi, pour des chrdtiens vivant de 
la meme vie divine, un don de l’Esprit en vue de l’ddification du Corps du Christ 
jusqu’ä la pldnitude de sa taille" (n. 7a). II s’cnsuit qu’on en vient ä rejeter l’usa- 
ge de toute forme indue de prosdlytisme, d’oü qu’il vienne: "Tout effort visant ä 
faire passer des fiddles d’une Eglise ä une autre, ce qui est commundment appe- 

16 "prosdlytisme", est ä exclure comrne un ddtournement de l’dnergie pastorale" 
(n. 7c).

b) Le document dtablissait une nette distinction entre l’cxistence des fegli- 

ses orientales catholiques et le prosdlytisme. La Situation dtait en effet rendue 
plus compliqude encore par l’identification incxacte entre les deux dans le passd.

c) Le document distinguait nettement entre l’existence des £glises orienta­

les catholiques et la mdthode de l’uniatisme, cette dernidre dtant rejetde en tant 
que mdthode de dialogue. II l’explique ainsi: "le terme uniatisme ddsigne ici l’ef- 
fort de rdaliser l’unitd de l’feglise en sdparant de l’feglise orthodoxe des comm- 
unautds ou des fiddles orthodoxes ... Dans cc sens (...) nous rejetons l’uniatisme 

comme mdthode de recherchc d’unitd parce qu’opposd ä la Tradition commune 
de nos Eglises" (n. 6b). La Commission mixte n’a considdrd la question de ce 
qu’on appelle uniatisme qu’en tant que mdthode d’unitd utilisde ä une dpoquc 
ddterminde46.

3-29; V. PERI, I diritti canonici di ogni Chicsa “in un luogo e in un tempo : Qucstiom attuali cd cc- 
clcsiologica antica, in: Lo scambio fratemo fra Ic Chicse. Componenti stonche della comumone, 
Vatican 1993,405 ss. „

45 On trouvera 1c document cn Service d’Information, n. 73 (1990/11) 54-55.
46 Pour une information historique plus ddtailhJc, cf. V. PERI, Considcrazioni sull uniatismo, 

in: Lo Scambio fratemo tra le Chicse, op. eit-, 365-404.



14

Dans une Lettre importante aux feveques du Continent europden sur ies 

relations entre catholiques et orthodoxes dans la nouvelle Situation de PEurope 
centrale et orientale, le Pape Jean-Paul II a ddclarh: "De nos jours, le dialogue 
thdologique tend vers ce but (= l’unit6) en utilisant de nouvelles mdthodes et 
avec une perspective d’ensemble diff6rente, selon les enseignements et les indi- 
cations du Deuxihme Concile du Vatican"47.

La m6thode actuelle est le dialogue entre l’ßglise catholique et toutes les 

Eglises orthodoxes en vue de la pleine communion entre tous les catholiques et 
tous les orthodoxes.

d) La libert6 affirm6e "exclut absolument toute violence, directe ou indirec- 
te, physique ou morale" (n. 7a).

e) Le document d6clare: "nous croyons que le dialogue, qui est le moyen le 
plus juste pour tendre vers l’unitö, est aussi la maniüre la plus indiqu6e pour af- 
fronter les probIhmes, en particulier celui de l’uniatisme" (n. 8).

La VII session pl6nihre de la Commission mixte internationale pour le dia­
logue thöologique entre l’Eglise catholique et l’Eglise orthdoxe (Balamand, Li- 
ban, 17-24 juin 1993), a repris le sujet en l’approfondissant et en le compldtant.

Le document de Balamand48, dans la ligne du Communiqu6 de Freising, 
est bas6 sur trois principes fondamentaux: le respect de la libertd religieuse, le 
droit des Eglises orientales ä exister et ä agir, le refus de ce qui est appel6 "unia- 
tisme" comme m6thode de recherche d’unitd entre catholiques et orthodoxes.

a) le Document affirme que "reste ferme l’inviolable libert6 des personnes 
et l’obligation universelle de suivre les exigences de la conscience" (n. 15). Cette 
affirmation se situe dans la ligne des D6crets conciliaires sur la libert6 religieuse 
et sur l’oecumdnisme. Ce dernier affirme que la rdconciliation des personnes qui 
dösirent la pleine communion avec l’feglise catholique "Sh distingue, par sa natu- 

re, de l’initiative oecumhnique", mais "il n’y a entre dies aucune Opposition, puis- 
que l’une et l’autre prochdent d’une disposition admirable de Dieu" (UR n. 4). 
Ce principe justifie tant le choix personnel d’adhhrer ä l’feglise catholique ou ä 
l’feglise orthodoxe que celui de revenir officiellement dans 1’fEglise catholique de 
la part des communauths qui ont 6t6 contraintes49 ä se rattacher ä l’feglise ortho­

47 Lettre du Saint-Pere Jean-Paul II aux Iivfiques du Continent Europden sur les rapports en­
tre catholiques et orthodoxes dans la nouvelle Situation de l’Europe centrale et orientale, 31 mai 
1991, n.4, publice en Service d’Information, n. 81 (1992/III-IV) lOlss.

48 Le document a 6t6 publid dans le Service d’Information, n. 83 (1993/11), 99-104.



15

doxe, comme cela s’est produit en Ukraine, Slovaquie et Roumanie en 1946- 
1948.

b) "En ce qui concerne les Eglises orientales catholiques, il est clair qu’elles 
ont, comme partie de la Communion catholique, le droit d’exister et d’agir pour 
rdpondre aux besoins spiritucls de leurs fidüles" (n. 3). Par consdquent, "il faut 
que ces feglises soient intdgrdes, tant au niveau local qu’au niveau universel, au 
dialogue de la charitd dans le respect mutuel et la confiance rdciproque retrou- 
vde, et qu’ellcs entrent dans le dialogue thdologique avec toutes ses implications 

pratiques" (n. 16).

c) Le Document reprend la Ddclaration de Freising : "Nous la (= la md- 
thode de l’uniatisme) rejetons comme mdthode de recherche d’unitd parce 
qu’opposde ä la tradition commune de nos feglises". Cette affirmation se rdföre 
uniquement ä la mdthode; l’expression "uniatisme" ne s’applique pas, dans ce 
cas, aux communautds orientales catholiques comme telles. L’affirmation n’a au- 
cune intention de poser un jugement sur l’histoire. Elle se limite ä etre une indi- 
cation mdthodologique prönant une fa?on diffdrente de concevoir la recherche 
de la pleine unitd entre chrdtiens.

Ces trois principes s’appuient sur le principe eccldsiologique de la recon- 
naissance mutuelle de la qualite d’feglises soeurs.

Le Document de Balamand affirme: "De part et d’autre, on reconnait que 
ce que le Christ a confid ä son £glisc - profession de foi apostolique, participa- 
tion aux memes sacrements, surtout ä l’unique sacerdoce cdldbrant l’umque sa- 
crifice du Christ, succession apostolique des Iiveques - ne peut etre considdrd 
comme la propridtd exclusive de nos feglises. Dans ce contexte, il est dvident que 
tout rebapteme est exclu" (n. 13). Le Document ajoute: "C’est la raison pour la- 
quelle l’Eglise ca-tholiquc et l’ßglise orthodoxe se reconnaissent mutuelle- 
ment comme liglises soeurs, responsables ensemble du maintien de l’feglise de 

Dieu dans la fiddlite au dessein divin, tout spdcialement en ce qui concerne l’un- 
itd" (n. 14).

De ces prdmisses thdologiques et disciplinaires ddcoulent des rügles prati­
ques que la Commission mixte recommande pour crder un nouveau climat entre *

4? "Certaincs autoritds civiles ont fait des tentatives pour ramener des catholiques orientaux 
dans l'Eglise de leurs pdres. A cette fin, elles n’h&itaient pas, si l’occasion s’en prisentait, i utiliser 
des moyens inacceptables". Document de Balamand, n. 11.



16

les ßglises, spdcialement lä oü sont apparues rdcemment de vives tensions. Ces 
rdgles vont de la condamnation de la violence (n. 20) au refus de toute forme de 
prosdlytisme (n. 18), au pardon rdciproque (n. 20), ä la volontd d’dcarter tout 
motif de discorde, de mdpris ou de haine (n. 21); plus positivement, elles visent 
ä promouvoir 1’information rdciproque entre les feglises sur les projets pastoraux 

(n. 22), la collaboration pastorale (n. 29), la consultation des fideles sur les ques- 
tions pratiques controversdes (n. 25-26), Putilisation commune des lieux de culte 
(n. 28) pour rdsoudre concrdtement la question dans quelques endroits oü il est 
impossible de construire un autre lieu de culte pour l’autre communautd.

Entre les orientaux catholiques et les orthodoxes, aprös la normalisation 
des figlises orientales de rite byzantin en Ukraine et en Roumanie (1989-1990), 
s’est posee la question de la propridtd et de l’usage des lieux de culte50.

Le Document recommande ä la fois le respect du droit et celui des exigen- 
ces pastorales propres. Dans ce contexte, le dialogue joue un röle spdcifique. Le 
Document commun affirme que la question de la possession ou de la restitution 
des biens eccldsiastiques "ne doit pas etre fondde seulement sur des situations 
passdes ou s’appuyer uniquement sur des principes juridiques gdndraux51, mais 
doivent aussi tenir compte de la complexitd des rdalitds pastorales prdsentes et 
des circonstances locales" (n. 31). C’est dans cette perspective qu’est proposd le 
dialogue local: "Les dirigeants de chacune des communautds concerndes crde- 
ront des commissions paritaires locales ... pour trouver les Solutions aux probld- 
mes concrets et pour faire appliquer ces Solutions dans la vdritd et l’amour, la ju- 
stice et la paix" (n. 26).

Dans cette vision gdndrale, le Document propose de relire ensemble le pas- 
sd pour "offrir ä tous une prdsentation honnete et globale de l’histoire, tendant ä 
une historiographie concordante ou meme commune des deux feglises" (n. 30).

La Commission mixte exprime cette conviction: "Dans la mesure oü ces rd- 
gles seront effectivement regues et fidölement observdes, elles sont de nature ä 
mener ä une solution juste et ddfinitive des difficultds posdes par ces feglises 

orientales catholiques ä l’Eglise orthodoxe" (n. 17)52.

50 Cf. Leltre du Pape Jean-Paul II aux Evdqucs du Continent europden sur la nouvelle Situa­
tion en Europe centrale et orientale, n. 2.

51 En ec qui concerne le probldmc de la restitution des lieux de culte appartenant ä l’Eglise 
grecque catholique qui ont dtd confisquds par le gouvemement en 1948 et confids en partie ä l’Eglise 
orthodoxe, les catholiques de rite oriental en Roumanie ont dcmandd l’application rigoureuse du 
principe de la restitutio in integrum.

52 Le Document de Balamand cit. a dtd publid avec cette prdcision: "Ce document commun, 
corame tous les rdsultats mixtes du dialogue,. engage la responsabilitd propre de la Commission en 
attendant que les Organes compdtents de l'Eglisc catholique et des Eglises orthodoxes expriment 
leur avis ä ce sujet".



17

En attendant, "la Commission recommande fortement que ces rdgles prati- 
ques soient mises en oeuvre par nos feglises, y compris les feglises orientales ca- 
tholiques appelees ä prendre part ä ce dialogue qui devra etre poursuivi dans 
l’atmosphdre sereine necessaire ä son progrüs, vers le rdtablissement de la pleine 

communion" (n. 34).
Ces recommandations et ces Orientations, dont certaines demandent de 

vrais changements pratiques, doivent etre approuvdes par les autoritds respecti- 
ves de l’feglise catholique et des feglises orthodoxes53. H est sür que toutes les 
Orientations contenues dans le Document commun expriment ime vision positive 
qui, avec le tcmps, fera naitre une nouvellc Situation. La commission mixte a 

conscience que "le prdsent Document est une 6tape n6cessaire dans ce dialogue" 
(n. 15). Une 6tape cependant qui peut permettre de trouver un nouveau Statut 

aux relations oecumdniques locales et influencer positivement le dialogue 
catholique-orthodoxe en gdndral.

Le dialogue a ainsi apportd une solide contribution ä la solution d’une 
question eccldsiologique et canonique qui perturbait profonddment la vie con- 
crdte des diffdrents pays europdens.

Conclusion

Pour conclure, nous pouvons faire quelques brdves observations:

a) Le dialogue thdologique entre les diffdrentes figlises et Communautds 
eccldsiales est engagd au niveau mondial avec une implication directe des reprd- 

sentants des Eglises prdsentes en Europe, particulidrement engagdes dans le 
mouvement oecumdnique en raison de la manifestation, prdcisdment en Europe, 
de l’origine et des premidres implications de la division aussi bien entre 1 Orient 
et l’Occident, qu’entre catholiques et protestants.

Dans une Europe traversde par de nouvelles tensions, secoude par des foy- 
ers de guerre oü les motivations nationalistes ont une incidence souvent ddter- 
minante, le dialogue thdologique en cours entre les diffdrentes feglises, avant

53 IS Eglises orlhodoxes font partie de la Commission mixte de dialogue (Constantinople, 
Alexandric, Antioche, Jerusalem, Moscou, Roumanic, Bulgaric, Serbie, Gröce, Chypre, Gcorgie, 
Pologne, Albanic, Tchdcoslovaquie, Finlandc). Etaicnt absentes de la rdunion de Balamand: Jdrusa- 

Serbie, Grcce, Bulgarie, Gcorgie, Tchdcoslovaquic. Le Document de Balamand conclut en for- 
mulant l’espoir d’avoir "supprimd l’obstacle qui a poussd certaines Eglises autociphales ä suspendre 
leur participation au dialogue thdologique et que l’figlise orthodoxe pourra sc rctrouver au complet 
P°ur continuer le travail thdologique si heurcusement commencd’ (n. 35). L’absence de ces Eglises 
rend plus complcxe la rdeeption du Document.



18

meme d’avoir obtenu des rdsultats concrets, constitue une indication de mdtho- 
de et de comportement pour la recherche d’une convivialitd pacifique dans le 
respect des droits de chacun et dans la volontö positive d’une communion plus 
dtroite. II est clairement indiqud que la solution aux problümes ne sera pas trou- 
vde dans l’affrontement souvent violent, mais dans un dialogue qui cherche ä 
identifier, reconnaitre et respecter les droits de chaque personne et de chaque 
Communautd.

b) La perspective dans laquelle se situe la recherche thdologique oecumd- 
nique, ä savoir l’unitd dans la ldgitime diversitd, offre un terrain addquat, oü il 
devient possible de respecter des droits de chaque groupe eccldsial, dans une 
com-munion croissante et harmonieuse, ce qui n’exclut pas la dialectique.

c) Les liens existant entre droit canonique et thdologique, les relations que 
l’Eglise catholique entretient avec les autres Eglises et Communautds eccldsia- 
les, le dialogue thdologique en cours pour la solution des divergences, l’exigence 
meme du dialogue qui est toujours plus rassentie, sont autant de raisons por af- 
firmer que le Code de Droit canonique est susceptible de modification dans le 
futur. II est en fait conditionnd par les rdsultats des dialogues thdologiques et 
par le niveau de consensus qu’ils seront en mesure d’atteindre.

On peut donc affirmer qu’en ce qui concerne la question oecumdnique, le 
dialoge aussi bien que le Droit canonique restent "ouverts".



DAS KIRCHENRECHT UND DER ÖKUMENISCHE DIALOG 
(aus evangelischer Sicht)

19

Von Klaus Schwarz, Hannover

I.

1. Wir leben in einer Zeit, da die Kirchen in vielfältiger Weise durch bi- 
und multilaterale Dialoge nach Wegen zu besserem gegenseitigem Verständnis 
und größer sichtbarer Einheit zwischen den getrennten Gliedern am einen Leib 
Christi suchen. Die Gesprächspartner haben auf diesem Weg an Erfahrung ge­
wonnen. Eine Grunderkenntnis lautet: Das beim Gesprächspartner heute sicht­
bare Bild von Kirche, mit allen - teilweise oft fremden - Formen und Äußerun­

gen ist nur als eine Art Momentaufnahme zu verstehen, der ein historischer Ent­
wicklungsprozeß vorangegangen ist. Nur eine beharrliche und gründliche Rück­
frage nach den Wurzeln und Ursachen, nur das Offenlegen der historischen 
Entwicklungslinien auf dem Weg zur gegenwärtigen kirchlichen Gestalt, mit ih­

rem darin begründeten Ritus und ureigensten Selbstverständnis, kann zu gegen­
seitigem Verständnis der Dialogpartncr führen.

Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen ist im wahrsten Sinne "auf dem 
Weg", sie ist dem ständigen Wechsel der äußeren Situation ausgesetzt und muß 
sich in ihren sichtbaren Formen und Lebensäußerungen darauf entstellen, um 
Gehör zu finden für den ihr aufgetragenen Dienst der Verkündigung des ewi­
gen, heiligenden und rechtfertigenden Wortes Gottes, das in Jesus Christus 
Mensch geworden ist. 2

2. Die Rückfrage nach den historischen Gründen und Linien unterschiedli­
cher kirchlicher Entwicklungen zeitigt oft erstaunliche Ergebnisse. An nicht we­
nigen Punkten werden Übereinstimmungen in fundamentalen Glaubensaussagen 
ins Blickfeld treten, die zur einer Neubewertung und Geringergewichtung der 
bislang im Zentrum der Aufmerksamkeit stehenden Trennungsgründe führen 

müssen. An anderen Stellen werden die tatsächlichen Kontroversfragen schärfer 
und in deutlicheren Konturen als bisher zutage treten, die Möglichkeit zu geziel­
terem Dialog wird eröffnet1. Eine weitere Frucht der historischen Nachfrage



20

zeigt sich in der Erkenntnis, daß Aussagen, die in einen ganz bestimmten, apolo­
getischen Zusammenhang gesprochen wurden, nicht ohne weiteres auf den theo­

logischen Dialog mit anderen Partnern übertragen werden können. Dies gilt ins­
besondere für den Dialog zwischen reformatorischen und orthodoxen Kirchen2.

Bei allen anstehenden Fragen, wie Ergebnisse aus Dialogen unmittelbar im 
Leben und in der Wirklichkeit der evangelischen Dialogpartner aufgenommen 
und rezipiert werden können und rechtliche Gültigkeit erlangen, kommt die 
Rolle des Kirchenrechtes in diesen Prozessen in den Blick. Es bedarf deshalb ei­
ner grundsätzlichen Klärung, welche Funktion dem Kirchenrecht im 
ökumenisch-theologischen Dialog zukommt.

II. Refomiatorische Neuorientierung im Verständnis des kanonischen Rechtes

1. Die Lehre von dem depositum fidei, aus dem in Konsequenz dann der 
römische Katholizismus für seine Dogmen die Infallibilität herleitet, ist im Pro­
testantismus zu keiner Zeit gültig gewesen1 2 3. Luther und die anderen Reformato­
ren haben zwar die Autorität der altkirchlichen Konzilsentscheidungen aner­
kannt; dies jedoch nicht, weil diese Entscheidungen von einem kirchenrechtlich 
und theologisch dazu befugten Konzil getroffen worden wären. Nach der An­
sicht der Reformatoren stimmten diese Konzilsentscheidungen vielmehr sachlich 
mit der Schrift überein und stellten eine notwendige Abgrenzung gegenüber Irr­
lehren dar. Zu keiner Zeit ist also im Bereich des Protestantismus die Auffas­
sung gültig gewesen, bei den Dogmen handle es sich auf Grund ihrer Entste­
hungsgeschichte um unfehlbare Lehrsätze. Die altkirchlichen Dogmen wurden 
von Luther und den Reformatoren daher im Sinne eines Bekenntnisses verstan­
den. Insofern haben sie die altkirchlichen Lehrentscheidungen im wesentlichen

1 Ein Beispiel für die beiden genannten Möglichkeiten stellt m.E. die Studie "Lehrverurteilun- 
gen - kirchentrennend?" dar (Band I-III, herausgegeben von K. LEHMANN und W. PANNEN­
BERG, Freiburg, Göttingen 1986,1989,1990). An vielen Stellen zeigen sich inhaltlich überraschende 
Übereinstimmungen; die grundsätzliche Frage der Ekklesiologie, konzentriert in dem Verständnis 
des Papstamtes und der ihm zugeschricbenen potestas ecclesiastica, bleibt als Trennnungsgrund 
deutlich bestehen. Das "Schreiben an die Bischöfe der katholischen Kirche über einige Aspekte der 
Kirche als Communio" der Kongregation für die Glaubenslehre vom 28. Mai 1992 und das dazu von 
Kardinal Ratzinger in "Osservatore Romano" Nr. 15/16.6.92 veröffentlichte Schreiben haben die o.g. 
offene Frage zu einem ökumenischen Konflikt verschärft.

2 Begriffe wie beispielsweise "synergia", "sola gratia", "sola scriptura" sind aus den Lehrausein­
andersetzungen zwischen reformatorischer und lateinischer Theologie der Reformationszeit mit 
apologetischen Konnotationen belegt, die auf das Gespräch zwischen reformatorischen und ortho­
doxen Kirchen nicht einfach übertragbar sind.

3 Ich folge in diesem Abschnitt im wesentlichen B. LOHSE, Epochen der Dogmengeschichtc, 
Stuttgart 7. Aufl. 1988,15 ff.



21

wieder aufgenommen. Die lehrmäßigen Formulierungen der Reformationskir­
chen heißen deshalb nicht von ungefähr Bekenntnisschriften, weil durch sie das 
Bekenntnis zu Jesus Christus, als dem fleischgewordenen Sohn Gottes zum Aus­

druck kommt. Jesus Christus ist das schöpferische Wort Gottes. Er ist Haupt 
und Hohepriester; die Kirche ist creatura verbi - Geschöpf des göttlichen Wor­
tes - und verfügt darum nicht aus eigener Vollmacht über Gottes Heilsgabe an 
die Welt. Sie hat vielmehr im Gehorsam gegenüber dem Auftrag ihres Herrn zu 

reden und zu handeln und unterliegt selbst seinem richtenden und rettenden 
Wort.

2. Aus dieser Erkenntnis folgt eine zur herkömmlichen römisch- 
katholischen Lehre unterschiedliche ekklesiologische Konzeption, die sich auch 
im Verständnis des Kirchenrechtes niederschlägt. Das Haupt der Kirche ist 
Christus allein; es kann deshalb kein irdisches Haupt und keine Stellvertreter in 
ihr geben. Als ecclesia spiritualis ist diese Kirche der corpus Christi mysticum. 
Die Kirche ist allein auf das Wort gegründet. Der Heilige Geist beruft, sammelt, 
heiligt und erhält die Gläubigen - wie es in der Erklärung Luthers zum dritten 
Glaubensartikel beschrieben wird - als Glieder dieser ecclesia spiritualis, die 
zwar auf Erden wirklich, aber zugleich ecclesia abscondita ist.

Gleichzeitig - und mit der ecclesia spiritualis untrennbar verbunden durch 
die Klammer der Verkündigung - besteht die Kirche als ecclesia universalis; sie 
ist die Taufgemeinschaft, das Ackerfeld, die leibliche Gestalt, in der die ecclesia 
spiritualis durch Wort und Sakrament lebt und wirkt. Entgegen den Thesen des 
kanonischen Rechtes ist sie in ihrer Gesamtheit nicht organisierbar durch eine 
äußere Organisation und Rechtsgewalt. Sie gliedert sich in die Kirchentümer 
der ecclesiae particulares.

Die ecclesia universalis (und particularis) ist von dem geistlichen Gesche­
hen und Charakter der ecclesia spiritualis bestimmt: Sie muß deren Geist in ih­
ren Prinzipien und Institutionen widerspiegeln; sie kann weder über die Bot­
schaft noch über die Gliedschaft der wahren Kirche verfügen4.

Ihr Recht darf eine christliche Freiheit nicht verstricken in Gesetzlichkeit, 
das geistliche Regiment nicht verkehren in weltliche Zwangsgewalt. Die Verkün­
digung - nicht eine äußere, von ihr verselbständigte Ordnung - leitet, sammelt 
und bewahrt die Gläubigen und scheidet sie von den Ungläubigen. Christus

4 Ich folge liier und im folgenden der Darstellung von M. HECKEL, Evangelisches Staatslcxi- 
kon. Stuttgart 3. Aufl. 1987, Spalte 2820 ff.



22

selbst scheidet so durch das Evangelium die Schar der Gläubigen von den Heu­
chelchristen, den getauften Ungläubigen.

Die Kirche beruht deshalb ganz und ausschließlich auf der Verkündigung 
des Evangeliums und auf dem Glauben, den die Verkündigung weckt und findet. 
Das Wort schafft die Kirche, nicht die Gemeinde konstituiert nach reformatori- 
schem Verständnis die Kirche. Wort und Sakrament sind allein die notae eccle- 
siae im bezeugenden, konstitutiven und signifikanten Sinne. Deshalb fällt die äu­
ßere Kirchenverfassung aus dem Bereich des Heilsnotwendigen heraus: Der Pri­
mat Petri und die hierarchisch bischöfliche Organisation werden nicht als Be­
standteil des ius divinum erachtet, sondern dem ius humanum zugerechnet.

3. Im Sinne dieser auf Wort und Sakrament gegründeten Gemeinschaft des 
Glaubens hat die Reformation die Einheit der Kirche verfochten und ebenso 
ihre Einzigkeit, Universalität, Katholizität und Apostolizität. Es gibt allein die 
Einheit der wahren Kirche, der Evangeliumsverkündigung und des Glaubens, 
die keiner hierarchischen Organisation und keines päpstlichen Primates bedarf, 
um ihre apostolische, katholische Universalität und Unität zu wahren. Ein sol­
cher Kirchenbegriff nötigt dann zwangsläufig zur Kirchenreform der nach Mei­
nung der Reformatoren veräußerlichten und verweltlichten Rechtskirche. Aus 
diesem Kirchenbegriff konstituiert sich auch ein gewisses Widerstandsrecht ge­
genüber der dem ius humanum unterstehenden Kirchenstrukturen, wo diese der 
Verkündigung des Evangeliums entgegenstehen. In den Auseinandersetzungen 
des Kirchenkampfes während des Dritten Reiches und in Formulierungen der 
Barmer Bekenntnissynode von 1934 kam dies deutlich zum Ausdruck. 4

4. Der Ursprung der kirchlichen Ordnung liegt im Gottesdienst. Die com- 
munio sanctorum der im Gottesdienst Versammelten ist eine Gemeinschaft der 
Liebe; ihre Ordnung ist eine Liebesordnung. Diese Ordnung ist nach Confessio 
Augustana (CA) XV um der Liebe und des Friedens Willen zu halten.

Aus der Herrschaft Christi und seinem hohepriesterlichen Amt ergibt sich, 
daß er der einzige Mittler ist. Vor ihm sind alle gleich. "Der Gedanke der 
Gleichheit der Christen läßt alle geistlichen Stufungen und Unterscheidungen in 
der Kirche hinfällig werden. Mit der fallenden Scheidung zwischen Klerus und 
Laien ist dem kanonischen Recht der Boden entzogen. Der Christenstand ist 
Kraft göttlichen Rechtes der einzige Stand in der Kirche; er duldet weder die 
Herrschaft noch die Privilegien und Exemtionen des kanonischen Priesterstan­
des5". Die Gleichheit der Christen und die Unmittelbarkeit gegenüber Christus



23

als ihrem Herren kommt in dem Gedanken vom "Priestertum aller Gläubigen" 
zum Ausdruck. Als oberste Instanz der Christenheit wird zwar das Konzil aner­
kannt. Ihm steht ein Recht zur Definition von Glaubensfragen und zur Entschei­
dung des Glaubensstreites zu. Als Repräsentation der gesamten ecclesia univer- 
salis ist das Konzil dem Papst übergeordnet. Allerdings wird jedoch deutlich 
festgestellt, daß auch das Konzil eine - wenn auch notwendige - Institution des 
ius humanum in der Kirche ist. Das Konzil spricht nur dann aus der Vollmacht 
des Geistes und für den Gläubigen im Glauben verbindlich, wenn in ihm die 
wahre, geistliche Kirche handelt und es sich deshalb der Majestät und der 
Wahrheit des Wortes Gottes beugt, sie verkündet und vollzieht. Das Konzil kann 
über die Wahrheit des Evangeliums nicht verfügen, sondern sie nur im Consen­
sus der Väter und Geschwister bezeugen. Konzilaussagen sind deshalb nicht als 
Dogmen, sondern im evangelischen Sinne als Bekenntnisse zu verstehen.

5. Die Ökumenizität und Verbindlichkeit eines Konziles ist geistlich aus der 
ecclesia spiritualis zu verstehen. Deshalb hängt sie nicht an der äußerlichen Or­
ganisationsform, da diese auch hier nicht menschlich verselbständigt und verfüg­
bar gemacht werden kann. Die Ökumenizität und Verbindlichkeit eines Konziles 
bängt insbesondere nicht an den äußeren Merkmalen der ordentlichen Beru­
fung, Versammlung und Leitung durch eine hierarchische Gewalt. Festzuhalten 
ist, daß auch ein Konzil die ecclesia abscondila nicht ihrer Verborgenheit ent­
kleidet, diese nicht einer menschlichen Organisationsstruktur habhaft macht; 
denn das Wirken des Geistes und der Wahrheit kann nicht gebunden werden. 
Jeglicher Anspruch eines Konziles auf Unfehlbarkeit ist deshalb nach reforma- 
torischem Verständnis angemaßt.

6. Die Bedeutung der reformatorischen Bekenntnisse als Grundlage für 
den ökumenischen Einigungsprozeß.

Eine Gemeinsamkeit ist den reformatorischen Bekenntnisschriften zueigen: 
Sie geben eine Standortanzeige, die bestimmt ist von der Heiligen Schrift; Der 
Heiligen Schrift sind alle reformatorischen Bekenntnisse untergeordnet. Die 
Schrift ist als norma normans unveränderbar und fest; von ihr abgeleitet ist das 
Bekenntnis norma normata, das in einer gewissen Kontextualität seiner Entste­
hungsgeschichte gesehen und verstanden werden muß. Für ökumenische Lehr­

gespräche kann gerade dieses Verständnis der reformatorischen Bekenntnisse 
sehr förderlich wirken, besonders an Stellen, wo es um die Überprüfung von im 5

5 HECKEL, a.a.O., Spalte 2825.



24

Bekenntnis ausgesprochenen Lehrverurteilungen am gegenwärtigen Gesprächs­
stand geht, oder wo gegenseitige, jahrhundertalte Unkenntnis und daraus fol­
gende Fehleinschätzung im Dialog überwindbar wird. Für die ökumenische Dis­
kussion von besonderer Bedeutung ist das im ersten Artikel der CA geäußerte 
Selbstverständnis, das auf die einträchtige Lehre, den magnus consensus hin­
weist. Die Wittenberger Reformation stellt sich damit in die Gemeinschaft der 
Gesamtkirche, wie cs das nicaenischen Glaubensbekenntnis zusammenfaßt. Das 
Verständnis der kirchlichen Einheit in CA VII reicht weit über den in der römi­
schen Kirche verfaßten Teil der Christenheit hinaus. Dort heißt cs: "Es wird 
auch gelehret, daß alle Zeit muße ein heilige christliche Kirche sein und bleiben, 
welche ist die Versammlung aller Gläubigen, bei welchen das Evangelium rein 
gepredigt und die Heiligen Sakrament laut des Evangelii gereicht werden. Dann 
dies ist genug zu wahrer Einigkeit der christlichen Kirchen, daß da einträclitig- 
lich nach reinem Verstand das Evangelium gepredigt und die Sakrament dem 
göttlichen Wort gemäß gereicht werden. Und ist nicht not zur wahren Einigkeit 
der christlichen Kirche, daß allenthalben gleichförmige Ceremonien, von den 
Menschen eingesetzt, gehalten werden, ..." (CA VII). Wie weiter unten zu sehen 
sein wird, bildet gerade dieser Artikel die entscheidende Grundlage für die 1973 
geschlossene, sogenannte Leuenberger Konkordie. Beachtenswert ist überdies, 
daß der Formula Concordiae von 1577 ein Anhang in Form eines catalogus te- 
stimoniorum beigegeben ist, in dem Zitate aus den Schriften der rechtgläubigen 
Kirchenväter der ersten Jahrhunderte gesammelt sind, um die Kontinuität und 
Kongruenz der theologischen Lehraussagen in der Christologie von der Alten 
Kirche zur Lehre der Reformation zu belegen. Ähnliches zeigt sich in der Würt- 

tembergischen Kirchenordnung von 1559, wo nicht im Anhang, sondern im Text 
selbst die rechtgläubigen Kirchenväter der ersten Jahrhunderte in Zitaten ihrer 
Schriften als Zeugen für die Aussagen des Bekenntnisses aufgeführt sind. An 
dieser Stelle wird deutlich, daß die Väter der Reformation keinesfalls im Sinne 
hatten, sich von der Kirche abzuspalten; ihr Bestreben war im Gegenteil, die 
durch menschliche, nicht dem Evangelium entsprechende, Rechtsetzung verlo- 
rengegangene Einheit mit der wahren, apostolischen Kirche und ihrer Tradition 
zurückzugewinnen. 7

7. Es war also nur folgerichtig, daß die Tübinger Theologen des ausgehen­
den 16. Jahrhunderts in den Jahren zwischen 1573 und 1581 in einen Briefwech­
sel mit dem Ökumenischen Patriarchen Jeremias II. eintraten, der die Wieder-



25

gewinnung der Einheit mit dem östlichen Teil der Christenheit zum Ziel hatte. 
Maßgeblich an diesem Briefwechsel beteiligt war Jakob Andreä, zu jener Zeit 
Kanzler der Universität Tübingen, der auch entscheidenden Anteil an der Ent­
stehung der Formula Concordiae (1577) hatte. Theologische Grundlage für den 
Briefwechsel zwischen den Tübinger Theologen und dem Ökumenischen Patri­
archen war die Confessio Augustana, von der eine Übersetzung ins Griechische 
angefcrtigl worden war. Es würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen, wollte 
man auf die verschiedenen Gründe eingehen, die einem Erfolg dieser Einigungs­
bemühungen entgegenstanden.

Das Vorwort der Württembergischen Theologen vom September 1583 zur 
Veröffentlichung dieses Briefwechsels zeigt noch einmal deutlich, daß die Re­
formatoren keine Kirchenspaltung, sondern nur die Rückgewinnung der Ge­
meinschaft mit der apostolischen Alten Kirche im Sinne hatten: "Dies war die 
Lehre und der Glaube aller Patriarchen und Propheten. Dies war die Lehre und 
der Glaube der Apostel, den Petrus auf der Apostelsynode ... ausgesprochen 
hat... wir glauben, im Namen Jesu Christi selig zu werden;... im übrigen gibt es 
Neues bei uns aber nicht. Wir haben keine neue Bibel, haben auch keine neue 
erdacht, sondern jene alte, die allen Zeiten gemeinsam ist, welche die katholi­
sche Kirche anerkennt und bewahrt. ... Wir haben auch keine andere Taufe, als 
die von Christus eingesetzte, und haben nur das abgetan, was von müßigen 
Menschen hinzugefügt wurde und nichts zur Sache beiträgt. ... Auch feiern wir 
iu unseren Gemeinden kein anderes Mahl, als das von Christus eingesetzte, das 

gemeinhin Eucharistie genannt wird - und zwar unangetastet -... die durch Ver­
änderung, Verstümmelung und Entweihung verderbten Messen sind aus unseren 
Gemeinden vertrieben. ... Die von der Kirche benutzen Symbole, das Apostoli- 
cum, das Nicaenum und das Athanasianum, halten wir heilig,... dies ist in Wahr­
heit katholischer Glaube, Lehre und Religion, worin nichts Neues ist...1'8.

III. Der Prozeß des Zusammenwachsens der evangelischen Kirchen in 
Deutschland im 20. Jahrhundert

1. Die Evangelische Kirche in Deutschland besteht nach der Wiederverei- 
mgung Deutschlands und nach der Herstellung der kirchlichen Einheit im Fe­
bruar 1991 aus 24 unterschiedlich großen Landeskirchen, deren Bekenntniss­
tand sich folgendermaßen darstellt: 10 lutherische, 2 reformierte und 12 unierte 6

6 Zitiert nach hg. vom Außenamt des EKD, Wort und Mysterium, Witten 1958,214-215.



26

(Iutherisch-reformiert) Landeskirchen. Nach ihrer Grundordnung ist die EKD 
eine Gemeinschaft bekenntnisverschiedener Kirchen, zwischen denen im Sinne 
der Leuenberger Konkordie von 1973 Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, 
Anerkennung der Taufe und der Ämter usw. besteht. Innerhalb der EKD beste­
hen konfessionell geprägte Zusammenschlüsse, wie die Vereinigte Evangelisch 
Lutherische Kirche (VELKD), der Bund evangelisch-reformierter Kirchen und 
die Evangelische Kirche der Union (EKU), die aus der altpreußischen Union 
erwachsen ist. Daneben gibt es eine Reihe von Landeskirchen, wie z.B. Würt­
temberg (lutherisch), Baden (uniert) und Oldenburg (lutherisch), die keinem 
dieser konfessionell geprägten Zusammenschlüsse angehören. Die heutige Form 
der EKD, sowie das Verhältnis und die Gemeinschaft zwischen den einzelnen 
Landeskirchen hat seine geschichtliche Basis nicht nur in den Entwicklungen 
der einzelnen landeskirchlichen Regimente, sondern vor allem auch in den Ent­
wicklungen des 20. Jahrhunderts. Drei Jahreszahlen markieren jeweils ein­
schneidende Veränderungen, die jeweils immer im Zusammenhang mit Fragen 
der Kirchenordnung und der Lehre gesehen werden müssen: 1918, 1933 und 
1945. 2

2. Neuordnungen nach 1918
Mit dem Ende der Monarchien in Deutschland endete auch die Epoche 

des Summepiskopates der Landesherren für die evangelischen Kirchen. Mit der 
Weimarer Reichsverfassung von 1919 gibt es kein Staatskirchentum mehr. Evan­
gelische Landeskirchen und Römisch-Katholische Diözesen sind damit dem 
Staat gegenüber gleichgestellt. Für die evangelischen Landeskirchen bedeutete 
dies nicht nur, daß ihre neue Stellung in der Gesellschaft gegenüber dem Staat 
erst mit Staatskirchenverträgen auszuhandeln war; innerhalb der Landeskirchen 
mußte nun Ersatz gefunden werden für die bisher von der Krone ausgehende 
Rechtsordnung. Diese mußte nunmehr in den gewählten Synoden verankert 
werden. Statt des landesherrlichen Summepiskopus mußte ein neues Organ ge­
funden werden, auf den die bisherigen Rechte des Landesherren übergehen 
konnten. In der Regel entschied man sich für einen leitenden Geistlichen, der 
innerhalb der verschiedenen Landeskirchen mit unterschiedlichen Amtsbezeich­
nungen benannt wurde. In den jetzt neu entstandenen Kirchenverfassungen ist 
die Lehre von der Kirche, die Bindung an Schrift und Bekenntnis, generell den 
Organen der Kirchenverfassung vorgeordnet. Die Bindung an Schrift und Be­
kenntnis kann nicht Gegenstand kirchlicher Gesetzgebung sein.



27

3. Nach der nationalsozialistischen Machtübernahme im Jahre 1933 ver­
suchten die neuen Machthaber auch sehr bald Einfluß auf die evangelischen 
Landeskirchen in Deutschland zu gewinnen. Es war nicht nur das Führerprinzip, 
durch das die Landeskirchen in der Deutschen Evangelischen Kirche zentral 

und gleichgeschaltet werden sollte; sehr viel gravierender war der Versuch, die 
Lehre zu verändern und die nationalsozialistische, rassistisch-antijüdische Ideo­
logie in den Mittelpunkt eines sogenannten arisch-deutschen Christentums zu 

stellen. Damit einher ging die "Säuberung" der biblischen Schiften von jüdischem 
Gut und in der Konsequenz die Proklamation eines arischstämmigen Christus.

Diese Entwicklung rief in weiten Kreisen der evangelischen Christenheit 
Deutschlands entschiedenen Widerstand hervor. Unter Berufung auf Artikel 1 
der Verfassung der Reichskirche - "Die unantastbare Grundlage der Deutschen 
Evangelischen Kirche ist das Evangelium von Jesus Christus, wie es uns in der 
Heiligen Schrift bezeugt und in den Bekenntnissen der Reformation neu ans 
Licht getreten ist. Hierdurch werden die Vollmachten, deren die Kirche für ihre 
Sendung bedarf bestimmt und begrenzt", - trat seit Frühjahr 1934 die sogenannte 
"Bekennende Kirche" zusammen. Aus dem Rückbezug auf Schrift und Bekennt­
nis leitete die Bekennende Kirche ein Widerstandsrecht ab. Im Mai 1934 wurde 
in Barmen die "Theologische Erklärung zur gegenwärtigen Lage der Deutschen 
Evangelischen Kirche" angenommen. Auf dieser Bekenntnissynode erklärte sich 
die "Bekennende Kirche" als rechtmäßige "Deutsche Evangelische Kirche". 
Demgemäß setzte die Bekenntnissynode von Dahlem (Oktober 1934) eine neue 

geschäftsführende Kirchenleitung unter Berufung auf das kirchliche Notrecht 
ein, den "Rat der Deutschen Evangelischen Kirche". Viele Mitglieder der Be­
kennenden Kirche mußten ihr mutiges Bekenntnis mit der Haft in Konzentra­
tionslagern und dem Tod bezahlen. Namen wie Martin Niemöller, Gustav Hei­

nemann, Theophil Wurm und viele andere stehen für die Bekennende Kirche.

Eine mögliche Bruchstelle innerhalb der Bekennenden Kirche gab es zwi­
schen den Bruderräten der zerschlagenen unierten Kirchen und den lutheri­
schen Kirchen. Der Grund hierfür lag letztlich in einer unterschiedlichen Bewer­
tung des gemeinsamen Bekenntnisses von Barmen. Die Fragestellung war, ob 
das Bekenntnis von Barmen lediglich einen Appell darstellte, das Verhältnis der 
bestehenden Konfessionskirchen zueinander zu bedenken (gewiß mit dem Fern­
ziel, die der Einheit entgegenstehenden Kontroversen zu überwinden), oder ob



28

in der theologischen Erklärung von Barmen bereits das Bekenntnis einer geein­
ten Kirche in Erscheinung trat, in der unter dem äußeren Druck der nationalso­
zialistisch bestimmten Häresie die bisherigen zwischcnreformatorischen Konfes­
sionsgrenzen als überwunden gelten konnten - mit der Konsequenz von Kanzel- 
und Abendmahlsgemeinschaft. In der kirchlichen Wirklichkeit der evangelischen 
Landeskirchen kam ein Prozeß in Richtung auf Kirchengemeinschaft in Gang. 
Die Praxis stand oft im Widerspruch zu den kirchlichen Ordnungen, die noch 
keine allgemeine Kirchengemeinschaft zwischen den bekenntnisverschiedenen 
Gliedkirchen der EKD vorsahen.

4. Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges und dem Untergang der natio­
nalsozialistischen Gewaltherrschaft schlug die sogenannte "Stuttgarter Schulder­
klärung" vom 18./19. Oktober 1945 eine der ersten Brücken zwischen Deutsch­
land und den Siegermächten. Der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland 
traf in Stuttgart mit Vertretern des in Bildung begriffenen Ökumenischen Rates 

der Kirchen zusammen. Neben dem Bekenntnis der eigenen, deutschen Schuld, 
die ein unendliches Leid über viele Länder und Völker gebracht hatte, erklärte 
der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland: "Nun soll in unseren Kirchen 
ein neuer Anfang gemacht werden. Gegründet auf die Heilige Schrift, mit gan­
zem Ernst aufgerichtet auf den alleinigen Herrn der Kirche, gehen sie daran, 
sich von glaubensfrcmden Einflüssen zu reinigen und sich selber zu ordnen 
Dieser Text ist eine Absichtserklärung ohne rechtsverbindliche Gesetzeskraft; er 
bestimmte jedoch in vielen Bereichen bis heute das kirchliche Handeln und die 
innerkirchliche Diskussion und hatte so unmittelbare Auswirkungen auf die Kir­
chengesetzgebung im evangelischen Raum Deutschlands.

Aus der Erfahrung des dritten Reiches und des Widerstandes in der Be­
kennenden Kirche wurde im Jahr 1948 die Evangelische Kirche in Deutschland 
als Kirchenbund gegründet. Ihre Grundordnung trug der unterschiedlichen Be­
kenntnisorientierung ihrer Gliedkirchen Rechnung. Die Präambel stellt die ver­
schiedenen Landeskirchen allerdings auf eine breite gemeinsame Basis, die ge­
nügend Freiraum für die sich bis heute abzeichnenden Einheitsbestrebungen ab­
gab. In der Präambel heißt es: "Grundlage der Evangelischen Kirche in 
Deutschland ist das Evangelium von Jesus Christus, wie es uns in der Heiligen 
Schrift Alten und Neuen Testaments gegeben ist. In dem sie diese Grundlage 7

7 Zitiert nach Hg. H.A. OBERMANN, A.M. RITTER, H.-W. KRUMMWIEDE, Kirchen- 
und Theologiegcschichtc in Quellen, Band IV/2, Neukirchen 1980,162-163.



29

anerkennt, bekennt sich die Evangelische Kirche in Deutschland zu dem Einen 
Herrn, der einen heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche.

Gemeinsam mit der Alten Kirche steht die Evangelische Kirche in 
Deutschland auf dem Boden der altkirchlichen Bekenntnisse.

Für das Verständnis der Heiligen Schrift wie auch der altkirchlichen Be­
kenntnisse sind in den lutherisch reformierten und unierten Gliedkirchen und 
Gemeinden die für sie geltenden Bekenntnisse der Reformation maßgebend". In 
Artikel 1.2 der Grundbestimmungen in der Fassung vom 13. Juli 1948 bejaht die 
EKD mit ihren Gliedkirchen ausdrücklich die von der ersten Bekenntnissynode 
in Barmen getroffenen Entscheidungen. Überdies deutet sich bereits 1948 als 

gemeinsamer Rahmen folgender Satz an: "... sie ruft die Gliedkirchen zum Hö­
ren auf das Zeugnis der Brüder. Sie hilft ihnen, wo es gefordert wird, zur ge­
meinsamen Abwehr kirchenzerstörender Irrlehre". (Artikel 1.2)

5. Es würde an dieser Stelle zu weit führen, wollte man die teilweise mit 
großem Eifer und unterschiedlicher Motivation geführte Diskussion innerhalb 
der EKD um die Veränderung der EKD-Grundordnung in Richtung einer grö­
ßeren Einheit und Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen nachzeichnen. Es 
kann jedoch konstatiert werden, daß der 1948 kirchenrechtlich gelegte Rahmen 
ein tragfähiges Fundament darstellte, um das Zusammenwachsen der Gemein­
schaft aus unterschiedlichen Gliedkirchen zu fördern. Ein nicht geringer Anteil 
kommt der schon mehrfach genannten "Konkordie reformatorischer Kirchen in 
Europa: Leuenberger Konkordie" zu. Diese Vereinbarung legitimierte endlich 
üu Jahr 1973 (!) die volle Kirchengemeinschaft (Kanzel- und Abendmahlsge­

meinschaft) zwischen allen Gliedkirchen der EKD und weit darüber hinaus. Ein 
weiteres wichtiges Element der Einheit ist darin zu sehen, daß bereits vor der 
Herstellung der kirchlichen Einheit zwischen der EKD und dem Bund der 
Evangelischen Kirchen in der früheren DDR auf Beschluß der EKD-Synode 
eine theologische Kammer ins Leben gerufen wurde, die in direkter Verantwort­
lichkeit gegenüber dem Rat der EKD arbeitet: Ein Schritt zur Vereinheitlichung 
der Bekenntnisauslcgung in der EKD. 6

6. Artikel 1 der Grundordnung der EKD erhielt mit der Herstellung der 
kirchlichen Einheit im Februar 1991 in 1.1 folgenden Zusatz. "Sie (die EKD) 

versteht sich als Teil der einen Kirche Jesu Christi".
In Art. 1.2 wird auf die zwischen den Gliedkirchen bestehende Kirchenge­

meinschaft im Sinne der Leuenberger Konkordie hingewiesen.

In Art. 1.3 steht jetzt der Hinweis auf die 1. Bekenntnissynode in Barmen.



30

In Art. 1.4 wird festgeschrieben: "Durch seine Mitgliedschaft in einer Kir­
chengemeinde und in einer Gliedkirche gehört das Kirchenmitglied zugleich der 
Evangelischen Kirche in Deutschland an".

Gleichzeitig wurde im Beschluß der 7. Synode der Evangelischen Kirche in 
Deutschland auf ihrer 8. Tagung in § 2 des Einigungsgesctzes folgendes festge­
halten: "Um die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen zu stärken, ist zu prü­
fen, wie die von den Kirchen des Bundes der Evangelischen Kirchen beschlosse­
ne "Gemeinsame Erklärung zu den theologischen Grundlagen der Kirche und 
ihrem Auftrag in Zeugnis und Dienst" aus dem Jahr 1986 für die Evangelische 
Kirche in Deutschland wirksam und wie weit das in der Grundordnung verdeut­
licht werden kann". Mittlerweile ist gemäß dieses Beschlusses eine Stellungnah­
me erarbeitet, die als Vorschlag zur Veränderung der Grundordnung den ein­
zelnen Landeskirchen zur Stellungnahme zugeht. Da hier Fragen des Bekennt­
nisses der einzelnen Landeskirchen betroffen sein können, ist die sogenannte 
Paktierungsgrenze überschritten, jenseits der die EKD-Synode nicht mehr allein 
die Rechtsetzungsgewalt besitzt und die Landeskirchen durch jeweiligen Syn­
odenentscheid einzeln zustimmen müssen. 7

7. Kodifizierung von Rcchtssätzen und Verfassungswirklichkeit
Nicht zuletzt unter dem Eindruck der Leuenberger Konkordie und der mit 

ihr verbundenen Aufhebung der in den reformatorischen Bekenntnissen ausge­
sprochenen gegenseitigen Verwerfungen hat das Zusammenwachsen unter den 
EKD-Gliedkirchen zu einer engeren Gemeinschaft an Dynamik und kirchlicher 
Qualität gewonnen. Man kann davon ausgehen, daß die Gemeinschaft unter den 
Gliedern der Evangelischen Kirche in Deutschland de facto bereits tiefer ist, als 
es in ihrer Grundordnung schon Ausdruck findet. Dies hängt zum Einen damit 
zusammen, daß die konfessionellen Besonderheiten der verschiedenen reforma­
torischen Bekenntnisse von den jeweiligen Kirchengliedern teilweise nur noch 
schwerlich nachvollziehbar und verifizierbar sind. Zum Anderen zwingt ein den 
Kirchen gegenüber zunehmend negatives öffentliches Klima die evangelischen 
Christen dazu, enger zusammenzurücken und ihre Identität weniger im speziel­
len konfessionellen Status, denn in dem Bewustsein ihrer Gemeinschaft als evan­
gelische Christen und als Teil der Ökumene zu suchen. Die Leuenberger Kon­

kordie zeigt Basis und Richtung des Miteinanders der in Kirchengemeinschaft 
verbundenen Christen an: "In einer 400jährigen Geschichte haben die theologi­
sche Auseinandersetzung mit den Fragen der Neuzeit, die Entwicklung der 
Schriftforschung, die kirchlichen Erneuerungsbewegungen und der wiederent-



31

deckte ökumenische Horizont die Kirchen der Reformation zu neuen, einander 
ähnlichen Formen des Denkens und Lebens geführt. ... Daneben wurde immer 
wieder, besonders in Zeiten gemeinsamen Leidens,... Gemeinschaft erfahren.... 
Auf diesen Wegen haben sie gelernt, das grundlegende Zeugnis der reformatori- 
schen Bekenntnisse von ihren geschichtlich bedingten Denkformen zu unter­
scheiden. Weil die Bekenntnisse das Evangelium als das lebendige Wort Gottes 
in Jesus Christus bezeugen, schließen sie den Weg zu dessen verbindlicher Wei­
terbezeugung nicht ab, sondern eröffnen ihn und fordern auf, ihn in der Freiheit 
des Glaubens zu gehen" (Leuenberg 5).

Die Leuenberger Konkordie nennt als Aufgabe zwar die gemeinsame theo­
logische Arbeit, um die Wahrheit des Evangeliums gegenüber Entstellungen zu 
bezeugen und abzugrenzen. Allerdings beinhaltet die Erklärung der Kirchenge- 

meinschaft keine Vorwegnahme von kirchenrechtlichen Regelungen in Einzel­
fragen zwischen den Kirchen (42). Die Frage eines organisatorischen Zusam­

menschlusses einzelner beteiligter Kirchen muß jeweils in der konkreten Situa­
tion entschieden werden (44).

In den Artikeln 46-49 der Konkordie wird ein bewußt weiter Rahmen über 
den europäischen Bereich hinaus abgesteckt und der Hoffnung Ausdruck gege­
ben, daß sich das Beispiel der Leuenberger Konkordie auch auf Kirchen in an­
deren Kontinenten auswirken werde.

An der Leuenberger Konkordie wird so deutlich sichtbar, daß ein inner­
halb eines bestimmten Raumes bereits durchgeführtes Gesetzgebungsverfahren 
seine Wirksamkeit in andere Bereiche hinein durchaus auf ganz unterschiedli­
chen Ebenen und in unterschiedlicher rechtlicher Qualität haben kann. IV.

IV. Die EKD und ihre Landeskirchen im ökumenischen Dialog

1. Die EKD und ihre gliedkirchlichen Zusammenschlüsse sind in vielfälti­
ger Weise in ökumenische Gespräche eingebunden. Darüberhinaus arbeitet die 
EI® als Vollmitglied in internationalen und nationalen Verbänden und Arbeits­

gemeinschaften mit. Die Mitgliedschaft im Ökumenischen Rat der Kirchen 
(ÖRK), in der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) und in der Arbeitsge­

meinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) sind durch Artikel 16 
der EKD-Grundordnung festgclegt. Damit hat sich die EKD selbst in ihrem 
Grundrecht die Mitarbeit im Prozeß der ökumenischen Einigung mit größtmög­
lichem Gewicht als wichtigen Auftrag festgeschrieben.



32

2. In der Satzung der KEK, ebenso wie in der Grundlage der ACK-Satzung 
(§ 1), ist die Basisformel des ÖRK in ihrer Erweiterung aus dem Jahre 1961 
(Vollversammlung von New Delhi) wortgleich aufgenommen: "Der Ökumeni­

sche Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus 
Christus gemäß der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum 
gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Va­
ters, des Sohnes und des Heiligen Geistes".

Die ACK wurde bewußt nicht als nationaler Christenrat konstituiert, son­
dern lediglich als Arbeitsgemeinschaft. Innerhalb dieser Arbeitsgemeinschaft ist 
allerdings neben verschiedenen orthodoxen Kirchen und Freikirchen als Voll­
mitglied auch der Verband der Römisch-Katholischen Diözesen in Deutschland 
vertreten. Während in der ACK-Grundlage (§ 1.1) festgelegt ist, daß die Mit­
gliedskirchen die ACK zu gemeinsamen Zeugnis und Dienst bilden, geht die 
Verfassung des ÖRK in der Aufgabenstellung erheblich weiter (III.l): "Die Kir­
chen aufzurufen zu dem Ziel der sichtbaren Einheit im einen Glauben und der 
einen eucharistischen Gemeinschaft, die ihren Ausdruck im Gottesdienst und im 
gemeinsamen Leben in Christus findet, und auf diese Einheit zuzugehen, damit 
die Welt glaube". Die KEK geht zwar in Artikel 1 ihrer Satzung nicht ganz so 
weit, verweist jedoch auf den Ökumenischen Rat und das gemeinsame Bestre­

ben, christliche Einheit und christlichen Dienst zu fördern.
Die sehr weitgehend klingende Aufgabenstellung des ÖRK wird in den 

nächsten Artikeln sofort wieder soweit zurückgenommen, daß keine rechtswirk­
samen Eingriffe in die sehr unterschiedlichen ekklesiologischen Verfassungen 
der einzelnen ÖRK-Mitgliedskirchen postuliert werden können. "Der Ökumeni­
sche Rat der Kirchen hat beratende Funktion ... besitzt keine gesetzgebende Ge­
walt über die Kirchen. Er handelt auch in keiner Weise in ihrem Namen, außer 
in den erwähnten und von den Mitgliedskirchen künftig festgelegten Fällen. ... 
"(IV). In der Praxis steht die Gemeinschaft selbst an grundlegenden Fragen 
nicht immer auf einem festen Fundament. So ist beispielsweise die Frage der ge­
genseitigen vollen Taufanerkennung unter seinen Mitgliedskirchen bislang im­
mer noch nicht geklärt. Bei manchen der Mitgliedskirchen besteht im Falle eines 
Übertritts von einer zur anderen Kirche weiterhin die Praxis der Wiedertaufe 

(Wiederholung des Taufsakramentes!). Immerhin kann festgehalten werden, 
daß die Basis eindeutig festlegt: "Der ÖRK ist eine Gemeinschaft von Kirchen, 

...". Es kommt damit zumindest immerhin eine gewisse ekklesiale Komponente 
zum Tragen, die nicht gegeben wäre, wenn es sich bei den Mitgliedern lediglich 
um Einzelpersonen oder Einzelgemeinden handeln würde. Zu hoffen bleibt, daß 
sich die Ergebnisse der 5. Weltkonferenz von "Faith and Order" (August 1993 -



33

Santiago de Compostella) zur Frage der Communio zwischen den Kirchen lang­
fristig auch auf die ekklesiologische Qualität der Gemeinschaft zwischen den 
ORK-Mitgliedskirchen auswirkt.

3. An den Gesprächen der konfessionellen Weltbünde wie z.B. Lutheri­
scher Weltbund (LWB) und Reformierter Weltbund (RWB) ist die EKD teil­
weise über ihre einzelnen Gliedkirchen oder die gliedkirchlichen Zusammen­
schlüsse innerhalb der EKD einbezogen. Solange die Vollmacht des ÖRK so 
schwach ist, daß keine Konsequenzen aus der in der ÖRK-Satzung niedergeleg­
ten Aufgabenstellung für die einzelnen Kirchen mit rechtsverbindlicher Wirkung 
gezogen werden können, sind dadurch kaum unmittelbare Auswirkungen auf 
den Bekenntnisstand der einzelnen EKD-Gliedkirchen zu erwarten, obwohl sich 
in der Vergangenheit die Kritik am ÖRK vor allem an der Frage der zu großen 
Betonung politischer und sozialer Arbeitsvorhaben bei gleichzeitiger Vernach­
lässigung der eigentlich theologischen Arbeit und der grundlegenden Ziele wie 
Evangelisation und Mission entzündete. Hinzu kommt die latent vorhandene 
Sorge einer nicht zu unterschätzenden Zahl von Mitgliedskirchen, das Fehlen ei­

ner theologisch eindeutigen Grundsatzarbeit leiste dem Eindringen eines gewis­
sen Synkretismus Vorschub. Deshalb wurde von deutscher evangelischer Seite 
die Kritik oft auch mit dem Verweis auf das eigene Bekenntnis begründet. Der 
ORK befindet sich somit auf einer ständigen Gradwanderung zwischen dem 
Vorwurf von zu wenig ekklesiologischer und dem Vorwurf zu großer ekklesiolo- 
gischer Qualität. Die in der Basisformel und dem Aufgabenkatalog niedergeleg­
ten Ziele des ÖRK korrespondieren zumindest von ihrer Absichtserklärung her 
mit den in CA VII genannten Voraussetzungen für eine gegenseitige kirchliche 
Anerkennung.

4a. Will man eingehender untersuchen, ob das Kirchenrecht eine unterstüt­
zende oder eher hindernde Wirkung auf dem Weg zur ökumenischen Einheit 
der Kirchen einnimmt, muß zunächst untersucht werden, welches der möglichen 
Einheitsmodelle und welche Form von Einheit gemeint ist. Es ist schon auf CA 
VII hingewiesen worden. Das dort beschriebene Einheitsmodell läßt sich am 
ehesten unter der Formel versöhnte Verschiedenheit fassen. Bei der Darstellung 
der Leuenberger Konkordie ist bereits sichtbar geworden, daß es sich bei dem 
dort verwendeten Einheitsmodell nicht um eine Einheit in der Ordnung oder 
der zentralistisch geführten Kirchenorganisation handelt. Es wird vielmehr un­

terschieden zwischen dem ius spiritualis, das von Gott gegeben die Einheit der 
Kommunikanten und der auf das Wort Gottes Hörenden bewirkt. Eine organi­



34

satorische Einheit müßte nach reformatorischer Ansicht dem ius humanum zu­
geschrieben werden. Äußere Kirchen Ordnungen haben deshalb in ihrer Rück­

bindung an den Grund und Auftrag der Kirche Jesu Christi eine dienende Funk­
tion gegenüber der evangeliumsgemäßen Wortverkündigung und Sakraments­
verwaltung.

b. Ein weiteres Modell wäre die Bildung einer organischen Einheit durch 
organisatorische und rechtliche Beziehungen zwischen verschiedenen Kirchen 
ähnlicher Bekenntnisstruktur, wodurch insbesondere neue kirchliche Organisa­
tionen und gemeinsame Einrichtungen entstehen sollen. Derartige Unionen kön­
nen nach reformatorischem Verständnis durchaus gebildet werden; allerdings 
muß dies auf der Basis der Freiwilligkeit geschehen, synodal von den Mitglie­
dern der beteiligten Kirchen in Kirchenrecht umgesetzt und rezipiert werden. 
Dieser Schritt ist nur vorstellbar, wenn eine ekklesiologische Übereinstimmung 
besteht, die die Aussagen der reformatorischen Bekenntnisse unterstreicht und 
bestätigt.

c. Mit einem weiteren Modell ist der Begriff der konzilliaren Gemeinschaft 
verbunden. In diesem Einheitsmodell wird ein allgemeines Konzil von Kirchen 
ganz unterschiedlicher Bekenntnisstrukturen angestrebt; in der Konsequenz 
müßten die bislang vorhandenen Bindungen aufgelöst werden und die bestehen­
den Kirchen juristisch in eine organische Einheit übergehen. Vom kirchenrecht­
lichen Standpunkt her ist dieses Modell, das sich zumindest an das Zweite Vati­
canum anlehnt, äußerst unscharf, geht man einmal von der Beziehung gleichwer­
tiger Partner aus. Neben der kirchenrechtlichen Unsicherheit, welche Ordnung 
und welche Leitungsstrukturen dieses Modell impliziert, ist es wohl auch aus ei­
nem gravierenden anderen Grund nicht praktikabel. Die erstrebte Transkonfes- 
sionalität wird die Angst der einzelnen Ortsgemeinden vor völligem Identitäts­
verlust ins unermeßliche wachsen lassen. Es wird so eher zu weiteren Spaltun­
gen als zur Einheit beitragen können.

d. Ein weiteres Modell wurde bei den Gesprächen zwischen der EKD und 
der anglikanischen Kirche gewählt, die einen vorläufigen Abschluß in der Erklä­
rung von Meißen (1988) gefunden haben. Dieses Modell geht aus von der ekkle- 
sialen Gemeinschaft und dem Grundverständnis der Kirche als Communio oder 
Koinonia, entsprechend der frühen christlichen Tradition. Die Erkenntnis von 
Gemeinsamkeit in zentralen christlichen Glaubenswahrheiten gibt Hoffnung, 
daß bei dem vorhandenen Grundkonsens in den fundamentalen Fragen auch auf



35

die noch offengebliebenen Fragen, die nicht gemeinschaftshindemd sind, eine 
Antwort im Dialog gefunden werden kann. Die Eucharistiegemeinschaft steht 
dabei nicht gleichsam als Krönung am Ende eines Weges, sondern wird im Ver­
lauf des Prozesses aufgenommen, sobald die Kirchen eine genügend breite Basis 
der Übereinstimmung gefunden haben. Kirchenrechtlich läßt dieses Modell 
Möglichkeiten für viele Annäherungen auch im organisatorischen Bereich, ohne 
jedoch die organisatorische Einheit zur Voraussetzung der Koinonia zu erheben.

e. Das im Dekret über den Ökumenismus beschriebene Modell des Zwei­
ten Vatikanischen Konzils (Unitatis redintegratio) bedeutet zwar aus römisch- 
katholischer Sicht einen echten Aufbruch in der Beurteilung der nicht zur Rom 

gehörenden Kirchen; allerdings geht auch dieses Dekret davon aus, daß die Ein­
heit und die völlige kirchliche Gemeinschaft nur wiedergewonnen werden kann, 

wenn alle "Außenstehenden" - die durchaus Christen genannt werden können - 
in die Römische Kirche zurückkehren. Das zitierte Schreiben der Kongregation 
für die Glaubenslehre an die Bischöfe der katholischen Kirche über einige 

Aspekte der Kirche als Communio vom 28. Mai 1992 und der dazugehörige 
Brief von Kardinal Ratzinger (vgl. Anm. 1) gehen gerade nach den Dialogen 

zwischen Rom und den anderen Kirchen in anstößiger Weise noch hinter Unita­
tis redintegratio zurück. Für einen evangelischen Christen kann ein solches Mo­
dell der "Rückkehrökumene" keine ernsthafte ökumenische Gesprächsgrundlage 
bieten. An dieser Stelle herrschen noch unüberbrückbare ekklesiologische Ge­

gensätze mit kaum lösbaren kirchcnrechtlichen Spannungen.

5. Unterschiedliche Dialogebenen

a. Den Weg eines auf Kirchengemeinschaft gerichteten Dialoges könnte 
man in folgender Reihe benennen.

- Feststellung von Konsens; Eingrenzung der noch offenen Fragestellungen;
- Aufhebung von Lehrverurteilungen;
- Gegenseitige Anerkennung als Kirche im Vollsinn, noch vor Aufnahme 

der vollen Kirchengemeinschaft;

- Aufnahme der vollen Kirchengemeinschaft (Kanzel- und Eucharistiege­
meinschaft).



36

b. Die verschiedenen von der EKD geführten Dialoge haben unterschiedli­
che Stufen dieser soeben genannten Reihe erreicht. Ich nenne einige in Auswahl 
zur Illustration ohne Anspruch auf Vollständigkeit:

- Das Gespräch mit den Methodisten ist mit der vollen Aufnahme von Kir­
chengemeinschaft zum Abschluß gekommen.

- Der Dialog mit der Anglikanischen Kirche ist in der Vereinbarung von 
Meißen mit der Aufnahme einer weitgehenden Kirchengemeinschaft (allerdings 
noch nicht in der vollsten Stufe) ebenfalls zu einem vorläufigen Abschluß ge­
kommen.

- Im Gespräch mit den Altkatholiken wurde eine gegenseitige Anerken­
nung als Kirchen erreicht. Daraus folgt die gegenseitige gastweise Einladung 
zum Abendmahl ohne Aufnahme voller Kirchengemeinschaft.

- Das mit der Römisch-Katholischen Kirche geführte Gespräch (Lehrver­
urteilungen - kirchentrennend?) ist zu einem vorläufigen Abschluß gekommen. 
Die Aufnahme von Kirchengemeinschaft war von vornherein nicht geplant; al­
lerdings war das Gespräch auf eine größere Einheit und die Möglichkeit zu en­
gerer Zusammenarbeit ausgerichtet, die zur Aufhebung von gegenseitigen Lehr­
verurteilungen führen sollte. Gegenwärtig sind die Ergebnisse zur Prüfung dem 
Rat zur Förderung der Einheit der Christen in Rom vorgelegt. Die Feststellung 
von Konsens und die Aufhebung von Lehrverurteilungen hätte meines Erach­
tens durchaus kirchenrechtliche Auswirkungen. Dies müßte vor allem Konse­
quenzen in den praktischen Fragen wie beispielsweise der seelsorgerlichen Be­
gleitung gemischtkonfessioneller Paare (um nur ein Feld zu nennen) nach sich 
ziehen.

- Die vier bilateralen theologischen Dialoge der EKD mit orthodoxen Kir­
chen sind aus kirchenrechtlichen Gründen nur mittelbar auf das Ziel der Auf­
nahme voller Kirchengemeinschaft gerichtet, da diese Gespräche in gewisser 
Weise Hilfsfunktion für die Dialoge auf Weltebene zwischen Lutherischem 
Weltbund und Panorthodoxie bzw. Reformiertem Weltbund und Panorthodoxie 
einnehmen. Beide Dialoge auf Weltebene werden mit dem Ziel der vollen Kir­
chengemeinschaft geführt. Allerdings konnte in den mittlerweile über 40 Begeg­
nungen in den vier Dialogen zwischen der EKD und orthodoxen Kirchen (der 
Russischen Orthodoxen Kirche, dem Ökumenischen Patriarchat von Konstanti­

nopel, der Rumänischen Orthodoxen Kirche und der Bulgarischen Orthodoxen 
Kirche) eine beachtliche Reihe von Konsenspunkten festgestellt werden. Eine 
zentrale Erfahrung dieser Dialoge ist die Feststellung, daß die im Lauf der re- 
formatorischen Auseinandersetzungen gegenüber der lateinischen Theologie ge­
machten apologetischen Aussagen nicht auf das Gespräch mit den orthodoxen



37

Kirchen übertragbar sind. Theologisch und kirchenrechtlich ist als nächster 
Schritt in diesen bilateralen Dialogen der EKD zunächst eine Evaluation not­
wendig, um den gegenwärtigen Stand zu bestimmen sowie die offenen Fragen 
und die erreichten Konsenspunkte zusammenzustellen. M. E. wiegen diese Kon- 

senspunkte so schwer, daß sie zu einer Gcringerbewertung der Trennungsgrün­
de führen müssen. Ekklesiologisch und kirchenrechtlich gesehen, könnte der 
Dialog mit den orthodoxen Kirchen unmittelbar auch Auswirkungen auf die 
Sicht der reformatorischen Bekenntnisse haben, da die Kontextualität der refor- 

matorischen Bekenntnisse in diesen Gesprächsreihen besonders deutlich zum 
Ausdruck kommt. Dies bedeutet eine ständige, grundlegende Überprüfung des 
eigenen Bekenntnisses an der Schrift. An dieser Stelle muß ein Prozeß in Gang 
kommen, der aus heutiger Sicht noch kaum überschaubar sein dürfte. Sehr 
schwer vorstellbar ist gegenwärtig noch die Vermittlung und Rezeption der in 
bezug auf das eigene Bekenntnis gewonnenen Erkenntnisse. Davon wird dann 

auch die Formulierung und Beschlußfassung von Kirchengesetzen durch die zu­
ständigen Synoden abhängen. Denkbar ist dieser Weg!

V Prozeß der Formulierung und Setzung von Kirchenrecht

1. Das Ende der Monarchie in Deutschland mit Ende des Ersten Weltkrie­
ges im Jahre 1918 und die damit verbundene Aufhebung des Summepiskopats 
bedeutete für die evangelischen Küchen die Rückgewinnung eines ureigensten 

reformatorischen Prinzips: Aus der Erkenntnis des "Priestertums aller Gläubi­
gen" konnte nun endlich das synodale Prinzip der Beteiligung der Gläubigen am 
Kirchenregiment in voller Weise abgeleitet werden. Das Recht der Legislative 
ging auf die Synoden über, in denen den Laien ein großes Gewicht zugespro­
chen wurde. Für die Setzung und Formulierung von Kirchenrecht hatte dies eine 
unmittelbare Bedeutung. Kirchliche Ordnungen, Verwaltungsvorschriften und 
öffentliche Kundgebungen von Gewicht bedürfen nun einer qualifizierten Mehr­
heit in den Synoden. Wie bereits mehrfach unterstrichen worden ist, kennt der 
Protestantismus kein "Dogma" im römisch-katholischen Sinne als unfehlbaren 
Lehrsatz. Das Verständnis von "Dogma" im Sinne von Bekenntnis führt weiter. 
In diesem Sinne gibt es durchaus ernstzunehmende Versuche, zu neuen, ökume­
nisch weiterführenden Lehraussagen zu kommen. Die in ihrem Rang gegenüber 
den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen unter den Landeskir­
chen unterschiedlich eingestufte theologische Erklärung von Barmen (1934) be­
deutete - unbenommen der Tatsache, daß diese Erklärung nicht in allen Landes­



38

kirchen als zusätzliche neuere Bekenntnisgruncilage mit Gesetzeskraft in die Kir­
chenordnungen aufgenommen ist - einen wichtigen Schritt vorwärts in der inner­
protestantischen Ökumene, da es in seinem theologischen Gewicht allgemein 
anerkannt und rezipiert ist. Grundlegend ist, daß sich in Barmen angesichts der 
Notlage Lutheraner, Reformierte und Unierte zu einer gemeinsamen theologi­
schen Erklärung zusammenfanden, der ein gewisser Bekenntnischarakter zuer­
kannt werden kann.

Die unterschiedliche Gewichtung und Einschätzung des Stellenwertes der 
Barmer theologischen Erklärung deutet schon darauf hin, daß im Bereich der 
Evangelischen Kirche in Deutschland die Rcchtssetzung in unterschiedlicher 
Qualität und auf differenzierten Ebenen vor sich gehen kann. Neben rechtsver­
bindlichen Kirchengesetzen kennt die Synode der EKD, ebenso wie die Synoden 
der Gliedkirchen, das Instrument von Kundgebungen/Erklärungen und Empfeh­
lungen. Ebenso wie die vom Rat der EKD verantworteten Denkschriften haben 
diese öffentlichen Meinungsäußerungen und Denkanstöße nicht unmittelbar 
verbindliche, gesetzeswirksame Qualität; dennoch erwächst aus solchen öffentli­
chen Meinungsäußerungen und dem ihren eigenen Gewicht oftmals ein Anstoß, 
der im weiteren Prozeß der Diskussion durchaus gesetzeswirksam werden kann, 
wenn an einer bestimmten Stufe dieses Prozesses ein Gesetzgebungsverfahren 
abgeleitet wird.

An drei Beispielen sollen diese unterschiedlichen Möglichkeiten dokumen­
tiert werden.

a. Der Grundsatzbeschluß der Bundessynode (Bund der Evangelischen 
Kirchen in der DDR8) vom 28. September 1976 zum Thema "Kirchengemein­
schaft - Einheit und Vielfalt".

Die Bundessynode hatte 1974 die Gliedkirchen um Stellungnahmen zum 
Arbeitsergebnis des gemeinsamen Ausschusses Kirchengemeinschaft "Zwischen 
Konkordie und Kirche" gebeten. Die Stellungnahmen wurden für die Bundes­
synode durch die theologische Kommission des Bundes ausgewertet. Die Synode 
faßte ihr Beratungsergebnis in dem folgenden Grundsatzbeschluß zusammen:

"1. Mit dem Thema der Synode "Kirchengemeinschaft - Einheit und Viel­
falt" ist der Bund als "Zusammenschluß von bekenntnisbestimmten und rechtlich 
selbständigen Gliedkirchen" (Artikel 1, Abs. 2BO) angemessen beschrieben.

8 Spätestens nach dem Mauerbau von 1961 in Berlin und der damit verbundenen hermeti­
schen Schließung der Grenze zwischen West- und Ostdeutschland konnten die östlichen Glicdkir- 
chcn der bis 1969 formal nicht geteilten EKD ihre Rechte und Pflichten als EKD-Gliedkirchen nicht



39

Kirchengemeinschaft in Einheit und Vielfalt bedingt bei gegenseitiger An­
erkennung der Selbständigkeit der Gliedkirchen eine wechselseitige Verbind­
lichkeit ihrer Zusammenarbeit ... Die Zeugnis- und Dienstgemeinschaft wird 

auch dadurch von allen Gliedkirchen anerkannt, daß sie sich gegenseitig Kanzel- 
und Abendmahlsgemeinschaft gewähren - und dies trotz verschiedenen Be­
kenntnisstandes, zum Teil unterschiedlicher Auslegung der Einheitskriterien von 
CA VII unter nicht befriedigender Übereinkunft einiger theologischer Grund­

satzfragen. In diesem Sinn ist die Kirchengemeinschaft im Bund der Evangeli­
schen Kirchen in der DDR eine heute für unseren Raum angemessene Form des 
Kirchseins....

2. Mit dem Zusammenschluß im Bund sind wir zur Vertiefung der Gemein­
schaft des kirchlichen Lebens in dessen vielfältigen Bereichen und auf allen 
Ebenen verpflichtet. Gleichzeitig bedürfen die für das Kirchenverständnis wich- 

hgen Grundfragen weiterer Klärung. ... Für das weitere Zusammenwachsen der 
Kirchen im Bund muß insbesondere vermieden werden,

- daß trotz der Ablehnung einer ’Superkirche’ faktisch ein administrativer 
Zentralismus wirksam wird;

- daß der Bund mit Aufgabenstellungen überhäuft wird, die seine Lei­
stungsfähigkeit untergraben;

- daß sich ein Trend auf eine theologische Uniformität einstellt, der die 
Verschiedenheit der Bekenntnisstände überspielt;

- daß also auf die eine oder andere Weise der föderative Charakter eines 
Zusammenschlusses der Gliedkirchen im Bund gefördert wird.

Solchen Gefahren kann z.B. dann begegnet werden,
- wenn bei der Fortführung der Lehrgespräche die verschiedenen Bekennt­

nisse so fruchtbar werden, daß deutlich wird, wie wir angesichts der Herausfor­
derungen unserer Zeit Jesus Christus gemeinsam bekennen können; ...

Im Blick auf weiteres gemeinsames Handeln sollte insgesamt beachtet wer­
den, daß Gemeinsames nicht in jedem Falle einheitliches Handeln sein muß, 

sondern unterschiedliches Vorgehen innerhalb einer bestimmten Toleranzbreite 
und die Möglichkeit zum Experiment einschließt"9.

Im Falle dieses Textes wird deutlich, daß es sich nicht um einen judifizier- 
baren Text handelt; der Inhalt des Beschlusses hat jedoch unmittelbar Eingang 

'n die weitere Arbeit, das Selbstverständnis und die Rechtssetzung des Bundes

mehr wahmehmen. Im Jahr 1969 ist dann mit der Gründung des Bundes der Evangelischen Kirchen 
■n der DDR formal die Trennung vollzogen worden.

9 Kirche als Lemgcmeinschaft, Dokumente aus der Arbeit des Bundes der Evangelischen Kir­
chen in der DDR, Berlin 1981,4749.



40

der Evangelischen Kirchen in der DDR gefunden, wie sich aus der Entwicklung 
bis zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit mit der EICD im Jahre 1991 
leicht nachweisen läßt.

b. Am 12. November 1970 beschloß die Evangelische Landessynode in 
Württemberg den Text einer Mitteilung an die Gemeinden über das Programm 
des Ökumenischen Rates der Kirchen zur Bekämpfung des Rassismus. Der Text 
selbst hat ebenfalls keine unmittelbare Gesetzeswirkung, sondern soll lediglich 
der Information und Meinungsbildung innerhalb der Evangelischen Landeskir­
che von Württemberg dienen. Aus dem Text selbst geht jedoch hervor, wie der­
artige langfristig vorbereitete synodale Meinungsbildungen doch in die unmittel­
bare Gesetzgebung einfließen können und auf Umwegen anderer Stelle wie bei­
spielsweise in diesem Falle im Kirchengesetz über den Haushalt für das kom­
mende Rechnungsjahr wirksam werden: "Im Rahmen der Beratungen für den 
landeskirchlichen Haushaltsplan für das Rechnungsjahr 1971 hat die Landessyn­
ode zuvor am 11. November 1970 zum Programm des Ökumenischen Rates der 

Kirchen zur Bekämpfung des Rassismus folgende Anträge mit unterschiedlichen 
Mehrheiten angenommen bzw. abgelehnt:

A Die VII. Landessynode der Evangelischen Kirche in Württemberg legt 
Wert darauf, daß allgemeine ökumenische Opfer und finanzielle Zuwendungen 
aus Kirchensteucrmitteln an kirchliche Weltbünde verantwortlich im Sinn des 
kirchlichen Auftrages verwendet werden.

"Zum kirchlichen Auftrag gehört es, angesichts der erschreckend zuneh­
menden Rassenspannungen sich für die Achtung der gottgegebenen Würde ei­
nes jeden Menschen einzusetzen, mutig und leidensbereit für Gerechtigkeit ein­
zutreten, in der Kraft des für alle Gekreuzigten Versöhnung zu stiften und Haß 
zu überwinden. Dem allem können gezielte kirchliche Hilfsprojekte dienen.

Zum kirchlichen Auftrag gehört es aber nicht, politische Gruppen mit 
kirchlichen Geldern zu fördern, die bei der Verfolgung ihrer Ziele Gewaltan­
wendung nicht grundsätzlich ausschließen. 'Hier steht die Relevanz unseres 
Glaubens auf dem Spiel. Christlicher Machtgebrauch zielt darauf ab, den Kreis 
zu sprengen, in dem Gewalt neue Gewalt gebiert. Das gilt von den Mitteln wie 
von den Zielen’ (Bericht der Sektion VI der 4. Vollversammlung des Ökumeni­
schen Rates der Kirchen Uppsala, 1968)"10.

10 Worte, Beschlüsse, Handreichungen, wichtige Erschließungen der württ. Evang. Landes- 
s^Tiode seit 1946, Hrsg, vom Ältestenrat der Württembergischen Evang. Landessynode, Stuttgart



41

In dieser Entschließung wird zwar die Entscheidung des ÖRK, "sich dem 
Rassismus - wo immer er auftritt - zu wiedersetzen", mit überwältigender Mehr­
heit bejaht. Gleichzeitig wurde der Beschluß des ÖRK-Exekutivausschusses vom 
2.9. 1970 zur Gründung eines Sonderfonds für das Antirassismusprogramm des 
ORK mit deutlicher Mehrheit abgelehnt.

In der Praxis der kirchlichen Haushaltsführung in Württemberg bedeutete 
dieser Beschluß, daß keine Haushaltsmittel aus Kirchensteuereinnahmen fin­
den o.g. Sonderfonds des ÖRK zur Verfügung gestellt werden konnten. Ebenso­
wenig konnten landeskirchliche Kollekten für diesen Zweck ausgeschrieben wer­
den.

c. Zur Frage der Teilnahme von Kindern am Heiligen Abendmahl verab­
schiedete die Evangelische Landessynode in Württemberg am 29. November 
1979 eine Handreichung. Nach geltendem evangelischen Recht erfolgt die Zu­
lassung zum Abendmahl mit der Konfirmation (in der Regel im Alter von 14 
Jahren). Daß die Frage der Teilnahme von Kindern gestellt wurde, kann auch 
als Frucht des ökumenischen Vergleichs mit anderen kirchlichen Traditionen 
gelten. Die Handreichung empfiehlt eine Handhabung des weiterhin gültigen 
Kirchengesetzes nach "seelsorgerlichem Ermessen", was in etwa dem orthodoxen 
Grundsatz des kat’oikonomian entspricht. Mit Gewißheit ist davon auszugehen, 
daß diese Handreichung einer theologischen und einer rechtlichen Unsicherheit 
innerhalb der Evangelischen Landeskirche in Württemberg begegnen sollte. 
Man kann davon ausgehen, daß die in der Handreichung beschlossenen Grund­

sätze (die hier nicht zitiert sein sollen) weithin Eingang in die gemeindliche Pra­
xis fanden. Allerdings ist gerade in der Frage des Abendmahles mit Kindern 

auch das Bekenntnis selbst berührt. Aus diesem Grund wird in den Erläuterun­
gen deutlich gemacht:

"(1) Die 'Handreichung zur Frage der Teilnahme von Kindern am Heiligen 
Abendmahl' ist keine verbindliche Regelung mit Gesetzeskraft. Keine Gemeinde 

und kein Pfarrer 'muß' nun aufgrund dieser 'Handreichung' nach Mitteln und 
Möglichkeiten suchen, nicht konfirmierte Kinder zum Besuch des Abendmahles 

xu bewegen. Niemand soll hier gedrängt werden oder sich gedrängt fühlen. Die 
'Handreichung' will vielmehr solchen Gemeinden Hilfestellung geben, die mit 
dieser Frage konfrontiert sind. Wo das der Fall ist, soll nach den angegebenen 
Richtlinien verfahren werden"11.

Diese Handreichung hat, wie im Beschlußtext ausführlich festgestellt wird. 11

11 Zitiert nach: Worte, Beschlüsse, Handreichungen, a.a.O.,56



42

zwar keine rechtsverbindliche Wirkung, wird jedoch aufgrund ihres Charakters 
dennoch normierend für das Gesetzesverständnis in die Praxis der Gemeinden 
einwirken. Auf diese Weise entsteht eine rechtlich noch nicht abgesicherte 
Wirklichkeit, die dann gegebenenfalls später in einem erneuten Schritt durch ein 
entsprechendes Kirchengesetz kodifiziert werden kann.

VI. Abschließende Bewertung

1. Im Vorspruch zur Ordnung des kirchlichen Lebens der Evangelischen 
Kirche der Union vom 6.5.1955 heißt es:

"(3) Die Ordnung des kirchlichen Lebens ist kern Gesetz, dessen Erfüllung 
uns vor Gott rechtfertigt. Sie ist kein Gesetz, das jede einzelne Entscheidung in 
der Gemeinde schematisch regelt und die seelsorgerliche Verantwortung ein- 
schränkt oder gar aufhebt. Sie kann nur in solcher Verantwortung recht gehand- 
habt werden. Die Ordnung ist eine Regel, der sich niemand ohne gewichtigen 
Grund entziehen soll. Wer meint, in einem Einzelfall anders entscheiden zu 
müssen, der frage sich ernsthaft, ob er das Wort Gottes für sich habe. Er hole 
auch den Rat seiner Kirchenleitung ein"12.

Man sollte also das Kirchenrecht vor Überforderung bewahren. Es ist dazu 

da, die äußeren guten Ordnungen der Kirche zu wahren und die Bahn für das 
rechtlich nicht machbare Walten des Heiligen Geistes freizuhalten. Aus diesem 
Grund ist das Kirchenrecht immer sehr eng mit der Ekklesiologie verbunden - 
das Kirchenrecht ist eine Funktion der Ekklesiologie. Es schafft die Basis für ein 
geordnetes Zusammenleben auf allen kirchlichen Ebenen.

Wenn das Kirchenrecht sich aus dem Bekenntnis ableitet, dann muß ge­
prüft werden, wie weit bereits im Bekenntnis nicht nur Offenheit gegenüber öku­
menischen Bemühungen steckt, sondern vielmehr vom Bekenntnis her selbst die 
ökumenische Einheit der Kirche gefordert ist. An verschiedenen Stellen dieses 
Beitrags wurde bereits deutlich, daß die reformatorischen Bekenntnisse von ih­
rer Anlage her auf die Wiedergewinnung der kirchlichen Einheit ausgerichtet 
sind und den Rückbezug zur alten, ungeteilten Kirche suchen. Der Magnus Con­
sensus ist ein ureigenstes Anliegen der Reformatoren. Das Kirchenrecht kann 
jedoch die schmerzvolle Trennung der Kirche nicht überwinden. Im Kirchen­
recht können lediglich grundlegende theologische und ekklcsiologische Überein-

12 Zitiert nach: A. STEIN, Evangelisches Kirchenrecht, Ein Lembuch, Neuwied 3. Auflage 
1992,20.



43

Stimmungen festgehalten und als Rahmen für die ökumenische Begegnung und 
Communio festgeschrieben werden. Eine Voraussetzung ist, daß die Gesprächs­
partner einander als gleichwertig gegenübertreten. Übereinstimmungen und 
Vorschläge für ein wie auch immer geartetes Einheitsmodell können dann bei 
den Gesprächspartnern auf breiter gemeindlicher Basis rezipiert und von den 
zuständigen Synoden durch Beschlußfassung in Kirchengesetze gefasst und 
rechtsverbindlich gemacht werden. Ich bin im übrigen aus eigener Anschauung 
davon überzeugt, daß in der kirchlichen Wirklichkeit in vielen Gemeinden am 
Ort sich bereits heute eine große Zahl von Christen über viele konfessionelle 
Trennungslinien hinwegsetzt und in manchen Fällen sogar mehr Kirchengemein- 
schaft praktiziert wird als es den Kirchenleitungen bewußt und vielleicht auch in 
dieser undifferenzierten Form lieb ist.

2. Das Kirchenrecht kann nur einen Rahmen setzen und gehbaren Grund 
schaffen für die Einheit der Kirchen, indem es das Zusammenleben in der Ge­
meinschaft ordnet. Hindernisse bei der Rezeption von ökumenischen Dialoger­
gebnissen liegen jedoch zumeist nicht auf der juristischen Ebene (auch wenn sie 
teilweise juristisch trefflich dargestellt werden können), sondern eher im 
menschlichen Bereich. Damit ist die Frage der geistlichen Identität der Kirchen­
glieder angesprochen. Eine Rezeption kann nur dann erfolgreich angegangen 
werden, wenn die Partner und ihre Gemeindeglieder nicht damit die Angst ver­
binden müssen, sie würden im Dialog ihre konfessionelle Identität preisgeben. 3

3. "Mit unserer Macht ist nichts getan", daran erinnert uns das Reforma­
tionslied "Ein feste Burg ist unser Gott". Es kann und soll nicht der Eindruck er­
weckt werden, als läge das Hindernis für die nur schwer zu erreichende kirchli­
che Einheit an einer zu wenig flexiblen Handhabung des Kirchenrechtes. Auch 
die von Menschen planbaren Konzeption für eine künftig möglicherweise flexib­
le Handhabung des Kirchenrechtes bei der Rezeption von ökumenischen The­
men garantiert noch nicht ökumenischen Konsens. Gefragt ist das beharrliche 
Hören auf das Evangelium und das brennende Gebet um die Einheit füreinan­
der und miteinander. Der Heilige Geist weht und wirkt, wo es der Dreieinige 
Gott will. Wir müssen jedoch auch bereit sein, uns von ihm aufeinanderzubewe- 

gen zu lassen.



44

DAS MENSCHENRECHT AUF RELIGIONSFREIHEIT 
ALS GRUNDLAGE DES ZUSAMMENLEBENS

Von Gerhard L u f, Wien

I.

Im Rahmen der neueren kirchlichen Sozialverkündigung kommt der Beru­
fung auf die Menschenrechte im allgemeinen und die Religionsfreiheit im be­
sonderen herausragende Bedeutung zu. Um nur ein Beispiel unter vielen her­
auszugreifen, sei aus der Botschaft Papst Johannes Paul II. zum Weltfriedenstag 
1988 zitiert, in der auf den unbedingten Wert der Freiheit der religiösen Ent­
scheidung mit folgenden eindrucksvollen Worten Bezug genommen wird: "Die 
Freiheit", so betont der Papst, "mit der der Mensch vom Schöpfer ausgestattet 
ist, ist die ihm fortwährend gegebene Fähigkeit, mit dem Verstand die Wahrheit 
zu suchen und mit dem Herzen dem Guten anzuhangen, zu dem er von Natur 
aus hinstrebt, ohne irgendeiner Art von Druck, Zwang oder Gewalt ausgesetzt 
zu sein. Es gehört zur Personwürde, dem moralischen Anspruch des eigenen 
Gewissens bei der Suche nach der Wahrheit entsprechen zu können'1'.

Unabhängig davon, wie man sich zur vieldiskutierten These Jellineks über 
die Religionsfreiheit als dem Urgrundrecht stellt1 2 3, ist in dieser auf jeden Fall 
eine wesentliche Grundlage für alle anderen Menschenrechte deshalb zu sehen, 
weil sie eine die Gesamtpersönlichkeit des Menschen erfassende besondere 
Tiefenstruktur besitzt, die in der Konfrontation mit der Bedrohung durch Ge­
wisse nszwänge auf intensive Weise erfahrbar wird. "Insofern", so charakterisiert 
der Papst diesen Faktor, "das bürgerliche und soziale Recht auf Religionsfrei­
heit den innersten Bereich des Geistes berührt, erweist es sich als Bezugspunkt 
und in gewisser Weise als Maßstab der anderen Grundrechte. Es geht ja darum, 
den empfindlichsten Bereich der Autonomie der Person zu achten und ihr 
Raum zu geben, damit sie sowohl in ihren privaten Entscheidungen als auch im 
gesellschaftlichen Leben nach dem Spruch ihres Gewissens handeln kann"3. 
Ausdrücklich nimmt der Papst hier Bezug auf die Autonomie der Person, die in

1 Zitiert nach K. HILPERT. Die Menschenrechte. Geschichte. Theologie, Aktualität, Düsscl- 
dorf 1991, 126, Anm. 20.

2 Zur Diskussion um diese These Jellineks vgl. insbesondere den von R. SCHNUR herausge­
gebenen Sammelband: Zur Geschichte der Erklärung der Menschenrechte, Darmstadt 1964; vgl. 
weiters HILPERT (Anm.l), 113 ff.

3 HILPER T (Anm. 1). 120.



45

der Tat den tragenden Grund und kritischen Maßstab aller Menschenrechte 
bildet4. Vergleicht man diese Aussagen mit jenen der Päpste des 19. und auch 
noch des 20. Jahrhunderts, so zeigt sich augenfällig, welch deutlicher Wandel in 
der Lehrtradition sich hier - und zwar gar nicht vor allzulanger Zeit - vollzogen 
hat. Denn die Auffassung, Religionsfreiheit sei eine "Freiheit des Untergangs"5, 
sie propagiere einen unzulässigen Indifferentismus b/.w. Relativismus und be­
drohe solcherart nicht bloß die religiöse, sondern auch die staatliche Ordnung in 
ihren Grundfesten, blieb für lange Zeit die kirchenamtlich maßgebliche.

Es ist hier nicht möglich, diese Entwicklung detailliert nachzuzeichnen, 
sondern in ihren Grundzügen nur insoweit, als es für die Erörterung von The­
men erforderlich ist, die hier thesenhaft vorangestellt seien: In der christlichen 
Rezeption der Idee der Religionsfreiheit manifestiert sich, erstens, eine gegen­
über traditionellen Positionen veränderte religiöse Sicht von Staat und Politik, 
die im wesentlichen auf eine entschiedene Präferenz für den säkularen Verfas- 
sungsslaat liberaler Prägung hinausläuft und damit den Religionsgesellschaften 
eine gewandelte Form öffentlichen Wirkens in Staat und Gesellschaft zuweist6. 
Dahinter steht, zweitens, nicht nur eine bloß pragmatische Anpassungsstrategie 
an veränderte politische Gegebenheiten, sondern, und dies ist für unsere Erörte­
rungen besonders wichtig, auch eine theologische Neubesinnung auf die Bedeu- 
•ung der neuzeitlichen Freiheitsgeschichlc für das Selbstverständnis religiöser 
Praxis im Rahmen ihres öffentlichen Wirkens. Schließlich ist, drittens, die Auf­
gabe gestellt, die Religionsfreiheit als tragendes Prinzip auch der interreligiösen 
Beziehungen der Kirchen und Religionsgesellschaften fruchtbar zu machen; und 
dies auf zweifache Weise: Einmal, indem die Religionsfreiheit in ökumenischer 
Perspektive die Grundlage für eine vom Geiste der Toleranz, getragene und in 
ihm vollzogene Form der Begegnung der Religionen zu bilden vermag. Zum an­
deren, indem im Bezug auf die Religionsfreiheit eine Plattform der Kooperation 
gefunden werden kann, von der aus die verschiedenen Religionen gemeinsam in 
c'n kritisches Verhältnis zur staatlichen Politik zu treten vermögen. Dies nicht, 
um politischen Einfluß in unmittelbarer Nähe zum Staat auszuüben, sondern um

4 Vgl. H. BIELEFELD'!', Neuzeitliches Freiheitsrecht und politische Gerechtigkeit. Perspek­
tiven der Gcsellschaftsvcrtragstheoricn. Würzburg 1990. 108 ff. . .

5 Pius IX., Enzyklika "Quanta Cura"; um Verständnis für diese Haltung angesichts der reli-
gionsfeindlichen Politik des Liberalismus bemüht sich R. ÄUßERT, Das Problem der Religionsfrei­
heit in der Geschichte des Christentums, in: H. LUTZ (Hrsg.), Zur Geschichte der Toleranz und 
Religionsfreiheit. Darmstadl 1977.448. n

6 Zur Bedeutung der Religionsfreiheit für die Stellung der Kirchen im modernen Staat vgl. K. 
POTZ, Die Religionsfreiheit in Staaten mit westlich-christlicher Tradition, in: J. SCIIWARI LAN­
GER (Hrsg ), Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschen- 
r«htc. Mainz 1993. 119 ff.



46

diesen aus religiöser Perspektive an die Berücksichtigung seiner eigenen huma­
nitären Grundsätze zu erinnern.

II.

Die traditionelle Ablehnung der Religionsfreiheit durch die christlichen 
Kirchen, insbesondere durch die Repräsentanten der römischen Kirche (auf die 
hier vordringlich Bezug genommen werden soll7), war von einem Politikkonzept 
bestimmt, das sich entscheidend am Bestand einer einheitlichen religiös­
politischen Lebcnswelt, also einer homogenen christlichen Gesellschaft orien­
tierte. Wiewohl man sich aus realpolitischen Gründen gezwungen sah, Konzes­
sionen an den säkularen Staat zu machen, blieb man doch in deutlicher Distanz 
zu den Idealen der bürgerlichen Revolutionen, insbesondere zu Demokratiepo- 
stulaten und liberalen Grundrechten8. Das Augenmerk wurde vordringlich dar­
auf gerichtet, der Kirche einen institutionell gesicherten Entfaltungsraum zu ga­
rantieren, von dem aus sie dem Staat - als ihm gleichgcordnetc "societas perfec­
ta" - grundlegende politische Direktiven aus der Perspektive christlicher Grund­
sätze verpflichtend vorgeben konnte. Im Lichte der Vorstellung vom Vorrang 
der Wahrheit vor der Freiheit vertrat man zwar die Idee der Toleranz, wonach 
es geboten sei, Andersdenkende um des Gemeinwohles willen zu tolerieren, 
aber eben nur, um größere Übel zu vermeiden9. Religionsfreiheit blieb indes als 

Preisgabe des religiösen Wahrheitsanspruches an den Geist des Laizismus, des 
Naturalismus bzw. des schrankenlosen Individualismus verpönt.

Diese Haltung war aus zweifachen Gründen problematisch. Zum einen 
stellte sie, nimmt man die im 19. Jahrhundert ausgebildetcn gesellschaftlichen 
bzw. institutionellen Realbedingungen moderner Staatlichkeit in den Blick, ei­
nen Anachronismus dar. Denn die politische Säkularisierung war schon so weit 
fortgeschritten, als daß man kirchlicherseits hoffen und damit rechnen konnte,

7 Die Mallung der protestantischen Kirchen (lutheranischer Prägung) konnte über die Theo­
logie der 'Freiheit des Christcnmcnschcn” zwar einen offeneren Zugang zu den Frciheitsposlulatcn 
der aufklärerischen Tradition gewinnen. Ihr Problem war es aber, einen gegenüber dem Staat abge­
hobenen und gleichwohl auf ihn bezogenen, politisch eigenständigen Raum des Religiösen zu konsti­
tuieren, der erst die Möglichkeit bot, die Gewährleistung religiöser Freiheit institutionell cinzufor- 
dern. Dieses Problem hat sich z.B. sehr augenfällig an den Schwierigkeiten gezeigt, ein Widerstands­
recht gegenüber staatlichem Totalitarismus zu formulieren.

8 Vgl (i. ELF. Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und Kirchenrecht, in: /.ur Methodik und 
Didaktik des Kirchenrechts. Ch. I.citmaicrzum 70. Geburtstag, ÖAKR 30 (1979)S5 ff.

9 Vgl. Fi. W. BÖCKHNFÖRDE. Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: DERS.. Reli­
gionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt, Schriften zu Staat - Gesellschaft - Kirche, Band 3, 
Basel 1990. 20 ff, der diese Position am Beispiel Pius VII. und Kardinal Ottavianis darstcllt. Vgl. 
auch H. LÜBBE, Religion nach der Aufklärung, Graz 1986, 298.



47

die Entwicklung rückgängig machen zu können. Die Haltung war aber nicht 
bloß anachronistisch, sondern ließ in ihrer gegenüber religionsfeindlichen Maß­
nahmen zwar verständlichen, aber gleichwohl unzulässig pauschalen Ablehnung 
des neuzeitlichen Freiheitselhos auch unberücksichtigt, daß sich dieses in seiner 
Substanz genuin christlichen Antrieben verdankt. W. Kasper bezeichnet das ge­
radezu als die "Tragik der neuzeitlichen Entwicklung, daß wesentliche Impulse 
des Christentums gegen die etablierte Christenheit zur Geltung gebracht werden 

mußten'"10.
Nunmehr hat sich - und das ist Gegenstand vielfältiger Kommentierungen - 

die Situation wesentlich geändert. Denn es kam insbesondere seit dem zweiten 
Vatikanum zur dezidierten kirchlichen Anerkennung des Grundrechts auf Reli­
gionsfreiheit, mit welcher notwendigerweise auch eine klare Option für den de­
mokratischen Rechts- und Verfassungsstaat der Gegenwart verknüpft ist. Unter 
den maßgeblichen Faktoren dieses Wandels sind es auf politischer Ebene insbe­
sondere die leidvollen Erfahrungen mit den Totalitarismen und Kriegsgreueln 
unseres Jahrhunderts, die angesichts der radikalen, in ihren Dimensionen bis­
lang nicht gekannten Bedrohtheit menschlicher Freiheit und Würde die elemen- 
lare Bedeutung menschenrechtlicher Garantien hervortreten ließen, für die es 

auch aus religiösen Motiven einzuslehen gilt.
Ein positiver Zugang zur Religionsfreiheit wurde auch durch die Tatsache 

erleichtert, daß die Furcht, die Gewährung religiöser Freiheit in einem System 
der Trennung von Kirche und Staat münde notwendig in einen das Religiöse 
verdrängenden Laizismus, durch geschichtliche Erfahrungen abgebaut werden 
konnte. Zwar hat das französische Trennungssystem am Beginn unseres Jahr­
hunderts in der Tal einen Laizismus propagiert, der die Eliminierung des Religi­
ösen aus der Sphäre gesellschaftlicher Öffentlichkeit und damit dessen totale 
Privatisierung zum Ziele hatte. Doch ist diese religionspolitische Position in der 
weiteren Entwicklung vom Konzept einer eher religionsfreundlichen, den Reli­
gionsgemeinschaften wohlwollend gegenüberstehenden Laizilät abgelöst wor­
den. Darin erweisen sich Konvergenzen zur Entwicklung im deutschsprachigen 
Raum, wo es zu Ausprägung eines "balancierten" Trennungssystems" kam. ln * 11

1U W. KASPER. Autonomie und Thconomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der 
modernen Welt, in: II. WEBER. D. MIITFH (Hrsg.). Anspruch der Wirklichkeit und christlicher 
Glaube. Festschrift für A. Auer. Düsseldorf 1980, 24.

11 BÖCKE.NT'ÖRDE, Staat - Gesellschaft - Kirche (Anm. 9), 162 f. Balanciert ist die Tren- 
Huiig zur Kirche hin "daß dieser zwar jede institutionelle Teilhabe und Verfügungsmacht im staatli­
chen Bereich fehlt, ihr aber keineswegs eine freie, auf Überzeugung abzielende Wirksamkeit in weit- 
heben, auf Staat und Gesellschaft bezogenen Angelegenheiten untersagt ist, daß ferner die Kirchen 
°|s Einrichtungen von öffentlicher Bedeutung anerkannt sind und kirchlichreligiöse Betätigung der 
Gläubigen nicht zu Rcchtsnachleilcn für diese führen darf”.



48

diesem wird unler der Voraussetzung der Säkularität der Staatszwecke ein Weg 
der Kooperation von Staat und religiösen Gemeinschaften angestrebt, der diese 
nicht aus der gesellschaftlichen Öffentlichkeit verdrängt, sondern ihrem Wirken 
im Zeichen der Realisierung grundrechtlieh garantierter religiöser Freiheit ei­
nen Öffentlichkeit sau I trag zuerkennl, welcher ihrem spezifischen Selbstver­
ständnis entgegenzukommen sucht.

Positive Wirkungen hat sicher auch das Beispiel des amerikanischen Tren­
nungssystems ausgeübt. Denn dieses hat aus der leidvollen Erfahrung der euro­
päischen Emigranten mit staatlicher Intoleranz die Konsequenzen gezogen und 
die Freiheit bzw. Pluralität der religiösen Bekenntnisse als produktive Bedin­
gung der Entfaltung des religiösen Lebens anerkannt, wobei dem religiösen Fak­
tor insgesamt ein wichtiger Anteil im öffentlichen Leben der Gesellschaft zu- 
komml'2. Dieses amerikanische Excmpel verringerte die Furcht, mit dem Ver­
lust des Einflusses im staatlichen Bereich zugleich auch die Wirkmöglichkeiten 
im gesellschaftlich-kulturellen Kontext einzubüßen.

III.

Die nunmehr positive Bewertung der Religionsfreiheit bliebe indes nur 
eine äußerliche, bloß aus pragmatischen Gründen vorgenommene Anpassung an 
die kirchlichen Entfallungsbedingungen innerhalb moderner Staatlichkeit, wäre 
sie nicht auch das Resultat einer Modifizierung der theologischen Perspektive, 
welche das Recht auf religiöse Freiheit aus der Mitte der religiösen Botschaft 
selbst zu rechtfertigen sucht. In dieser modifizierten Perspektive wird akzentu­
ierter auf den notwendigen Zusammenhang von religiöser Wahrheit und 
menschlicher Freiheit Bezug genommen und hervorgehoben, daß die religiöse 
Wahrheit auf eine der Freiheit des Menschen entsprechende Weise gesucht 
werden solle. Diese Freiheitlichkeit religiöser Wahrheitssuchc wird auf eine 
epochale Weise in der Erklärung des Zweiten Vatikanums über die Religions­
freiheit "Dignitatis humanac" zum Ausdruck gebracht und in der Würde des 
Menschen grundgelcgl12 13.

Dieser Ansatz, die Würde des Menschen im Lichte der kategorialen Frei­
heit des Glaubensaktes zu interpretieren, ermöglichte es sodann, einen Brücken-

12 Vgl. II. MAIHR, Politik und Religion, in: P. KOSLOWSKI (Hrsg.), Die religiöse Dimen­
sion der Gesellschaft. Tübingen 1985, 131, der zur amerikanischen Trennungskonzepiion bemerkt, 
diese halle ,den Staat außerhalb der Sphäre religiöser Konflikte, statt ihn, wie im gleichzeitigen eu­
ropäischen Absolutismus, zum /.wangsschlichtcr der streitenden Bekenntnisse zu machen".

13 Vgl. insbes. Art. 3 der Konzilserklärung, in dem betont wird, "die Verwirklichung und Aus­
übung der Religion (bestünde) ihrem Wesen nach vor allem in inneren, willentlichen und freien Ak-



49

schlag zum ncuzeil liehen Freiheitsethos vorzunehmen, wie es in den Menschen­
rechten gegenwärtig ist. Ein solcher Brückenschlag sah und sieht sich allerdings 
mit dem häufig geäußerten Vorwurf konfrontiert, damit werde die neuzeitliche 
Konzeption der Freiheit als sittliche Autonomie unzulässig mit der Theonomie 
des Glaubens verquickt. Diese begreife sich als eine Form radikaler Abhängig­
keit von Gott, während die Autonomie, als bindungslose Selbstmächtigkeit des 
Menschen interpretiert, eine hybride Form der Auflehnung des Menschen ge­
genüber dem göttlichen Willen darstelle. Dagegen wurde in der neueren Theo­
logie eingewandt, daß zwischen Theonomie und Autonomie - sofern man diese 
nicht autarkistisch mißversteht und damit zu ihrem Zerrbild macht - keineswegs 
ein Gegensatz, sondern ein wesentliches Voraussetzungs- und Entsprechungs­

verhältnis besteht, das in der christlichen Botschaft selbst seine Basis hat. Die 
radikale Abhängigkeit des Menschen von Gottes Willen einerseits und die Frei­
heit des Glaubensvollzuges bleiben aufeinander verwiesen und müssen zusam­

mengedacht werden''1, weil Gott ein freies Gegenüber anspricht, das sich seinem 
Anspruch nicht in blindem, sondern in mündigem, d.h. frei verantwortetem Ge­
horsam unterstellen soll. W. Kasper kennzeichnet diesen Zusammenhang fol­
gendermaßen: "Die christlich verstandene Theonomie setzt eine recht verstande­
ne Autonomie des Menschen frei. Theonomie und Autonomie wachsen nicht im 
umgekehrt proportionalen Verhältnis, sondern im gleichsinnigen Verhältnis"’5.

Glaubenscrfahrung als "qualifizierte Freiheitserfahrung, d.h. als Erfahrung, 
daß die Wirklichkeit in ihrem letzten Grund Freiheit ist und sich als Freiheit in 
der Geschichte auslegt"14 15 16, bedeutet indes nicht spiritualistische Weltabkehr. Sie 
erschließt sich vielmehr im Anspruch, in den innerweltlichen Bezügen und unter 
Anerkennung ihrer Eigenständigkeit aus religiöser Motivation für eine vertiefte 
Sicht von Humanität einzutreten. Sie geht aber andererseits nicht in diesen in­
nerweltlichen Bezügen auf, sondern transzendiert als freie Antwort des Men­
schen auf das Wort Gottes alle geschichtlichgesellschaftlichen Wirklichkeiten. 
Diese über die Freiheit vermittelte Spannung von Weltbezug und Transzendenz 
bildet die theologische Grtfndlage für ein Verständnis von Glaubensfreiheit, in

len". die "von einer rein menschlichen Gewalt weder befohlen noch verhindert werden" könnten.
14 Mit beeindruckender Prägnanz spricht RAHNER in diesem Kontext die Notwendigkeit an, 

radikale Abhängigkeit von Gott und echten Selbststand menschlicher Freiheit zusammenzudenken 
(Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg 1976,86).

15 KASPER, Religionsfreiheit als theologisches Problem (Annt. 6), 215.
16 W. KASPER. Theologische Bestimmung der Menschenrechte im neuzeitlichen Bewußtsein 

von Freiheit und Geschichte, in: J. SCHWARTLÄNDER (Hrsg.), Modernes Freiheitsethos und 
christlicher Glaube. Beiträge zur Bestimmung der Menschenrechte, Mainz 1981,298.



50

welchem, um ein vielziliortes Wort Böckenfördes zu gebrauchen, der Schritt 
vom "Recht der Wahrheit” zum 'Recht der Person"'7 getan wurde.

Dieser Schritt bedeutet keineswegs eine Relativierung der religiösen Wahr­
heitsfrage. Es geht nicht um eine unzulässige Propagierung des Indifferentismus, 
sondern, so Hilpert, "um die konsequente Anerkennung der Überzeugungsstruk­
tur des Glaubensaktes"'8. In dieser Anerkennung der Überzeugungsstruktur des 
Glaubensaktes wird ja die Verpflichtung nicht aufgehoben, sich um religiöse 
Wahrheit zu bemühen und an ihr festzuhalten, aber betont, daß dabei jeglicher 
Zwang illegitim wäre. Nun kann aus dieser Theologie der Freiheit gläubiger Exi­
stenz nicht unmittelbar ein staatliches Grundrecht auf Glaubensfreiheit dedu­
ziert werden, weil man in diesem Falle die notwendige Differenzierung unter­
schiedlicher Sphären der Freiheitsverwirklichung mißachtete. Zwischen der reli­
giösen Ebene verantworteten Glaubens und der rechtlich-politischen Ebene der 
Glaubensfreiheit, die notwendig auch eine solche der Möglichkeit zur totalen re­
ligiösen Indifferenz in sich enthält, muß also notwendig unterschieden und sol­
cherart eine der Abgrenzung von moralischer und rechtlicher Ordnung analoge 
Differenzierung zwischen religiöser Binnenslruktur und staatlicher Grundrechts­
garantie gefunden werden, die gleichwohl den Bezug zwischen diesen Ebenen 
wahrt. Eine solche Vermittlung in der Differenz kann erfolgen, wenn es gelingt, 
das überkommene staatliche Grundrecht auf Glaubensfreiheit nicht theologisch 
zu überhöhen, sondern in seiner eigenständigen rechtlich-politischen Dimension 
vorbehaltlos anzuerkennen, weil man für diese Anerkennung der Achtung der 
Freiheit des Glaubensaktes heraus überzeugende theologische Motive und 
Gründe hat. Soll der Glaubcnsakt in seiner Freiheit geachtet und geschützt wer­
den, ergibt sich aus dieser Forderung zunächst die kategoriale Unzuständigkeit 
des Staates, in Angelegenheiten von Glauben und Gewissen zwanghaft eingrei- 
fen zu wollen, und das voraussetzungslos und universell gleich. Für die Kirchen 
bedeutet dies, daß sie religiöse Freiheit nicht bloß für die eigene Mission bean­
spruchen dürfen, sondern zu akzeptieren haben, daß diese Freiheit jenseits aller 
einseitigen Privilegierungen die Grundlage einer fundamentalen Gleichheit zwi­
schen allen Religionen bildet. Sie können dann ihre Ziele nicht mittels machtge- 
stützter Apparate, sondern unter Bedingungen bzw. nach Gesetzen pluralisti­
scher Gesellschaften durchzusetzen versuchen. 17 18

17 BÖCKENFÖRDE. Die Religionsfreiheil im Spannungsfcld zwischen Kirche und Staal 
(Anm. 9), 46.

18 K. HILPERT. (Anm. I), 123.



51

Daraus rcsultierl notwendigerweise ein deutlicher Rückzug aus der über­
kommenen engen Verflechtung mit dem Staat. Dieser Rückzug sollte konse­

quenterweise nicht als Verlust an traditionellen Einflußmöglichkeiten beklagt, 
sondern als Chance begriffen werden, in größerer Distanz den kritischen Dialog 
mit der staatlichen Politik unabhängiger und damit auch glaubwürdiger zu füh­
ren. Der Rückzug "auf das ’rein Religiöse’ versetzt offenbar", wie H. Maier über­
zeugend ausführt, 'die Kirchen in eine neue Freiheit und Autonomie gegenüber 
den gesellschaftlichen Mächten, so daß ihre moralische Autorität im gleichen 
Maße wächst, in dem man ihnen zutraut, nicht nur das Sprachrohr des gesell­
schaftlichen establishments zu sein"19. Durch die nicht bloß äußerliche Hinnah­
me sondern theologisch wohlbegründete Affirmation religiöser Freiheit zeigt 
sich diese Chance zu erhöhter Glaubwürdigkeit in besonderem Maße in einem 
zentralen Bereich gesellschaftspolitischen Engagements der Kirchen, nämlich im 
Bereich der Menschenrechte. Ein solches Menschenrechtsengagement darf al­
lerdings die Religionsfreiheit nicht ausklammern, denn dann wäre andernfalls 
die (iefahr groß, durch eine Diskrepanz zwischen der Berufung auf menschen­

rechtliche Freiheitspostulate nach außen und Freiheitsdefizite im "Binnenraum" 
religiöser Freiheit sieh dem Vorwurf auszusetzen, eine doppelte Wahrheit zu 

vertreten und damit aber unglaubwürdig zu werden.

IV.

Welche Folgerungen ergeben sich aber, so ist nunmehr zu fragen, aus der 
nicht bloß als staatliche Vorschrift äußerlich hingenommenen, sondern auch aus 
theologischen Gründen bewußt akzeptierten bzw. postulierten Religionsfreiheit 
lür das Verhältnis der Religionen zueinander? Diese Frage soll, wie schon ein­
leitend ausgeführt wurde, auf zweierlei Weise erörtert werden: Zunächst ist zu 

untersuchen, welche Chancen bzw. Konsequenzen die gemeinsame Akzeptanz 
religiöser Freiheit für die Begegnung der Religionen haben kann. Im Anschluß 
daran soll die Bedeutung der Religionsfreiheit für ein gemeinsames gesell­
schaftskritisches Engagement der Religionen erwogen werden.

Die gemeinsame Akzeptanz der Religionsfreiheit sollte, so das grundlegen­
de Postulat, dazu führen, daß diese sich im interreligiösen Bezug als ein Aner- 
kennungsverhültnis vermittelt, welches auf der Basis essentieller Gleichheit all 
jene umfaßt, welche sich in Freiheit und in je spezifischer Form um religiöse 
Wahrheit bemühen. Ein solches Anerkennungsverhältnis konstituiert sich im 
Schutzbereich der staatlich gewährleisteten Garantie der Religionsfreiheit, setzt

19 MAIl:R (Anm. 12). 142.



52

aber bei der Inanspruchnahme dieses Grundrechts durch die Kirchen und Reli­
gionsgesellschaften doch einen Grundrechtsgebrauch voraus, der auf religiösen 
Freiheitsinteressen aller anderen Rücksicht nimmt.

Die reziproke Anerkennungsstruktur würde jedenfalls mißachtet, wenn das 
Grundrecht auf eine ausschließlich strategische Weise in Anspruch genommen 
würde, darauf ausgerichtet, ohne Rücksicht auf die anderen und unter rechtli­
cher Inanspruchnahme staatlicher Hilfe allein die eigene Interessen zu sehen 
und zu optimieren. Ein solcher strategischer Umgang mit den Menschenrechten 
wird in der gegenwärtigen staatsrechtlichen Literatur ganz allgemein als Defor­
mation des ihnen zugrundliegenden Freiheitsgedankens kritisiert, der den Sinn 
der Menschenrechte unterläuft. Denn diese rechtliche Praxis leidet, so wird ar­
gumentiert, an katcgorialen, für unsere Gesellschaft indes typischen Solidaritäts­
defiziten und führt dazu, daß die Grundrechte zum Ansatzpunkt für die Einrich­
tung neuer gesellschaftlicher Privilegienstrukturen werden20 und damit Tenden­
zen zu einer Refeudalisierung der Gesellschaft fördern.

Es steht außer Zweifel, daß ein solcher unsolidarischer Grundrechtsge­
brauch gerade den Kirchen und Religionsgesellschaften besonders schlecht an­
stünde. Wenn das Engagement für Mitmenschlichkeit zu ihren leitenden Zielen 
gehört, so gilt das natürlich auch für ihren eigenen Umgang mit dem Recht im 
allgemeinen und mit dem Grundrecht der Religionsfreiheit im besonderen. Die 
zu fordernde Realisierung einer solidarischen Rechtspraxis sollte bei der Durch­
setzung des Grundrechts der Religionsfreiheit insbesondere dazu führen, daß 
diese im Geiste der Toleranz vollzogen wird. Ein solcher Zusammenhang von 
Freiheit und Toleranz scheint zunächst problematisch zu sein, da der Toleranz­
begriff geschichtlich belastet ist. ln der staalskirchenrechtlichen Tradition wird 
er als eine überwundene Vorstufe der Religionsfreiheit qualifiziert und als Er­
scheinungsform eines obrigkeitsstaatlichen Politikkonzeptes gesehen. Dies des­
halb, weil die Gewährung von Toleranz allein der Disposition des Herrschers 
und seiner Sicht der salus publica bzw. der Staatsräson unterstellt blieb und da­
mit keinen Rechtsanspruch vermittelte, somit den Status von Freiheitsrechten 
unterschritt21.

Das Bestreben, den Gedanken der Toleranz im Kontext religiöser Freiheit 
zu rehabilitieren, kann daher an diese Begriffsverwendung nicht anknüpfen. To­
leranz besitzt aber auch eine andere Bedeutung, und zwar, durchaus im An­
schluß an die Tradition des Humanismus, die einer Tugend mitmenschlicher

20 Vor diesen Gefahren warm auf eindrucksvolle Weise H. HOFMANN. Menschenrechtliche 
Autonomicansprüehe '/.uni politischen Gehalt der Mcnschenrechtserklärungen. in: Juristenzeitung 
47 (1992) 173.

21 Vgl. G. I.UF. Von der Toleranz zur Religionsfreiheit, in: A. RAUSCHER (Hrsg.). Mehr­
heitsprinzip und Minderheitenrcchl. Mönchengladbacher Gespräche, Bd. 9, Köln 1988, 54 ff.



53

Zuwendung. Sic erweist sich in der Offenheit gegenüber dem anderen, sei es in 
der Bereitschaft, in der Begegnung mit ihm das Gemeinsame aufzusuchen und 
herauszustellen, sei es in der Haltung, Unterschiede nicht als Bedrohung durch 
das Fremde zu sehen, sondern als Chance, im Blick auf die Andersheit des an­
deren das Wissen um die eigene Position zu vertiefen. In einer solchen Haltung 
sind jedenfalls essentielle Voraussetzungen für eine fruchtbare Kooperation in­
nerhalb religiös-kultureller Pluralität gelegen.

Eine durch ein solches Toleranzverständnis bestimmte Aktualisierung der 
Religionsfreiheit fungiert sodann in der Tal als unerläßliche Basis für ein offenes 
ökumenisches Gespräch, das von wechselseitigem Vertrauen geprägt und damit 

auch geeignet ist, überkommene Barrieren und Mißverständnisse abzubauen. 
Ein solcher Dialog ist indes kein einheitliches Geschehen, sondern besitzt meh­
rere Dimensionen, in denen sich der gemeinsame Bezug auf die religiöse Frei­
heit je unterschiedlich aktualisiert. Der Päpstliche Rat für den Interreligiösen 
Dialog und die Kongregation für die Evangelisierung der Völker haben in ihrem 
Dokument: "Dialog und Verkündigung"22 eine sehr ansprechende Differenzie­

rung von Dialogebenen vorgenommen, die auch in diesem Beitrag herangezogen 
werden soll. Das Dokument unterscheidet vier verchiedene Arten des Dialogs:

1. ) den "Dialog des Lebens, in dem Menschen in einer offenen und 
nachbarschaftlichen Atmosphäre Zusammenleben wollen ..."
2. ) den "Dialog des Handelns, in dem Christen und Nichtchristen für 
eine umfassende Entwicklung und Befreiung der Menschen Zusammen­
arbeiten".
3. ) den "Dialog des theologischen Auslauschs, in dem Spezialisten ihr 
Verständnis des jeweiligen religiösen Erbes vertiefen und die gegensei­
tigen geistigen Werte zu schätzen lernen".
4. ) den "Dialog der religiösen Erfahrung", der den Austausch spirituel­
len
Reichtums zum Ziele hat23.

Was den "Dialog des theologischen Austauschs" betrifft, um diesen zu­
nächst anzusprechen, so besitzt dieser im gemeinsamen Bezug auf die Freiheit 
des Glaubcnsaktes und in der in ihm erschlossenen gemeinsamen Anerkennung 
seiner Überzeugungsstruktur24 einen bedeutsamen Kristallisalionspunkt des in- 
lerreligiüsen theologischen Gesprächs. Dieses Gespräch erweist sich aber gera­
de im Zusammenhang mit dem Grundrecht der Religionsfreiheit auch heute 

noch als eminent schwierig. Ein entscheidender Grund für diese Schwierigkeiten

22 Abgcdruckl in: I.'Osscrvatorc Romano, deutsche Ausgabe. 21. Jg.. Beilage vom 2. 8. 1991.

23 Nr. 42 dc.s Dokuments.
24 Vgl. Anni. 17.



54

ist darin zu sehen, daß die Religionsfreiheit das Resultat einer Entwicklung dar­
stellt, die durch die Konfrontation des abendländischen Christentums mit den 
Bedingungen moderner Staatlichkeit geprägt wurde, eine Entwicklung, die in 
der östlichen Tradition im allgemeinen und in der islamischen im besonderen 
keine unmittelbaren Entsprechungen hat. Es fehlt diesen Traditionen daher 
auch an einer ausreichenden theologischen bzw. politischen Reflexion über die 
Voraussetzungen und Bedingungen einer Differenzierung von Religion und Po­
litik, die um der Garantie der Religionsfreiheit willen aber unabdingbar ist. Kon­
frontiert mit der Forderung, die Religionsfreiheit zu akzeptieren, werden Ein­
wände und Befürchtungen artikuliert, die von der Sorge bestimmt sind, solcher­
art gesellschaftliche Tendenzen zu fördern, die in Atheimus, Säkularismus, Ma­
terialismus u.a.m. münden und daher - auch unter Inanspruchnahme staatlicher 
Zwangsmittel - bekämpft bzw. verhindert werden sollten.

Aus westchristlicher Perspektive stellt sich in diesen Dialogen die Aufgabe, 
einen vermittelnden Weg zu finden, der schwierig zu gewinnen und durchzuhal­
ten ist. Denn einerseits bleibt es notwendig, trotz aller Einwände und Befürch­
tungen entschieden für dieses grundlegende Freiheitsrecht einzutreten. Ande­
rerseits sollte dieses entschiedene Eintreten für die Religionsfreiheit aber doch 
nicht borniert und schulmcisterlichbelehrend, quasi von oben herab, vorgenom­
men werden, sondern behutsam und mit entsprechender Sensibilität für unter­
schiedliche religiöse bzw. kulturellpolitische Hintergründe und Selbstverständ­
nisse25. Für triumphalistisches Auftreten besteht ja in der Tat kein Grund, hat 
doch der Blick in die eigene Geschichte des Umgangs mit religiöser Freiheit ge­
zeigt, wie schwer man sich selbst mit diesem Phänomen getan hat und, das sei 
hinzugefügt, unter dem Einfluß verschiedener eigener fundamentalistischer 
Strömungen teilweise immer noch tut. Geboten ist daher eine Haltung, die eine 
selbstkritische Sicht der eigenen Probleme und Schwierigkeiten mit der Reli­
gionsfreiheit einzubringen vermag. Darin ist auch eine große Chance für den in- 
terreligiösen Dialog gegeben. Denn eine solche selbstkritische Sicht kann als 
Angebot bzw. Aufforderung an den Dialogpartner verstanden werden, in Aus­
einandersetzung mit dieser analoge Erfahrungen zu identifizieren bzw. zu artiku­
lieren und mit der eigenen Tradition zu konfrontieren. Dabei sollte versucht 
werden, verbreiteten Befürchtungen entgegenzuarbeiten, die Gewährung religiö-

25 H. B1ELEFELDT betom am Beispiel der Auseinandersetzung mit dem Islam, der ent­
schiedene Einsatz für die Menschenrechte könne nur dann glaubwürdig sein, wenn man ihn "mit 
dem Ver-zicht auf jede Art westlicher Zivilisationsmission (verbinde), die gerade auch in den isla­
misch geprägten Staaten viel Schaden angerichtet hat". (Islamischer Fundamentalismus als Heraus­
forderung, in: "liberal" 1991/3,42)



55

scr Freiheil laufe auf eine säkularistische Verdrängung des Religiösen aus der 
Gesellschaft hinaus. Hier müßte betont werden, daß die Trennung von Religion 
und Politik unter verfassungsstaatlichen Garantien es durchaus ermögliche, den 
Religionen einen adäquaten Entfaltungsanspruch innerhalb der gesellschaftli­
chen Öffentlichkeit zu garantieren. Auf diese Weise könnte versucht werden, 
der problematischen Alternative von Laizismus und Theokratie26 zu entgehen, 
die die Diskussionen immer noch belastet.

Dem "Dialog des Lebens", also dem Zusammenleben in nachbarschaftli­
cher Atmosphäre, kommt in der heutigen Situation umfassender Migrationsbe- 

wegungen besondere Bedeutung zu. Gerade der gemeinsame Rekurs auf die in 
der Freiheit des Glaubens fundierte Würde eines jeden Menschen sollte dazu 

motivieren, im anderen, also auch im Andersgläubigen und dessen spezifischer 
religiös-kultureller Identität, nicht den Fremden, sondern den Nächsten zu se­
hen. Dies weist den Religionen einen wichtigen Verantwortungsbereich zu, und 

zwar gerade angesichts massiver, im Rahmen von "Ausländerdiskussionen" im­
mer wieder und mit zunehmendem Ressentiment artikulierter Feindbilder. Reli­
gionsfreiheit besitzt hier eine wichtige Funktion. Denn sie fordert, dem jeweili­

gen Selbstversländnis religiöser Praxis so weit wie möglich Raum zu geben und 
beinhaltet daher den Anspruch, mit religiös-kultureller Vielfalt sinnvoll umzuge­
hen. Sinnvoller Umgang mit religiös-kultureller Vielfalt im Zeichen religiöser 
Freiheit bedeutet aber, die interreligiöse Begegnung nicht als Bedrohung, son­
dern als Chance vertiefter Humanität zu begreifen und praktisch umzusetzen. 
Einen solchen Anspruch gegenüber vorherrschenden Tendenzen zur Abschot- 

’ung und Ausgrenzung wachzuhalten gehört gewiß zu den zentralen Herausfor­
derungen gelingenden Menschenrechtsengagement der Religionen.

Mit dem "Dialog des Handelns" ist schließlich der zweite Aspekt unserer 
Fragestellung angesprochen, die Frage nach der Bedeutung der Religionsfrei­
heit als der Basis für ein gemeinsames gesellschaftskritisches Engagement der 
Religionen. In den neueren ökumenischen Dokumenten finden sich immer wie­
der Appelle, die Religionen mögen gemeinsam für Frieden und soziale Gerech- 

hgkeit eintreten. Den normativen Bezugspunkt bildet dabei die in allen Religio­

nen vertretene, wenngleich theologisch im einzelnen unterschiedlich begründete 
Anerkennung des unverfügbaren Wertes jedes Menschen. Die besondere Be­
deutung der Religionsfreiheit besteht in diesem Zusammenhang darin, daß sie

26 Vgl. H. BIF.LEFEI..DT, J. SCI[WARTI.ANDER, Chrislcn und Muslime vor der Heraus­
forderung der Menschenrechte. Hrsg, von der Wissenschaftlichen Arbeitsgruppe für weltkirchliehe 
Aufgaben der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1992.35.



56

eben, wie bereits ausgeführt wurde, eine wichtige Brückenfunktion zwischen 
dem Anspruch der Religionen auf Anerkennung und Entfaltung ihres öffentli­
chen Wirkens einerseits und dem neuzeitlichen Freiheitsethos als der Basis mo­
derner Verfassungsstaatlichkeit andererseits zu erfüllen vermag.

Die Aufgabenstellungen, die die Religionen auf der Basis religiöser Frei­
heit kooperativ bewältigen könnten, sind vielgestaltig und können hier nicht im 
einzelnen aufgelistet werden. Das wichtigste Betätigungsfeld religiösen Engage­
ments stellt heule unbestrillenermaßen das der Menschenrechte dar. Man hat 
betont, dem religiösen Engagement komme dabei sowohl im nationalen wie im 
internationalen Bereich eine dreifache Aufgabe zu: eine stimulierende, eine kor­
rigierende und eine vertiefende27. Stimulierend vermag das Engagement zu 
wirken, wenn es ihm gelingt, aus einer religiösen Perspektive das Menschen­
rechtsbewußtsein zu stärken, also jene Bestrebungen zu unterstützen, die auf die 
Entfaltung einer für die Rechtsverwirklichung unabdingbaren Menschenrechts­
kultur gerichtet sind. Daran wird heute vielfach die Erwartung geknüpft, auf sol­
che Weise ließe sich ein essentieller Beitrag zur Formulierung bzw. Stabilisie­
rung eines umfassenden, die religiösen Schranken überschreitenden Weltethos 
leisten28. Diesen Erwartungen werden unterschiedliche Erfolgschancen zugebil­
ligt. Skeptiker verweisen dabei auf die Schwierigkeit, sich über die unterschiedli­
chen soziokulturellen bzw. religiösen Traditionen hinweg in zureichendem Maße 
über alle Religionen verbindende ethische Grundanlicgen zu verständigen. An­
dere bewerten die Chancen eines solchen Unternehmens, jedenfalls die Erarbei­
tung von menschenrechtlichen Mindeststandards betreffend, optimistischer, ln 
jedem Falle bildet die Religionsfreiheit die unabdingbare Grundlage dieser Be­
strebungen.

Korrigierend ist diese Aufgabe, wenn sich das gemeinschaftliche Engage­
ment der Religionen als sensibel erweist gegenüber den vielgestaltigen Bedro­
hungen von Humanität in unserer Welt, die menschenrechtlicher Verbürgung 
bedürfen. Dazu gehört sehr wesentlich auch die Entfaltung eines kritischen Be­
wußtsein gegenüber jenen massiven Defiziten etablierter Mcnschenrechlspolitik, 
in der Menschenrechte nur zu oft zu bloßen Mitteln egozentrischer Interessen­
behauptung und damit zu Instrumenten purer Machtpolitik degradiert werden, 
die jede mitmenschliche Solidarität aus den Augen verloren hat. Schließlich ist 
mit der vertiefenden Aufgabe eine Komponente angesprochen, an der sich das

27 Vgl. K. POSTER, Die Menschenrechte - aus katholischer Sicht, in: Internationale Katholi­
sche Zeitschrift 10(1981)525.

28 Vgl. H. KUNG, Projekt Weltethos. München, Zürich 1990, insbes. 80 ff.



57

Spezifische eines religiösen Beitrags besonders deutlich ausdrückt. Denn es gilt, 
im Eintreten lur die religiös fundierte "Transzendenz der Person1' das vielerorts 
gefährdete Bewußtsein für den unbedingten Wert eines jeden Menschen wach­
zuhalten und zu stärken. Die Besinnung auf die Freiheit des Glaubens, in dem 
die Spannung von Weltbezug und Transzendenz gegenwärtig ist, bietet dafür 
eine bedeutsame Grundlage normativer Orientierung.



58

DIE RELIGIONSFREIHEIT IN GRIECHENLAND 

Von Spyros N. T r o i a n o s, Athen

I. Allgemeines

Das Recht jedes Menschen sowohl auf Gewissensfreiheit und Bekenntnis­
freiheit als auch auf Religionsübungsfreiheit gehört zu den fundamentalen Frei­
heiten, der Kampf um diese Rechte hat die Entwicklung der Weltgeschichte ent­
scheidend beeinflußt; man denke nur an die Reformation, an die Religionskrie­
ge, an die Besiedlung von Nordamerika usw. Bereits im 16./17. Jahrhundert wird 
die Religionsfreiheit durch die verschiedenen Erklärungen der Menschenrechte 
zum Ausdruck gebracht (Edikt von Nantes 1598, Toleranzakte von 1689). Sehr 
früh wird sie auch durch die Gesetzgebung der einzelnen Staaten verfassungs­
rechtlich anerkannt - allerdings nicht als volle Religionsfreiheit, sondern zu­
nächst im Sinne bloßer Toleranz, die nur die Duldung des Staates gegenüber der 
Religion der Bürger, nicht aber die Gewährleistung der freien Gestaltung des 
religiösen Gewissens bedeutete.

Gegenstand meines Beitrags ist die verfassungsmäßige Gewährleistung des 
in Rede stehenden Grundrechtes in Griechenland. Entsprechende Bestimmun­
gen finden sich schon in allen Verfassungsentwürfen, die von den während des 
fast achtjährigen Freiheitskampfes (1821-1828) einberufenen konstitutionellen 
Nationalversammlungen ausgearbeitet wurden. Der Grund liegt auf der Hand: 
Wegen der Unterdrückung, der die Griechen während der 400 Jahre der tür­
kischen Herrschaft ausgesetzt waren, zeigten sie sich hinsichtlich der Religions­
freiheit besonders empfindlich. Nach der Gründung des Griechischen Staates ist 
der Schutz dieses Grundrechtes in den Verfassungen von 1844,1864,1911,1927, 
und 1952 vorgesehen worden.

Die Grundlage zur Behandlung meines Themas stellt die griechische Ver­
fassung dar, die von dem fünften verfassungsändernden. Parlament am 9. Juni 
1975 beschlossen wurde und nach zwei Tagen, nämlich am 11. Juni 1975, in 
Kraft trat. Einschlägig ist Artikel 13, der folgendermaßen lautet: 1

1. Die Freiheit des religiösen Gewissens ist unverletzlich. Die Ausübung 
der individuellen und der politischen Rechte hängt nicht von den religiösen An­
schauungen eines jeden ab.



59

2. Jede bekannte Religion ist frei; ihr Kultus kann ungehindert unter dem 
Schutz der Gesetze ausgeübt werden. Die Ausübung des Kultus darf die öffentli­
che Ordnung und die guten Sitten nicht verletzen. Proselytismus ist verboten.

3. Die Geistlichen aller bekannten Religionen unterliegen derselben Staats­
aufsicht und haben dieselben Pflichten gegenüber dem Staat wie die der vor­
herrschenden Religion.

4. Niemand darf wegen seiner religiösen Anschauungen von der Erfüllung 
seiner Pflichten gegenüber dem Staat befreit werden oder die Beachtung der 
Gesetze verweigern.

5. Ein Eid kann nur aufgrund eines Gesetzes auferlegt werden, das auch 
dessen Formel bestimmt

Darüber hinaus steht die Religionsfreiheit in enger. Verbindung auch mit 
dem Schutz der menschlichen Würde und mit dem Recht auf die freie Entfal­
tung der Persönlichkeit (Art. 2 Abs. 1 und Art. 5 Abs. 1).

Bei der Interpretation von Artikel 13 ist folgendes zu beachten: Während 
einige den Schutz von Bürgerrechten betreffende Verfassungsbestimmungen die 
griechische Staatsangehörigkeit voraussetzen (wie beispielsweise Art. 11 über 
die Versammlungsfreiheit und Art. 12 über die Vereinsfreiheit), ist es bei Art. 
13 gleichgültig, ob es sich um Griechen oder um Ausländer handelt. II.

II. Die Religionsfreiheit im Einzelnen

Religionsfreiheit bedeutet zunächst das Recht, irgendwelche religiöse 
Überzeugungen zu haben. Dieses Recht wird auch in seiner negativen Form ge­

währleistet, nämlich keine religiösen Überzeugungen zu haben oder, anders for­
muliert, keine Gewissensfragen für sich zu erwägen und zu entscheiden. Der 
Schutz umfaßt auch die dogmatischen Abweichungen innerhalb der jeweiligen 
Religionen. Die Religionsfreiheit enthält ferner das Recht der Einzelpersonen, 
ihre Religion bzw. ihre Überzeugung zu wechseln.

Jeder Mensch hat das Recht, die Ergebnisse der im Rahmen gewisser 
Denkvorgänge gestalteten religiösen bzw. irreligiösen Überzeugungen zu äußern 

Und anderen mitzuteilen. Es handelt sich dabei um die sog. Bekenntnisfreiheit, 
die eine praktische Konsequenz der Freiheit des Denkens darstellt. Das Be­
kenntnis kann entweder nur deklaratorischen Wert haben oder auch didakti­

schen Zwecken dienen. Das diesbezügliche Recht darf der Mensch allein oder 
in Gemeinschaft mit anderen in Anspruch nehmen. Im letztbenannten Fall sol-



60

len unter Umständen auch die Bestimmungen über die Versammlungsfreiheit 
(Art. 11) berücksichtigt werden. Die Äußerung der religiösen Überzeugung 

kann auch in schriftlicher Form vorgenommen werden. In diesem Fall sind auch 
die Bestimmungen über die Pressefreiheit (Art. 14) sowie über die Freiheit von 
Wissenschaft, Forschung und Lehre (Art. 16) zu beachten.

Die Bekenntnisfreiheit wird ebenfalls in negativer Form gewährleistet. Nie­
mand ist nämlich verpflichtet, seine religiöse Überzeugung zu offenbaren. Die­

ses Recht wird aber in gewissem Umfang eingeschränkt, indem den staatlichen 
Behörden das Recht eingeräumt wird, Fragen in bezug auf die religiöse Zugehö­
rigkeit zu stellen, soweit davon Rechte bzw. Pflichten abhängig sind oder eine 
gesetzlich angeordnete statistische Erhebung die Beantwortung solcher Fragen 
erfordert. Hier sei aber vermerkt, daß die entsprechenden Formulare bei den 
letzten Volkszählungen in Griechenland keine Fragen in diese Richtung enthiel­
ten. Hinsichtlich der Frage nach dem Vermerk der Religionszugehörigkeit in 
den (neuen) Personalausweisen fiel die Entscheidung (nach heftigen Auseinan­
dersetzungen und sukzessiven Gesetzesänderungen) zu Gunsten einer fakultati­
ven Eintragung aus.

Eine weitere Stufe im Rahmen der Gewährleistung der Religionsfreiheit 
stellt das Recht des Individuums dar, seine religiösen Überzeugungen in die Tat 
umzusetzen. Dazu gehört in erster Linie die Religionsübungsfreiheit, die vor al­
lem - jedoch nicht ausschließlich - die Kultusfreiheit umfaßt. Es handelt sich um 
das Recht der Anhänger einer Religion zur Vornahme der zu ihr gehörenden 
kultischen Handlungen. Hinsichtlich der Kultusfreiheit schreibt die griechische 
Verfassung vor, daß jede bekannte Religion frei ist und daß ihr Kultus ungehin­
dert ausgeübt werden kann. Der Ausdruck "bekannte Religion" wurde zum er­
sten Mal in die Verfassung von 1844 aufgenommen. In der ersten Zeit nach der 
Promulgation dieser Verfassung versuchte man ihn so auszulegen, als ob es sich 
um eine "anerkannte Religionsgemeinschaft" handelte. Diese Interpretation setz­
te sich aber nicht durch, zumal es in Griechenland weder eine Behörde, die zur 
Genehmigung der Gründung einer neuen Religionsgemeinschaft zuständig ist, 
noch ein Register der "autorisierten" Religionen gibt. Der Rechtsprechung des 
griechischen Obersten Verwaltungsgerichts zufolge sind unter dem oben er­
wähnten Terminus diejenigen Religionsgemeinschaften zu verstehen, die keine 
geheime Lehre und keinen geheimen Kultus haben. Dadurch zielte der Gesetz­
geber meiner Meinung nach auf die Ausschließung von geheimen Gesellschaften 
ab, die sich, ohne religiöse Zwecke zu verfolgen, als Religionsgemeinschften hät­
ten ausgeben können, um eventuelle Vorteile dieser Eigenschaft auszunützen.



61

Für die Bezeichnung Religion bzw. einer Konfession als "bekannt" spielt es 
keine Rolle, ob sie alt oder neu ist, ob ihre dogmatische Lehre von derjenigen 
einer anderen "bekannten" Religion abweicht, ob die Zahl ihrer Anhänger groß 
oder klein ist, ob der Stand ihrer Geistlichen demjenigen der orthodoxen Kirche 
entspricht usw.

Eine andere Auslegung des Begriffs "bekannte Religion" stünde im Wider­
spruch zu den allgemeinen Grundsätzen der Artikel 11, 12 und 14 der grie­
chischen Verfassung, nach welchen: 1. die Griechen das Recht haben, sich ohne 
vorherige Erlaubnis friedlich und ohne Waffen zu versammeln; 2. die Griechen 
das Recht haben, Vereine zu gründen nach Maßgabe der Staatsgesetze, die nie­
mals dieses Recht von einer vorgängigen Genehmigung der Regierung abhängig 
machen können, und 3. jedermann das Recht hat, seine Gedanken unter Beach­
tung der Gesetze mündlich, schriftlich und auch durch die Presse auszudrücken 
und zu verbreiten.

Die öffentliche und gemeinschaftliche Ausübung des Kultus jeder bekann­
ten Religionsgemeinschaft ist dem eindeutigen Wortlaut der Verfassung zufolge 
frei und von den Gesetzen geschützt. Deshalb wären Gesetzesvorschriften, die 

ausschließlich den Schutz des Kultus der Orthodoxen Kirche sicherten, zweifel­
los verfassungswidrig und je nachdem entweder überhaupt ungültig oder aber 
ebenso zum Schutz des Kultus der anderen Religionen bzw. Konfessionen an­
wendbar. Deswegen werden nach dem Strafgesetzbuch (Art. 198 ff) alle Verge­
hen, die sich auf die Religion beziehen (Gotteslästerung, Verunglimpfung einer 
Religion, Störung des Gottesdienstes usw.), ohne jede Rücksicht auf die Reli­
gionszugehörigkeit der in jedem einzelnen Fall betroffenen natürlichen bzw. ju­
ristischen Person bestraft.

Die Einzelpersonen können ihre religiösen Pflichten entweder allein oder 
in Gemeinschaft mit anderen erfüllen (individuelle und kollektive Religions­
übung). Ferner kann der Kultus privat oder öffentlich sein, und zwar sowohl in 
geschlossenen Räumen als auch unter freiem Himmel. Diese Feststellung läßt 
den Schluß zu, daß die freie Religionsausübung das Vorhandensein von dazu 
bestimmten Stätten (Kultstätten bzw. religiöse Versammlungsorte) sowie von ge­
eigneten Gegenständen und Geräten (Kultgegenstände bzw. -geräte) voraus­

setzt. Verpflichtung des Staates ist, den einzelnen Trägern (natürlichen Perso­
nen oder Religionsgemeinschaften) des in Frage kommenden Grundrechtes 
durch die jeweils notwendigen Maßnahmen die faktische Möglichkeit zu sichern, 
solche Stätten - nach den Geboten der einzelnen Riten ausgestattet - zu errich­
ten und zu unterhalten.



62

Die Gesetze, welche die Errichtung von nichtorthodoxen Kirchen und Ge­
betshäusern in Griechenland regeln, gehen auf die Jahre 1938 und 1939 zurück. 
In diesen Jahren hatten war in Griechenland eine Diktatur, was sich in den Be­
stimmungen dieser Gesetze widerspiegelt. Es entspricht bekanntlich dem Geist 
jedes absolutistischen Regimes, die durch generelle Rechtsgrundsätze gezoge­
nen rechtlichen Grenzen auch dann zu überschreiten, wenn dies überhaupt nicht 
nötig ist. So ist es auch bei uns geschehen. Ein typisches Beispiel für die Menta­
lität des damaligen Gesetzgebers ist eine Vorschrift dieser Gesetze, nach wel­
cher für den Bau einer Kirche, welcher Religion bzw. Konfession sie auch sei, 
eines Gebetshauses oder eines Tempels die Erlaubnis des örtlich zuständigen 
orthodoxen Bischofs nötig ist. Da diese Bestimmung eindeutig verfassungswidrig 
ist, versuchte der "Staatsrat" (d.h. der Oberste Verwaltungsgerichtshof) die Situ­
ation einigermaßen zu retten. Er suchte nämlich eine Milderung der Verfas­
sungswidrigkeit des Gesetzes in der Annahme, die "Erlaubnis" des orthodoxen 
Bischofs stelle keinen gestaltenden Verwaltungsakt dar, sondern nur ein bloßes 
Gutachten. Er sei mit anderen Worten nur für die Feststellung des Vorhanden­
seins gewisser gesetzlicher Voraussetzungen zuständig, die für die Erteilung der 
Bauerlaubnis erforderlich sind. Die Erteilung der Erlaubnis stehe dem Kultus­
minister zu, der in der Regel diese Zuständigkeit an einen Ministerialdirektor 
überträgt. Wie man sieht, hat das Gericht darauf verzichtet, die in Rede stehen­
den Vorschriften der einschlägigen Gesetze für verfassungswidrig zu erklären. 
Insofern war diese Lösung nicht ideal. Wichtig ist aber ferner, daß dem Kultus­
minister in dieser Angelegenheit - gemäß der bereits erwähnten Rechtsprechung 
des "Staatsrates'' - überhaupt kein freies Ermessen zukommt. Sind die vom Ge­
setz vorgeschriebenen Voraussetzungen erfüllt, so ist er verpflichtet, die Erlaub­
nis zur Errichtung der Kirche bzw. des Gebetshauses oder des Tempels zu ertei­
len. Eine unbegründete Ablehnung des diesbezüglichen Antrags kann vom 
"Staatsrat” im Anfechtungsverfahren für nichtig erklärt werden. Es versteht sich 
von selbst, daß, wenn die Behörde gar nichts unternimmt, dem bzw. den Betrof­
fenen eine sog. Untätigkeitsklage zusteht.

Kurzum: Die Gesetzgebung hinsichtlich der Errichtung von Kirchenbauten 
ist sehr alt und steht nicht immer im Einklang mit der Verfassung. Eine Erneue­
rung ist längst fällig. Dennoch kann man Dank des Eingriffs der Verwaltungsge­
richte und insbesondere des "Staatsrates" wohl sagen, daß die freie Religionsaus­
übung in Griechenland effektiv abgesichert ist.

Eng mit der Kultusfreiheit, insbesondere mit ihrer kollektiven Form (wegen 
ihrer stark kollektivrechtlichen Komponente), hängt die religiöse Vereinigungs­
freiheit zusammen. Wie bereits erwähnt, wird die Vereinigungsfreiheit im allge­



63

meinen durch Artikel 12 der Verfassung geschützt: "Die Griechen haben das 
Recht, nichlwirtschal'tlichc Vereinigungen und Vereine nach Maßgabe der Ge­
setze zu bilden, welche jedoch niemals die Ausübung dieses Rechts von einer 
vorherigen Erlaubnis abhängig machen dürfen". Wie dem Wortlaut der Bestim­
mung zu entnehmen ist, dürfen sich nur griechische Staatsangehörige darauf be­
rufen. Wenn es sich aber um religiöse Vereinigungen handelt, so ist nicht Artikel
12 der Verfassung maßgebend, sondern Artikel 13, der auf alle in Griechenland 
lebenden Personen (und nicht nur auf Griechen) angewandt wird.

Eine selbstverständliche Ergänzung dieser Freiheit stellt das Recht der re­
ligiösen Vereinigungen (von Kirchen und Religionsgesellschaften) auf Selbstver­

waltung sowie auf Sicherstellung (durch freien Zugang zu den entsprechenden 
Finanzquellen) der für ihre Existenz und Betriebsfähigkeit nötigen Geldmittel 
dar.

Das Recht auf Religionsfreiheit schließt auch das Recht auf religiöse Pari­
tät ein, d.h. auf die Gleichbehandlung von Individuen und Verbänden aufgrund 
ihrer weltanschaulichen Grundhaltung. Die Gleichbehandlung erstreckt sich auf 
alle Gebiete des bürgerlichen, wirtschaftlichen, politischen, sozialen und kultu­
rellen Lebens und ist äußerst wichtig bei der Ausübung und Inanspruchnahme 
der Bürgerrechte - was in Art. 13 Abs. 1 der Verfassung hervorgehoben wird.

Eine praktische Folge des Rechts auf religiöse Parität besteht darin, daß 
die öffentlichen Stellen ohne Rücksicht auf die religiösen Anschauungen der 
Kandidaten besetzt werden müssen. In dieser Beziehung wurde die religiöse Pa­
rität durch die Rechtsprechung des "Staatsrats" einigermaßen eingeschränkt. 
Stellen, die in unmittelbarer Verbindung mit der vorherrschenden Religion ste­
hen, dürfen wegen der (engen) Beziehungen zwischen Staat und Kirche in Grie­
chenland nur mit Gläubigen der Orthodoxen Kirche besetzt werden. Die Zahl 
solcher Stellen ist natürlich sehr klein. Dazu gehören, nach der oben erwähnten 
Rechtsprechung, die Stellen der Volksschullehrer, mit der Begründung, daß sie 

unter anderem auch Religionsunterricht erteilen müssen. Meines Erachtens ist 
diese Auffassung etwas engstirnig, denn die Verwaltung hat die Möglichkeit, das 
Problem auf andere Weise zu lösen: indem sie den nichtorthodoxen Lehrer in 
einer größeren Schule anstellt, deren Lehrpersonal auch orthodoxe Lehrer um­
faßt, welche den (orthodoxen) Religionsunterricht übernehmen könnten.

Im Rahmen der religiösen Parität ist die Frage erörtert worden, ob ein 
nichtorthodoxer Bürger Präsident der Republik werden darf. Aufgrund von Art.
13 der Verfassung kann die Antwort auf diese Frage nur positiv sein. Dennoch 
gab die Formulierung des Eides, den der neugewählte Staatspräsident bei sei­
nem Amtsantritt vor dem Parlament - gemäß Artikel 33 Abs. 2 der Verfassung -



64

leisten muß, Anlaß zu gewissen Zweifeln. Der Text des Eides lautet folgender­
maßen: "Ich schwöre im Namen der heiligen, wesensgleichen und unteilbaren 
Dreifaltigkeit, die Verfassung und die Gesetze zu wahren (...) Eine bestimmte 
Religionszugehörigkeit gehört nicht zu den Voraussetzungen für die Wahl zum 
Präsidenten der Republik, die im Artikel 31 aufgezählt werden. Trotzdem wird 
in manchen Kreisen die Ansicht vertreten, der Gesetzgeber habe versucht, diese 
Voraussetzung indirekt zu sanktionieren, nämlich durch die Berufung auf die 
heilige Dreifaltigkeit in der Eidesformel des Staatspräsidenten, die selbstver­
ständlich auf einen Christen hindeutet. Meiner Ansicht nach - und auch nach 
der herrschenden Meinung - ist diese These nicht haltbar, weil sie eine grobe 
Verletzung der religiösen Parität darstellt. Der Gesetzgeber hat diese Eidesfor­
mel in die Verfassung aufgenommen, weil er den gewöhnlichen Fall vor Augen 
hatte. Da nämlich der größte Prozentsatz der griechischen Bevölkerung zur 
christlichen Religion gehört, ist die Wahl eines Nichtchristen bzw. eines Athei­
sten zum Staatspräsidenten zwar theoretisch möglich, jedoch ziemlich imwahr­
scheinlich.

Eine weitere Folge der religiösen Parität ist die Verpflichtung des grie­
chischen Staates, alle Religionsgemeinschaften nach gleichen steuerrechtlichen 
Prinzipien zu behandeln. So muß beispielsweise eine zugunsten einer Kirche ein- 
geführte Steuerbefreiung auf sämtliche Religionsgemeinschaften angewandt 
werden.

Die Religionsfreiheit umfaßt auch das Recht auf religiöse Erziehung. Trä­
ger dieses Rechts sind sowohl die Eltern bzw. der gesetzliche Vormund des Kin­
des als auch das Kind selbst. Bei aufrechter Ehe entscheiden über die religiöse 
Erziehung des Kindes die Eltern im Rahmen der elterlichen Gewalt. Wenn sie 
sich nicht einig sind, entscheidet das Gericht. Ist die Ehe durch Scheidung ge­
löst, so steht dieses Recht dem Elternteil zu, der das Sorgerecht hat. Bei Miß­
brauch dieses Rechts seitens der Eltern oder des gesetzlichen Vormundes muß 
das Gericht eingreifen.

Unter einem anderen Gesichtspunkt treten als Träger dieses Grundrechtes 
auch die Kirchen und sonstigen Religionsgemeinschaften auf, die das Recht be­
sitzen, die geeigneten Anstalten zu errichten, um die eigene Religion zu lehren 
sowie die von ihnen unter ihren Mitgliedern ausgewählten Personen als Leiter 
oder Führer auszubilden.

Im Rahmen der allgemeinen Versammlungsfreiheit (vgl. Art. 11) hat jeder 
Mensch, wie bereits erwähnt, das Recht, seine religiöse bzw. weltanschauliche 
Überzeugung in Gemeinschaft mit anderen zu offenbaren. Ferner steht ihm das 
Recht zu, in bezug auf diese Überzeugung Kontakt zu Einzelpersonen oder Ge­



65

meinschaften aufzunehmen und zu unterhalten. Die Inanspruchnahme dieser 
Freiheit setzt außerdem das Recht auf Freizügigkeit voraus.

Schließlich hat jedermann das Recht, irgendwelche Handlungen, die seiner 
religiösen bzw. weltanschaulichen Überzeugung zuwiderlaufen, zu verweigern. 
Dies gilt insbesondere für die Akte der Religionsausübung, wobei der Betreffen­
de das Recht hat, sich von kultischen Handlungen, die seiner Überzeugung nicht 

entsprechen, fernzuhalten. Der typische Anwendungsbereich dieses Rechts um­
faßt Schulen, Kasernen, Gefängnisse und andere Räume, in denen Menschen 
gezwungenermaßen Zusammenleben. Hier muß aber davor gewarnt werden, die­
ses individuelle Unterlassungsrecht so auszulegen, als stelle es ein positives 
Recht auf Unterlassung der jeweils in Frage kommenden Handlung durch sämt­
liche Kollegen (Mitschüler bzw. Mithäftlinge usw.) des Grundrechtsträgers dar. 
Die dabei möglicherweise entstehende Kollision zwischen der Religionsaus­
übungsfreiheit der einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft muß in jedem kon­
kreten Fall unter Berücksichtigung des speziellen Charakters der Gemeinschaft 
gelöst werden.

Zu den einzelnen Fragen, die sich auf das zuletzt angesprochene Recht be­
ziehen, gehört auch das Problem der Eidesleistung. Laut Verfassung darf ein 
Eid nur dann auferlegt werden, wenn er von einem Gesetz vorgesehen ist, wel­
ches auch die Eidesformel bestimmt. Den einschlägigen Vorschriften der Zivil- 
(Art. 385, 408 und 423) und der Strafprozeßordnung (Art. 194, 218, 220 und 
236) zufolge darf der Zeuge (bzw. der Sachverständige u.ä.), wenn er Atheist ist 
oder einer Religion angehört, welche keinen Eid kennt bzw. ihn verbietet, die 
Eidesleistung verweigern und unter Berufung auf seine Ehre und sein Gewissen 

aussagen. III.

III. Die Schranken der Religionsfreiheit

Die Religionsfreiheit ist genausowenig wie alle anderen Grundfreiheiten 
unbegrenzt. Die Schranken betreffen nicht die Religionsfreiheit im allgemeinen - 
da - sondern fast ausschließlich die Religionsübungsfreiheit - da die Gedanken­
freiheit ihrer Natur nach unter keinen Umständen und die Bekenntnisfreiheit 

nur in geringem Umfang mit Interessen der Allgemeinheit oder Dritter in Kon­
flikt geraten können.

Die Schranken werden durch Art. 13 Abs. 2 und 4 der Verfassung festge­
setzt. Es handelt sich um (a) die öffentliche Ordnung und die guten Sitten, die 
flei der Ausübung des Kultus nicht verletzt werden dürfen, und (b) die Pflichten



66

jedes Bürgers dem Staate gegenüber und die Gesetze, die niemand wegen seiner 
religiösen Anschauungen mißachten darf. Dazu kommt das allgemeine Verbot 
der Proselytenmacherei.

Wenn man von der "öffentlichen Ordnung" und den "guten Sitten" spricht, 
meint man die Gesamtheit der fundamentalen politischen, sozialen, wirtschaftli­
chen, kulturellen und moralischen Prinzipien, die jeweils in Griechenland herr­
schen. Die Frage, ob die dogmatische und moralische Lehre einer Religion oder 
einer Konfession der griechischen öffentlichen Ordnung widersprechen, soll in 
jedem konkreten Fall von der Verwaltung und letzten Endes von den Gerichten 
entschieden werden.

Die Pflichten der Bürger dem Staate gegenüber und die Beachtung der 
Gesetze muß man gemeinsam untersuchen, aus dem einfachen Grund, daß diese 
Pflichten dem Inhalt eines Gesetzes entsprechen. Im Mittelpunkt der Schran­
kenproblematik steht bekanntlich die Frage der Militärdienstverweigerung, d.h. 
der aus Gewissensgründen erfolgenden Ablehnung entweder des Wehrdienstes 
überhaupt oder nur des Waffendienstes. Dieses Problem wird im Artikel 4 der 
Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten (Rom, 4.11. 
1950) angesprochen. Nach Abs. 2 darf "niemand gezwungen werden, Zwangs­
oder Pflichtarbeit zu verrichten". Abs. 3 schränkt aber ein: "Als 'Zwangs- oder 
Pflichtarbeit’ im Sinne dieses Artikels gilt nicht: a) ... b) jede Dienstleistung mili­
tärischen Charakters, oder im Falle der Verweigerung aus Gewissensgründen in 
Ländern, wo diese als berechtigt anerkannt ist, eine sonstige an die Stelle der 
militärischen Dienstpflicht tretende Dienstleistung; (...)". Der Formulierung die­
ses Rechtssatzes darf man entnehmen, daß die vertragschließenden Staaten kei­
ne allgemeine Verpflichtung übernommen haben, den eigenen Bürgern ein 
Grundrecht auf Kriegsdienstverweigerung einzuräumen. Wenn aber eine natio­
nale Gesetzgebung ein solches Recht verfassungsmäßig anerkennt und statt der 
Wehrdienstpflicht die Verpflichtung zu irgendeiner Dienstleistung zivilen Cha­
rakters einführt, dann sind die Betroffenen nicht berechtigt, auf das durch Art. 4 
Abs. 2 der oben erwähnten Konvention sanktionierte Verbot der Zwangs- oder 
Pflichtarbeit zu verweisen, um den zivilen Ersatzdienst abzulehnen.

Obwohl es seit vielen Jahren Wehrdienstverweigerer gibt, griff der Gesetz­
geber in Griechenland das Problem erst im Jahre 1977 durch das Gesetz Nr. 731 
auf. Artikel 15 dieses Gesetzes schreibt vor, daß diejenigen, welche aus Gewis­
sensgründen den Waffendienst ablehnen, ihre Wehrpflicht durch einen waffen­
losen Dienst ableisten dürfen, dessen Dauer aber doppelt so lang ist als diejeni­
ge des Waffendienstes. Obwohl die doppelte Dauer des waffenlosen Wehrdien­



67

stes eine wesentliche Benachteiligung für die Wehrdienstverweigerer darstellt, 
ist diese Regelung in den orthodoxen kirchlichen Kreisen stark kritisiert worden.

Letzter Punkt innerhalb der Schrankenproblematik ist das Verbot des Pro- 
selytismus. Wie ist dieser Begriff im Sinn von Artikel 13 Abs. 2 der Verfassung 
zu verstehen? Wie schon mehrfach von den Strafrechtlern und den Kirchen- 
rechtlen bemerkt wurde, bieten nur wenige Vergehen der Auslegung solche 
Schwierigkeiten wie die sog. Religionsvergehen. Proselytismus heißt zunächst 
die Handlung, welche gegen eine (bereits) vorhandene Religionsüberzeugung 
gerichtet ist und welche auf die Glaubensüberzeugung oder sogar auf eine Reli­
gionsänderung des Trägers dieser Religionsüberzeugung äbzielt. Aber nicht jede 
Handlung, welche auf dieses Ziel gerichtet ist, darf als Proselytenmacherei be­
trachtet werden. Der Proselytismus ist durch die Mittel, die vom Subjekt dieser 
Handlung angewandt werden, näher gekennzeichnet.

Diese Mittel sind zunächst Gewalt, Drohung, Schmähung, Beschuldigungen 
und alle an sich unerlaubten Mittel, überhaupt alle Mittel, welche, abgesehen 
vom verfolgten Zweck, an sich objektiv dem gesetzlichen Tatbestand eines De­
liktes entsprechen. Aber weiterhin werden auch diejenigen Mitteln, die an sich 
keinem gesetzlichen Tatbestand einer mit Strafe bedrohten Handlung entspre­
chen, zu unerlaubten Mittel, wenn ihr Gebrauch zum Zwecke einer Konfessions- 
bzw. Religionsänderung der herrschenden sittlichen Auffassung widerspricht.

Heutzutage sind solche Mittel üblicher als die an sich unerlaubten Mittel. 
Das Anbieten, Versprechen oder Gewähren von Geschenken oder anderen 
Vorteilen ist an sich nicht gesetzwidrig. Wenn aber jemand einem Angehörigen 
einer gewissen Konfession oder Religion Geschenke oder andere Vorteile an- 
bietet, verspricht oder gewährt, um ihn zu einer anderen Konfession bzw. Reli­
gion zu bekehren, widerspricht dieses Anbieten, Versprechen oder Gewähren 
von Geschenken oder anderen Vorteilen der sittlichen Auffassung. Die religiöse 
Überzeugung des einzelnen Menschen darf nicht das Ergebnis solcher sittlich 

niedriger Handlungen sein.
Dieser allgemeine und weitgehende Begriff der Proselytenmacherei ent­

spricht dem Sinn des in Artikel 13 Abs. 2 der griechischen Verfassung enthalte­
nen Verbots. Die Sache war aber nicht immer so einfach. Nach dem ausdrückli­
chen Wortlaut von Artikel 1 der Verfassung von 1952 war nur die gegen die 
herrschende Religion vorgenommene Proselytenmacherei verboten. Es hieß 

nämlich, daß der Proselytismus und jeder andere Eingriff in die herrschende 
Religion verboten sei. Somit entstand das Problem: Ist in Griechenland die Pro­
selytenmacherei, wenn sie gegen andere Konfessionen oder Religionen, also 
nicht gegen die Orthodoxe Kirche gerichtet ist, der Verfassung nach erlaubt?



68

Dem Wortlaut von Artikel 1 der alten Verfassung zufolge war die durch an sich 
nicht unerlaubte Mittel ausgeführte Proselytenmacherei, wenn sie nicht gegen 
die herrschende Religion gerichtet war, nicht verboten. Der Gesetzgeber hatte 
aber die Freiheit, den Proselytismus überhaupt, d.h. in jede Richtung, zu verbie­
ten.

Das ist auch geschehen, und zwar im vergangenen Jahrhundert durch die 
Artikel 195 und 198 des alten Strafgesetzbuches von 1835, die die Tatbestands­
merkmale des Proselytismus und eine dem Täter angedrohte Strafe vorsahen. 
Diese Vorschriften galten bis zum Jahre 1939, als die Diktatur, von welcher be­
reits die Rede war, zwei neue Gesetze erließ. Beide Gesetze enthielten eine Le­
galdefinition des Begriffs "Proselytismus”. Nach der Definition des zweiten Ge­
setzes, welches das erstere modifizierte, ist "Proselytenmacherei... insbesondere 
jedes direkte oder indirekte Bestreben, durch Leistungen jeder Art oder Ver­
sprechen solcher Leistungen oder durch andere moralische oder materielle Pfle­
ge, durch betrügerische Mittel, durch Mißbrauch der Unerfahrenheit oder des 
Vertrauens oder durch Ausnutzung der Not, der geistigen Schwäche oder des 
Leichtsinns, in das religiöse Bewußtsein des Gläubigen einer anderen Konfes­
sion bzw. Religion zum Zwecke der Änderung seines Inhalts einzudringen" (Art. 

2 des Gesetzes Nr. 1672/1939).
Zu dieser Aufzählung der Tatbestandsmerkmale, die sehr detailliert ist, ist 

zu bemerken, daß sie die Einführung anderer Merkmale desselben gesetzlichen 
Tatbestandes trotz des Wortes "insbesondere" ausschlicßt. Denn diese Enumer­
ation würde, falls sie nicht erschöpfend wäre, dem Prinzip "nullum crimen sine 
lege", welches (auch) in Griechenland verfassungsmäßig gewährleistet ist, wider­
sprechen.

Diese Fassung des Begriffs "Proselytenmacherei" stellt heute noch gelten­
des Recht in Griechenland dar. Obwohl es sich bei dieser Regelung um ein Dik­
taturgesetz handelt, muß man erstens festhaltcn, daß das einfache Predigen 
nicht zu den illegalen Mitteln der Glaubenswerbung gezählt wird (zumal cs eine 
Äußerung des Rechts auf Religionsübungsfreiheit darstellt; vgl. die Entschei­

dung des Europäischen Gerichtshofes für Menschenrechte im Fall Kokkinakis 
gegen Griechenland [3/1 992/348/421]), und zweitens, daß der Proselytismus im 
Sinne dieser Regelung in allen Fällen eine strafbare Handlung ist und nicht nur, 
wenn er gegen die herrschende Religion gerichtet ist. Allerdings hat die man­
gelnde Klarheit der einschlägigen Vorschriften in manchen Fällen Anlaß zu 
Fehlinterpretationen gegeben. So ist beispielsweise in der alten Rechtsprechung 
des griechischen Kassationsgerichts (Entscheidung Nr. 1326/1948) die ärgerliche 
Auffassung vertreten worden, daß der Vater nach der Taufe seines minderjähri­



69

gen Kindes keine Religions- bzw. Konfessionsänderung dieses seiner (dem da­
mals in Griechenland geltenden Familienrecht väterlichen) Gewalt unterstehen­
den Kindes herbeiführen kann, ohne dadurch den Tatbestand der Proselytenma- 
chcrei zu erfüllen. Diese Auffassung ist zweifellos falsch - zumindest in dieser 
allgemeinen Formulierung. Solange das Kind minderjährig ist und noch kein ei­

genes religiöses Gewissen hat, fallen die religiöse Freiheit des Kindes und dieje­
nige des Vaters bzw. der Eltern zusammen. Nur ein Mißbrauch der väterlichen 
bzw. der elterlichen Gewalt würde in diesem Fall ihre Ausübung zum Zwecke 
einer Religions- oder Konfessionsänderung als Proselytismus erscheinen lassen. 

Aus diesen Gründen sollte man die beiden Gesetze über die Proselytenmache­
rei, die bereits über 55 Jahre alt sind, durch andere Bestimmungen ersetzen, die 
den neuen politischen, sozialen und vor allem interreligiösen Verhältnissen bes­
ser entsprechen.



70

KSZE-PROZESS FÜR KIRCHEN UND RELIGIONEN?’

Von Alexander Hollerbach, Freiburg i.Br.

Die Frage, die der mir vorgegebene Titel formuliert, löst ganz gewiß unter­
schiedliche Reaktionen aus. Dem einen mag sie von vornherein unsinnig Vor­

kommen. Der andere wird sie nach einigem Nachdenken unter Hinweis auf die 
Inkommensurabilität der politischen und der religiös-kirchlichen Dimension als­
bald verneinen. Wieder ein anderer, an Frieden und Zusammenarbeit zwischen 
den Religionen lebhaft interessiert, wird sie alsbald bejahen, vielleicht sogar 
glauben, darin so etwas wie den Stein der Weisen gefunden zu haben.

Lassen Sie uns nüchtern prüfen, ob das Phänomen "KSZE-Prozeß" ein hilf­
reiches Modell sein könnte, um im Verhältnis der Kirchen und Religionsgemein­
schaften zueinander und zu den Staaten bzw. Staatengemeinschaften weiter zu 
kommen, auf dem Weg eines verantwortlichen Miteinander nämlich.

Doch bedarf es , bevor diese eigentliche Frage angegangen werden kann, 
der Präsentation des KSZE-Prozesses als solchen und der Erörterung der spezi­
fischen Rolle von Kirchen und Religionsgemeinschaften in diesem Prozeß.

Daß sich der Kirchen- und Staatskirchenrechtler hierbei am äußersten 
Rand seiner fachlichen Kompetenz, ja - bei Lichte besehen - jenseits dieser 
Grenze bewegt, dürfte offenkundig sein. Im Bewußtsein der Vorläufigkeit und 
Ergänzungsbedürftigkeit seiner Analysen und Überlegungen bedarf er deshalb 
gütiger Nachsicht. Er bedarf dieser Nachsicht insbesondere bei solchen, die als 
Akteure eine sehr viel differenziertere Kenntnis besitzen als sie mir zu Gebote 
steht. Ich denke dabei vornehmlich an Kollegen Heinrich Schneider, Mitglied 
und Leiter einer Delegation im Rahmen des KSZE-Prozesses1 2. Zum Glück wer­
den wir nachher Authentisches von ihm hören können.

1 Überarbeitete Vortragsfassung nach dem Stand von Ende Septcmer 1993. Spätere Entwick­
lung wurden nicht mehr berücksichtigt. Ein Teil des hier Dargebotenen wurde in folgender Abhand­
lung verarbeitet: Religions- und Kirchenfreiheit im KSZE-Prozeß, in: Grundrechte, soziale Ordnung 
und Verfassungsgerichtsbarkeit. Festschrift für Emst Benda zum 70. Geburtstag, hrsg. v. E. KLEIN, 
Heidelberg 1995, 117-133. Für eine Grundorientierung über die KSZE ist aus dem neueren Schrift­
tum noch zu verweisen auf W. v. SIMON/J. SCHWARZE, Europäische Integration und Grundge­
setz, in: Handbuch des Verfassungsrechts, hrsg. v. E. BENDA W. MAIHOFER, H.-J. VOGEL, 2. 
Auf]., Berlin 1994, 71-73.

2 Von seinem instruktiven Beiträgen nenne ich: Das Wiener Nachfolgctreffen 1986 der 
KSZE-Teilnehmerstaatcn, in: Österreichisches Jahrbuch für Politik 1986,583-617; Über Wien nach 
Gesamteuropa? Der KSZE-Prozeß nach dem dritten Folgctreffen, in: integration 2/89,47-60; Vom 
KSZE-Prozeß zum Gesamteuropäischen Kooperationssystem: Die europäische Sicherheit und ihr 
Architekturdilemma, in: integration 4/90,150-164; Die KSZE: Bilanz eines Prozesses gesamteuropä­
ischer Kooperation, in: Jahrbuch der europäischen Integration 1990/91,41-52; Auf dem Weg zur "ci­
vil society". Die KSZE und die gesamteuropäische Zukunftsordnung, in: actio catholica 1991, 27-40;



71

I.

Als am 1. August 1975 in Helsinki die Schlußakte der Konferenz über Si­
cherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE)* 3 unterzeichnet wurde, war 
schon dies der vorläufige Abschluß eines Prozesses, dessen Ursprünge gut 20 
Jahre davor lagen. Seit den 50er Jahren hatten die Sowjetunion und der War­
schauer Pakt immer wieder die Idee einer europäischen Sicherheitskonferenz 
ins Gespräch gebracht. Sie sollte dazu beitragen, in Europa ein kollektives Si­
cherheitssystem zu schaffen und den territorialen und politischen Status quo, wie 
er im Gefolge des Zweiten Weltkriegs entstanden war, zu befestigen. Dabei war 
es der Sowjetunion wesentlich, die USA aus dem Kräftespiel herauszuhalten. 
Dem freilich widersetzten sich die westeuropäischen Staaten. Neue Impulse be­
kam die Idee einer europäischen Sicherheitskonferenz im Zusammenhang mit 
der in den 70er Jahren beginnenden Entspannungspolitik, die überhaupt das 
Klima zu verbessern half. Dabei war es das entschiedene Ziel des Westens, die 
USA und Kanada einzubeziehen. Außerdem drängte er darauf, den Themenbe­
reich der angestrebten Konferenz um die sog. "menschliche Dimension" zu er­
weitern, d.h. insbesondere Probleme der menschlich-familiären Kontakte und 
der Menschenrechte einzubeziehen. Insgesamt hoffte man, Möglichkeiten für 
den friedlichen Wandel in Europa zu schaffen.

Am 3. Juli 1973 trat in Helsinki eine Vorkonferenz zusammen. Vom 18. 
September 1973 bis 21. Juli 1975 tagte in Genf eine Expertenkonferenz, die die 

unterschriftsreife Schlußakte ausgearbeitet hat. Zu den Staaten, deren Vertreter 
dann zur feierlichen Unterzeichnung in Helsinki zusammentraten, gehörten 33 
europäische Staaten sowie die USA und Kanada. Von den europäischen Staaten 
fehlte lediglich Albanien. Andererseits wird bei der Zahl 33 auch ein Nicht-Staat

Der KSZE-Prozeß und die gesamteuropäische Kooperation, in: Jahrbuch der europäischen Integra­
tion 1992/93,2740.

3 Die maßgebenden Texte jetzt in der Lose-Blatt-Sammlung: KSZE. Dokumente der Konfe­
renz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, hrsg. v. U. FASTENRATH, Neuwied 1992, 
ferner in: Dokumente der KSZE. Textausgabc, hrsg. v. T. SCHWEISFURTH und K. OELLERS- 
FRAHM, München 1993 (Beck-Texte im dtv). Gute inhaltliche Grundinformationen bei A. 
MEYER-LANDRUT, Art. Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, in: Evange­
lisches Staatslexikon, 3. Aufl., Bd. I (1987) Sp. 1834-1838. Hervorzuheben ist fernen H. HAFTEN- 
DORN, Sicherheit und Entspannung. Zur Außenpolitik der Bundesrepublik Deutschland 1955- 
■982, Baden-Baden 1983; H. ISAK (Hrsg.), Konferenz für Sicherheit und Zusammenarbeit in Euro­
pa (KSZE) als Instrument europäischer Friedenspolitik, Wien 1988 (Schriften zur Friedens- und 
Konfliktforschung Bd. I); V.Y. GHEBALI, La Diplomatie de la DtStente: La CSCE, d'Helsinki ä 
Vienne (1973-1989), Brüssel 1989; W. v. BREDOW, Der KSZE-Prozeß. Von der Zähmung zur Auf­
lösung des Ost-West-Konflikts, Darmstadt 1992.



72

eingerechnet, nämlich der Heilige Stuhl, dessen Rolle für Helsinki - das darf 
schon hier festgehalten werden - nicht unbeträchtlich gewesen ist4.

Das Schlußdokument ist in drei Kapitel, Körbe genannt, gegliedert. Korb I 
betrifft "Fragen der Sicherheit in Europa"; Korb II die "Zusammenarbeit in den 
Bereichen der Wirtschaft, der Wissenschaft und der Technik sowie der Um­
welt" ; Korb III ist mit "Zusammenarbeit in humanitären und anderen Berei­
chen" überschrieben und betrifft im einzelnen menschliche Kontakte, Informa­
tion, Kultur und Bildung. Weitere Abschnitte des Dokuments befassen sich spe­
ziell mit "Fragen der Sicherheit und Zusammenarbeit im Mittelmeerraum" und 
mit "Folgen der Konferenz".

Es empfiehlt sich, sich den wesentlichen Inhalt von Korb I in Erinnerung 
zu rufen. Es handelt sich um 10 Prinzipien für die zwischenstaatlichen Beziehun­
gen - man hat sich in der Zwischenzeit daran gewöhnt, insoweit von einem "De­
kalog" zu sprechen: 1. souveräne Gleichheit, Achtung der der Souveränität inne­
wohnenden Rechte; 2. Enthaltung von der Androhung oder Anwendung von 
Gewalt; 3. Unverletzlichkeit der Grenzen; 4. territoriale Integrität der Staaten; 5. 
friedliche Regelung von Streitfällen; 6. Nichteinmischung in innere Angelegen­
heiten; 7. Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten, einschließlich der 
Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Überzeugungsfreiheit; 8. Gleichberech­

tigung und Selbstbestimmungsrccht der Völker; 9. Zusammenarbeit zwischen 
den Staaten; 10. Erfüllung völkerrechtlicher Verpflichtungen nach Treu und 
Glauben.

Es versteht sich, daß dieser Prinzipien-Katalog deutlich den Standard des 
modernen Völkerrechts widerspiegelt. Dabei ist freilich besonders bemerkens­
wert, daß es zum ersten Mal in einem solchen Dokument gelungen ist, die

4 Eingehende Würdigung bei O. KIMMINICH, Religionsfreiheit als Menschenrecht. Unter­
suchung zum gegenwärtigen Stand des Völkerrechts, Mainz-München 1990, 158 ff. Im einzelnen ist 
dazu noch zu vergleichen: H.F. KÖCK, Die völkerrechtliche Stellung des Heiligen Stuhls, Berlin 
1975,483-486; DERS., Aktuelle Probleme der völkerrechtlichen Präsenz des Heiligen Stuhls, in: Pro 
Eide et Iustitia. Festschrift für Agostino Kardinal Casaroli zum 70. Geburtstag, hrsg. v. H. SCHAM­
BECK, Berlin 1984, 301-318; Der Heilige Stuhl im Dienst der internationalen Völkergemeinschaft. 
Engagement für Frieden und Gerechtigkeit bei den Konferenzen von Helsinki und Belgrad. Doku­
mente ausgcwählt und eingelcitct von J. RABAS, München 1978 (Schriftenreihe der Ackermann- 
Gemeinde, Bd. 27); R. GRULICH (Hrsg.), Religions- und Glaubensfreiheit als Menschenrecht. 
Hclsinki-Bclgrad-Madrid, München 1980 (Schriftenreihe der Ackermann-Gemeinde Bd. 30); J.M. 
LEITE, Die Kirchen und die Schlußakte von Helsinki, in: Una Sancta 1989, 296-300; II. LIEDER­
MANN, Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE). Ein kontinuierlicher 
Prozeß, in: Festschrift Casaroli (siehe oben), 489-513; DERS., Achtung der Menschenrechte und 
Grundfreiheiten einschließlich der Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Überzeugungsfreiheit. 
Behandlung in der Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE), in: Fest­
schrift Weiler, Berlin 1988, 141-159; A. HÖLLERBACH, Europa und das Staatskirchenrecht, in: 
Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht 35 (1990) 252-256.



73

Menschenrechte (Prinzip 7) auf die gleiche Ebene mit anderen völkerrechtli­
chen Prinzipien des zwischenstaatlichen Verhältnisses zu heben. Prinzipiell be­
deutsam ist überdies die Bestimmung, daß alle zehn Prinzipien gleichermaßen 
und vorbehaltlos angewendet und unter Beachtung der anderen ausgelegt wer­
den sollen5.

Schließlich bedarf der ausdrücklichen Erwähnung, daß Korb I noch ein 
"Dokument über vcrtrauensbildende Maßnahmen" enthält. Es betrifft den mili­
tärischen Bereich und hier speziell die Ankündigung größerer Manöver und 
größerer militärischer Bewegungen sowie den Austausch von Manöverbeobach­
tern. Die Sache braucht uns freilich weniger zu interessieren als das Wort: "ver­
trauensbildende Maßnahmen". Es ist, wie alsbald näher auszuführen ist, in unse­
re weiteren Überlegungen einzubeziehen.

Während Korb II im Zusammenhang unserer Thematik von untergeordne­
ter Bedeutung ist, muß mit Nachdruck auf Korb III hingewiesen werden, für den 
übrigens - ähnlich wie in bezug auf die Menschenrechtsfrage - westliche Initiati­
ven maßgebend waren. Hier kommt nämlich die "menschliche Dimension" zur 
Geltung. Im einzelnen geht es um Abmachungen über die Erleichterung von 
Kontakten zwischen den Bürgern, um die Erleichterung der Familienzusammen­
führung und der Eheschließung zwischen Bürgern verschiedener Staaten sowie 

über Jugendaustausch und Sportbeziehungen. Außerdem sind darin Vorschläge 
darüber enthalten, wie für die Bürger der Zugang zu Informationen und für 
Journalisten die Arbeitsbedingungen verbessert werden können. Schließlich gibt 

es zahlreiche konkrete Vorschläge, die auf eine Intensivierung der Kooperation 
>n den Bereichen Kultur und Bildung hinzielen.

Was die Qualifikation der Schlußakte von Helsinki anlangt, so besteht 
Übereinstimmung darüber, daß sie keinen völkerrechtlichen Vertrag darstellt. 
Sie ist vielmehr eine "politische Willenserklärung von hohem Rang"6. Und doch 
ist sie nicht ohne Relevanz für das Völkerrecht, und zwar deshalb, weil sie völ­
kerrechtliche Prinzipien namhaft macht und darauf so etwas wie einen Verhal­

tenskodex gründet, der seinerseits mit einem breit angelegten Programm der 
Zusammenarbeit verbunden wird. Zudem spiegeln sich in den niedergelegten 
Kegeln und Direktiven mitunter auch Rechtsüberzeugungen wider, die zur Her­

ausbildung von Völkergewohnheitsrecht führen können. Auch allgemeine 
Rechtsgrundsätze lassen sich ihnen entnehmen7.

5 Vgl. FASTENRATH, in der Einführung zu der oben Anm. 3 angeführten Textausgabe, XI.
6 So MEYER-LANDRUT, a.a.O., Sp. 1835.
7 Hervorgehoben bei FASTENRATH, a.a.O., XXX. Im einzelnen siehe dazu auch die aus­

führlichen Darlegung bei KIMMINICH, a.a.O., ferner schon T. SCHWEISFURTH, Zur Frage der



74

Was die KSZE bedeutet, erschließt sich allerdings erst, wenn man über 
Helsinki hinausblickt. Schon die Schlußakte selbst faßte die Möglichkeit einer 
neuen Konferenz ins Auge, war also offen für einen Prozeß, für einen zu be­
schreitenden Weg®. Die erste Folgekonferenz tagte vom 4. Oktober 1977 bis 9. 
März 1978 in Belgrad. In einer schwierigen politischen Gesamtsitualion - Polen, 
Afghanistan! - fand die zweite Folgekonferenz vom 11. November 1980 bis 6. 
September 1983 in Madrid statt. Hier wurde ein umfangreiches "abschließendes 
Dokument”8 9 verabschiedet, das die Schlußakte bekräftigt und in einigen Berei­
chen erweitert bzw. konkretisiert. Außerdem gab Madrid das Mandat für einen 
zweiten Strang der Bemühungen, nämlich für die "Konferenz über vertraucns- 
und sicherheitsbildende Maßnahmen und Abrüstung in Europa" (KVAE). Diese 
Konferenz tagte als Treffen aller KSZE-Staaten in der Zeit vom 17. Januar 1984 
bis 19. September 1986 in Stockholm und endete mit einem zum 1. Januar 1987 
in Kraft getretenen Abschlußdokument, das sich aber ausschließlich auf den mi­
litärischen Bereich bezieht.

Die Linie der Helsinki-Folgekonferenzen im engeren Sinne wurde vom 4. 
November 1986 bis 15. Januar 1989 in Wien fortgesetzt, hier nun schon an den 
Vorabend der großen politischen Veränderungen in Europa heranreichend10 11 12.

Diese Veränderungen haben dann zum ersten Mal im April bzw. Juni 1990 
bei Konferenzen in Bonn und Kopenhagen", vor allem aber bei einem Treffen 
der Staats- und Regierungschefs der KSZE-Staaten Niederschlag gefunden, das 
am 21. November 1990 in Paris stattfand. Hier wurde eine hochgemute "Charta 
für ein neues Europa"'2 verabschiedet, eine feierliche Erklärung, welche die 
maßgebenden Grundlagen der KSZE bekräftigt, die nicht zuletzt aber auch ei­
nen Prozeß der institutionellen Verfestigung einleitet. Darauf ist sogleich zu­
rückzukommen.

Als vierte KSZE-Folgckonferenz ist schließlich noch diejenige zu verzeich­
nen, die vom 24. März bis 10. Juli 1992 in Helsinki stattgefunden hat. Sie endete 
mit umfangreichen Beschlüssen zu den KSZE-Institutionen und -Strukturen so­
wie zu den einzelnen Sachbereichen und Aktivitäten.

Rechtsnalur. Verbindlichkeit und völkerrechtlichen Relevanz der KSZE-Schlußakte, in: ZaöRV 36 
(1976)681-726.

8 Übersicht in der Einführung zu der Textsammlung von FASTENRATH, X1V-XX.
9 Text im Auszug auch in: Menschenrechte. Ihr internationaler Schutz. Textausgabe, hrsg. v. 

B. SI.MMA und U. FASTENRATH, 3. Aufl., München 1992 (Beck-Texte im dtv), 454.
10 Texte des abschließenden Dokuments auszugsweise a.a.O., 462.
11 Dokumente des Kopenhagencr Treffens der Konferenz über die menschliche Dimension 

der KSZE vom 29. Juni 1990, a.a.O., 480.
12 Text-Auszug 500.



75

Der KSZE-Prozeß hat seine äußerlich sichtbaren Höhepunkte in den förm­
lichen Helsinki-Folgekonferenzen. Dazwischen aber liegen weitere Veranstal­

tungen der verschiedensten Art: Foren, Seminare, Vorbereitungstreffen, Exper­
tentreffen usw.; ferner tagten bestimmte Verhandlungsgremien. Darauf kann 
hier nur global hingewiesen werden. Doch sei es gestattet, zur Veranschauli­
chung als Beipiele etwa das Expertentreffen über nationale Minderheiten in 
Genf (1.-19. Juli 1991) und das dritte Treffen der Konferenz über die menschli­
che Dimension in Moskau (10. September - 4. Oktober 1991) zu nennen. 1992 ist 
auch ein Seminar über Toleranz durchgeführt worden.

Was ist das nun, die KSZE? Sie ist keine Staatengemeinschaft in einer der 
klassischen Formen, die wir aus dem Völkerrecht bzw. der Allgemeinen Staats­
lehre kennen. Aber sie ist ein von den USA und Kanada mitgetragener und mit- 

verantwortelcr "Ordnungsrahmen" für das ganze Europa, sic bietet ein "Forum, 
mit dem sich die europäischen und nordamerikanischen Staaten für Fragen der 
Sicherheit und Zusammenarbeit einen festen Dialograhmen geschaffen haben"'3. 
Schließlich kann auch auf eine Artikulation des Selbstverständnisses der KSZE 
selbst verwiesen werden. So heißt es im Helsinki-Dokument von 1992: "Die 
KSZE ist ein Forum für Dialog, Verhandlung und Zusammenarbeit, das der Ge­
staltung des neuen Europa Richtung und Impulse gibt" (Nr. 22). Bemerkenswer­
terweise wird überdies in einer Zusammenfassung der Schlußfolgerungen des 
dritten Treffens des Rates der Außenminister der KSZE-Teilnehmerstaaten am 
14./15. Dezember 1992 in Stockholm die Formel "Die KSZE als Wertegemein- 
schafl" verwendet - gemeint sind damit Menschenrechte, Demokratie, Rechts­
staatlichkeit und wirtschaftliche Freiheit als Fundamente für Frieden, Sicherheit 
und Stabilität, wie es in der gleichen Erklärung heißt. Offensichtlich kann nun 
der Ordnungs- und Dialograhmen mehr und mehr auch inhaltlich gefüllt wer­
den. Es sind, wie Heinrich Schneider formuliert hat, "erstaunliche Fortschritte 
auf dem Weg zu einem gesamteuropäischen ordre public sichtbar geworden"’4.

II.

Seit 1990 ist die KSZE nicht mehr nur Prozeß im Sinne einer Folge von 
Konferenzen. Vielmehr zeigen sich nunmehr auch Organisationsstrukluren. Eine 

einschlägige Abhandlung ist kennzeichnend so überschrieben: "Vom Prozeß zur 13 14

13 MEYER-LANDRL’T, a.a.O., Sp. 1935. Vgl. auch D. THÜR ER, "Soft Uw" - eine .neue 
Form von Völkerrecht?, in: Zeitschrift für Schweizerisches Recht 104 (1985) 429-453.

14 So 11. SCHNEIDER, in: actio catholica (oben Anm. 2) 29.



76

Institution"15. Und wieder darf Heinrich Schneider zitiert werden: "Wir konsta­
tieren die Umformung eines Dialogprozesses zu einem System organisierter Zu­
sammenarbeit"16.

Was zunächst die Mitgliedschaft17 als solche anlangt, so hatte die KSZE ur­
sprünglich 35 Teilnehmerstaaten einschließlich des Heiligen Stuhls. Von diesen 
Mitgliedern ist eines, die DDR, weggefallen. Andererseits ist Albanien alsbald 
hinzugekommen. Statt der Sowjetunion sind heute die dortigen Nachfolgestaa­
ten Mitglieder, auch soweit sie geographisch über den europäischen Raum hin­
ausreichen, ein Zeichen dafür übrigens, daß die KSZE damit zu einem 
transatlantisch-eurasischen Prozeß ausgeweitet wurde - mit allen Problemen, die 
damit verbunden sind. Die Mitgliedschaft Rest-Jugoslawiens ist suspendiert, 
während Slowenien, Kroatien und Bosnien-Herzegowina als selbständige Mit­
glieder figurieren. Makedonien hat Beobachter-Status. Ähnliches gilt übrigens 
für Japan, was etwas von der Ausstrahlungswirkung der KSZE erkennen läßt.

Die KSZE verfügt über ein zentrales Beschluß- und Leitungsgremium in 
Gestalt des sog. KSZE-Rats. Er besteht aus den Außenministern der Teilneh­
merstaaten und tritt mindestens einmal jährlich unter dem Vorsitz des Vertre­
ters des Gastlandes, in dem das Treffen stattfindet, zusammen. Für das Verfah­
ren der Beschlußfassung gilt das Konsensprinzip. In einem in Prag 1992 verab­
schiedeten Dokument ist jedoch festgelegt, daß bei groben Verstößen gegen die 
Menschenrechte oder die demokratische und rechtsstaatliche Ordnung Resolu­
tionen auch ohne die Zustimmung des betroffenen Staates gefaßt werden kön­
nen (sog. Konsens minus-eins-Verfahren).

Zwischen den Treffen des KSZE-Rats ist für die Koordinierung und Be­
schlußfassung der sog. Ausschuß Hoher Beamter (AHB) zuständig. Er setzt sich 
aus hochrangigen Beamten der Außenministerien zusammen. Er tagt häufiger 
und steht in enger Verbindung mit einer weiteren Institution, nämlich dem 
KSZE-Sekretariat mit Sitz in Prag. Dessen Hauptaufgabe besteht in der admini­
strativen Unterstützung des Rates und des Ausschusses Hoher Beamter sowie 
anderer Einrichtungen der KSZE.

Bemerkenswert ist die Einrichtung einer Parlamentarischen Versammlung 
der KSZE. Sie wird von Parlamentsdelegationen aus den Teilnehmerstaaten ge­
bildet, deren Umfang nach der Größe der betreffenden Länder gestaffelt ist. 
"Die Versammlung begleitet den gesamten KSZE-Prozeß, steht organisatorisch

15 S. LEHNE, Vom Prozeß zur Institution. Zur aktuellen Debatte über die Weiterentwick­
lung des KSZE-Prozesscs, in: Europa-Archiv 45 (1990) 499-506.

16 H. SCHNEIDER, Auf dem Weg zur "civil society" (Anm 2), 30.
17 Dazu und zum folgenden die Einleitung bei FASTENRATO, a.a.O., (Anm. 3) XX f.



77

jedoch außerhalb der rein exekutivisch ausgerichteten KSZE-Strukturen"18. Die 
sich naturgemäß aufdrängende Frage, ob und wie der Heilige Stuhl in dieser 
Parlamentarischen Versammlung vertreten ist, ist rasch beantwortet: er kann 
zwei Vertreter entsenden, die den Status von Ehrengästen haben!

Weitere Einrichtungen, die hier freilich nur kurz erwähnt werden können, 
sind das Büro für demokratische Institutionen und Menschenrechte, der Hohe 
Kommissar für nationale Minderheiten, das KSZE-Forum für Sicherheitskoope­
ration und das Konfliktverhütungszentrum - allesamt Einrichtungen, die auf spe­
zifische Tätigkeitsfelder der KSZE verweisen.

III.

Wenn ich davon ausgehen darf, daß damit ein einigermaßen klares Bild 
von KSZE und KSZE-Prozeß vermittelt worden ist und daß jedermann vor Au­
gen steht, welche große politische Bedeutung dieser insbesondere für die osteu­
ropäischen Staaten gehabt hat, so ist es jetzt an der Zeit, die spezifischen Bezie­
hungen zum Themenbereich * Religion und Kirche" zu beleuchten19.

Unter diesem Aspekt darf, was die organisatorische Dimension anbelangt, 
zunächst an die mehrfach apostrophierte förmliche Mitgliedschaft des Heiligen 
Stuhls erinnert werden. Dieser dürfte sich dessen bewußt sein, daß ihm dieser 
kraft seiner Völkerrechtssubjektivität zukommende Status die Möglichkeit ver­
schafft, als Sachwalter von religiösen Interessen, der religiösen Dimension über­
haupt, zu fungieren, ihm dadurch aber zugleich auch Verantwortung für andere 
auferlegt.

Der KSZE-Prozeß ist aber auch von nichtrömischer Seite begleitet worden, 
so von der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK)20. Das winde begünstigt 
durch die Bereitschaft der KSZE, auch mit nichtstaatlichen Organisationen 
Kontakte zu pflegen, eine Bereitschaft, die zunehmend deutlicher und konkreter 

artikuliert wurde. Bedeutsam ist insoweit insbesondere das Helsinki-Dokument 
von 1992, das für die Erweiterung der Rolle der nichtstaatlichen Organisationen

18 So FASTENRATH, a.a.O., XXVII.
19 Eingehend dazu schon KIMMINICH, a.a.O., (Anm. 4).
20 Grundinformalion über diese Institution bei C. KEMPER, Art. Konferenz Europäischer 

Kirchen, in: Evangelisches Staatslexikon, 3. Auf!., Bd. I (1987) Sp. 1831-1834. Speziell zum vorliegen­
den Zusammenhang vgl, ECKHARD/KRÜGER, Kirchen, KSZE und Menschenrechte. Entstehung, 
Umfeld und Verlauf des Menschenrechtsprogramms der Kirchen, in: Ökumenische Rundschau 36 
(1987) 289-302; P. MÜLLER, Die menschliche Dimension der Konferenz für Sicherheit und Zusam­
menarbeit in Europa - ein Impuls für kirchliches Handeln, in: ebenda 38 (1989) 334-340.



78

detaillierte Direktiven gibt21. Wenn etwa auf privatrechtlicher Basis organisierte 
Menschen-rechts- und Umweltgruppen Zutritt zu Konferenzen und Treffen ha­
ben, soweit dort ihre Angelegenheiten behandelt werden, gilt das auch für Kir­
chen und Religionsgemeinschaften. Jedenfalls steht aus der Perspektive der 
KSZE nichts im Wege, daß religiöse Gruppierungen, wie immer sie organisiert 
sind, diese ausdrücklich betonte Offenheit gegenüber nichtstaatlichen Organisa­
tionen ausnützen, und das ist auch faktisch so geschehen.

Inhaltlich geht es dabei naturgemäß in erster Linie um Fragen des Schutzes 
der Religionsfreiheit. Das Basis-Dokument dafür ist Prinzip 7 aus Korb I der 
Helsinki-Schlußakte, sozusagen das Siebte Gebot, wenn man die Redeweise vom 
Dekalog hier noch einmal verwendet:

"Die Teilnehmerstaaten werden die Menschenrechte und Grundfreiheiten 
einschließlich der Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Überzeugungsfrei- 
heit für alle ohne Unterschied der Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der 
Religion achten. - Sie werden die wirksame Ausübung der zivilen, politischen, 
wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen sowie der anderen Rechte und Freiheiten, 
die sich alle aus der dem Menschen innewohnenden Würde ergeben und für sei­
ne freie und volle Entfaltung wesentlich sind, fördern und ermutigen. - In die­
sem Rahmen werden die Teilnehmerstaaten die Freiheit des Individuums aner­
kennen und achten, sich allein oder in Gemeinschaft mit anderen zu einer Reli­
gion oder einer Überzeugung in Übereinstimmung mit dem, was sein Gewissen 

ihm gebietet, zu bekennen und sie auszuüben".
Die KSZE befindet sich damit, wie am Ende von Prinzip 7 auch ausdrück­

lich formuliert wird, "in Übereinstimmung mit den Zielen und Grundsätzen der 

Charta der Vereinten Nationen und der Allgemeinen Erklärung der Menschen­
rechte"; sie bekennt sich auch zu den internationalen Konventionen über die 
Menschenrechte, so insbesondere zum Internationalen Pakt über bürgerliche 
und politische Rechte von 1966.

Wenn hier der Religionsfreiheit, parallelgeschaltet mit der Gedanken-, 
Gewissens-, und Überzeugungsfreiheit, besondere Beachtung bezeugt wird, so 
läßt sich nachweisen, daß an der Gewichtung der Menschenrechte im Rahmen 
von Korb I und der akzentuierten Hervorhebung der Religionsfreiheit der Heili­
ge Stuhl nicht unerheblichen Anteil hat22.

21 Texte bei FASTENRATH, (Anm. 3) A 6,26 f.
22 Vgl. dazu das oben Anm. 4 angeführte Schrifttum.



79

Die Nachfolgekonferenz von Belgrad hat zu diesem Thema keinen weite­
ren Beitrag geleistet, wohl aber hat Madrid23 einen Schritt nach vorne getan. 
Ganz besonders bedeutsam ist für den vorliegenden thematischen Zusammen­
hang aber die Wiener Konferenz von 198924. Der maßgebende Text verdient es, 

in seiner Gesamtheit hier zitiert zu werden:
"(16) Um die Freiheit des einzelnen zu gewährleisten, sich zu seiner Reli­

gion oder Überzeugung zu bekennen oder diese auszuüben, werden die Teilneh­

merstaaten unter anderem
(16.1) - wirksame Maßnahmen ergreifen, um eine auf Religion oder Über­

zeugung gegründete Diskriminierung gegen Personen oder Gemeinschaften in 
Anerkennung, Ausübung und Genuß von Menschenrechten oder Gnmdfreihei- 
ten in allen Bereichen des zivilen, politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kul­
turellen Lebens zu verhindern und zu beseitigen und die tatsächliche Gleichheit 
zwischen Gläubigen und Nichtgläubigen zu gewährleisten;

(16.2) - eine Atmosphäre gegenseitiger Toleranz und Achtung zwischen 
Gläubigen verschiedener Gemeinschaften ebenso zwischen Gläubigen und 
Nichtgläubigen schaffen;

(16.3) - religiösen Gemeinschaften von Gläubigen, die im verfassungsmäßi­
gen Rahmen ihres Staates wirken oder zu wirken bereit sind, auf ihren Antrag 
hin die Anerkennung jenes Status einräumen, der in ihrem jeweiligen Land für 
sie vorgesehen ist;

(16.4) - das Recht dieser religiösen Gemeinschaft achten,
- frei zugängliche Andachts- und Versammlungsorte einzurichten und zu 

erhalten,
- sich nach ihrer eigenen hierarchischen und institutionellen Struktur zu or­

ganisieren,
- ihr Personal in Übereinstimmung mit ihren jeweiligen Erfordernissen und 

Normen sowie mit etwaigen zwischen ihnen und ihrem Staat freiwillig vereinbar­

ten Regelungen auszuwählen, zu ernennen und auszutauschen,

23 Texte bei FASTENRATH (Anm. 3) B 2, 6 (Nr. 10), und in: Menschenrechte (Anm. 9) 454 
f: "Die Teilnehmerstaaten bekräftigen, daß sie die Freiheit des Individuums anerkennen und achten 
werden, sich allein oder in Gemeinschaft mit anderen zu einer Religion oder Überzeugung in Über­
einstimmung mit dem, was sein Gewissen ihm gebietet, zu bekennen und diese auszuüben; außer­
dem kommen sie überein, die zu deren Gewährleistung erforderlichen Maßnahmen zu ergreifen. - In 
diesem Zusammenhang werden sie, wann immer erforderlich, religiöse Bekenntnisse, Institutionen 
und Organisationen, die im verfassungsmäßigen Rahmen ihres jeweiligen Landes wirken, konsultie­
ren. - Sie werden Anträge religiöser Gemeinschaften von Gläubigen, die im verfassungsmäßigen 
Kähmen ihres Staates wirken oder zu wirken bereit sind, den Status zu erhalten, der in ihrem jeweili­
gen Land für religiöse Bekenntnisse, Institutionen und Organisationen vorgesehen ist, wohlwollend 
Prüfen". Vgl. dazu auch KIMMINICH, a.a.O., 176 f.

24 Zum folgenden vgl. auch KIMMINICH, a.a.O., 176-184.



80

- freiwillige Beiträge in finanzieller und anderer Form zu erbitten und ent­
gegenzunehmen;

(16.5) - Konsultationen mit Vertretern religiöser Bekenntnisse, Institutio­
nen und Organisationen aufnehmen, um ein besseres Verständnis für die Erfor­
dernisse der Religionsfreiheit zu erreichen;

(16.6) - das Recht eines jeden achten, Religionsunterricht in der Sprache 
seiner Wahl einzeln oder in Gemeinschaft mit anderen zu erteilen und zu erhal­
ten;

(16.7) - in diesem Zusammenhang unter anderem die Freiheit der Eltern 
achten, die religiöse und sittliche Erziehung der Kinder in Übereinstimmung mit 
ihren eigenen Überzeugungen sicherzustellen;

(16.8) - die Ausbildung von Personal religiöser Gemeinschaften in geeigne­
ten Institutionen gestatten;

(16.9) - das Recht von einzelnen Gläubigen und einzelnen Glaubensge­
meinschaften achten, religiöse Bücher und Veröffentlichungen in der Sprache 
ihrer Wahl, sowie andere der Ausübung einer Religion oder Überzeugung die­
nende Gegenstände und Materialien zu erwerben, zu besitzen und zu verwen­
den;

(16.10) - religiösen Bekenntnissen, Institutionen und Organisationen die 
Herstellung, Einfuhr und Verbreitung religiöser Veröffentlichungen und Materi­
alien gestatten;

(16.11) - das Interesse religiöser Gemeinschaften, am öffentlichen Dialog 
einschließlich mittels Massenmedien teilzunehmen, wohlwollend prüfen.

(17) Die Teilnehmerstaaten erkennen an, daß die Ausübung der oben er­
wähnten Rechte hinsichtlich der Religions- und Glaubensfreiheit nur solchen 
Einschränkungen unterliegen darf, die im Gesetz verankert sind und mit ihren 
völkerrechtlichen und anderen internationalen Verpflichtungen in Einklang ste­
hen. Sie werden in ihren Gesetzen und Verordnungen und bei deren Anwen­
dung die vollständige und tatsächliche Verwirklichung der Gedanken, 
Gewissens-, Religions- und Glaubensfreiheit gewährleisten".

Die Bedeutung dieses Textes liegt zunächst ganz allgemein in der erfreuli­
chen Tendenz zur Konkretisierung des Prinzips der Religionsfreiheit. Sodann 
tritt der korporative Aspekt dieses Grundrechts deutlich hervor. Der Blick rich­
tet sich auch nicht nur auf das Verbot rechtlicher Diskriminierung, sondern 
auch auf die Herstellung tatsächlicher Gleichheit von Gläubigen untereinander, 
aber auch von Gläubigen und Nichtgläubigen. Besonders bedeutsam ist es aber,



81

daß einzelne Elemente des Selbstbestimmungsreclits der Religionsgemeinschaf­
ten namhaft gemacht und so die sonst in Menschenrechts-Deklarationen häufig 
anzutreffende Beschränkung auf die individualrechtliche Perspektive überwun­
den, jedenfalls aufgebrochen wird. Auf diese Weise kommen personal­
korporative und institutioneile Religionsfreiheit in ihrem notwendigen Komple­
mentärverhältnis besser ins Lot. Nicht zuletzt findet das Interesse von Religions­
gemeinschaften, am öffentlichen Dialog teilzunehmen und damit als freie Kraft 
in der Gesellschaft zu wirken, eine grundsätzliche Anerkennung. Dafür und 
auch im übrigen bedarf es nicht nur der Beseitigung rechtlicher und tatsächli­
cher Hindernisse, sondern in gewisser Weise auch einer aktiven Religionspolitik 
in dem Sinne, daß "eine Atmosphäre gegenseitiger Toleranz und Achtung" ge­

schaffen wird.
Der Text vermeidet den Begriff der Trennung von Staat und Kirche bzw. 

von Staat und Religion. Aber er legt offenkundig das Leitbild des freiheitlichen 
Staates zugrunde und versagt sich dem Modell des Glaubensstaates bzw. der 
Staatsreligion ebenso wie dem des Weltanschauungsstaates bzw. der Staatswelt­
anschauung. Hingegen wird Raum gelassen für Kooperation, wie überhaupt alle 
Anzeichen für eine Tendenz der Verdrängung aus dem Bereich der gesellschaft­
lichen Öffentlichkeit fehlen und offenbar von einer prinzipiellen Gleichrangig- 
keit religiöser mit anderen menschlichen Interessen ausgegangen wird.

Während das, was Religionsfreiheit positiv zum Inhalt hat, relativ breit aus­
gefächert ist, kommt das Problem der Schranken nur in einer allgemeinen Wen­
dung zur Sprache. Immerhin: Es geht sozusagen um die Polizeifestigkeit des 
Grundrechts, d.h. um die rechtsstaatliche Forderung, daß die Schranken gesetz­
lich bestimmt sein müssen, ferner um den Rekurs auf völkerrechtliche und ande­
re internationale Verpflichtungen, womit vor allem auf die Schrankenklausel des 
internationalen Pakts über bürgerliche und politische Rechte von 1966 verwie­
sen sein dürfte25. Hingegen fehlt ein ausdrückliches Wort über die Möglichkeit 
des Mißbrauchs.

Es gilt zu betonen, daß dieser Katalog zur Konkretisierung der Religions­
freiheit wie auch schon deren Hervorhebung als solche nicht isoliert stehen, und 
zwar nicht nur deshalb, weil sie sich aus dem Kontext der Menschenrechtsfrage 
ergeben, sondern weil auch dieser wiederum in einem größeren Zusammenhang

25 "Die Freiheit, seine Religion und Weltanschauung zu bekunden, darf nur den gesetzlich 
vorgesehenen Beschränkungen unterworfen werden, die zum Schutz der öffentlichen Sicherheit, 
Ordnung, Gesundheit, Sittlichkeit oder der Grundrechte und -freiheiten anderer erforderlich sind" 
(Art. 18 Abs. 3).



82

gesehen wird, nämlich dem, was man die "menschliche Dimension" zu nennen 
pflegt. Im Blick darauf darf unterstrichen werden, daß - so selbstverständlich 
das klingen mag - der Bereich der Religionsfreiheit zur menschlichen Dimension 
gerechnet wird, daß Religion bzw. Religiosität also ein Humanum darstellt - ich 
würde sogar sagen: ein Humanissimum - und nichts ist, was etwa vor dem Forum 
der Wissenschaft keine Daseinsberechtigung mehr hätte oder was zum Abster­
ben verurteilt ist oder für das sogar gewissermaßen staatliche Sterbehilfe gelei­
stet werden müßte. Im übrigen wird der Religionsfreiheit als Element der ” 
menschlichen Dimension", in Sonderheit der "menschlichen Kontakte", mit fol­
gender Aussage ein spezieller Tribut gezollt:

Die Teilnehmerstaaten "werden es Gläubigen, religiösen Bekenntnissen 
und deren Vertretern gestatten, im In- und Ausland in Gruppen oder einzeln di­
rekte persönliche Kontakte und Verbindungen untereinander aufzunehmen und 
zu pflegen, unter anderem durch Reisen, Pilgerfahrten und die Teilnahme an 
Versammlungen und anderen religiösen Veranstaltungen. In diesem Zusammen­
hang und im Einklang mit solchen Kontakten und Veranstaltungen ist es den be­
treffenden Personen gestattet, religiöse Publikationen und Gegenstände, die mit 
der Ausübung ihrer Religion oder ihres Glaubens in Zusammenhang stehen, zu 
erwerben, zu erhalten und mit sich zu führen"26 27 28.

In den speziellen der menschlichen Dimension gewidmeten Konferenzen 
von Kopenhagen und Moskau ist zwar das Thema Religionsfreiheit nicht weiter 
entfaltet worden, aber es fehlt nicht, sondern bildet einen unverzichtbaren Be­
standteil. Dabei bekräftigt das Dokument von Kopenhagen die Maßgeblichkeit 
des internationalen Standards27. Das Dokument von Moskau akzentuiert u.a. die 
Notwendigkeit des Unterrichts über Menschenrechte. Danach erkennen die 
Teilnehmerstaaten an, "daß ein wirksamer Unterricht über Menschenrechte ei­
nen Beitrag zur Bekämpfung von Intoleranz, von Vorurteilen und Haß aus reli­
giösen, rassischen und ethnischen Gründen - auch gegen Roma -, von Xenopho­
bie und Antisemitismus leistet"28.

Eine spezifische Komponente stellt das Phänomen Religion im Rahmen 
der Bemühungen um den Schutz von Minderheiten dar. Hierfür darf aus jünge­
rer Zeit außer dem Wiener Dokument von 1989 insbesondere auf den Bericht 
des KSZE-Expertentreffens über nationale Minderheiten vom 19. Juli 1991 ver­
wiesen werden. Hier haben die Teilnehmerstaaten erneut bekräftigt, "daß Ange­
hörige nationaler Minderheiten das Recht haben, ihre ethnische, kulturelle,

26 Text bei FASTENRATH (Anm. 3) B 3, 39 (Nr. 32). Vgl. auch KIMMINICH, a.a.O., 183.
27 Text bei FASTENRATH, H 1,8.
28 Text bei FASTENRATH, H 4,22 (Nr. 42.2).



83

sprachliche und religiöse Identität frei zum Ausdruck zu bringen, zu bewahren 
und weiterzuentwickeln, und ihre Kultur in all ihren Aspekten zu erhalten und 
weiterzuentwickeln, frei von jeglichen Versuchen, gegen ihren Willen assimiliert 
zu werden"29. Das findet eine Entsprechung im institutioneilen Bereich, insofern 
auch das Recht von Angehörigen nationaler Minderheiten ausdrücklich aner­
kannt wird, "ihre eigenen Bildungs-, Kultur- und Religionseinrichtungen, - 
Organisationen und -Vereinigungen zu gründen und zu unterhalten"30. Wie selbst­
verständlich erscheint hier Religion neben dem ethnischen Aspekt sowie neben 
Sprache und Kultur als identitätsstiftend - mit der Gefahr freilich, daß Religion 
seine Distanz gegenüber dem Politischen verliert und in den Sog nationalisti­
scher Tendenzen hineingerissen wird.

Ein letzter Hinweis gilt der Sorge für das kulturelle Erbe, die sich die 
KSZE-Staaten zur Aufgabe gemacht haben. Das hat zuletzt in dem Krakauer 
Symposium vom 6. Juni 1991 Niederschlag gefunden. Hier wird die Überzeu­

gung zum Ausdruck gebracht, daß die Staaten "gemeinsame, durch die Ge­
schichte geprägte Wertvorstellungen teilen"31 und daß dazu die Achtung vor der 
Religionsfreiheit gehört. Sodann werden in speziellem Zusammenhang betont 
religiöse Baudenkmale genannt32. Vor allem aber wird eine prinzipielle "Aner­
kennung des bedeutenden Beitrags von Glaubensgemeinschaften sowie religiö­

sen Institutionen und Organisationen zum kulturellen Erbe" ausgesprochen und 
daraus eine konkrete Folgerung gezogen, nämlich zum einen mit den Religions­

gemeinschaften bei der Erhaltung des kulturellen Erbes eng zusammenzuarbei­
ten, zum andern speziell "jenen sakralen Baudenkmalen und Objekten, die nicht 
mehr von den ursprünglichen Gemeinden benutzt werden oder die sich in Ge­
bieten befinden, in denen diese Gemeinden nicht mehr bestehen, gebührende 

Aufmerksamkeit zukommen (zu) lassen"33. Für den Gesamtkomplex von Kultur 
ist jedenfalls klar, daß sie das Element der Religion einschließt, auch wenn diese 
nicht darin aufgeht.

Die vorstehende Übersicht hat wohl hinreichend deutlich gemacht, daß die 
religiösen Phänomene im KSZE-Prozeß nicht vernachlässigt worden sind, daß 
sie vielmehr einen angemessenen Stellenwert besitzen und daß die Religionsge­
meinschaften auch selbst die Möglichkeit genutzt haben, sich in diesem Prozeß 
zur Geltung zu bringen. Dabei könnte man sich allerdings vorstellen, daß es

29 Text bei FASTENRATH, H 3,5 (unter III).
30 Text bei FASTENRATH, H 13,8 (unter V).
31 Text bei FASTENRATH, H 2,1 (Vorspruch).
32 Text bei FASTENRATH, H 2,4 (Nr. 12).
33 Text bei FASTENRATH, H 2,6 (Nr. 26).



84

auch einmal zu einem Symposium oder Expertentreffen speziell zu dieser The­
matik kommt. Der Austausch von authentischen Informationen über die jeweils 
konkrete Regelung des Staat-Religions-Verhältnisses ist ja nach wie vor verbes­
serungsbedürftig und ausbaufähig. In diesem Sinne könnte der weitere KSZE- 
Prozeß als solcher für Kirchen und Religionsgemeinschaften relevant werden 
und genau das befördern, wovon Gerhard Luf mit Betonung gesprochen hat: 
Gewährleistung der Religionsfreiheit als tragendes Prinzip der interreligiösen 
Beziehungen34. Umgekehrt könnte unterstrichen werden, wie bedeutsam Kir­
chen und Religionsgemeinschaften für das Wachsen der Wertegemeinschaft 
KSZE sind, welchen förderlichen Beitrag sie - als Gegengewicht gegen den um 
sich greifenden Säkularismus - für die Fortentwicklung und Befestigung des so­
zialethischen Fundaments leisten und wie sie im Interesse des Gemeinwohls ei­
nen Dienst an der Gesellschaft und am Staat tun können.

IV.

Aber kann und soll denn im Rahmen eines multi- bzw. plurikonfessionellen 
Europa der KSZE-Prozeß ein Modell sein für das Verhältnis von Kirchen und 
Religionsgemeinschaften untereinander? Steht uns für die Bewältigung der Pro­
bleme eines multikonfessionellen Europa in der KSZE ein Paradigma zur Ver­
fügung und zwar in dem Sinne, daß eine solche Institution nicht - jedenfalls 
nicht nur - als brachium saeculare erscheint?

Vor allem in Anbetracht der grauenvollen und beschämenden Auseinan­
dersetzungen im ehemaligen Jugoslawien wird man die Effektivität der KSZE 
sehr nüchtern und zurückhaltend einschätzen müssen. Das ändert aber nichts an 
der Notwendigkeit und Legitimität der drei Ziele, die sich die KSZE in beson­
derer Weise gesetzt hat: Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung, Zusammenar­
beit35. Um der Förderung dieser Ziele willen ist auch ein gewisser institutionel­
ler Ordnungsrahmen geschaffen worden, innerhalb dessen sich der erforderliche 
permanente Dialog vollziehen kann.

Sieht man darin den Kern der Sache, um die es in der KSZE letztlich geht, 
so ist es keine Frage, daß sich hier ein Modell zeigt, das auch für die Kirchen 
und Religionsgemeinschaften in Europa hilfreich sein kann, von dem zumindest 
Impulse ausgehen können.

34 Siehe in diesem Band 44 ff.
35 Vgl. dazu im einzelnen FASTENRATH, a.a.O., XVII f.



85

Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung, Zusammenarbeit - das zielt auf 
produktiven, positiven religiösen Frieden. Und jedermann weiß, daß der dafür 
unerläßliche ökumenische und interreligiöse Dialog gewisse institutionelle For­
men erfordert.

Insofern also bestehen hier deutliche Parallelen, ja noch mehr: Es gibt In­
terferenzen und Interdependenzen. Religion ist ein Politikum, Religion steht im­
mer in einem konkreten gesellschaftlich-politischen Kontext. Auf diesen Sach­
verhalt werden wir heute umso mehr gestoßen, als vielfach das Wiederaufleben 
des Nationalen sich eng mit dem Religiösen verknüpft, auch wenn Einigkeit dar­
über bestehen dürfte, daß es keine allgemeine Erklärung gibt, die die daraus 
entstehenden Konflikte auf Konfrontationen rein konfessionellen Ursprungs re­
duzieren könnte, die Auseinandersetzungen also einfach als Religionskriege be­
zeichnet werden könnten.

Von Parallelen war die Rede, an Parallelschaltung könnte man denken. 
Man wird freilich nicht außer acht lassen dürfen, daß zwar der politische Dialog 
die theologische Wahrheitsfragc - und bis zu einem gewissen Grad auch die phi­
losophische - ausklammern darf, ja muß, während der ökumenische bzw. der in­

terreligiöse Dialog sich dieser Frage stellen muß. Immerhin gibt es auch hier 
Stufen und Schichten des Dialogs; auch im Beitrag von Gerhard Luf war, daran 
darf ich erinnern, von unterschiedlichen Dimensionen des Dialogs die Rede. Es 
ist - Erfahrungen in der christlichen Ökumene belegen das vielfältig - insbeson­
dere ein anderes, ob man die Gemeinsamkeit nur in "life and work" oder auch in 
"faith and Order” anstrebt.

Das alles sind nur erste Ansatzpunkte für eine genauere Erörterung des 
ganzen Problemfeldes. Trotzdem erlauben Sie, die Frage weiterzutreiben: Wie 
könnte, wenn man das überhaupt so nennen darf, eine religiös-kirchliche KSZE 
in ihrem Neben- und Miteinander mit der politischen KSZE konkret aussehen?

Zum Glück bewegen wir uns insoweit nicht auf einer Tabula rasa. Was zu­
nächst die Kirchen anlangt, so haben sie seit langem für die kirchliche Zusam­
menarbeit auf gesamteuropäischer Ebene institutionelle Vorkehrungen getrof­
fen.

Im Bereich der katholischen Kirche kam es - nach einer Vorgeschichte, die 
in die Endphase des 2. Vatikanischen Konzils hineinreicht - am 23./24. März 

1971 zur förmlichen Konstituierung des Consilium Conferentiarum Episcopali- 
um Europae (CCEE), des Rates der Europäischen Bischofskonferenzen38. Die­
ser Rat arbeitet auf der Grundlage von Statuten, die erstmals am 10. Januar 36

36 Vgl. dazu HOLLERBACH, in dem oben Anm. 4 angeführten Aufsatz, 254 f.



86

1977 vom HL Stuhl approbiert worden sind. Während ursprünglich die einzelnen 
Bischofskonferenzen Delegierte in diesen Rat entsandt haben und der Präsident 
sowie zwei Vizepräsidenten aus dem Kreis dieser Delegierten gewählt wurden, 
ist es jüngst zu einer Veränderung der Struktur gekommen, durch die das Ge­
wicht des Rates der Europäischen Bischofskonferenzen erhöht werden soll. Es 
wurde nämlich festgelegt, daß die Vorsitzenden der nationalen Bischofskonfe­
renzen kraft Amtes Mitglieder des Rates sein sollen. In dieser Form hat sich das 
CCEE jüngst in Prag im Rahmen eines Symposiums, an dem auch Laien betei­
ligt waren, erstmals präsentiert37.

Hat die katholische Kirche unbeschadet ihres traditionell großen allgemei­
nen Interesses an Europa erst relativ spät eine institutionelle Form gefunden, in 
der spezifische Europa-Arbeit geleistet wird, so waren die nicht-römischen Kir­
chen zeitlich demgegenüber in der Vorhand38. Nach ersten Geprächen und ei­
ner Vorbereitungstagung, die 1953 bzw. 1957 stattfanden, trat schon 1959 die 
Konferenz europäischer Kirchen mit ihrer ersten Vollversammlung ins Leben 
und hat seitdem eine bemerkenswerte Aktivität entfaltet. Die KEK stellt sich als 
eine Gemeinschaft von protestantischen, orthodoxen, anglikanischen und altka­
tholischen Kirchen aus allen europäischen Ländern dar. Wenn man so will, 
handelt es sich dabei um den europäischen Ökumenischen Rat der Kirchen - 

nicht von ungefähr ist die bekannte "Basis " des Weltrats auch die Grundlage der 
KEK. Organe sind die Vollversammlung, in der jede Mitgliedskirche durch we­
nigstens einen Vertreter repräsentiert ist, das fünf- bis siebenköpfige Präsidium 
und der 16-22 Personen umfassende Beratende Ausschuß. Präsidium und Bera­
tender Ausschuß werden von der Vollversammlung gewählt. Ein Generalsekre­
tariat erledigt die laufenden Geschäfte. Ein Großteil der Wirksamkeit vollzieht 
sich in ständigen oder ad hoc berufenen Arbeitsgruppen.

Nun bestehen aber diese beiden Organisationen nicht einfach nebeneinan­
der. Vielmehr haben sie sich in Gestalt des jährlich zusammentretenden gemein­
samen Ausschusses zwischen KEK und CCEE ein verbindendes Gremium ge­
schaffen. Weithin sichtbar geworden ist übrigens das Zusammenwirken der bei­
den Organisationen bei der europäischen ökumenischen Versammlung "Frieden 
in Gerechtigkeit", die 1989 in Basel stattgefunden hat. Mit besonderem Nach­
druck ist hinzuweisen auf die 5.Europäische Ökumenische Begegnung der Kon­
ferenz Europäischer Kirchen und des Rates der Europäischen Bischofskonfe­
renzen, zu der man sich vom 12.-18. November 1991 in Santiago de Compostela

37 Dazu Herder-Korrespondenz 1993,494496, ferner 224 f.
38 Zum folgenden mit weiteren Nachweisen ebenfalls HOLLERBACH, a.a.O., 255 f.



87

in Spanien getroffen hat30. Von der hier verabschiedeten "Botschaft" wird noch 
die Rede sein.

Für die christlichen Kirchen besteht mithin der erforderliche Ordnungs- 
bzw. Dialograhmen. Er besitzt auch in gewisser Weise - wenn auch noch nicht 
überall - einen Unterbau in Gestalt von sog. Christenräten bzw. für Deutschland 
in Gestalt der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen39 40. Vorstellen könnte 

man sich außerdem entsprechende Institutionen, die über Einzelstaaten hinaus­
greifen und Regionen erfassen, etwa das Baltikum oder das ehemalige Jugosla­
wien. Dabei wird man übrigens, was das Verhältnis der nationalen, regionalen 
und europäischen Organisationen zueinanderanlangt, das Subsidiaritätsprinzip 
im Auge haben müssen.

Es liegt nun allerdings auf der Hand, daß Vertrauensbildung, Konfliktver­
meidung und Zusammenarbeit sich nicht nur auf Kirchen und christliche Reli­
gionsgemeinschaften beschränken können, sondern daß dies nur ein Feld der in- 
terreligiösen Beziehungen darstellt. Das andere Feld betrifft das Verhältnis zum 
Judentum und zum Islam, während die beiden weiteren großen Weltreligionen, 
nämlich Hinduismus und Buddhismus, insoweit in Europa wohl noch nicht von 
solcher Relevanz sind, daß sie in unserem Zusammenhang als Faktoren berück­
sichtigt werden müßten.

Was das Judentum anlangt, so pflegt zwar der Internationale Rat der Chri­
sten und Juden (ICCJ) den Dialog41. Es handelt sich dabei aber, soweit ersicht­
lich, nicht um eine Institution, der eine gewisse Amtlichkeit eigen ist. Ähnliches 
gilt für den Islam. Hier gibt es offenbar zahlreiche Bemühungen im nationalen 
und regionalen Bereich. Für Deutschland darf etwa auf die jüngst erschienene 
Pastorale Handreichung" über "Christen und Muslime in Deutschland" verwie­

sen werden, die von der Pastoralkommission der Deutschen Bischofskonferenz 
ausgearbeitet worden ist (4.März 1993)42. Aber daß eine Plattform für amtlich 
autorisierte Gespräche auf höherer Ebene bestünde, ist nicht bekannt. Immer­
hin gibt es ein gemeinsames KEK-CCEE-Komitee "Islam in Europa"43.

So zeigt sich in der Perspektive des KSZE-Modells: Es fehlt ein Forum für 
Beziehungen, die über den im herkömmlichen Sinne ökumenischen Rahmen 
hinausreichen, das also insbesondere das Judentum und den Islam einbezieht.

39 Dokumentation darüber in: Una Sancta 47 (1992) 239-246. Vgl, auch Herder- 
Korrespondenz 1992,9 f.

40 Grundinformation bei H.J. URBAN, Art. Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der 
Bundesrepublik Deutschland und in Berlin (West), in: Staatslexikon, 7. Auf!, Bd. I (1985) Sp. 247 f.

41 Vgl. dazu den Bericht in: Una Sancta 1992,78 f.
42 Arbeitshilfen, Heft 106, Bonn 1993.
43 Vgl. dazu Ökumenische Rundschau 1992, 69.



88

Das kann zu dem Vorschlag Veranlassung geben, daß der Rat der Europäischen 
Bischofskonferenzen und die Konferenz Europäischer Kirchen ihre Zusammen­
arbeit auf die Beziehungen zu Judentum und Islam ausdehnen und dafür eine 
organisatorische Form suchen. Vordringlicher - auch im Sinne des Subsidiari­
tätsprinzips - erschiene mir aber die Pflege des Verhältnisses der christlichen 
Religionsgemeinschaften zu Judentum und Islam auf nationaler und regionaler 
Ebene. Diese Verantwortung könnten m.E. am ehesten die nationalen Christen­
räte bzw. die Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen übernehmen.

Schließlich sollte man für konkrete Konflikts- und Krisensituationen eine 
Form des Dialogs nicht vergessen, die in der Zeit der Wende in Deutschland 
eine gewisse Popularität erlangt hat, die aber auch die KSZE-Dokumente ken­
nen - die Form des Runden Tisches, eine Form übrigens, die denn auch in Jugo­
slawien unter Assistenz von KEK und CCEE zu praktizieren versucht worden 
ist. Bei alledem könnte sich übrigens ein Feld eröffnen für eine spezifische Form 
von Recht, nämlich ein Zwischenkirchen- bzw. Zwischenreligionsrecht, ein ius 
inter ecclesias sive inter religiones44 45.

V.

KSZE-Prozeß für Kirchen und Religionen? "Placet iuxta modum " wäre 
meine Antwort. Die Kirchen und Religionsgemeinschaften brauchen einen fe­
sten Dialograhmen für Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung und Zusammen­
arbeit. Aber es bedarf nicht einer neuen Organisation oder einer neuen Schiene 
neben dem, was sich auf gesamteuropäischer Ebene schon entwickelt hat. Daran 
sollte angeknüpft werden. Hier könnten die institutioneilen Möglichkeiten und 
die Prozeduren weiterentwickclt und verbessert werden, um in möglichst effekti­
ver Weise die gesteckten Ziele zu erreichen, und zwar so, daß die Glaubwürdig­
keit von Kirchen und Religionsgemeinschaften nicht nur keinen Schaden nimmt, 
sondern gestärkt und vermehrt wird. Und was die Zielrichtung anlangt, so könn­
te die vorhin schon apostrophierte Botschaft von Santiago Orientierung geben. 
Drei kurze Passagen seien abschließend daraus zitiert115.

Die erste betrifft die Klärung dessen, was mit dem vielberufenen Begriff 
Evangelisierung gemeint ist: "Die Evangelisierung der Europäer hat dann eine

44 Bemerkcnswerterweisc kannte die 5. Auflage des Staatslexikons in Band VI (1932), Sp. 
1743-1746, aus der Feder von F. SAMBETH, einen Artikel “Zwischenkirchenrecht".

45 Die nachfolgenden Texte nach dem Abdruck in Una Sancta 1992,244,245 und 243.



89

Zukunft, wenn wir der geistlichen Bestimmung unseres Kontinents in ihrer gan­
zen Vielschichtigkeit Rechnung tragen. Als Christen haben wir dabei die leben­
digen Wurzeln wiederzuentdecken, die wir im Volk Israel haben (vgl. Rom. 11- 
13). Als Bürger in Europa sind wir zugleich Erben des Hellenismus und der 
Aufklärung. Heute leben wir Seite an Seite mit dem Islam. Unser Projekt der 
Evangelisierung hat kein religiöses Monopol zum Ziel, es stellt vielmehr die 
Verkündigung der Gnade Gottes für alle Menschen dar".

Die zweite greift aus dem Katalog offener Fragen zwei von besonderer 
Dringlichkeit heraus: "Wie können wir der Gefahr eines Eurozentrismus ent­
rinnen, der unsere weltweite Solidarität untergräbt? Wie können wir die positi­
ven Werte nationaler Identität unterstützen und zugleich den Zerrformen eines 
überzogenen Nationalismus entgegentreten?"

Die dritte schließlich formuliert Pflichten und Aufgaben: "Unsere Kirchen 
verpflichten sich, auf jegliche im Wettstreit gegeneinander betriebene Evangeli­
sierung zu verzichten, die den Geist der Konkurrenz zwischen ihnen hervorruft. 
In einer Zeit, in welcher der religiöse Faktor Konflikte anderer Art zu nähren 
oder zu radikalisieren droht, statt sie zu mildern, ist der ökumenische Frieden 
umso dringlicher geworden". Es gilt in der Tat, wie an anderer Stelle formuliert 
wird: "Ohne ökumenischen Frieden wird es in Europa weder Evangelisierung 

noch gemeinsames Zeugnis geben".
Dies zu realisieren liegt ganz in der Hand der Kirchen und Religionsge­

meinschaften. Wenn die Staaten dem KSZE-Standard folgen, haben sie die Vor­
aussetzungen dafür geschaffen, haben sie das Ihre getan. Ihre Funktion des Ga­
ranten für Religionsfreiheit und Toleranz wird allerdings nicht überflüssig wer­
den, solange die Menschen und die religiösen Gemeinschaften so sind, wie sie 
sind.



90

EIN KSZE-PROZESS FÜR KIRCHEN UND RELIGIONEN?

Von Heinrich Schneider, Wien

1.

Daß sich dieser Kongreß ein solches Thema gestellt hat, versteht sich nicht 
von selbst. Die Frage, ob ein KSZE-Prozeß für Kirchen und Religionen etwas 
Gutes wäre - eine Projektidee, für deren Realisierung man sich einsetzen soll­
te -, beruht auf einer unausgesprochenen Voraussetzung: daß nämlich der 
KSZE-Prozeß eine Erfolgsgeschichte hat, aus der man etwas für die Gestaltung 
der Beziehungen zwischen Kirchen und Religionsgemeinschaften lernen kann.

So ohne weiteres läßt sich die Frage auch jetzt, im Anschluß an die präzi­
sen und gehaltvollen Ausführungen des Vorredners, noch kaum beantworten, 
wenigstens nach der Meinung des derzeitigen Sprechers. Dazu müßten einige 
Vorfragen geklärt werden:

Erstens: Es wäre zu untersuchen, inwieweit die Beziehungskonstellation 
zwischen bestimmten Kirchen und Religionsgemeinschaften (die Veranstalter 
haben wohl in erster Linie an jene gedacht, die bei diesem Symposion durch 
Amtsträger oder durch Theologen vertreten sind) der Beziehungskonstellation 
zwischen den KSZE-Staaten vergleichbar ist. Zumindest müßte man sich ein 
Bild davon machen, ob es Ähnlichkeiten mit der Beziehungskonstellation zwi­

schen den Teilnehmerstaaten am Anfang des KSZE-Prozesses gibt.
Zweitens: Es wäre zu klären, welche "Erfolge" dem KSZE-Prozeß zuge­

schrieben werden können; nur dann nämlich kann man darüber nachdenken, un­
ter welchen Umständen sich eine vergleichbare Erfolgsgeschichte für die künfti­
gen interekklesialen und interreligiösen Beziehungen vorstellen läßt.

Drittens: Im besonderen wäre es wohl nützlich, der Frage nachzugehen, 
welche Veränderungsfaktoren und welche Wirkungsmechanismen im Zuge des 
KSZE-Prozesses sozusagen einen Wandel zum Besseren ausgelöst haben, und 
ob (beziehungsweise: wie) diese sich in den Bereich der interreligiösen Bezie­
hungen übertragen lassen können.

Erst an Hand derart angelegter Analysen wären hinreichend begründete 
Versuche einer Antwort auf die im Thema enthaltene Frage zu gewinnen.

Die Thesen und Diskussionsanregungen, die dazu im folgenden unterbrei­
tet werden, können dieser Aufgabe nicht gerecht werden; sie werden im Vorfeld



91

der eigentlich erforderlichen Überlegungen bleiben. Dafür gibt es einen ziem­
lich schlichten Grund: Der Verfasser ist Politikwissenschaftler; im Phänomen­
feld der KSZE kennt er sich einigermaßen aus. Schon die interkonfessionellen 
und interreligiösen Beziehungen gehören weder zu seinen primären Erfahrungs­
feldern noch zu seinen wissenschaftlichen Forschungsgebieten. Erst recht nicht 
hat er sie unter Verwendung derjenigen begrifflichen und methodischen Ansätze 
untersucht, die sich für die Analyse der KSZE anbieten. So wird sich das folgen­
de im wesentlichen auf einige Zusatzerläuterungen zum Beitrag von Alexander 
Hollerbach beschränken, d.h. auf Beiträge zur Ergänzung und Vertiefung des 
Bildes vom KSZE-Prozeß, das im Rahmen des Kongresses diesem Referat vor­

anging.
Daß dabei von vielen Dingen die Rede sein wird, die im Rahmen einer wis­

senschaftlichen Gesellschaft, die sich dem Kirchenrecht widmet, kaum in den 
Blick genommen werden, liegt in der Natur der Sache'.

2.

Zunächst ist es wohl angebracht, sich die Eigenart des KSZE-Prozesses zu 
vergegenwärtigen. Er ist, wie schon die Bezeichnung erkennen läßt, keine Inter­
nationale Organisation im vollen Sinn dieses Begriffs - also mit einer Rechts­
grundlage in Form eines völkerrechtlichen Vertrages, mit echten Organen, de­
nen definierte Organbefugnisse zukommen. Vielmehr ist er ein sogenanntes In­
ternationales Regime2; als "Internationale Regime" bezeichnet man "Zusammen- 1

1 Die wichtigsten Texte findet man in deutscher Fassung bei: U. FASTENRATH (Hrsg.), 
KSZE: Dokumente der Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (Loscblatt- 
sammlung), Neuwied 1993 u.f. Eine brauchbare englischsprachige Zusammenstellung bietet: A. 
BLOF.D (Hrsg.), The Conference on Security and Cooperation in Europe - Analysis and Basic Do- 
cuments 1972-1993, Dordrecht 1993.

Der Vortragende stützt sich in seinen Darlegungen auf eine mehrere Jahre währende "teil­
nehmende Beobachtung" und auf eine Reihe eigener Veröffentlichungen, und zwar insbesondere

- mehrer Beiträge in der Viertejahresschrift "Integration", und zwar a) Uber Wien nach Ge­
samteuropa - Der KSZE-Prozeß nach dem dritten Folgctreffen: a.a.O., (1989) 43-60; b) Vom KSZE- 
Prozeß zum Gesamteuropäischen Kooperationssystem - Die europäische Sicherheit und ihr Archi­
tekturdilemma: a.a.O., (1990) 150-164; c) Wolken über Gesamteuropa - Der KSZE-Prozeß nach 
dem Gipfeltreffen in Helsinki; a.a.O., (1992) 189-205.

- mehrere Beiträge über die KSZE und die gesamteuropäische Kooperation in den Jahrbü­
chern der Europäischen Integration, hrsg. von W. WEIDENFELD und W. WESSELS, und zwar. Jb. 
1990/91, Bonn 1991,41-51; Jb. 1991/92, Bonn 1992, 2943; Jb. 1992/93, Bonn 1993,2740; Jb. 1993-94, 
Bonn 1994,2740;

- eine Reihe von Einzelbciträgen, u.a. a) Das Wiener Nachfolgetrcffen 1986 der KSZE- 
Teilnehmerstaaten, in: Österr. Jahrbuch für Politik 1986, hrsg. von A. STIRNEMANN und A. 
KHOL, München und Wien 1987, 583-617, b) Auf dem Weg zur Civil Society - Die KSZE und die 
gesamteuropäische Zukunftsordnung, in: Actio Catholica - Zeitschrift für Akademiker (Wien), 
(1991/H.2) 2740; c) Die Bedeutung der KSZE für die Religionsfreiheit, in: Kirchliche Zeitgeschich­
te (1993) 3547.



92

hänge von expliziten oder impliziten Prinzipien, Normen, Regeln und Entschei- 
dungsverfahren, an denen sich die Erwartungen von Akteuren in einem gegebe­
nen Problemfeld der Internationalen Beziehungen ausrichten" (Stephen Kras- 
ner). Dazu ist es nicht erforderlich, daß die Normen und Regeln rechtsverbindli­
chen Charakter haben. Typischerweise bilden sich Regime in Konfliktkonstella­
tionen heraus - unter Bedingungen, die die Beteiligten davon abhalten, eine ech­
te Internationale Organisation zu gründen, d.h. sich rechtlich aneinander zu bin­
den oder gemeinsame Organe zu errichten. Oft geht es um die Quasi- 
Institutionalisierung eines modus vivendi, um die Einleitung von "antagonisti­
scher Kooperation" (also von Zusammenarbeit trotz unvereinbarer Interessens­
lagen oder Prinzipienpositionen) in einem bestimmten Politikfeld. Den Anlaß 
dazu bildet in der Regel die Einsicht in einen gewissen Grad von wechselseitiger 
Abhängigkeit. Alle Seiten interessieren sich für ein Interdependenzmanagement 
durch Regelbildung und Regelbefolgung, um Konfrontationsrisiken zu vermei­
den und die Situation durchschaubarer und berechenbarer zu machen.

Im Falle der KSZE entwickelte sich die Interaktion zwischen den beiden 
einander gegnerisch, nahezu feindlich, gegenüberstehenden "Blöcken" sowie der 
Gruppe der "N + N" (d.h. der neutralen und nichtgebundenen Staaten), wobei 
die verschiedenen Beteiligten sich von dem ganzen Unternehmen sehr Unter­
schiedliches versprachen oder erhofften.

Der Osten wollte die gesamteuropäische Kooperation legitimieren und po­
pulär machen, durchaus auch zu Lasten der westeuropäischen Integrationsbe­
reitschaft. Das schloß die Absicht ein, sich um den Abbau antikommunistischer 
Einstellungen im Westen zu bemühen. Überdies war er an der Auflockerung 

oder gar Abschaffung westlicher Bestimmungen zur Beschränkung des wirt­
schaftlichen Austauschs interessiert (insbesondere an der Revision der "CO- 
COM"-Bestimmungen über die Unzulässigkeit der Überlassung von Hochtech­
nologie an den Osten, v.a. mit potentieller Rüstungsrelevanz). Insbesondere aber 
wollte man den Status quo (also die kommunistische Herrschaftsstruktur in 
Mittel- und Osteuropa) ausdrücklich legitimiert bekommen (was die Anerken­
nung der DDR und das heißt auch die Delegitimierung der Bonner Positionen 
zur Deutschlandpolitik einschloß), und nach Möglichkeit die Nordamerikaner 
aus Westeuropa hinausdrängen, weswegen ja eine "Europäische Sicherheitskon- 2

2 Grundlegend: S. KRASNBR (Hrsg.) International Regimes, Ithaca 1983. Vgl. auch B. 
KOHLER-KOCH (Hrsg.), Regime in den Internationalen Beziehungen, Baden-Baden 1989, sowie 
H. MÜLLER, Die Chancen der Kooperation - Regime in den Internationalen Beziehungen, Darm­
stadt 1993.



93

ferenz” gefordert wurde, an der per definitionem außereuropäische Mächte 
nicht teilnehmen sollten.

Der Westen wollte auf die östlichen Vorschläge über eine solche Konfe­
renz zunächst gar nicht eingehen - dann war er zögernd bereit, sich auf die Sa­
che einzulassen, freilich nur unter einer Reihe von Bedingungen: Das Berlinpro­
blem und die Deutschlandffage sollten nicht auf einen Verhandlungsmarkt von 
über 30 Staaten kommen, d.h. der vorherige Abschluß der deutschen Ostverträ­
ge schien unabdingbar. Die vollberechtigte Teilnahme der USA (und Kanadas) 
mußte der Osten ebenfalls zugestehen. Ferner verlangte der Westen die Bereit­
willigkeit des Ostens zu neuen Verhandlungen über einen ausgewogenen kon­
ventionellen Truppenabbau; demgemäß kam es dann zu den - allerdings jahre­
lang ergebnislos verlaufenden - "MBFR"-Verhandlungen in Wien. Schließlich 
setzte der Westen die Einbeziehung humanitärer und menschenrechtlicher The­
men durch.

Beiden Blöcken ging es um Chancen einer wirksamen Einflußnahme auf 
das andere Lager; formell sprach man davon, daß es trotz aller Gegensätze eine 
Zusammenarbeit zum allseitigen Nutzen geben solle, und daß man versuchen 
müsse, das gegenseitige Mißtrauen zumindest graduell zu überwinden. Tatsäch­
lich entwickelte sich der Prozeß dennoch als ein Geflecht "strategischer" Inter­
aktionen; man ging darauf aus, die eigene Position im Beziehungsnetz zu stär­
ken, d.h. das Konferenzprojekt zu einem Instrument des Systemwettbewerbs zu 
machen. Der Osten liebäugelte übrigens geraume Zeit mit dem Begleitprojekt 
einer "Volksbewegung" für friedliche Koexistenz und gesamteuropäische Zusam­
menarbeit; überhaupt formulierte er das Ziel dahingehend, es gelte Europa zu 
einem "Kontinent der friedlichen Koexistenz" zu machen. Nicht alle westlichen 
Kommentatoren kannten den damaligen Bedeutungskontext der verwendeten 
Begriffe; in der seinerzeit aktuellen Version der marxistisch-leninistischen Dok­
trin galt es als ausgemacht, daß hochentwickelt-kapitalistische Staaten "imperia­
listisch" agieren müssen, weswegen wahrhaft friedliche Koexistenz mit ihnen erst 
dann möglich ist, wenn das Kräfteverhältnis sich massiv zugunsten der "friedhe­
benden sozialistischen Kräfte" verschoben hat, nämlich soweit, daß den Imperia­
listen nichts übrig bleibt, als ihre aggressiven Gelüste zu zügeln.

Die "dritte Fraktion", die der Neutralen und Nichtpaktgebundenen ("N + N" 
= "Neutral and Non-aligned States") war an einer verläßlichen Entspannung in­
teressiert und bereitete sich auf die Rolle des "ehrlichen Maklers" vor.

Am Anfang war noch keineswegs abzusehen, wie sich die Dinge entwickeln 
würden.



94

Schon die Einigung über die Tagesordnung, d.h. über die Zulassung bzw. 
den Ausschluß von Verhandlungsthemen, war schwierig; eine Lösung brachte 
der Vorschlag, zunächst nur vier Hauptthemenfelder zu definieren und dafür so­
genannte "baskets" aufzustellen - offene "Körbe", in die jeder Teilnehmerstaat 
konkrete Themen und Vorschläge, an denen er besonders interessiert war, hin­
eingeben konnte. "Korb I" erhielt das Etikett "Prinzipien" und "Fragen der Si­
cherheit in Europa"; "Korb II" betraf die "Zusammenarbeit in den Bereichen der 
Wirtschaft, der Wissenschaft und der Technik sowie der Umwelt" sowie außer­
dem "Fragen der Sicherheit und Zusammenarbeit im Mittelmeerraum"; "Korb 
III" umfaßte die "Zusammenarbeit in humanitären und anderen Bereichen" (u.a. 
die Erleichterung von Kontakten zwischen Personen und Organisationen über 
die Grenzen hinweg, die Zusammenarbeit im Bereich von Kultur, Bildung, 
Sport, Tourismus und Jugendaustausch u. dgl.). "Korb IV" war für Fragen der 
Fortführung der Konferenz (namentlich ihre eventuelle Institutionalisierung) 
vorgesehen.

3.

Die Konferenz kam zustande; sie wurde 1973 eröffnet und - nachdem eine 
Zeitlang auch in Genf weiterverhandelt worden war - am 1. August 1975 mit ei­
nem Gipfeltreffen, bei dem die "Schlußakte von Helsinki" unterzeichnet wurde, 
feierlich abgeschlossen. Was davon zu halten sei, war zunächst keineswegs un­
umstritten. Skeptiker, vor allem im Westen, meinten, es handle sich um Deklara­
tionsrhetorik anstelle von wirklicher Politik, womöglioch gar um eine Täuschung 
der Öffentlichkeit. Dennoch kam es zur "Regimebildung" in dem oben skizzier­

ten Sinn des Begriffs: Im Vorfeld völkerrechtlicher Bindungskraft wurden die le­
diglich "politisch verbindlichen" Texte dennoch als Rechtfertigungsgrundlage für 
die Erwartung vereinbarungskonformen Verhaltens genommen, und es bildete 
sich eine Tendenz heraus, diesen Erwartungen zu entsprechen - und zwar auf 
Grund mehrerer Umstände.

Schon von Anfang an bildeten sich Do-ut-des-Konstellationen heraus. Da 
so gut wie jeder Teilnehmerstaat bestimmte Interessen geltend machte und auf 
deren Befriedigung ausging, konnten Pakete geschnürt werden, die für die Teil­
nehmerstaaten die Erfüllung eigener Wünsche mit dem Entgegenkommen an 
andere Staaten in anderen Angelegenheiten verküpften. Das funktionierte be­



95

reits im Themenbereich des sogenannten "Helsinki-Dekalogs", d.h. der Einigung 
auf zehn "Prinzipien", die für die Beziehungen zwischen den Teilnehmerstaaten 
maßgeblich sein sollten: die "Unverletzlichkeit der Grenzen" oder die "Nichtein­
mischung in innere Angelegenheiten" wurde entsprechend den Wünschen man­
cher Staaten (etwa der DDR oder Polens) festgeschrieben, da der Osten umge­
kehrt der Aufnahme des Grundsatzes der Achtung der Menschenrechte (ein­
schließlich der Religionsfreiheit) zustimmte. Das Prinzip des Tauschhandels galt 
aber z.B. auch für konkretere Regelungen, etwa: Entgegenkommen in Sachen 
Ausreiseerlaubnis (z.B. zum Ziel der Familienzusammenführung) einerseits, Er­
leichterungen für den Austausch von "Kulturdelegationen" andererseits, u.s.f.

Das Erfolgsgeheimnis war - auf der Basis der Konsensregel und des Prin­
zips des gleichen Status aller Teilnehmerstaaten - die Einigung auf einige klare 
Grundregeln:

Erstens: Das Prinzip der "Ausgewogenheit der Körbe"; d.h. die Überein­

kunft darüber, daß das Verhandlungsergebnis nach Maßgabe der Zielvorstellun­
gen und Präferenzen aller Seiten als ausgewogen betrachtet werden muß, um 
unterschriftsreif zu sein.

Zweitens: das Prinzip "Nothing is agreed until everything is agreed", so daß 
alle Beteiligten gezwungen sind, aufeinander Rücksicht zu nehmen, insbesonde­
re auf die von jeder Seite geltend gemachten Kriterien der Ausgewogenheit.

Schon die Durchsetzung bzw. Anerkennung dieser "Spielregeln" führte zu 
einer eigentümlichen KSZE-Verhandlungskultur, nämlich im Zeichen der Nöti­
gung zur Empathie: trotz aller Gegnerschaft mußten die Delegationen sich dazu 
bequemen, die jeweilige Diskussionslage auch einmal aus der Sicht der jeweils 
"anderen Seite" zu betrachten, um "realistisch" zu aperen, d.h. weder den Kon­
trahenten zu überfordern noch auch Chancen leichtfertig zu verschenken.

Daß die beiden eben referierten Regeln zur unumstrittenen Grundlage des 
KSZE-Prozesses wurden, hatte aber auch noch eine ins Prinzipielle hineinrei- 
chende Folge: Es wurde üblich, die Verknüpfung der Problemfelder der ver­
schiedenen "Körbe" als eine Grundbedingung für die gedeihliche gesamteuropä­
ische Entwicklung von geradezu aromatischer Bedeutung zu halten: Die Ach­
tung der Menschenrechte einerseits, die militärische Entspannung andererseits, 
die Bemühung um wirtschaftliche oder umweltpolitische Zusammenarbeit und 
die Förderung des offenen Dialogs über die gemeinsamen oder auch über die 
von einer bestimmten Staatengruppe als besonders besorgniserregend betrachte­
ten Probleme - das alles wurde als ein in sich zusammenhängendes Ganzes be­
trachtet. Die Vorstellung setzte sich durch, daß die Überwindung der Friedlo­



96

sigkeit auf die Dauer nur möglich würde, wenn Fortschritte in allen diesen Be­
reichen erzielt werden können. Daraus entwickelte sich schließlich das heute 
weithin akzeptierte Prinzip der "Umfassenden Sicherheit" ("comprehensive Secu­
rity"); besonders setzte sich dafür der Westen ein, und zwar in einer ganz spe­
ziellen Perspektive: Ohne Sicherung der Menschenrechte, so lautete die These, 
gibt es keine moralische Basis und keine Vertrauensgrundlage für Entspannung 
und Zusammenarbeit.

Ein weiterer Umstand kam hinzu: Man hatte sich zwar nicht zur Institutio­
nalisierung der KSZE entschlossen, aber doch zur Einberufung einer Folgekon­
ferenz nach einigen Jahren, und daraus entwickelte sich der Usus, alle zwei Jah­
re eine solche Folgekonferenz abzuhalten und dort jeweils eine kritische Rück­
schau auf die abgelaufene Periode auf die Tagesordnung zu setzen. Diese "Im­
plementationsbewertung" bedeutete, daß Staaten, die sich nicht um die Realisie­
rung der jeweils vorangehenden Vereinbarungen bemüht hatten, deutliche Kritik 
einstecken mußten. Dies wirkte sich "regimebildend" aus: der sanfte Druck, die 
eingegangenen Verpflichtungen ernst zu nehmen, wurde verstärkt.

Schließlich war für den Gang der Verhandlungen und für die Folgewirkun­
gen das von Anfang fixierte Konsensprinzip von entscheidender Bedeutung: Je­
der Teilnehmerstaat hatte gegen jeden Beschluß ein Vetorecht. Aber tatsächlich 
war es nur für Großmächte ratsam, dieses Vetorecht wirklich auszuspielen - 
kleinere Staaten mußten da Vorsicht walten lassen und mindestens einige weite­
re ihresgleichen gewinnen, wenn sie sich gegen einen für die große Mehrheit ak­
zeptablen Vorschlag querlegen wollten. Andernfalls nämlich brachten sie die 
Mehrheit gegen sich auf und verscherzten sich die Chance, in Zukunft mit der 
Unterstützung von Partnern rechnen zu können, wenn es um Angelegenheiten 
ging, die für sie besonders wichtig waren.

So kristallisierte sich ein sehr spezifisches System von Spielregeln, Mecha­
nismen und Usancen aus, zunächst keineswegs mit eigener normativer Kraft 
(also mit der Chance, auch auf Kosten jeweils eigener Interessen respektiert zu 
werden), sondern durchaus auf Grund der Geltendmachung eigener Interessen; 
aber dabei mußte eben auf die Vielfalt der Interessen anderer Beteiligter und im 
Fortgang auch auf die mittlerweile entwickelten Regimestrukturen Rücksicht ge­
nommen werden.

Für diese Entwicklung waren im übrigen noch einige andere Umstände von 
Bedeutung:

- Die grundlegenden Prinzipien mußten nicht erst erfunden werden; in all­
gemeinerer Form finden sie sich schon im geltenden Völkerrecht vor, nicht zu­



97

letzt in der Charta der Vereinten Nationen. Im Rahmen der KSZE ging es dar­
um, sie zu konkretisieren und in ein für alle Beteiligten akzeptables Verhältnis 
zu bringen.

- Diese Konkretisierung der Prinzipien, insbesondere vermittels der Ablei­
tung von Normen und Regeln, sowie die Einigung auf Prozedurmuster, wurde 
gerade dadurch erleichtert, daß man sich nicht auf rechtsverbindliche Verpflich­
tungen festlegen mußte.

- Das Konsensprinzip erwies sich als produktiv. Das ist nicht selbstver­
ständlich, weil ja üblicherweise das "Vetorecht", etwa in der Organisation der 
Vereinten Nationen oder in den Europäischen Gemeinschaften, als Erschwernis 
der Willensbildung und als Hindernis für die Handlungsfähigkeit einer Organi­
sation kritisiert zu werden pflegt. Die Auskristallisierung der Regimestrukturen 
wäre aber anders kaum vorstellbar gewesen, und bis heute beruht die Reputa­
tion der KSZE vor allem darauf, daß das Konsensprinzip eine Gewähr für die 
''Überparteilichkeit" und damit für die Vertrauenswürdigkeit der KSZE bietet.

4.

Die Entwicklung des KSZE-Prozesses verlief nicht linear. Ihre Bedeutung 
war politisch konjunkturabhängig: insbesondere im Zuge von Entspannungskri­
sen wurde sie immer wieder interessant (etwa nach der Ausrufung des Ausnah­
mezustandes in Polen); da war sie es, die den Fortgang der Kommunikation si­
cherstellte und für erneute Bemühungen um eine Verbesserung der Verhältnisse 
zur Verfügung stand. Zu Zeiten, in denen die Ost-West-Beziehungen in Blüte 
standen, hatten die Blöcke den KSZE-Prozeß gleichsam nicht mehr nötig, oder 
nicht mehr so sehr wie sonst. Andererseits orientierten sich nicht wenige Teil­
nehmerstaaten an der Maxime, man müsse gerade Schönwetterperioden ausnüt­
zen, um zu Vereinbarungen zu kommen.

Im Lauf der Zeit änderte sich auch die "Gruppendynamik" und das "Sozio- 
gramm" der KSZE. Dieses entsprach ursprünglich einem gleichschenkeligen 
(nicht gleichseitigen) Dreieck: Der "östliche" und der "westliche Caucus" saßen 
einander gegenüber. Dabei hatte auf östlicher Seite eindeutig die Sowjetunion 
das Heft in der Hand. Auf westlicher Seite war zunächst ein Führungsengage­

ment der USA kaum zu beobachten (es gab einmal den Kommentar, die Dele­



98

gation der Vereinigten Staaten hätte sich in den ersten Jahren verhalten, wie 
wenn sie lediglich einen Beobachterstatus hätte). Das änderte sich erst, als Prä­
sident Jimmy Carter seine offensive Menschenrechtspolitik begann, also im 
KSZE-Kontext zur Zeit des ersten Folgetreffens, das 1977/78 in Belgrad statt­
fand.

Die dritte Gruppe bildete der "N + N caucus", also die in den ersten Phasen 
der KSZE relativ koordiniert agierenden neutralen und allianzfreien Staaten; sie 
waren am erfolgreichen Verlauf des Prozesses und am Zustandekommen positi­
ver Ergebnisse der einzelnen Treffen besonders interessiert: eine Entspannung 
lag in ihrem Sicherheitsinteresse und galt auch als Chance, aus der bloßen Ob­
jektstellung im Interaktionsgefüge der europäischen Sicherheitspolitik herauszu­
kommen. So übernahmen sie die Rolle der "ehrlichen Makler"; praktisch bedeu­
tete dies, daß Mitglieder ihrer Delegationen in den Arbeits- und Redaktions­
gruppen als Moderatoren fungierten und immer wieder Textentwürfe auf den 
Tisch brachten, die sie als geeignete Diskussionsgrundlage für einen allen Dele­
gationen zumutbaren Beschlußtext betrachteten.

Es wurde aber schon nach einigen Jahren sichtbar, daß es innerhalb der 
Fraktionen unterschiedliche Grundeinstellungen zum KSZE-Prozeß gab: Man­
che Teilnehmerstaaten waren am positiven Fortgang besonders interessiert. Das 
waren fast alle Mitglieder der N + N-Gruppe (nur die Schweiz engagierte sich in 
dieser Hinsicht etwas weniger); ferner beide deutsche Staaten (wobei die Posi­
tion der DDR andererseits auch immer wieder von einer recht sturen Betonung 
der leninistischen Orthodoxie und Orthopraxie geprägt schien); außerdem na­
mentlich Ungarn, Polen und zeitweise Rumänien - also die besonders an einer 
Emanzipation aus Moskauer Vormundschaft interessierten Ostblockstaaten. 
Von Belang war auch das Engagement einzelner Personen, beispielsweise des 
deutschen Außenministers Hans-Dietrich Genscher, der sich weitgehend mit 
der KSZE identifizierte. Demgegenüber zeigten andere Teilnehmerstaaten kei­
ne Neigung, zugunsten des guten Fortgangs der KSZE von ihren Interessen oder 
Auffassungen auch nur rhetorische Abstriche zu machen. Die "Falken" wußten 
aber, daß eine KSZE-Krise, wenn diese gegen den Willen besonders KSZE- 
freundlicher Bündnispartner ausgelöst würde, deren Unmut auslösen mußte, 
was u.U. imstande sein konnte, eine Bündniskrise auszulösen. Derlei Mechanis­
men trugen zum Bestand und zur relativen Festigung des Prozesses bei.



99

5.

Mit der Zeit traten zwei Hauptthemen mehr und mehr in den Vorder­
grund: einerseits die Förderung der militärischen Sicherheit (I), andererseits 
das, was man später die "Menschliche Dimension" nannte (II); dazu zählte er­
stens der Komplex der Menschenrechte und Grundfreiheiten (dem "Korb I" zu­
geordnet, nämlich dem "Prinzipienkatalog" und darin wiederum dem "Prinzip 
VII", das die Achtung der Menschenrechte proklamierte), und zweitens der 
Komplex der "humanitären Fragen" aus dem "Korb III" (von der Familienzusam­
menführung bis zur Ausreise-Erlaubnis zum Zweck medizinischer Spezialbe­
handlungen - um nur Beispiele für die Einzelthemen zu nennen).

In beiden Bereichen waren die Verhandlungen während der ersten Jahre 
eher zäh und die Ergebnisse relativ dürftig. Aber das änderte sich insbesondere, 
als im Osten die Reformpolitik eingeleitet wurde, m.a.W. vor allem nach dem 
Amtsantritt von Michail S. Gorbachev in der Sowjetunion.

(I) Was die militärische Sicherheitspolitik betraf, so hatte der Westen die 
Einleitung von Gesprächen über die Reduktion der konventionellen Streitkräfte 
schon zur Vorbedingung für das Zustandekommen der KSZE gemacht. Diese 
"MBFR-Gespräche" ("Mutually Balanced Force Reduction Talks") waren auch 
in der Tat 1973 in Wien aufgenommen worden - von Bündnis zu Bündnis, also 
außerhalb der KSZE, und begrenzt auf Mitteleuropa (Bundesrepublik Deutsch­
land, DDR, CSSR und Polen). Sie liefen schon bald fest, als man sich nicht über 
die Kriterien zur Definition des Ist-Standes der Rüstung einigte, und erst recht 
nicht über die Merkmale einer ausgewogenen Reduktion. Im Rahmen der 
KSZE konzentrierte man sich - für ein geographisch weiter gefaßtes Gebiet, 
nämlich "vom Atlantik bis zum Ural" - auf die Vereinbarung sogenannter 
"Vertrauens- und Sicherheitsbildender Maßnahmen" (VSBM), wie etwa die vor­
herige Ankündigung von größeren Manövern und Truppenbewegungen, die Ein­
ladung von Beobachtern hierzu, und ähnliche sozusagen unterhalb der Ebene 
echter Abrüstungsverpflichtungen liegende Schritte. Im Frühjahr 1987 deutete 
sich aber dann bereits eine Wende an, als der Militärberater der sowjetischen 
KSZE-Delegation, Generalmajor Viktor Tatamikow, erklärte, man sei bereit, 
die westüche Auffassung zu akzeptieren, daß nicht "gleichmäßige" Reduktionen 
erstrebt werden sollten, sondern "ungleichmäßige" - näpilich auf Grund unausge­
wogener Ausgangslagen und auf ein ausgewogenes Ergebnis hin ("Wer mehr 
hat, muß mehr abrüsten"). Zugleich setzte sich ein neuer, qualititativ orientierter 
Ansatz durch: Priorität wurde dem Abbau derjenigen Waffensysteme zugespro­



100

chen, auf denen die Fähigkeit zu Überraschungsangriffen und Großoffensiven 

beruht. Man löste sich also von einer "Stabilitäts"-Konzeption, die sich an einem 
rein "quantitaiven" und "mechanistischen" Gleichgewicht orientierte; stattdessen 
begriff man nun "Stabilität" als Frucht einer Schwächung der beiderseitigen Of­
fensivkräfte bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung der beiderseitigen Defensiv­
kraft ("Weniger Panzer, mehr Panzerabwehrwaffen"). Theoretiker hatten den 
Grundgedanken schon vorher in unterschiedlichen Versionen entwickelt und 
propagiert ("Strukturelle Nichtangriffsfähigkeit'', "Abbau der Invasionsfähigkeit", 
"Non-offensive Defence", u.a.m.).

Das führte schließlich 1989 zur Errichtung einer neuen Verhandlungsplatt­
form innerhalb des KSZE-Prozesses und zum stillen Begräbnis der MBFR- 
Gespräche. Bereits 1990 kam es dann mit der Unterzeichnung des Vertrages 
über Konventionelle Streitkräfte in Europa zu einem Durchbruch in der europä­
ischen Abrüstungspolitik.

Besonders bedeutsam waren die Bestimmung über die Verifikation, also 
über die Überprüfung der tatsächlichen Durchführung der Vertragsbestimmun­
gen: Jahrzehntelang waren Abrüstungsbemühungen zwichen Ost und West vor 
allem daran gescheitert, daß die östliche Seite nie eine effektive Durchführungs­
kontrolle zugestehen wollte (dies war in ihren Augen die Zulassung offizieller 
Spionage) und verlangte, daß die Vereinbarungen sozusagen schlichtweg "auf 
Treu und Glauben" getroffen werden sollten (was aber dem Westen angesichts 
des grundlegenden Mißtrauens und in Anbetracht der Asymmetrie zwischen "of­
fener Gesellschaft" einerseits, "geschlossener Gesellschaft" mit extensiver Ge­
heimhaltungspolitik andererseits als inakzeptabel erschien.)

Später folgten Zusatzvereinbarungen über die Aufteilung der zulässigen 
militärischen Stärken auf die Nachfolgestaaten der mittlerweile auseinanderge­
fallenen Sowjetunion und über die höchstzulässigen Pesonalstärken der Armeen, 
gleichzeitig mit den Bemühungen um den konventionellen Rüstungsabbau. Au­
ßerdem wurden die schon vorher ausverhandelten Vereinbarungen über die 
VSBM in mehreren Verhandlungsrunden (1986, 1989, 1992) erweitert und ver­
tieft, bis hin zur Einräumung des Rechts unverzüglicher Vor-Ort-Inspektionen, 
wenn ein Staat sich über unklare militärische Vorgänge irgendwo im KSZE- 
Raum Sorgen macht.

Schon vor der "Wende" von 1989/90 zeichnete sich also eine Veränderung 
der militärischen Konstellation ab, mit der ein Abbau der herkömmlichen ge­
genseitigen Bedrohung der "Blöcke" in Aussicht kam.



101

(II) Was den Komplex der Menschenrechte betrifft, so handelte es sich 
spätestens seit dem schon erwähnten Belgrader Folgetreffen um ein westliches 
Offensivthema: Unter Führung der USA, aber in recht bemerkenswerter Einhel­
ligkeit der nichtkommunistischen Staaten (einschließlich mancher N + N- 
Delegationeu) wurde den Mitgliedern des Ostblocks immer weder die im Wi­
derspruch zu den KSZE-Verpflichtungen stehende Mißachtung von Menschen­
rechten vorgeworfen. Die Sowjetunion reagierte, zusammen mit ihren Verbün­
deten, darauf jahrelang zwar heftig, aber im Grunde defensiv: Der Prinzipienka­
talog der Helsinki-Schlußakte enthalte auch den Grundsatz der Nichteinmi­
schung in innere Angelegenheiten anderer Staaten, und daher seien die westli­
chen Vorhaltungen unzulässig. Wiederum etwa ab dem Frühjahr 1987 gab es ei­
nen Wandel der östlichen Strategie: Moskau ging zur Gegenoffensive über und 
warf seinerseits dem Westen Menschenrechtsverletzungen vor, zunächst unter 
besonderer Betonung der sozialen Grundrechte (Recht auf Arbeit, auf Bildung 
usw.) und mit dem Hinweis auf Armut, Arbeitslosigkeit und Obdachlosigkeit in 
westlichen Ländern, dann aber auch unter Verweis auf die Diskriminierung von 
Farbigen in den USA und von Eskimos in Kanada, auf den polizeilichen und mi­
litärischen Gewalteinsatz in Nordirland sowie auf die Kommunistenverfolgung in 
vielen westlichen Staaten.

Dies war außerordentlich folgenreich. Der Verzicht auf die Einrede der 
Unzulässigkeit von Menschenrechtsanmahnungen als Einmischung in innere 
Angelegenheiten führte dazu, daß die Menschenrechtslage nun sozusagen allsei­
tig zu einem Hauptthema wurde, und daß sich allmählich eine Übereinstimmung 

dahingehend herausbildete, daß die Achtung der Menschenrechte und Grund­
freiheiten über alle Systemgrenzen hinweg das grundlegende Legitimitätskriteri­
um der gesellschaftlichen und politischen Ordnung darstellt.

Selbstverständlich ging man dabei von konträren Menschenrechtsphilso­
phien aus: der Westen stellte die liberalen Freiheitsrechte in den Vordergrund, 
der Osten die sozial vermittelten Status- und Vorsorgeanspruchsrechte, im Ein­
klang mit den jeweiligen Grundauffassungen vom Menschen als einer zur Selbst­
bestimmung und Selbstverantwortung berufenen Person oder als dem "Ensem­
ble der gesellschaftlichen Verhältnisse". Aber daß sich aus sehr unterschiedli­
chen Ausgangspositionen und Menschenrechtskonzepten gleichwohl "syntheti­
sche" Menschenrechtssysteme entwickeln lassen, zeigt ja die Geschichte der 
westlichen Grundrechtekataloge schlüssig auf: Auch da kam man ja in mühevol­
lem Ringen zu prekären Kompromisssen zwischen liberalen, demokratischen, 
sozialistischen und konservativen Kräften, die ihre jeweiligen Anliegen in die 
Debatte einbrachten: die liberalen Freiheitsrechte des "status negativus", die po­



102

litischen Teilhaberechte des "status activus", die sozialen Sicherungsrechte des 
"status positivus", und endlich die grundrechtsähnlichen Bestands- und Förde­
rungsverbürgungen für Institutionen wie Ehe und Familie, Kirchen und Univer­
sitäten, u.s.f. - wobei erst spät der Eindruck entstand (und theoretisch reationali- 
siert wurde), es handle sich um ein synthetisches Corpus, dessen Bestandteile 
gleichsam organisch miteinander verbunden seien.

Schließlich konnten sich die Teilnehmerstaaten der KSZE noch im Winter 
1988/89 zu der Feststellung durchringen: alle Arten von Menschenrechten seien 
in gleicher Weise von höchster Bedeutung.

Mit anderen Worten: noch vor den revolutionären Umbrüchen im Osten, 
deutlich vor dem Zusammenbruch der kommunistischen Herrschaft in der So­
wjetunion und in den mit ihr verbündeten Staaten bildeten sich Ansätze eines sy- 
stemübergreifenden "ordre public" heraus; auch wenn die "Lager" und ihre 
Hauptmächte den KSZE-Prozeß noch immer als ein Feld der Auseinandserset- 
zung betrachteten, so gab es doch nun das gemeinsame Bekenntnis zu gemeinsa­
men Anliegen auch im gesellschafts- und verfassungspolitischen Bereich, nicht 
nur auf dem Gebiet der militärischen Sicherheit, also in Richtung auf die Min­
derung des Kriegsrisikos.

Daß es dabei nicht bei bloßen Deklarationen blieb, zeigte sich insbesonde­
re, als sich die Teilnehmerstaaten auf das Regime zur gemeinsamen Bemühung 
um die "Menschliche Dimension" ("Human Dimension Mechanism") einigten, in 
Gestalt einer Serie von jährlich durchzuführenden Spezialkonferenzen zur ge­
meinsamen Überprüfung der Menschenrechtsentwicklung und der Handhabung 

humanitärer Angelegenheiten in allen Teilnehmerstaaten3.
Nachträglich konnte man im übrigen die Frage stellen, ob nicht der er­

wähnte strategische Schwenk der Moskauer Politik auf Michael S. Gorbachev 
selbst zurückgeführt werden muß - auf seine Absicht, im Rahmen der KSZE ein 
Menschenrechtsregime und einen Katalog rechtsstaatlicher Prinzipien und Nor­
men festschreiben zu lassen, so daß er sich darauf in der innenpolitischen Aus-

3 Ursprünglich hatte der Westen ein Verfahrenssystem vorgeschlagen, demzufolge ein Teil­
nehmerstaat sich gegenüber dem Vorwurf einer Mcnschenrcchtsverletzung zunächst nur gegenüber 
dem Staat, der den Vorwurf erhebt, rechtfertigen müßte; falls der "Anklägerstaat" mit dieser Auf­
klärung oder Rechtfertigung unzufrieden wäre, sollte er befugt sein, die Gesamtheit der Teilneh­
merstaaten mit der Angelegenheit zu befassen, äußerstenfalls sogar im Rahmen einer eigens einzu­
berufenden KSZE-Sonderkonferenz. Eine solche "Tribunal'-Regelung wurde vom Osten selbstver­
ständlich abgelehnt. Schließlich einigte man sich auf regelmäßig stattfindende Konferenzen zur 
"Menschlichen Dimension", die der kritischen Überprüfung der Einhaltung der KSZE- 
Verpflichtungen in Sachen "Menschenrechte" und "humanitäre Fragen" sowie der Weiterentwick­
lung des Systems dienen sollten.



103

einandserselzung mit den Gegnern seiner Reformpolitik berufen konnte. In vol­
lem Ausmaß deutlich wurde die sowjetische "Bekehrung" zu einer umfassenden 
Menschenrechtspolitik erst, als die "Perestroika" innenpolitisch auf Widerstand 
stieß.

6.

So war die KSZE einerseits eine Arena, die zugleich als Indikator politi­
scher Veränderungen fungierte, andererseits selbst ein verändernder Faktor. 
Gewiß wäre die Behauptung abwegig, die KSZE hätte die Systemkrise im Osten 
verursacht. Das Steuerungs- und Herrschaftssystem der Sowjetunion war außer­
stande, die wirtschaftlichen und sozialen Probleme zu bewältigen; die Überfor­

derung durch den Rüstungswettlauf zwichcn Ost und West kamen dazu. Die 
Ideologie hatte von ihrer Motivationskraft schon viel eingebüßt; viele weitere 
Faktoren könnte man überdies namhaft machen. Aber die KSZE war für den 
Gang der Dinge keineswegs irrelevant. Sie hatte schon bald den Dissidenten 
bessere Betätigungschancen eröffnet und den westlichen Staaten die Möglich­
keit gegeben, auf neue Weise Einfluß zu nehmen (im Wege stiller Diplomatie 
ebenso wie in der Öffentlichkeit). Wichtig war der Umstand, daß Michail Gor- 
bachev eine Verbesserung der Ost-West-Beziehungen, und in Verbindung damit 
auch eine "Imagepflege", für notwendig hielt, um mehr Handlungsfreiheit für sei­
ne Reformpolitik zu bekommen. Noch wichtiger wurde es aber nun, daß die 
neuen Grundsatzpositionen, etwa in Verbindung mit der Herausbildung system- 
übergreifender Legitimitätsvorstellungen und mit der Betonung der umfassen­
den Zusammenarbeit, zur Revision bislang unumstößlicher ideologischer Posi­
tionen nötigten.

Die politische Realität war jetzt nicht mehr schlichtweg durch Antagonis­
men bestimmt, durch eine unüberbrückbare Feindschaft zwischen den "Syste­
men": nun postulierte man das "Prinzip des Vorrangs der allgemeinmenschlichen 
Werte vor partikularen Klasseninteressen". Ursprünglich gab es lediglich die Pa­
role, daß das Interesse am Überleben der Menschheit Abrüstungsschritte gebie­
te. Dann aber formulierte man auch ein "gemeinsames Interesse" an der Be­
kämpfung von Hunger und Elend in der Welt - in deutlicher Abkehr von der 
hergebrachten These, Hunger und Elend könnten weltweit nur dadurch über­
wunden werden, daß der Imperialismus auf die Knie gezwungen wird, da er ja 
als System der Ausbeutung und Unterdrückung an diesen Übeln schuld sei.



104

"Theoretisch" führte das zu reichlich ungewöhnlich anmutenden Bemühun­
gen, das sogenannte "Gesetz der Einheit und des Kampfes der Gegensätze" neu 
zu interpretieren, im Sinne der Akzentuierung der "Einheit" und der Relativie­
rung der "Gegensätze" in der Weltgesellschaft - mit der Konsequenz, daß so die 
"Friedensfähigkeit des Kapitalismus" proklamiert wurde, was eine Liquidierung 
der Leninschen Imperialismustheorie gleichkam.

Mit anderen Worten: Das Grundgerüst der Ideologie zerbrach, und das 
führte zu einem gebrochenen Selbstbewußtsein der Funktionäre der Herrschaft, 
die ihre Position und ihr Handeln bislang unter Berufung auf die Einsicht in die 
objektiven Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung gerechtfertigt hatten. Da 
das Schicksal politischer Herrschaftsordnungen auch von der Valenz und der 
Motivationskraft der sie stützenden Legitimitätsüberzeugungen abhängt, wird 
man schwerlich in Abrede stellen können, daß die - nicht zuletzt im Rahmen der 
KSZE geführten - Auseinandersetzungen über die genannten Themen nicht nur 
"akademische" sondern auch politische Folgen zeitigten.

Der Wandel der Menschenrechtsvorstellungen spiegelte sich nicht zuletzt 
im Ringen um die Bestimmungen über die Religionsfreiheit wider. In der Phase 
des ideologischen und politischen Antagonismus forderte der Osten regelmäßig 
einerseits die Legitimation öffentlicher atheistischer Propaganda, andererseits 
aber die Einschränkung der Religionsfreiheit auf die Zulässigkeit von Kultver­
richtungen in Kirchen und Andachtsräumen. Streng genommen hielt man so- 
wjetischerseits damals bereits die religiöse Unterweisung der Kinder durch die 
Eltern in der Wohnung für rechtswidrig - und erst recht dann, wenn ein Kind 
auch noch einen Freund mitbringt.

Die Delegationen des Heiligen Stuhls und zahlreicher westlicher Staaten 
vertraten dagegen die Auffassung: wenn atheistische Propaganda in der Öffent­
lichkeit zulässig sei, müsse auch die öffentliche Verbreitung religiöser Glaubens­
überzeugungen und Lehren zugelassen werden. Das wurde von östlichen Dele­
gationen regelmäßig zurückgewiesen - ebenso wie die Forderung, die Kirchen 
müßten die Chance haben, im Bereich der Massenmedien in Erscheinung zu 
treten. Einem solchen Ansinnen wurde noch in den Jahren um 1987 entgegenge­
halten, allenfalls sei die Lizenzierung eines Amtsblattes des Russisch­
orthodoxen Patriarchats für die Geistlichkeit vorstellbar, an die Erlaubnis einer 
öffentlichen Verbreitung sei nicht zu denken4.

4 Als in Polen bereits die sonntägliche Femschübertragung eines Pontifikalamtes stattfand, 
meinte der damalige sowjetische Mcnschcnrechtssprecher bei der KSZE, so etwas sei für die näch­
sten Jahrezehnte in der UdSSR unvorstellbar.



105

Dann aber setzte sich eine Tendenz zur ausgewogeneren Legalisierung 
"atheistischer" und "religiöser" Aktivitäten durch.

Dies fand ihren Ausdruck u.a. in Formulierungen, die in gleicher Weise 
von "Gläubigen" und "Nichtgläubigen" sprechen. Beachtlich waren aber insbe­
sondere die Aussagen darüber, welche Rechtspositionen die Teilnehmerstaaten 
"religiösen Gemeinschaften" zuerkennen wollten, einschließlich z.B. des Rechts, 
religiöse Bücher und Veröffentlichungen herzustellen, einzuführen und zu ver­
breiten.

Demgegenüber blieb die Formulierung, die den Zugang der Kirchen zum 
Prozeß der öffentlichen Meinungsbildung betraf, deutlich weniger markant: Das 
"Interesse der Religionsgemeinschaften, am öffentlichen Dialog einschließlich 
mittels Massenmedien teilzunehmen", soll "wohlwollend geprüft" werden.

Alexander Hollerbach hat in seinem Referat eingehend den Abschnitt 16 
des "Prinzipien"-Teils des Wiener Schlußdokuments vom 15. Januar 1989 behan­
delt, also den Teil, der die Vereinbarungen zur Religionsfreiheit enthält. Um an 
einem Beispiel zu erläutern, wie um entsprechende Formulierungen gerungen 
wurde, sei die hier zuletzt zitierte Passage (aus Abschnitt 16.11) herausgegriffen. 
Im Vatikan hatte man zunächst gemeint, man könne eine Festschreibung des 
Rechts der Kirchen auf "access to the mass media" erreichen. Sowjetischerseits 
wurde dem mit dem Hinweis entgegnet, daß in der UdSSR Massenmedien sich 
entweder in staatlichem Händen befänden (wie der Rundfunk, oder die "Iswest- 
ija") - und da verbiete der Verfassungsgrundsatz der Trennung von Kirche und 
Staat irgendein Entgegenkommen. Oder aber die Massenmedien gehören der 
Partei bzw. den etablierten "gesellschaftlichen Organisationen"; deren Wirken 
aber vollziehe sich "unter der Führung der Partei der Arbeiterklasse"; die Partei 
ihrerseits trage das Banner des Atheismus, und hier ein Entgegenkommen zu 
verlangen, sei ähnlich abwegig wie die Idee, eine garantierte Möglichkeit der 
Verbreitung atheistischer Ideen im "Osservatore Romano" zu fordern.... Die Po­
sition der vatikanischen Delegation war in dieser Sache infolge des Umstandes 
eher schwach, daß es auch von westlicher Seite Einwände gab: Eine staatliche 
Garantie des Zugangs der Kirchen (und nur der Kirchen) zu den Massenmedien 
privilegiere die Kirchen und sei daher ein Eingriff in die Pressefreiheit. Durch­
setzbar war schließlich nur die zitierte Formulierung.

Ein weiteres Beispiel, auf das ebenfalls kurz eingegangen werden soll, stellt 
der Absatz 16.2 dar, in dem es heißt, die Teilnehmerstaaten würden "eine At­
mosphäre gegenseitiger Toleranz und Achtung zwischen Gläubigen verschiede­
ner Gemeinschaften ebenso wie zwischen Gläubigen und Nichtgläubigen schaf­
fen".



106

Die Aussage ist im Hinblick auf das Thema dieses Kongesses gewiß von 
besonderer Bedeutung: Interekklesiale Beziehungen sollen nicht nur von einer 
Haltung der "friedlichen Koexistenz" zwischen Konkurrenten oder Gegnern ge­
prägt sein, sondern von gegenseitiger Achtung. Der Satz geht auf einen östlichen 
Vorschlag zurück. Die Antragsteller wollten zunächst nur eine Formulierung 
durchsetzen, derzufolge die "Gläubigen" verschiedener Gemeinschaften dazu ge­
bracht werden sollten, sich der Toleranz zu befleißigen. Dazu muß man beden­
ken, daß im Text stets von "believers" die Rede ist, nicht etwa von "the faithful", 
was dem kirchlichen Terminus "fideles" entspräche. In der "alten" kommunisti­
schen Terminologie sind "believers", religiös Gläubige, Menschen, die sich nicht 
zu einer wissenschaftlichen Weltanschauung (d.h. zum Atheismus) duchgerun- 
gen haben, mithin so etwas wie Abergläubische; es ging also darum, daß von 
Staats wegen die verschiedenen Sorten von Abergläubischen zur Toleranz veran­
laßt würden ... - von Staats wegen deshalb, weil es sich ja bei KSZE- 
Übereinkünften grundsätzlich um Selbstverpflichtungen der teilnehmenden 

Staaten zu bestimmtem Tun oder Unterlassen handelt. Als schließlich der We­
sten (zusammen mit manchen Neutralen und mit dem Heiligen Stuhl) die Einfü­
gung "ebenso wie zwischen believers und non-believers" durchsetzen konnte, ver­
änderte dies den Sinngehalt erheblich: Auch von "Atheisten" sollte nun Toleranz 
und Achtung gegenüber religiös Gläubigen verlangt werden. Ganz glücklich 
konnte man aber über das Verhandlungsresultat insbesondere dann kaum sein, 
wenn man die deutsche Übersetzung vor sich Hegen hatte: die Staaten sichern 
einander ja, wie oben bereits zitiert, zu, sie würden "eine Atmosphäre gegenseiti­
ger Toleranz und Achtung zwischen Gläubigen verschiedener Gemeinschaften 
ebenso wie zwischen Gläubigen und Nichtgläubigen" - nicht etwa "fördern", son­
dern schlichtweg "schaffen". Das klingt so, als dürfte (oder gar: soHte) der Staat 
den Kirchen ihre Sprachregelung vorschreiben - es konnte ja wohl kaum nur ge­
meint sein, daß Beleidigungen strafrechtlich geahndet werden ...). Allerdings 
steht in der englischen Fassung: "... they will ... fester a dimate of mutual tole- 
rance end respect ...", und der engHsche Ausdruck bedeutet eher "begünstigen" 
als "herstellen". Mit anderen Worten: nicht immer sind die "offizieUen" Texte frei 
von Untiefen, sei es auch "nur" auf Grund der Übersetzungen; und überhaupt 

steht manchmal mehr zwischen den Zeilen als der erste Eindruck nahelegt.



107

7.

Mit den zuletzt gegebenen Hinweisen sollte angedeutet werden, daß und 
auf welche Weise auch noch in der Zeit kurz vor der "Wende" um die Elemente 
des KSZE-Regimes gerungen wurde.

Nach den großen Umbrüchen, die sich insbesondere ab dem Herbst 1989 
abspielten, änderte die KSZE ihren Charakter. Sie wurde geradewegs zum Sym­
bol eines neuen, gesamteuropäischen Miteinanders. Den Höhepunkt dieser Ent­
wicklung brachte das im November 1990 veranstaltete Gipfeltreffen der Staats­
und Regierungschefs, die dort etwas vollmundig die "Charta von Paris für ein 
Neues Europa" verabschiedeten: Sie verkündeten sozusagen die "Frohe Bot­
schaft", daß nun die langgehegten Hoffnungen der Völker erfüllt würden, daß 
eine neue Epoche des Friedens, der internationalen Zusammenarbeit, der De­
mokratie, der Menschenrechte, des Wohlstandes (dank der leistungsorientierten 
Marktwirtschaft) und der "Einheit" ganz Europas angebrochen sei. In Wirklich­
keit vermittelte das eher einen gespenstischen Eindruck: Im August 1990 hatte 
in Jugoslawien bereits die gewaltsame Austragung der neu aufgebrochenen Kon­
flikte begonnen: die ethnischen Serben in Knin und in der Krajina traten gegen 
die kroatischen Regierungstruppen an. Zbigniew Brzezinski hatte schon im 
Herbst 1989 das Menetekel der Balkanisierung Osteuropas und der Libanoni- 
sierung der Sowjetunion an die Wand gemalt5.

Man antwortete auf die neue Lage mit dem Versuch der Umfunktionierung 
der KSZE zu einer "Heiligen Allianz" rechtsstaatlich-demokratischer Staaten zur 
gemeinsamen Abwehr jener Mächte der Finsternis, die den Umsturz demokrati­
scher Verfassungen und Regierungen versuchen - so beschloß man es insbeson­
dere im Herbst 1991 im Rahmen der Moskauer Konferenz zur "Menschlichen 
Dimension", die bald nach dem Moskauer Augustputsch von 1991 stattfand.

Indessen wurde spätestens gegen Anfang 1992 die Krise der KSZE unver­
kennbar. Sie fand ihren Ausdruck vor allem in der offenkundigen Ohnmacht an­
gesichts der nun eskalierenden Konflikte in Jugoslawien (oder richtiger: im Ge­
biet des ehemaligen Jugoslawien), in der Krisenregion von Armenien und Aser­
baidschan (um Nagorno Karabakh), und in der Transkaukasusregion.

Nicht unbedenklich war es auch, daß man sogleich nach dem Zerfall der 
Sowjetunion die Nachfolgestaaten (zunächst mit der Ausnahme Georgiens, das 
das entsprechende Ersuchen erst etwas später unterbreitete) ohne viel Federle­
sen aufnahm, obwohl klar war, daß die nunmehr dort herrschenden Kräfte die

5 Z.K. BRZEZINSKI, Post-Communist Nationalism, in: Foreign Affairs, Autumn 1989.



108

Leitworte der neueren KSZE-Dokumente - wie Pluralismus, Menschenrechte, 
Rechtsstaatlichkeit, Minderheitenschutz, Gewaltverzicht, friedliche Konfliktre­
gelung und Marktwirtschaft - als Fremdwörter empfinden mußten. Indem man 
die feierliche Verpflichtung der neuen Machthaber dieser Staaten, eben diese 
Pflichten jederzeit und uneingeschränkt einzuhalten, einforderte und entgegen­
nahm, obschon offenkundig war, daß sie in Wirklichkeit eben nicht eingehalten 
wurden, nahm man eine Entwertung der Prinzipien und der Regimeregeln in 
Kauf. Das war nicht unverständlich: es gab die Befürchtung, daß z.B. die zen­
tralasiatischen Republiken, deren Einwohner überwiegend den muslimischen 
Glauben teilten, soweit sie nicht Atheisten waren, sich in die Richtung des isla­
mischen Fundamentalismus orientieren oder einfach die Verknüpfung von Clan­
gesellschaft und KP-Administration weiterführen könnten, wenn man nicht ver­
suchen würde, sie an die nun deutlich "westlich" geprägte KSZE-Kultur heranzu­
führen. Immerhin konnte man argumentieren: Wenn es schon im Rahmen der 
KSZE möglich war, auf den Ostblock Einfluß zu nehmen - warum dann nicht 
auch auf die neuen mittelasiatischen Staaten?

8.

Die Friedlosigkeit nahm aber im Gebiet der Gesamtheit der KSZE- 
Teilnehmerstaaten - vor allem im Osten - in solch beklemmendem Maße zu, und 
die gewaltsam ausgetragenen oder sich allmählich anbahnenden Konflikte ver­
mehrten und vertieften sich so rapid, daß die KSZE nicht umhin konnte, sich 
dies der neuen Herausforderung zu stellen - oder das zumindest zu versuchen.

Die entsprechenden Beschlüsse wurden sukzessiv vorbereitet und gefaßt. 
Am bedeutsamsten war dabei das - abermals mit einer Zusammenkunft der 
Staats- und Regierungschefs beendete - Helsinki-Folgetreffen im Jahre 1992. 
Die dort proklamierten Entscheidungen gingen in verschiedene Richtung:

Erstens wure die KSZE zu einer "operativ" agierenden Quasi-Organisation 
fortentwickelt. Nun war sie nicht mehr nur ein Konferenzprozeß, innerhalb des­
sen im Kreise von 35 oder 52 Staaten über multilaterale Regiemeregeln oder 
Abkommen verhandelt wurde, oder der im Wege von breit angelegten Dialogen 
das Bewußtsein einer "Wertegemcinschaft" entwickeln sollte. Vielmehr erhielt 
die KSZE die Aufgabe, zur Konfliktverhütung aktiv zu werden, im Sinne einer 
Krisenbewältigungshilfe, und sogar mit eigenständigen "Friedenserhaltenden 
Operationen" (vergleichbar den Blauhelm-Einsätzen der Vereinten Nationen).



109

Manches davon wurde sehr rasch realisiert; besonders bedeutsam waren 
u.a. die sog. "Langzeitmissionen" in den konfliktträchtigsten Teilen Serbiens - im 
Kosovo, im Sandschak und in der Vojvodina wo man sich um die Beobachtung 
und Erörterung repressiver Maßnahmen der herrschenden Autoritäten und um 
den Dialog zwischen Regierenden und Oppositionskräften bemühte. Die Missio­
nen wurden allerdings zur Jahresmitte 1993 von der Belgrader Regierung zur 
Einstellung ihrer Tätigkeit veranlaßt und sozusagen ausgewiesen.

In Verbindung mit dem Entschluß zum "operativen" Wirken der KSZE 
kam es auch zu ihrer organisatorischen Straffung und zum Ausbau bereits früher 
begonnener Ansätze zur Institutionalisierung: Nicht mehr alle Aktivitäten müs­
sen in jedem Detail im Kreise von allen 52 Delegationen ausdiskutiert werden; 
stattdessen gibt es eine verstärkte Verantwortung des Vorsitzes (dieser wechselt 
nun in jährlichem Rhythmus) oder der "Troika" (bestehend aus dem letzten, 
dem derzeitigen und dem nächstfolgenden Vorsitzland). Außerdem gibt es zur 
Befassung mit akuten Problemen "Ad-hoc"-Gremien, in denen in der Regel die 
Troika-Staaten und die unmittelbar beteiligten oder betroffenen Länder vertre­
ten sind, sowie außerdem die "KSZE-Großmächte", sofern diese nicht ohnehin 
schon mit von der Partie sind - dabei handelt es sich um die USA, die Russische 
Föderation, die Europäische Gemeinschaft (bzw. seit dem November 1993 die 
"Europäische Union") und nicht selten auch um die Türkei. (Das "eherne Gesetz 
der Oligarchie" fordert desto mehr sein Recht, je mehr cs um operative Projekte 
geht - wo also Macht und Ressourcen eine Rolle spielen.)

Daneben geht das Bemühen um die Aufrechterhaltung oder Stärkung von 
"klassischen" Regimestrukturen weiter. Derzeit ist die Arbeit an einem "Code of 
Conduct" besonders interessant: Es sollen "politisch verbindliche Regeln" für die 
Beziehungen der Staaten untereinander, aber auch für die Beziehungen zwi­
schen Regierenden und Regierten im jeweiligen Staat ausverhandelt werden, 
und zwar insbesondere für den politisch-militärischen Bereich, also im Hinblick 
(a) auf den Primat der Politik gegenüber dem Militär, (b) auf eventuelle Not­
standsgesetze, (c) auf Beschränkungen des innerstaatlichen Militäreinsatzes 
(insbesondere gegen Menschenrechtsgruppen, ethnische und andere Minderhei­
ten), u.a.m. Auf der Basis der schon anerkannten Prinzipien soll gleichsam ein 
Corpus von ausformulierten Regeln entwickelt werden, die den "objektiven 
Geist" der "KSZE-Wcrtegcmeinschaft" zum Ausdruck bringen. Entscheidend für 
dieses Vorhaben, das bis zum nächsten Hauptfolgetreffen (Budapest 1994) reali­
siert werden und dort formell angenommen werden soll, ist natürlich die Frage,



110

ob es sich dabei nur um "papierene" Deklarationen handelt, oder um mehr. In 
der "klassischen" Phase der KSZE erlaubte es die komplexe Interessenkonstella­
tion, vermöge derer fast jeder Teilnehmerstaat bestimmte Erwartungen hegte, 
für deren Erfüllung er auch bereit war, gewisse Konzessionen zu machen, diese 
Interdependenz zu nutzen: Man konnte dem Partner oder Gegner andeuten, 
daß er bei regimewidrigem Verhalten mehr oder weniger unannehmliche Folgen 
zu gewärtigen hätte, da er ja seinerseits mit dem KSZE-Prozeß und seinem 
Fortgang auch bestimmte erfüllbare oder enltäuschbare Hoffnungen und Erwar­
tungen verknüpfe. Die Wirksamkeit solcher Signale oder Einwirkungsversuche 
setzt aber eine gewisse Bereitschaft voraus, aufeinander zu hören und einzuge­
hen. Fanatiker sind für eine derartige Interdependenzpolitik nicht zu haben - 
und inzwischen haben in manchen Teilen Europas Fanatiker die Macht in die 
Hand bekommen.

9.

Was aus der KSZE wird, ist also noch offen. Mittel- oder langfristig wäre 
es wünschenswert, die in ihrem Rahmen entwickelten Regime auf eine höhere 
Stufe der Verbindlichkeit zu erheben. Am weitesten in diese Richtung ging vor 
Jahren der Vorschlag des französischen Staatspräsidenten Francois Mitterand, 
an den Aufbau einer gesamteuropäischen Föderation zu gehen. Aber die Idee 
erhielt ein Staatsbegräbnis keineswegs erster Klasse.

Nun hat Frankreich einen neuen Vorstoß unternommen: auf Initiative der 
Europäischen Union soll im Rahmen der KSZE ein "Gesamteuropäischer Stabi­
litätspakt" vereinbart und abgeschlossen werden.

Dennoch liegt die Zukunftschance wohl vor allem in der Verknüpfung der 
KSZE mit den Möglichkeiten und dem Wirken anderer Akteure. Die NATO 
und die Westeuropäische Union (WEU) haben sich erboten, im Namen und 
Auftrag der KSZE friedenssichernde Operationen durchzuführen; freilich mit 
der Maßgabe, daß sie nicht einfach nur Kräfte zur Verfügung stellen, über deren 
Einsatz die KSZE entscheidet; sie wollen selbst an der Handhabung des "Geset­
zes des Handelns" beteiligt sein. Noch ist nicht abzusehen, wer sich da wessen 
bedienen würde: Hätte die KSZE das Heft in der Hand - oder würde sie nur die 
Legitimation zur Verfügung stellen, während die NATO oder die WEU im 
Grunde ihren Willen durchsetzt?



111

Immerhin haben die Vereinten Nationen inzwischen die KSZE als eine Re­
gionaleinrichtung im Sinne von Kapitel VIII der UN-Charta anerkannt; das be­
deutet eine Primärzuständigkeit der KSZE für Bemühungen um eine gewaltlose 
Konfliktregelung, und die Möglichkeit, daß die KSZE u.U. kraft einer Autorisie- 
rung durch den Sicherheitsrat oder in seinem direkten Auftrag auch "Polizeiak­
tionen" durchführen könnte - falls sie sich dazu entschließt, für solche Aufträge 
grundsätzlich zur Verfügung zu stehen; bislang ist das nicht der Fall, die Verein­
barungen über das KSZE-"Peacekeeping" schließen "enforcement actions” 
(Zwangsmaßnahmen) ausdrücklich aus. Allerdings: In den letzten Jahren hat 
sich eine eigentümliche Grauzone zwischen "Friedenserhaltung" und "Friedens­
schaffung" (die die Anwendung von Waffengewalt einschließt) entwickelt. Das 
letzte Wort über diesbezügliche Zukunftsentwicklungen ist noch nicht gespro­
chen®.

Allerdings ist die KSZE ihrer Struktur nach kaum geeignet, eine eigene 
"Machtpolitik" zu betreiben. Ihre Stärke liegt anderswo, und zwar nicht zuletzt in 
der Erarbeitung von grundlegenden Übereinkünften über das inner- und zwi­

schenstaatliche Handeln, also eben in der konsensuellen Regimebildung.

10.

Was ergibt sich daraus für die Frage, die das Thema dieses Beitrags bildet?
Das Erscheinungsbild und die Funktionsmechanismen der KSZE machen 

es schwer, sich vorzustellen, auf welche Weise wesentliche Strukturmerkmale 
oder Funktionsweisen der KSZE auf das Miteinander von Kirchern und Reli­
gionsgemeinschaften übertragen werden können. Die zur sinngemäßen "Über­

setzung" ins interreligiöse und interekklesiale Feld einladenden Phänomene - 
seien es strukturelle Gegebenheiten, einzelne Ereignisse oder mittelfristige Ent­
wicklungen - sind von Bedingungen, Kraftfeldern und Interessenkonstellationen 
bestimmt, die dem zwischenstaatlichen Kräftefeld im KSZE-Raum entsprachen 
- und sich übrigens auch mit dessen Wandel verändert haben. Man wird sie - das 
ist zumindest der Eindruck des Vortragenden - nicht ohne weiteres in der Bezie­
hungskonstellation der christlichen Ökumene wiederfinden, oder auch in der 
Beziehungskonstellation des Gegeneinanders, Nebeneinanders und Miteinan- 6

6 Vgl. dazu H. SCHNEIDER, "Paradigmenwandel" in der Internationalen Politik? - Kollekti­
ve Fricdcnsschlicßung in der Grauzonc, in: Wiener Blätter zur Friedensfoischung, Nr. 80 (Septem­
ber 1994), 77-105.



112

ders der monotheistischen "Buchrcligionen" (Judentum, Christentum und Is­
lam).

Oder vielleicht doch? Gibt es bei näherer Betrachtung womöglich Analo­
gien oder Äquivalenzen, die der mit "weltlichen" Dingen befaßte Polilikwissen- 

schaftler übersehen hat? Das ist eine Frage, die der Sprecher den Kennern der 
interreligiösen Begegnungen und den Fachleuten auf dem Gebiet der ökumeni­
schen Beziehungen überlassen muß.

Nachwort (Dezember 1994)

Seil dem Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen, dem das 
voranstehende Referat im September 1993 unterbreitet wurde, hat sich der 
KSZE-Prozeß weiterenlwickell. Die Redaktion der Zeitschrift war der Meinung, 
es könnte den Lesern von Nutzen sein, wenn über den seitherigen Gang der 
Dinge ergänzend berichtet würde.

I.

Bis zum Ministerratstreffen in Rom (Ende November/Anfang Dezember 
1993) wurden vier neue Vereinbarungen über sicherheitspolitische Angelegen­
heiten ausverhandelt. Es handelt sich um Vereinbarungen

- über die Ausweitung der Zusammenarbeit zwischen militärischen 
Dienststellen der Teilnehmerstaaten (Kontaktpflege, Teilnahme an Lehrgängen, 
Offiziers- und Spczialislenaustausch, u.ä.).

- über einen erweiterten Informationsaustausch in Angelegenheiten der 
Verteidigungsplanung (unter Einschluß verteidigungspolitischer Entscheidungen 
und Vorhaben, militärischer Ausbildungsprogramme, beabsichtigter Anschaf­
fung neuer Waffensysteme, der vorgesehenen Budgetansätze u.ä.);

- über Regeln betreffend den Waffentransfer (Information, Einführung 
restriktiver Rechtsvorsehreiften u.ä.)

- über Stabilisierungsmaßnahmen, die bei räumlich begrenzten Krisen an­
gewandt werden sollen (transparenzfördernde Vorkehrungen; Schritte zur Her­
beiführung oder Stabilisierung einer Waffenruhe; Entwaffnung bzw. Auflösung 
irregulärer bewaffneter Kräfte; vertrauensstärkende Maßnahmen, u.a. die aus­
drückliche Zusicherung, Aktivitäten des Roten Kreuzes und des UN-Flücht- 
lingskommissariats nicht zu behindern).



113

II.

Am 15. Dezember 1992 war in Stockholm eine KSZE-Konvention über 
friedliche Streitregelung vereinbart worden; nach der Unterzeichnung durch 34 
und der Ratifikation durch 12 Teilnehmerstaaten trat sie am 5. Dezember 1994 
(dem Tag der Eröffnung des Budapester Gipfeltreffens) in Kraft. Die Konven­
tion sieht ein System von Regeln und Verfahren zur kooperativen und friedli­
chen Bereinigung von Meinungsverschiedenheiten und Streitfällen zwischen den 
Teilnehmerstaten vor; sie erfaßt allerdings nicht die besonders gefährlichen und 
brisanten Konflikte, wie z.B. solche über territoriale Ansprüche, über militäri­
sche Sicherheitsbedrohungen u.ä.

III.

Die "operativen" Tätigkeiten der KSZE wurden weitergeführt:
- Die oben (in Abschnitt 8) erwähnten "Langzeitmissionen" konnten noch 

nicht wieder in die kritischen - stark von nichtserbischen Volksgruppen besiedel­
ten - Regionen Serbiens (Kosovo, Sandjak, Vojvodina) entsandt werden; die 
Belgrader Behörden lassen das nicht zu. Die entsprechenden Aufgaben werden 
von den diplomatischen Vertretern der KSZE-Teilnehmerstaaten in Belgrad, so 
gut es geht, wahrgenommen.

Aber eine Reihe anderer Missionen ist um Konfliktverhütung, Spannungs­
abbau und Vermittlung bemüht, so insbesondere:

- im auf Grund griechischen Widerspruchs immer noch nicht aufgenom­
menen Macedonien;

- in Georgien (Überwachung des Waffenstillstandes in Südossetien, Mit­
wirkung an den Friedensbemühungen in Abchasien, Beratung und Assistenz bei 
der Entwicklung des Menschenrechtsschutzes, der demokratischen Institutionen 
u.a.m.);

- in Moldawien (u.a. Mitwirkung an der Regelung des Transdnjestr- 
Konflikts, Beratung der Regierung und der politischen Gruppierungen in Ge­
setzgebungsangelegenheiten) ;

- in Tadschikistan (mit den Aufgaben der Herstellung und Förderung des 
Dialogs zwischen den verfeindeten politischen Kräften, der fachlichen Unter-



114

Stützung bei der Ausarbeitung der neuen Verfassung sowie der Bemühung um 
den Respekt vor den Menschenrechten);

- in Estland (zur Förderung des gegenseitigen Verständnisses und der 
Verständigung zwischen den Volksgruppen, einschließlich der Beobachtung der 
Staatsbürgerschafts- und fremdenrechtlichen Entwicklung);

- in Lettland (mit der besonderen Aufgabe der Befassung mit Staatsbür­
gerschaftsfragen und der Beratung der lettischen Behörden in einschlägigen An­
gelegenheiten);

- in der Ukraine (mit der Aufgabe, bei der Lösung der Probleme der 
Halbinsel Krim behilflich zu sein);

- in Sarajewo (insbesondere zur Unterstützung der drei im Rahmen der 
Verfasung von Bosnien-Herzegowina vorgsehenen, im Einvernehmen mit der 
KSZE bestellten "Ombudsmänner", die sich mit der Lösung von Problemen zu 
befassen haben, die sich aus den Beziehungen der verschiedenen Volksgruppen 
ergeben).

- Eine grundlegend andere Aufgabe haben die sogenannten "Sanctions 
Assistance Missions" in jenen Ländern, die auf die Einhaltung des von den Ver­
einten Nationen gegen die kriegführenden Staaten im ehemaligen Jugoslawien - 
insbesondere gegen Serbien/Montenegro - verhängten Embargos zu achten ha­
ben. Solche "Sanction Assistance Missions” sind in Albanien, Bulgarien, Kroa­
tien, Ungarn, Macedonien, Rumänien und in der Ukraine tätig; sie bestehen 
zum größten Teil aus Zollbeamten und sind den genannten Staaten bei der 
Überprüfung von Warenlieferungen an die von den Sanktionen betroffenen Län­
der behilflich. Zur Supervision und Auswertung ihrer Tätigkeit und zur Verfol­
gung von Verstößen gegen die Sanktionen gibt es einen Koordinator (in Brüssel, 
bei der Europäischen Union).

Sofern auch die Vereinten Nationen in den betreffenden Regionen an der 
Konfliktkontrolle engagiert waren, wurde soweit möglich, "Hand in Hand" gear­
beitet.

IV.

Bereits das Stockholmer Gipfeltreffen 1992 hatte die Einsetzung eines "Ho­
hen Kommissars der KSZE für Nationale Minderheiten" beschlossen. Der mit 
diesem Amt betraute ehemalige niederländische Außenminister Max van der 
Stoel unternahm zahlreiche Bemühungen - oft auch im Wege "stiller Diploma­



115

tie", d.h. ohne spektakuläre öffentliche Vernehmlassungen zur Lösung span­
nungsträchtiger Minderheitcnprobleme beizutragen; häufig faßte er seine Un­
tersuchungsergebnisse und Schlußfolgerungen in Empfehlungen zusammen, die 
den betreffenden Regierungen unterbreitet wurden. Aktiv wurde der Hohe 
Kommissar z.B.

- in Albanien in Angelegenheiten der Rechte der griechischen Minder­
heit;

- in Estland und Lettland (betr. die russisch-sprechenden in den Jahr­
zehnten der erzwungenen Zugehörigkeit zur Sowjetunion angesiedelten Einwoh­
ner, deren Staatsangehörigkeit Konflikte ausgelöst hat, wobei der Hohe Kom­
missar auch als Ratgeber in Bezug auf die einschlägige Gesetzgebung aktiv wur­
de);

- in Ungarn und in der Slowakei, wo auf Ersuchen der beiden Regierun­
gen die Situation der respektiven Minderheiten untersucht wurde;

- in Rumänien (auf Grund zahlreicher gewaltsamer Ausbrüche von Frem­
denhaß, u.a. gegenüber dortigen Roma);

- in der Ukraine (u. a. im Hinblick auf die Minderheitenprobleme auf der 
Krim);

- in Zentralasien, wo insbesondere Staatsbürgerschafts- und andere Min­
derheitenprobleme in Kasachstan und Kirgisien untersucht wurden.

Besondere Aufmerksamkeit widmete die KSZE - in Zusammenarbeit mit 
dem Europa-Rat - der Lage der Sinti und Roma in allen einschlägigen Ländern; 
u.a. fand hierzu ein gemeinsam mit dem KSZE-"Büro für demokratische Institu­
tionen und Menschenrechte" veranstaltetes Seminar statt.

V.

Zu den Aufgaben der KSZE gehört auch die gemeinsame Bemühung um 
die Festigung demokratischer und rechtsstaatlicher Verhältnisse in den Teilneh­
merstaaten (einschließlich der Sorge um die Achtung der Menschenrechte und 
Grundfreiheiten und um die Bewältigung humanitärer Probleme). Hiezu besteht 
das eben erwähnte "Büro für Demokratische Institutionen und Menschenrech­
te". Es stellt interessierten Teilnehmerstaaten (etwa Armenien, Georgien und 
Tadschikistan) Expertenhilfe z.B. bei der Erarbeitung von Verfassungen und für 
die Rechtsreform zur Verfügung.

In zahlreiche Länder wurden Parlaments-, Gemeinderats- bzw. Präsiden­
tenwahlen - in einem Fall auch eine Volkszählung (bei der es u.a. um den Um­



116

fang von Minderheiten ging) durch Beobachtergruppen auf ihren fairen und 
demo-kratisch-rechtsstaaüichen Charater hin überprüft; auf Grund der Beob­
achtungsergebnisse wurden in einer Reihe von Fällen Empfehlungen für organi­
satorische u.a. Verbesserungen unterbreitet.

Der Entwicklung der rechtlichen, politischen und wirtschaftlichen Systeme 
und Strukturen insbesondere in den zentralasiatischen Teilnehmerstaaten - im 
Sinne der gemeinsam proklamierten Prinzipien der gesellschaftlichen und staat­
lichen Ordnung - waren zahlreiche "Seminare" Wirtschafts-, Sicherheits- und 
Menschenrechtsfragen gewidmet, an denen häufig auch unabhängige Fachleute 
und Vertreter der Geschäftswelt bzw. von Menschenrechtsgruppen teilnahmen.

VI.

Die Gipfelbeschlüsse von Helsinki (1992), von denen bereits oben in Ab­
schnitt 8 die Rede war, enthielten u.a. grundsätzliche Übereinkünfte über "Frie­

denserhaltende Operationen" (peacekeeping operations) der KSZE. Bekannt­
lich sieht die Charta der Vereinten Nationen vor, daß entsprechende Aufgaben 
auch von regionalen Sicherheitsorganisationen übernommen werden könnten; 
Zwangsmaßnahmen (z.B. die Anwendung von Waffengewalt, außer zur Selbst­
verteidigung) - alle Aktivitäten, die nicht strikt unparteiisch und mit Zustim­
mung der Konfliktparteien vorgenommen werden - gelten nicht als "friedenser­
haltend". Ebenfalls schon 1992 entschloß man sich, eine Initiative zur Wieder­
herstellung des Friedens im Gebiet von Nagomo-Karabach in die Wege zu lei­
ten. Die Bemühungen - mit dem Ziel der Einberufung einer Friedenskonferenz 
in Minsk nach der Erreichung und Stabilsierung eines Waffenstillstandes - stan­
den zunächst unter keinem guten Stern; als endlich die Zustimmung der 4 Kon­
fliktparteien (der Regierungen von Armenien und Aserbaidschan sowie der die­
sen jeweils gegenüberstehenden aserbaidschanischen bzw. armenischen Bürger­
kriegskräfte) erreicht war, kam es in Aserbaidschan zu einem Umsturz, und man 
mußte erneut verhandeln. Schließlich wurde im Mai 1994 eine Waffenruhe er­
zielt, allerdings vor allem aufgrund intensiver Vermittlungsanstrengungen der 
Russischen Föderation. Obschon in Aussicht genommen war, daß unmittelbar 
danach die KSZE-Friedens-sicherungskräfte im Konfliktgebiet stationiert wer­
den sollten, gab es immer wieder neue Einwände, Hindemissee und Verzöge­
rungen. Erst im Rahmen des KSZE-Gipfels im Dezember 1994 in Budapest kam 
es zu einem neuerlichen positiven Grundsatzbeschluß - dieser sieht aber vor,



117

daß der UN-Sicherheitsrat "grünes Licht" geben muß, und noch ist unklar, ob 
die Sache dort nicht an einem Veto scheitert.

VII.

Das Schicksal des soeben erwähnten Projekts ist ein Symptom dafür, daß 
die KSZE neuerlich in eine Krise kam, und zwar deshalb, weil sie in eine zuneh­
mend komplizierte Machtauseinandersetzung geriet.

Die Möglichkeiten zur Entwicklung einer "gesamteuropäischen Sicherheits­
ordnung" und die Rolle, die die KSZE dabei spielen könnte, wurden zunehmend 
kontrovers, als einerseits nationalistische und großmachtpolitische Strömungen 
in Rußland Auftrieb erhielten (der Wahlerfolg der sog. Liberaldemokraten Schi- 
rinowskijs war da nur einer von vielen Mosaiksteinen), und andererseits - nicht 
zuletzt auf Grund dieser russischen Tendenzen - in Osteuropa zunehmend Ner­
vosität aufkam. Mittel- und osteuropäische Länder ließen ihren dringenden 
Wunsch erkennen, sich der NATO anzuschließen oder zumindest eine Sicher­
heitsgarantie von ihr zu erhalten. Der NATO selbst war das zu riskant, sie offe­
rierte stattdessen im Herbst und Winter 1993/94 allen osteuropäischen Staaten 
(Rußland eingeschlossen) das Projekt "Partnerschaft für den Frieden" als ein 
Rahmenwerk für die militärische Zusammenarbeit einschließlich gemeinsamer 
Planungs-, Ausbildungs- und Ubungsprogramme. Diese sollten allerdings opera­
tiv "unter der Autorität des Nordatlantikrats stehen", in dem nur Vollmitglieder 
Sitz und Stimme haben; den "Partnern" ist also eine Juniorposition zugedacht. In 
Rußland, immerhin einer nuklearen Supermacht, empfand man das Angebot, 
sich daran unter den gleichen Grundbedingungen zu beteiligen wie Ungarn, die 
Slowakei oder die baltischen Staaten, als indadäquat, und die - in Moskauer Au­
gen - dahinterstehende Vorstellung einer gesamteuropäischen Hegemonialord- 
nung unter Führung der USA und ihrer Verbündeten als inakzeptabel. Russi­
sche Politiker hatten frühere westliche Erklärungen, die KSZE sollte im Rah­
men einer künftigen gesamteuropäischen Sicherheitsstruktur eine Hauptrolle 
spielen, anders verstanden, als sie offenbar gemeint waren (sie sollten wohl nicht 
zuletzt dazu dienen, Moskau die Zustimmung zur deutschen Einigung und zur 
NATO-Zugehörigkeit ganz Deutschlands zu erleichtern). So versuchte die russi­
sche Führung, eine Konzeption ins Spiel zu bringen, dergemäß die KSZE ge­
stärkt, zu einer echten internationalen Organisation mit klarer Rechtsgrundlage 
ausgebaut und nach Möglichkeit der KSZE übergeordnet werden sollte. (Eine



118

Anknüpfungschance dazu sah man auch in den Erklärungen der NATO und der 
Westeuropäischen Union, man sei bereit, Friedensoperationen unter der Ägide 
und gemäß den Direktiven der Vereinten Nationen oder der KSZE durchzufüh­
ren.) Ihrer generellen Unterordnung hätte die NATO indessen sicher nicht zu­
gestimmt.

Als in dieser Situation der NATO-Rat im Spätherbst 1994 beschloß, einer 
Osterweiterung näherzutreten, löste dies einen Eklat aus: Der russische Außen­
minister Kosyrew verweigerte die Unterzeichnung bereits ausverhandelter Ver­
einbarungen für die westlich-russische Partnerschaft.

Zusätzlich kompliziert wurde die Lage dadurch, daß Rußland im Rahmen 
der KSZE noch 1993 - mit britischer Unterstützung - den Gedanken des "Third 
Party Peacekeeping" ins Spiel gebracht hatte: es sollte möglich sein, daß anstelle 
der UN oder der KSZE auch eine andere Staatengruppierung oder -Koalition 
eigenverantwortlich friedenssichernde Operationen durchführt. Dies wurde als 
Versuch Moskaus verstanden, für entsprechende Aktivitäten im eigenen Ein­
flußbereich freie Hand zugesichert zu erhalten; die KSZE sollte nur eine Be- 
gleitrolle spielen dürfen. Noch in den Nachtstunden zwischen den beiden Tagen 
des Budapester KSZE-Gipfels wurde - erfolglos - um akzeptable Kompromiß­
formeln gerungen.

VIII.

So fand das Budapester Gipfeltreffen der Staats- oder Regierungschefs der 
KSZE-Teilnehmerstaaten - nach einer am 10. Oktober eröffheten Rückschau- 
und Vorbereitungskonferenz - am 5. und 6. Dezember 1994 unter kritischen 
Umständen statt.

Es war das größte seiner Art; mit allen Beratern, Hilfskräften und den 
Teilnehmern der vorhergehenden Konferenz waren mehr als 1800 Delegierte 
nach Budapest gekommen (und fast ebensoviele Medienvertreter). Neben den 
eigentlichen Teilnehmerstaaten nahmen Macedonien (nach wie vor nur als Be­
obachter - trotz der Bereitschaft fast aller Teilnehmerstaaten, der Vollaufnahme 
zuzustimmen) sowie Vertretungen aus Ägypten, Algerien, Israel, Marokko, Tu­
nesien sowie aus Japan und Südkorea teil, ferner Delegierte zahlreicher interna­
tionaler Organisationen - von den UN und ihren Spezialeinrichtungen (mit Ge­
neralsekretär Boutros-Ghali an der Spitze) über den Europa-Rat, die OECD, 
die NATO und die WEU (jeweils mit ihren Generalsekretären), dem "Common­



119

wealth of Independent States", der Zentraleuropäischen Initiative bis zum 
Schwarzmeerkooperationsrat. Erstmals waren beim Vorbereitungstreffen auch 
rund 350 Vertreter nichtstaatlicher Organisationen akkreditiert, unter ihnen ne­
ben Vertretern von Menschenrechtsgruppen, Friedensforschungsinstitutionen, 
u.a. Einrichtungen auch Vertreter christlicher Kirchen und anderer Religionsge­
meinschaften. Sie hatten übrigens die Möglichkeit, zu einschlägigen Themen 
mündliche und schriftliche Beiträge vorzulegen.

Ob die Resultate diesem Aufwand entsprachen, läßt sich bezweifeln.
Zwar wurden umfangreiche Texte verabschiedet oder zur Kenntnis genom­

men, und zwar u.a.
- der bereits weiter oben (im Abschnitt 8) erwähnte "Code of Conduct",
- eine - an sich noch kurz vor dem Gipfeltreffen in Wien angenommene - 

erweiterte Fassung der Vereinbarungen über Vertrauens- und Sicherheitsbilden­
de Maßnahmen im militärischen Bereich,

- zusätzliche Vereinbarungen über Restriktionen und Kontrollen beim 
Waffentransfer,

- die grundsätzliche Einigung darüber, daß in den kommenden Jahren die 
Leitlinien für eine künftige, den Gesamtraum der KSZE umfassende, Sicher­
heitsordnung diskutiert werden sollen (was man, umgekehrt, als das Eingeständ­
nis darüber betrachten mag, daß man sich eben zur Stunde über solche Leitli­
nien nicht einigen kann).

In der Presse las man im Gehalt verloren: sie sollte ja eigentlich für jene 
Strukturreformen stehen, die dem ganzen Unternehmen - insbesonder nach rus­
sischen Vorstellungen - eine neue Qualität gegeben hätten, aber nicht konsens­
fähig waren.

Zu den wirklich brisanten Problemen kamen keine gemeinsamen Auffas­
sungen zustande. Dazu gehörte neben dem, was bereits angedeutet wurde, auch 
eine klare Regelung über die Zuständigkeitsabgrenzung zwischen KSZE und 
UN in Angelegenheiten der Friedenssicherung. Beabsichtigt war die Fixierung 
einer Art Subsidiaritätsregel: zunächst soll die KSZE sich um Konfliktpräven­
tion und Krisenmanagement bemühen; erst wenn sich das als unzulänglich er­
weist, wäre an die Befassung der UN zu denken; entsprechende Ersuchen soll­
ten in New York auch ohne die Zustimmung eines Staates, der in einen Konflikt 
verwickelt ist, unterbreitet werden können. Vor allem dieser Abstrich vom Kon­
sensprinzip ließ die Sache scheitern, aber wenn im kritischen Fall auch Aggres­
soren ein Vetorecht Vorbehalten worden wäre, hätte die Übereinkunft kaum 
Sinn.



120

Am Ende war es nicht einmal möglich, eine gemeinsame, halbwegs ein­
drucksvolle und daher wenigstens moralisch wirksame Erklärung zu den Kämp­
fen um Bihac und in anderen Teilen des ehemaligen Jugoslawiens zustandezu­
bringen; Bosnien-Herzegowina machte seine Zustimmung von der Verurteilung 
"des Aggressors" anhängig, Rußland legte gegen eben diese Verurteilung sein 
Veto ein.

Dies trug nicht gerade zur Reputation der KSZE bei.

IX.

Trotz aller Enttäuschungen geht die Arbeit weiter. Schon in den vergange­
nen Jahren hatte sich gezeigt, daß die KSZE nur zur frühzeitigen Vorbeugung 
von Konflikten imstande ist; wenn Krisen bereits ausgebrochen sind, womöglich 
gar zu militärischer oder paramilitärischer Gewaltanwendung geführt haben, 
fehlen ihr die Organe, die effektiven Entscheidungsstrukturen und die Mittel 
zum wirksamen Handeln. Auf Grund des Konsensprinzips müßte der Rechts­
brecher seiner eigenen Verurteilung zustimmen - und die Verurteilung selbst 
bliebe eine moralische: es gibt sozusagen weder Gendarmen noch Gerichtsvoll­
zieher. Vorwerfen kann man das nicht "der KSZE" als solcher, sondern allenfalls 
ihren Teilnehmerstaaten; es liegt nahe zu sagen: vor allem jenen, die sich gegen 
wirklich stärkende Reformen sperren; wie schwierig aber die Erarbeitung, und 
erst recht die formelle Durchsetzung und die Praktizierung effektiver Reformen 
wäre, Iäß sich aus dem Dargestellten erschließen.

In der gesamteuropäischen Politik spielen gegensätzliche Interessen und 
Versuche ihrer machtgestützten Durchsetzung wieder eine Hauptrolle. Wenn es 
aber um Machtpolitik geht, stellt sich die KSZE eher als eine Arena denn als ein 
eigenständiges, potentes Aktionszentrums dar. Mit der künftigen "OSZE" wird 
es nicht anders sein.

Die Bändigung der Macht durch eine Ordnung des Rechts, die ihre 
Grundlage in gemeinsamen Interessen, in der gegenseitigen Achtung, in der ein­
sichtigen Bejahung der gegenseitigen Abhängigkeit und in der Solidarität finden 
müßte, bleibt eine schwierige Aufgabe.



Kongreß 1995

Christian Priesthood East and West: 
Towards a Convergence



Pagina bianca



®Ije (ttnitimanfaealtti of JOTaBaacljuaetis

Proclamation
Dy Hb Eicflltnty

GOVERNOR WILLIAM F. WELD 

1995

WHEREAS: Religion» divcnity ind freedom io eueren«: religion is an important pari of the Commonwcalih's history

»nd ii pfoiected by Anicle II of ihe Constitution of the Commonwealth of Massachusetts; and

WHEREAS: There are approximately 945 million Roman Calholks and 250 million Orthodox Christians worldwide; and

WIIEREAS: The Society Tor the Law of the Festem Churches was esublished in Rome in 1969. and is made op of
specialisls in ihe area of the Canon Law of Eastem Chrislianity, bringing logether both Orthodox and 
Eastern Caiholic canonists and other interested scholars from «round the world; and

WHEREAS: The XII International Congreu or Ihe Society for the Law of the Eastern Churches is taking place on Ilse
Campus of ihe Hellenic College,1Holy Cross Creek Orthodox School of Theology in Ürookline. 

Massachusetts, the first meeting of its kind rver held In North America; and

WIIEREAS: The resulls of this Corgress, with the diente Christian Piituhood East and Wtst: To'i’ards A
Conv+rftwcrl. will ronnihute io he"»' «mJerjisr.ding .■’*>*• «olrrcncc .tmong mrib/tf of the Euters and 
Western Churches, alfccting individual» throuphoul the Commonwealth and «round the world;

NOW, THEREFORE. I. WILLIAM F. WELD, Governor of Ute Commonwealth of Massachusetts, do hereby proclaim the wrek 
of August 20th Ihroogli August 26th. 1995, as

SOCIETY FOR THE LAW OF THE FASTERN CHURCHES WEEK

and urge all Ihe ertixens of ihe Commonwealth to Uke cugnizance of this event and participaic tillingly In its observartce.

Given at the Executive Chamber in Boston, this ninth day of 
August, in Ihe year of our Lord one thousxnd nine hundred «nd 
ninety-five, and of the Independence of the United Statej of 
America, the two hundred and twenlieth.

tJe46

COD SAVE TUE COMMONWEALTH OF MASSACHUSETTS

nr IQ



Pagina bianca



125

BERICHT

DER XII. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

Von Eva S y n e k, Wien

Ziemlich genau ein Vierteljahrhundert nach der Gründung der Gesell­
schaft für das Recht der Ostkirchen fand ihr XII. Kongreß vom 20.-26. August 
1995 am Campus des Griechisch-Orthodoxen Collegc’s "Holy CrossVGreek 
Orthodox School of Theology” in Brookline/Boston, Massachusetts statt. In ge­
wisser Weise bedeutete dies eine Premiere, handelte es sich bei der Tagung in 
Holy Cross doch um den ersten "amerikanischen" Kongreß der Gesellschaft. Die 
Vorbereitung hatten gemeinsam Prof. Lewis Patsavos, der in Holy Cross das 
Fach Kirchcnrechl vertritt, und der Generalsekretär der Gesellschaft, Chorbi­
schof John Faris von der Maronitischen Eparchie St. Maron/New York über­
nommen.

Der Tagungsort wie die Zusammensetzung des Vorbereitungsteams ließen 
vor allem europäische Mitglieder der Gesellschaft bereits vor dem Kongreß auf­
horchen: Ganz abgesehen von der inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem 
sehr vielschichtigen Generalthema "Christian Priesthood East and West: Towards 
a Convergence?" versprach die Begegnung mit der Einwurzelung verschiedener 
alter östlicher Traditionen in der "neuen Welt" für viele Teilnehmer eine in vie­
lerlei Hinsicht bereichernde Erfahrung zu werden. Diese unter großem persönli­
chen Einsatz ermöglicht zu haben, ist den Veranstaltern, aber auch allen, die die 
finanziellen Lasten mitgetragen haben - insbesondere der Deutschen Bischofs­
konferenz, die auch diesmal wieder die Kosten für die Dolmetscherinnen über­
nahm, und der EKD, die Reisekostenzuschüsse zur Verfügung stellte - herzlich 
zu danken.

Es waren nicht zuletzt die großzügigen Einladungen von Ortskirchen östli­
cher Tradition - der Griechisch-Orthodoxen, der Melkitischen, der Maroniti­
schen Kirche - und die relativ hohe Zahl von Konferenzteilnehmern aus den 
USA und Canada, darunter auch einige im Kreis der Gesellschaft neue Gesich­
ter, die einmal mehr vor Augen führten, wie weitläufig und vielschichtig jener



126

kirchliche Kosmos ist, der oft viel zu schnell zu dem "christlichen Osten" nivel­
liert wird. Wie groß das Interesse an östlichen Traditionen auch bei jenen sein 
kann, die selber keiner östlich geprägten kirchlichen Denomination angehören, 
deutete der Gouverneur von Massachusetts, William F. Weid an: Er hatte, um 
die Bedeutung der Tagung herauszustellen, für ganz Massachusetts sogar eine 
"Society for the Law of the Eastern Churches Week" proklamiert.

Am Anfang unseres Kongresses stand eine orthodoxe Vesper in der Kapel­
le von "Holy Cross". Bevor der Präsident der Gesellschaft, Prof. Carl Gerold 
Fürst im Anschluß daran die Tagung auch "offiziell" eröffnen konnte, wurden 
die Teilnehmer duch das Vorbereitungskommitee, lokale kirchliche Repräsen­
tanten und einen Vertreter des Dachverbandes theologischer Ausbildungsstät­
ten in Boston, dem "Boston Theological Institute", dem auch "Holy Cross" ange­
hört, willkommen geheißen. Neben einer Grußadresse aus dem Vatikan konnten 
die herzlichen Grußworte und Segenswünsche, die Seine Allheiligkeit, Patriarch 
Bartholomaios von Konstantinopel, Seine Seligkeit, der georgische Patriarch Ili­
as sowie Seine Eminenz Erzbischof Iakovos, das Oberhaupt der Griechisch- 
Orthodoxen Erzdiözese von Nord- und Südamerika, übersandt hatten, verlesen 
werden. Angesichts der eigentümlichen, von Erzbischof Stylianos kürzlich in Ek- 
klisia formulierten, Kritik, auf die der Präsident im Rahmen seiner Eröffnungs­
ansprache hinwies, wurde das seitens höchstrangiger orthodoxer Hierarchen ar­
tikulierte Wohlwollen an der Arbeit der Gesellschaft für das Recht der Ostkir­
chen nicht nur von den Vorstandsmitgliedern, unter ihnen Seine Eminenz, Erz­
bischof Johannes von Karelien und ganz Finnland als Vizepräsident und Seine 
Eminenz, Metropolit Prof. Dr. Panteleimon Rodopoulos als Ehrenpräsident, mit 
großer Genugtuung aufgenommen. Ein von den "Volontecr Women of Holy 
Cross" vorbereiteter kleiner Empfang schuf den Rahmen, um in entspannter At­
mosphäre die durch das Eröffnungsreferat von Prof. Dr. Konstantinos Skoute- 
ris/Theologische Fakultät der Universität Athen angeregte Diskussion weiterzu­
führen.

Unter dem Leitthema "Christian Priesthood and Ecclesial Unity: Some 
Theological and Canonical Considerations" war von Skouteris gleich zu Anfang 
unserer Tagung ein Fragenkomplex angerissen worden, der im Laufe der näch­
sten Tage unter verschiedenen Vorzeichen immer wieder zur Sprache kommen 
sollte. Zwar konnte im Zuge des Kongresses sicher keine volle Konvergenz zwi­
schen der katholischen Lehre vom "character indelebilis" und alternativen ortho­
doxen sakramententheologische Ansätzen gefunden werden. Doch zeigte sich vor 
allem im Laufe des Vortrags von Prof. Dr. Konstantinos Pitsakis/ Rechtswissen­



127

schaftliche Fakultät der Universität Athen am Freitag, daß orthodoxe und ka­
tholische Praxis einander doch in manchem Punkt näher stehen dürften als die 
unterschiedlichen theoretischen Annäherungen an die Frage nach der "Perpetui- 
ty of the Effects of Ordination" zunächst glauben ließen.

Der erste volle Arbeitstag des Kongresses stand imter dem Rahmenthema 
"The Ordained Ministry: Bishop, Presbyters, Deacons", zu dem jeweils ein Refe­
rent aus orthodoxer (Prof. John Erickson/St. Vladimir’s Orthodox Seminary, 
New York), katholischer (Prof. Francis Morrisey/St. Paul’s University, Ottawa) 
und protestantischer (Dr. Rodney L. Petersen/Boston Theological Institute) 
Perspektive Stellung nahm. Die Zugänge waren von den Vortragenden recht un­
terschiedlich gewählt worden: Erickson konzentrierte sich auf die historische 
Entwicklung, Morrisey ging nach einigen allgemeinen Überlegungen im zweiten 
Teil seines Referats vor allem auf aktuelle pastorale Probleme ein und Petersen 
bemühte sich schließlich um eine Zusammenschau von unterschiedlichen tradi­
tionell protestantischen Weisen des Amtsverständnisses einerseits und neueren 
Dialogergebnissen anderseits. Diese bereits im Ansatz doch sehr stark divergie­
renden Akzentsetzungen waren zunächsteinmal wohl nicht unbedingt konfes­
sionsspezifisch begründet: das weitgesteckte Leitthema ließ den Vortragenden 
viel Freiraum, stellte sie aber notgedrungen auch vor Auswahlentscheidungen.

Am Dienstag standen zwei Referate von Vertretern altorientalischer Kir­
chentraditionen im Mittelpunkt, die eine Fülle von Informationen zur Weiheord­
nung der Apostolischen Kirche des Ostens respektive dem Frauendiakonat in 
der Armenisch-Apostolischen Kirche boten. Dazwischengeschoben wurde ein 
Beitrag von Prof. Wladislaw Tsypin/Theologische Akademie von Zagorsk zu 
dem allgemein gehaltenen Thema "Clergy and Laity". In der Früh stellte Metro­
polit Dr. Mar Aprem von Kerala in seinem Vortrag "Order and Grades of Order 
in the Tradition of the Ancient Apostolic Church of the East" mit vielen Bezü­
gen auf die Ordinationsriten die neunstufige Weiheordnung seiner Kirche vor. 
Neu für manchen Teilnehmer der Tagung war offensichtlich die Information, 
daß die Apostolische Kirche des Ostens grundsätzlich das Institut der Diakonin- 
nen kennt, auch wenn es derzeit keine Diakoninnen (und auch keine Erzdiako- 
ne) gibt. Im Rahmen der Diskussion ließ der Referent durchblicken, daß er hier 
selbst ein Manko erblickt, da vor allem im katechetischen, aber auch im sozial- 
caritativen Bereich der kirchliche Dienst von Frauen in Indien sehr wichtig er­
scheint. Sollten sich Kandidatinnen finden, die bereit wären, die traditionelle 
Zölibatsforderung auf sich zu nehmen, stünde einer Wiederbelebung des alten 
Instituts der Diakonin wohl nichts im Wege. Damit war die neben der Debatte 
um den "character indelebilis" wohl brisanteste Frage angeschnitten, die im Rah­



128

men des Kongresses stärker diskutiert werden sollte: die Frauenordination. Das 
am Nachmittag aus technischen Gründen von Prof. Patsavos verlesene Manu­
skript von Dr. Abel Oghlukian/Generalvikar der Armenisch-Apostolischen Kir­
che in Canada behandelte ausgehend von einem allgemeinen historischen Rück­
blick die in der Armenisch-Apostolischen Kirche auch heute faktisch praktizier­
te "Ordination of Deaconesses". Auf Rückfragen bekräftigte Oghlukian, daß in 
seiner Kirche Frauen heute in der selben Weise zu Diakonen geweiht werden 
wie Männer und auch zu den selben Diensten herangezogen werden. Waren die 
Diakoninnen traditionell Nonnen, so wird heute die Zulassung auch verheirate­
ter Frauen diskutiert.

Donnerstag vor dem Frühstück bestand die Möglichkeit an der Heiligen 
Liturgie in der College-Kapelle teilzunehmen. Da am Nachmittag die General­
versammlung der Gesellschaft, bei der der bisherige Vorstand für weitere vier 
Jahre bestätigt wurde, angesetzt war, konzentrierte sich die thematische Diskus­
sion auf den Vormittag. Zuerst sprach Seine Eminenz, Erzbichof Dr. Peter 
L’Huillier/New York aus orthodoxer Sicht über "The Theory of Perpetuity of the 
Effects of Ordination: Return of Ordained Clerics to Lay Status". Das Referat 
bot zunächst einen Rückblick auf die Enstehung der katholischen Lehre vom 
"character indelebilis" und Ansätze zu ihrer Rezeption durch die Orthodoxie in 
der Auseinandersetzung mit dem protestantischen Amtsverständnis. Vor allem 
behandelte der Vortrag, wie der Subtitel bereits andeutet, dann aber verschiede­
ne, im orthodoxen Kirchenrecht vorgesehene, Formen der Amtsenthebung. Ver­
suchte Erzbischof Peter, sowohl historische Entwicklungen aufzuzeigen, als auch 
Fragen an die gegenwärtige Praxis zu stellen, so konzentrierte sich das Coreferat 
von Prof. Marco Brogi/Kongregation für die Ostkirchen, Rom "The Löss of the 
Clerical State in the Canonical Legislation of the Catholic Church" ganz auf das 
geltende kanonische Recht.

Dagegen ging Prof. Dr. George Nedungatt vom Päpstlichen Orientalischen 
Institut in Rom in seinem Vortrag "Authority and Power of Governance" am 
Freitag in der Früh immer wieder auch über das rein positive Recht hinaus: sein 
Referat enthielt nicht nur manches an persönlicher theologischer Reflexion, so 
zB über das Zueinander von kirchlichem Einheitsamt und der Aufgabe, kirchliche 
Vielfalt zu schützen, als deren besondere Träger er die Oberhäuper der unter­
schiedlichen Kirchen sui iuris herausstellte. Die bereits am Dienstag angespro­
chene Frage nach der Ordination von Frauen winde insofern wieder aufgegrif­
fen, als Nedungatt einige Bemerkungen zur Geschichte der Kodifikation des 
CCEO nachreichte. Die wenigen kryptischen Andeutungen in Nuntia, aus denen 
hervorgeht, daß die Frage von Diakoninnen im Laufe des Kodifikationsverfah­



129

rens diskutiert worden war, wurden ein wenig aufgehellt. Besonders eindrucks­
voll gestaltete sich auch der leider aus Zeitgründen im Vortrag stark gekürzte 
Beitrag von Pitsakis "The Resignation and Dethronement (’Ekptosis’)1', auf den 
eingangs bereits hingewiesen worden ist. Daß die historische wie gegenwärtige 
Rechtslage vom Referenten immer wieder in Rückbeziehung auf die kirchliche 
Praxis behandelt wurde, erwies sich als sehr hilfreich: an historischen Beispielen 
aber auch an der heute gängigen Praxis der Resignation von Bischöfen scheint 
sich zu zeigen, daß bei aller Reserve gegen die in einem bestimmten historischen 
Kontext entwickelte katholische Doktrin vom "character indelebilis" doch auch 
orthodoxerseits eine gewisse Unterscheidung zwischen - katholisch gesprochen - 
"potestas ordinis" und "potestas iurisdictionis" üblich ist. Das am Freitag Nach­
mittag angesetzte letzte Hauptreferat der Tagung bot schließlich unter dem 
Motto "Nature of the Ministry in the Church" den biblisch grundgelegten und 
dann bis hinauf in die Gegenwart verfolgten Versuch einer kritischen Gesamt­
schau der bisherigen kirchlichen Entwicklungen aus indischer Perspektive (Prof. 
Xavier Koodapuzha/Päpstliches Orientalisches Institut, Kerala).

Samstag Vormittag war für eine Podiumsdiskussion zu "Current Canonical 
Issues" reserviert. Die Auswahl wirklich aktueller Themen - "Married Episcopa- 
te and Marriage after Ordination" (Dr. Patrick Viscuso/USA), "Occupation 
Compatible with Pastoral Office" (Prof. Dr. Neri Capponi/Florenz und Erzbi­
schof Johannes Rinne), "Clerical Celibacy" (Prof. Marco Brogi) und zuletzt die 
bereits mehrmals angeschnittene Frage "The Ordination of Women" (Prof. John 
Erickson und Msgr. Dr. Victor Pospishil) - ließen die Zeit zu kurz werden. Über 

die Impulsreferate hinaus blieben jeweils leider nur wenige Minuten zum An­
diskutieren der zahlreichen, tief in die pastorale Praxis hineinweisenden, aufge­
worfenen Fragen.

Nicht unerwähnt soll schließlich das reiche Rahmenprogramm der Tagung 
bleiben: so fand am Montag eine informative Führung durch "Holy Cross" statt; 
der Dienstag konnte dank einer anonymen Spende in einem Fischrestaurant au­
ßerhalb von Boston abgeschlossen werden. Der traditionellen Exkursion der 
Kongreßteilnehmer in die gastgebende Stadt war der gesamte Mittwoch reser­
viert: eine von Prof. Patsavos liebevoll kommentierte Rundfahrt durch "seine" 
Stadt wurde durch eine Führung durch das tradionsreiche Harvard-College er­
gänzt. Am Nachmittag stand ein Empfang durch einen Vertreter des Gouver­
neurs im State House von Massachusetts am Programm. Den krönenden Ab­
schluß des Ausflugstages bot ein Besuch in der Melkitischen Eparchie von 
Newton: Vor dem Abendessen wurde in der Verkündigungskathedrale, in der



130

die Verbindung von traditionellem Baustil und modernen Elementen eine ein­
drucksvolle Harmonie ergeben, der Vespergottesdienst in englischer Sprache 
gefeiert. Nachdem die Kongreßteilnehmer bereits am Montag am Abend im - 
Holy Cross ganz nahe gelegenen - Griechisch-Orthodoxen Diözesanzentrum zu 
Gast gewesen waren, wo Bischof Methodios von Boston zum "Wellcome Dinner" 
geladen hatte, genossen sie nun die Gastfreundschaft von Erzbischof John Elya. 
Die Reihe von verschiedenen Kirchen veranstalteter festlicher Abendessen wur­
de am Donnerstag im Römisch-Katholischen Saint John’s Seminary fortgesetzt, 
wo Seine Eminenz Bernard Cardinal Law der Hausherr ist. Das von Chorbi­
schof Joseph Lahoud gestiftete "Farwell Dinner" fand am Freitag in den Räu­
men der Maronitischen Gemeinde von Bosten statt. Nach einer Vesper im ma­
ronitischen Ritus in der neuen Kirche "Our Lady of the Cedars of Lebanon" 
wurden die Kongreßteilnehmer mit besonders liebevoll zubereiteten libanesi­
schen Spezialitäten verwöhnt.

Allen zuletzt genannten Kirchen, die die Kongreßteilnehmer ihre Gast­
freundschaft erfahren ließen, ist gemeinsam mit dem Vorbereitungsteam und 
den Referenten von Herzen zu danken; desweiteren den Dolmetscherinnen, 
ohne deren Hilfe das Aufnehmen von Vorträgen und Diskussionsbeiträgen für 
manchen nicht möglich gewesen wäre sowie Earl und Carol Cantos, die das 
Kongreßsekretariat betreuten und den Teilnehmern der Konferenz eine Woche 
lang praktisch Tag und Nacht zur Verfügung standen.



Message from the Ecumenical Patriarch
(translated by Fr. John Chryssavgis)

To the eminent Dr. Lewis Patsavos, Professor of Canon Law at the Holy 
Cross School of Theology, Boston our beloved son in the Lord, grace and peace 

from God.
We were pleased to be informed from your letter of 20 July, 1995, about the 

forthcoming 12th International Congress of the Society for the Law of the Eastern 
Churches to bc held between 20 - 26 August in order to study in common the 
topic "Christian Pricsthood East and West: Towards a Convergence?".

We gladly respond to your pious request that we bless this gathering, and 
forward this Patriarchal letter of greetings in recognition of the invaluable scholar- 
ly work accomplished by the Society, the advancement of which we have also per- 
sonally, by the grace of God, contributed towards from the very early stages of 
the Society. We therefore express our joy at the convocation of the Society's 12th 
Congress within the grounds of one of the academic institutions of our most holy 
Ecumenical Throne, namely Holy Cross School of Theology in Boston.

The chosen theme of the Congress is extremely significant and most timely, 
given also the immense confusion which in recent times surrounds the great 
mystery of the Priesthood. Our holy Orthodox Church has borne manifold witness 
on this subject in the relevant ecumenical dialogues, particularly in the discussion 
of the Faith and Order Commission of the World Council of Churches, in the 
BEM (Baptism, Eucharist and Ministry) document, as well as in the inter- 
Orthodox Theological Conference convened in 1988 on the island of Rhodes, un- 
der the auspices of our Ecumenical Throne, on the subject of the ordination of 
women. The above-mentioned confusion demands an emphasis on and confirma- 
tion of that which we have received and faithfully preserve on this matter from our 
Fathers in the Orthodox Church, firmly guarding both the spiritual and patristic 
tradition of the ancient, undivided Church of Christ.

We pray that the divine Grace, which heals what is weak and fulfills what is 
lacking both in the Pricsthood and in our whole lifc, may be richly bestowed on 
the honorable members of the Congress, through the Spirit of truth. We paternally 
bless all of you in sincere love, and hope that the fruits of the Cogress will over- 
flow into the ministry of the most holy Church of our Lord Jesus Christ.

May His illumination, peace and boundless merey be with you all.

Constantinople, 11 August 1995
Fervent supplicant to God
Patriarch Bartholomew I



Pagina bianca



Secretariat of Slalc
First Section - General Affairs
No. 377.065

From the Vatican, August 4, 1995

Dear Chorbishop Paris,

His Holiness Pope John Paul II was pleased to be informell that on August 
20-26, 1995 the Twelfth International Congress of the Society for the Law of the 
Eastem Churches will be held in Boston on the theme of the Christian Priesthood 
in East and West.

His Holiness wishes me to assure you of his prayerful good wishes that this 
meeting will promote effective undcrstanding among the membcrs of the Eastem 
Churches and thus contribute to the spread of a common witness to the Gospel by 
all believers in Christ.

With these sentiments the Holy Father sends cordial grcctings to all taking 
part in the Congress, invoking upon them the Holy Spirit's gifts of wisdom, joy 
and peacc.

Sinccrcly yours in Christ,

Monsignor L. Sandri 
Assessor

Chorbishop John D. Faris 
Vicar General
Eparchy of Saint Maron of Brooklyn 
P.O. Box 010-360 
Staten Island, NY 10301



Pagina bianca



135

CHRISTIAN PRIESTHOOD AND ECCLESIAL UNITY: 
SOME THEOLOGICAL AND CANON1CAL CONSIDERATIONS

Constantine S c o u t e r i s, Athens

1. The records of the early Christian tradition leave no doubt that Christian 
priesthood is not a "function" necessary for the institutional being of the Church. 
Nor is it an autonomous, isolated and self-sufficient Office belonging to the or- 
dained individual. It is rather a ministry related and belonging to the entire ec- 
clesial body. We can think of it as an anaphoral reality which is always in 
reference to and leads to the saving communion of the Body of Christ.

From the very outset of Christian history priesthood is understood as a 
living testimony of the constant and continuing presence of Christ in every 
historic "now" of the life of the Church. It was viewcd as a token of the Paschal 
fulfillment and parousia, bestowed to all Christians through the power of the 
Holy Spirit. This means that priesthood was considered as an integral part of the 
ecclesial reality, related with and proceeding from the pentecostal economy.

In order to achieve a comprehensive understanding of the place of 
priesthood within the Christian community and to estimate its role for the ec­
clesial unity, it is important to stress its Christological and Pneumatological 
foundation. Any attempt to approach priesthood from a monistic point of view, 
i.e. as an autonomous subject, leads to the divergent altered scholastic intcr- 
pretations and speculations foreign to the Apostolic tradition.

Even a cursory study of the New Testament data reveals the fact that all 
titles related to ministry and priesthood are rendered to Christ Himself. Christ is 
"apostle and high priest" (Hebr. 3: 1); he is "priest" (Hebr. 8: 4), "teacher" and 
"Rabbi" (Matt., 23: 7-8); he is "a prophet ... and more than a prophet" (Matt. 11: 
9); he is "the Shepherd and Bishop of our souls" (1 Pet. 2: 25), "the Chief 
Shepherd" (1 Pet. 5: 4). Christ is "among us as the one who serves" (Lk. 22: 27); 
he is the "diakonos” (Rom. 15: 8). In His priestly ministry Christ has "givcn Him­
self for us, an offering and a sacrifice to God for a swectsmelling aroma” (Eph. 
5: 2). In the New Testament Christ is both the victim and the priest who pcr- 
forms the sacrificing action". We have been sanctified through the offering of the 
body of Jesus Christ once for all. Every priest Stands ministering daily and offer­
ing repeatedly the same sacrifices, which can never take away sins. But this man, 
after He had offered one sacrifice for sins for ever, sat down at the right hand of 
God, from that time waiting tili His enemies are made His footstool. For by one



136

offering He has perfectcd for ever those who are being sanctified" (Hebr. 10: 10- 
14).

In spite of the individual characteristics and significant differences in terms 
of perspective and style among such writers as Matthew, Paul, Peter and Luke 
there is nothing more striking than the essential unity amid all diversity. This 
unity is basically that of a common attitude to Jesus Christ. There is among all 
New Testament authors a common sense that Christ "is the head of the body, the 
Church, who is the beginning, the firstborn from the dead, that in all things He 
may have the pre-eminence" (Col. 1:18).

Thus, from the authors of the New Testament themselves, from their un- 
derstanding and conception of Christ, we can attest that Christian priesthood is 
directly related with Christ’s ministry. The point is that priesthood is not simply 
a result of Christ’s Service in the world, not duplicate or parallel to it Service, but 
somehow is ontologically incorporated and identified with Christ’s ministry. If 
the Church is Christ Himself extendcd into history, equally Christian priesthood 
is Christ’s priestly office reaüzed and extended in every historic period of the life 
of the Church. It is, so to speak, the reflection and the projection' of the saving 
work of Christ throughout the centuries. This means that priesthood is so in- 
extricably bound up with the Person of Christ that our perception of the histori- 
cal Jesus and of His ministry involvcs and determines our view of Christian 
priesthood.

At the heart of the early Christian tradition Stands the position that Jesus 
Christ is the "first-born" and the only Archpriest, according to Father’s nature* 2. 
The Apostles and those consecrated thereafter received the gift of priesthood 
"from the power of Christ, the eternal priest"3. By asserting that priesthood is not 
to be regarded as isolated, but as an event which must be taken in close Connec­
tion with the fact itself of Christ, we mean that the primary content of priesthood 
is neither individualistic and functional, in the narrow sense of the term, nor a 
moralistic but essentially Christological.

2. The Christological understanding of priesthood evidently leads to its 
Pneumatological foundation, given that "no one can say that Jesus is Lord except 
by the Holy Spirit" (1 Cor. 12: 3). In fact there is no way of understanding the 
Christological ground of priesthood other than by its Pneumatological dimen­

1J. ZIZIOULAS, L'fitre eccldsial, Geneve 1981,171.
2 Cf. Ignatius, To the Smymaeans 9: "... Christon Iesoun, ton prototokon kai monon tc physei 

tou Patros archierea".
3 Cf. Justin, Dialogus 42,1:"... apo tes dynameos tou aioniou hiereos Christou’.



137

sion. It is only through the "economy of the Spirit" that we can approach the 
economy of the Son. The Holy Spirit was sent into the world through and in the 
name of the Son, in order to teach and bring to our remembrancc all things that 
Christ performed for and said to us (John 14: 26). It should be observed in this 
connection that, in relating priesthood with Christ’s ministry, through the Opera­
tion of the Holy Spirit, we do not propose either an exclusive Christology or an 
exclusive Pneumatology. The economy of the Son and the economy of the Spirit 
are not parallel, distinct, independent or seif determined divine actions. 
Theological autonomy does not correspond to orthodox Christology or 
Pneumatology. As the Son entered into the human reality "incarnate of the Holy 
Spirit and the Virgin Mary", so also the Holy Spirit comes into the world, being 
sent by the Son, to be an unceasing testimony of His work (John 15: 26), i.e., to 
be a continuous historic possibility for the realization of Christ’s ministry. Thus, 
through the Holy Spirit, Christ’s priesthood remains present in the "here" and 
the "now" of the ecclesial life. It is through the Holy Spirit, that priesthood, in its 
historic manifestation, is related to Christ’s priesthood. Christian priesthood and 
the priesthood of Christ belong together and should never be conceived as in- 
dividually apart, given that the Holy Spirit fills with His presence the Church 
and manifests to all Christ.

The Christological and the Pneumatological aspect of priesthood are 
present in a harmonious compound. They are inseparably blended together in a 
unique synthesis. The Christian priesthood involves the participation in Christ’s 
own priestly mission. It is precisely the personal descent of the Holy Spirit upon 
the newly-ordained that which guaranties this participation. This means that the 
ordained person through the Holy Spirit is directly connected with the 
priesthood of Christ. The theandric principium of the priestly grace is 
pneumatologically present in the concrete ordained person. Through the 
epiclesis and the coming of the Holy Spirit in the Ordination, the priesthood it- 
self of Christ is offered to the newly ordained and remains alive and effectual 
within the ecclesial body. Thus the Holy Spirit, which was from the beginning 
with the Son, creating the cosmos, leading and inspiring the prophets, incarnat- 
ing the eternal Logos of God in man, being always with Christ, raising Hirn from 
the dead and constituting the Apostolic Church4, realizes Christ’s own 
priesthood within the historic life of the Church. In other words, tlic Holy Spirit 
remains as the vital link between Christ’s priesthood and the Christian

4 N. NISSIOTIS, The Importance of the Doctrine of the Trinity for Church Life and Theolo- 
gy, The Orthodox Ethos, Oxford 1964,39.



138

priesthood. In considering priesthood in relation to Pneumatology, we are 
obliged to make special reference to the Pentecostal economy. It is well-known 
that for the Church, Pentccost is not simply a historic event, but rather a con- 
tinuous and dynamic presence, an always going on vital and flowing life. The late 
Fr. George Florovsky makes the Observation that "Pentecost becomes eternal in 
the Apostolic Succession, that is in the uninterruptibility of hierarchial ordina- 
tions in which every part of the Church is at every moment organicaUy united 
with the primary source1'5. Thus, through the ordained ministry, the entire ec- 
clesial body is related to the divine economy. Priesthood becomes an instrument 
for the realization of the ecclesial communion, which is offered at every historic 
moment as a continuous pentecostal life. In this perspective, what we call 
"Apostolic Succession" does not represent a narrow canonical principle, nor an 
external continuation, but rather indicates and signifies the presence of the Holy 
Spirit, that unique gift which restrains the entire Church into the continuity of 
the charismatic life.

3. When adopting the view that Jesus Christ remains actively present, 
through the Holy Spirit, in the Christian priesthood, in fact we relate priesthood 
with the One God in Trinity, the Father, the Son and the Holy Spirit. In the 
Patristic understanding, both Christology and Pneumatology are always placed 
in their Trinitarian context.

Pseudo-Dionysius had the Trinitarian dimension and perspective of 
priesthood in mind when he declared that "the source" of the ecclesiastical 
hierarchy "is the font of life, the being of goodness, the one cause of everything, 
namely, the Trinity which in goodness bestows being and well-being on every­
thing"6. The same notion is stressed by St. Maximus the Confessor who points 
out that "the true priesthood is type in all respect of the blessed divinity"7. Ear- 
lier St. Ignatius of Antioch recommended to the Trallians to "respect the 
deacons as Jesus Christ, even as they should respect the bishop as being a type 
of the Father and the presbyters as the council of God and as the College of 
Apostles"8. In a spurious treatise, attributed to St. Athanasius, a discussion is 
devcloped between an orthodox and an anomoean on the issue: "the bishop, the

5 G. FLOROVSKY, The Sacrament of Pentecost, Creation and Redemption, Beimond 1976, 
190.

6 Pseudo-Dionysius, The Ecclesiastical Hierarchy (PG 3,373C).
7 Maximus the Confessor, Epist. ad Joannem cpiscopum (PG 91, 625A): "... he alethes hier- 

osync Charakter esti dia panton tes makarias theotetos".
8 Ignatius of Antioch, Trall. 3,1. See also Magn., 6,1.



139

presbyter and the deacon, like the Father, the Son and the Holy Spirit"9. We find 
a similar typology later, in the liturgical writiugs of St. Symeon of Thessalonica. 
There, Christian priesthood is called "divine", a definition parallel to that of St. 
Gregory of Nyssa who described priesthood as "divine matter” (theion 
chrema)10 11. St. Symeon following and quoting Pseudo-Dionysius says that "in the 
type of the Trinity we havc three, the deacon, the presbyter and the bishop”11.

4. The Trinitarian foundation of priestly order reveals and emphasizes not 
only the divine origin of the Christian priesthood, but equally its communal 
character. If the communion of the three divine persons, that of the Father and 
of the Son and of the Holy Spirit, is the communion par excellence, and if 
priesthood in its threefold aspect, bishop, presbyter, deacon, is an image and a 
type of the Holy Trinity, then, consequently, the priestly diakonia is an event of 
communion. Priesthood in its essence is a communal reality. It is a way of com­
munion with God, i.e., it is a peculiar communion in terms of the divine grace 
conferred in ordination. It is as well an intercommunion of Church ministry and 
a syndiakonia between the three ranks of the ordained priesthood.

The priestly diakonia, as a sacramental consecration, is not an abstract and 
mysterious appointment, but a concrete ministry deeply bound to the very being 
of the ecclesial communion. Through the ordination, every individual priest ac- 
cepts a unique Commission to serve a Community. His mission is inseparably re­
lated and destined to a concrete ecclesial body. In the canonical tradition of the 
Eastern Church, it is prohibited to ordain a person "in abstracto" and in a 
general sense. An ordination without a specific appointment is not acceptable. 
The ordained person should always be associated with a parish, with a concrete 
Christian community. The sixth canon of the Fourth Ecumenical Council of 
Chalcedon is absolutely clear: "No one should be ordained without a concrete 
appointment. Neither presbyter, nor deacon nor any other in the ecclesiastical 
rank. The ordained must be designated to serve in a concrete ecclesial com­
munity of a city or of a village or of a martyr’s sanctuary or of a monastery. The 
Holy Council has ordcred that an ordination without a concrete appointment 
should be void and the person ordained should not have the right to serve 
anywherc. This punishment should be understood also as a disapproval of the 
bishop who ordained him".

9 Athanasius, Dialogue on the Holy Trinity 27 (PG 28,1156 ff).
10 Gregory of Nyssa, De Vita Moysis II (H. MUSURILLO cd., 130,15-16; PG 44,417B).
11 Symeon, De Sacris Ordinationibus CLV (PG 155,364A).



140

The same is true of the bishops. The assignment for a particular episcopal 
ministry is the sine qua non condition for his ordination. Both bishop, priest and 
deacon should be related with a concrete diocese, or congregation. This 
spiritual relation is a kind of matrimonial connection. Thus, any one of the 
clerics is dedicated to serve the flock which was assigned specifically for him. In 
order to guarantee this unique communion between the ordained and his faithful 
the First Ecumenical Council in its fifteenth rule declared a direct prohibition 
for all clergy to move from one place to another. Neither a bishop, nor a priest 
nor a deacon has the right to leave his place and go elsewhere.

Speaking of pricsthood as a diakonia within the concrete ecclesial Com­
munity we should underline the communal character of the ordination Service it- 
self. In any circumstance secret ordination is absolutely unacceptable12. The or­
dination is always an ecclesial praxis; a spiritual action realized within the body 
of the Christian community; it is open and public, before the community and 
together with the community. It is not performed by the bishop or the bishops 
alone, but by the bishop or the bishops, together with the other clergy and the 
congregation. In the eastern ordination the "axios", the "Kyrie Eleison" and the 
"amen", pronounced by the entire community, is not a mere ceremonial exalta- 
tion, but a responsiblc testimony and a way to express the ecclesial approval. 
This ecclesial approval is shown in a direct way by the exclamation pronounced 
by the deacon, both to the Bishop and to the congregation, before the ordination 
ceremony begins: "give the command" (keleuson, keleusate). These exaltations 
have deep ecclesiological significance. This means that the ordination is per­
formed by the bishop or the bishops together with the entire people of God. The 
bishop is not acting alone, but as the person who has the sacramental power to 
ordain within and together with the Christian community. He is the person 
charismatically appointed to safeguard the unity of the Church, connecting by 
what we call Apostolic Succession, the present with the initial fulfillment.

The canonical tradition of the Eastern Christendom and the patristic 
treatises are full of evidences and indications that all ordinations are inseparably 
connected with a given community, and through this concrete community with 
the catholic ecclesial body. ln approaching the ordination of a bishop in this per­
spective, we can infer that the participation of at least three bishops has substan- 
tial ecclesiological meaning. The fourth rule of the First Ecumenical Council 
commends that the ordination of a bishop should be performed by all bishops of 
the district, and if this is not possible, because of practical difficulties, by at least

12 See FLOROVSKY, op. eil. 192.



141

three of them. Every bishop is taking part in the ordination of the new one as 
representative and as a living presence of his entire flock; and all of them are a 
visible image of the Catholic Church. Thus, the new bishop who is appointed to 
serve in a concrete diocese, through his ordination is related with the whole 
Church. The ordination of a bishop did not simply convey to the newly ordained 
juridical Privileges, but elevates him to the relational rank of a catholic person 
and places him in the midst of the community as a living image and testimony of 
the ecclesial oneness.

The same is applicable for the ordination of a priest. Through his ordina­
tion the new presbyter is again existentially related, in a uniquc and specific way, 
to the entire Body of the Church, thus becoming himself an inslrument for the 
edification of the ecclesial unity. This means that the ordination of a presbyter is 
not an isolated sacramental action, in itself and for itself, but a sacramental and 
spiritual event related to the concrete community and through it to the life of the 
whole Church. If we maintain that the Risen Lord remains present in the 
eucharistic community through the power of the Holy Spirit, and if we profess, 
as we have already done, that the presbyter through his ordination is directly 
connected with the priesthood of Christ by that same Spirit, then we can assert 
that the ordained person receiving the priesthood within the community and 
being a member of the Christian community has the vocation and Commission to 
serve, in Cooperation with Christ and the community, for the establishment of 
the kingdom of God in the entire world. Thus, the diakonia of priesthood is not 
limited and exhausted to the given community but in its eucharistic dimension is 
extended dynamically to the entire Christian body. Again every priest becomes 
through his ordination and the offering of the eucharistic sacrifice a catholic 
person.

5. Both the bishop and the presbyter, as celebrants of the Holy Eucharisl, 
are the builders of the ecclesial unity. It is there, in the eucharistic bond that all 
believers are United together in the one sacred relation to Christ, the living Lord. 
In the Eucharist the people of God are indeed in a constant, personal and at the 
same time communal relation to Christ, the risen Lord. It is not accidental that 
all ordinations, already from the early Christian times, are liturgically and 
theologically inseparable from the eucharistic communion. The fact that the 
eucharistic gathering is the unique and exclusive locus for all ministerial con- 
secrations asserts that the priesthood belongs to the eucharistic community. It is



142

begotten for the community and because of this, cvery consecration is realized 
within the context of the eucharistic assembly. 1t is the reality of the people of 
God, gathered together in the eucharistic communion, that constitutes the basis 
for the existence of the priestly diakonia. Priesthood was born for the Church 
and within the Church.

The implications of this perspective are of paramount importance for both 
a theology of priesthood and an understanding of its role for the ecclesial unity. 
The first point we have to firmly stress once more is that priesthood cannot exist 
as such apart from the community. Priesthood is not an authority or a power 
above the community, nor a function or an office parallel or outside it. 
Priesthood is indeed intrinsically related to the eucharistic sacrifice, which is the 
central empowering event and the source of unity of the ecclesial community. 
This means that the local community finds its unity in the priest, in the sense that 
through him it forms a eucharistic body, sacramentally linked and canonically 
conjoincd with the catholic fulness of the Church. Through the Charisma given to 
the ordained person the ecclesial unity and catholicity is realized in a concrete 
place as eucharistic participation. Thus, Priesthood exists as a Charisma which 
belongs not to an individual but to a person who is dedicated to serve the com­
munity. The words of Christ, addressed to His disciples, are significant and 
clearly describe the otherness of the priestly Service. "You know that the rulers 
of the Gentiles lord it over them, and those who are great exercise authority over 
them. Yet it shall not be so among you; but whoever desires to become great 
among you, let him be your servant. And whoever desires to be Erst among you, 
let him be your slave - just as the Son of Man did not come to be served, but to 
serve, and give his life a ransom for many” (Matt. 20: 25-28. Marc 10: 42-45).

In his Ordination the priest or bishop receives a power of a different level 
and order. One has to estimate this power in light of the eucharistic gathering. 
In fact we cannot think of a gift "possessed individually"13, nor of a juridical 
authority within the ecclesial body, but of a charismatic ministry belonging to all 
the people of God. One can talk of a divinc economy, of a ministry which has 
catholic consequences and which ministers in the Eucharistic Synaxis as a force 
transforming the entirc community to "a spiritual house, a holy priesthood, to of- 
fer up spiritual sacrificcs acccptablc to God through Jesus Christ" ( 1 Pet. 2: 5). 
Although priesthood elevates the community to the level of "a royal priesthood,

13 J. ZIZIOULAS, op. cit.. 164.



143

a holy nation" (1 Pet. 2: 9), it is the community which has always been the 
permanent and the efficient basis of priesthood.

6. In the Apology of the monk Leontius of Jerusalem, which was appendcd 
to the Acts of the Fourth Ecumenical Council14, we find an unusual and interest- 
ing narration that illustrates our discussion. A mime actor of the theater accused 
of subversive activity and homicide, fled his homeland in order to avoid arrest 
and judgement, retreating to the desert in a foreign land. After some time there, 
he once more met adversity, this time being captured a hostage by certain 
Saracen Christians. These Christians, reckoning he was a priest because of his 
external appearance, demanded that he celebrate for them the Holy Eucharist. 
His attempts to persuade his captors otherwise, were judged to be pious acts of 
humility prevalent among the holy ascetics. Not succeeding in convincing them 
he gave in to their obstinate demands and agreed to perform the ritual. At his 
instructions, they built togethcr an altar table out of wood and straw, setting over 
it a woven cloth and on this they placed the bread and wine in a wooden cup. 
The imprisoned actor sealed the gifts with the sign and looking up to heaven, 
glorified the Holy Trinity. This was the only thing he did. After that he broke the 
bread and gave it to the Christians, taking the wooden vessel he gave them wine 
from the cup. Upon finishing the believers took with devotion the altar cloth and 
the cup leaving behind only the altar. Just as they were leaving the place of wor- 
ship, fire feil from heaven and burned the altar without touching or harming any 
of the faithful and yet consuming the altar entirely, leaving nothing remaining of 
it not even ashes. Beholding this awesome and frightening sign, the grateful 
Christians wanted to recompense the one whom they thought to be a priest and 
askcd him what he desircd. He responded that the only thing he wanted was for 
him and those with him to be set free; the Saracen Christians set them free.

7. Leontios of Jerusalem is not discussing Eucharistie theology in his Apol­
ogy. His intention was rather to expose the heresies of Nestorianism and 
Monophysitism and the possibility of miracles both in the Orthodox Church and 
in circles of schismatics and heretics. At any rate, the reference to Eucharist and 
priesthood it seems to me is useful for our discussion.

First of all, we observe that for the Christians in this narrative, priesthood 
has been understood as ap undoubted necessary condition for their communal

14 J.D. MANSI, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, Vol 7, Graz 1960 
(repr.), 8.821-824.



144

Constitution. As a Christian group, as a small ecclesial Community could not exist 
other than in the fellowship with him who has the gift and the power of 
sacramental action. It is through the priesthood that the Holy Spirit abide in 
their fraternal gathering, transfiguring it to a pentecostal body. Although the 
person chosen to celebrate the Eucharist was not in fact an ordained one, the 
Saracen Christians took it for granted that he was a priest. There was no doubt 
among them that their community is fulfilled and integrated through the priestly 
ministry. Their communal being was precisely transformed into an ecclesial 
being through and in priesthood.

The second point we have to stress is that for the people in the narrative of 
Leontius, the Eucharist was considered as an indispensable necessity for their 
spiritual being, as a sacrament decisive for their ecclesial existence. Obviously, 
Eucharist here is not seen as an objectified ritual, disassociated from their cor­
porate identity, but flows from the community itself. Indeed, Eucharist needs to 
be apprehended as a gift related to the community, both to the minister and the 
"laos". Nicholas Cabasilas says that the Eucharist is a command of Christ "to the 
Apostles and through the Apostles to the whole Church"15. In this sense 
Eucharist is not a praxis of an ordained individual but that of a community, i.e., 
performed by the priest together with the people. The Eucharist is a liturgical 
praxis; liturgical with the etymological meaning of the term (ergon laoü), work of 
the people, not of one single minister isolated from the ecclesial community. In 
the final analysis the actor of the Eucharist is Christ Himself, through the priest 
and the community building up His Body in this way.

8. This kind of approach leads us to comc to point that the priest does not 
possess in himself an indelible mark as if it were a magical seal which grant him 
a private efficacy to perform the Eucharist or any other liturgical action, apart 
from the ecclesial body. The priestly ministry is rather a charismatic gift to serve 
and edify the body of the Church. It is a permanent rank of Service only in union 
and by the discerning authority of the Church.

The doctrine of the "indelible mark" attained at Ordination to the 
priesthood seems to have originated in the Scholastic period of the Western 
Church. This same conception was at times borrowed by Eastem theologians 
thereafter. The teaching purports the grace of Ordination as an indelible ir- 
revocable mark upon the soul of the ordained individual that sets him apart for 
priestly Service analogous to the Levite rank and the priesthood according to the

15 Nicholas Cabasilas, A Commcntary an the Divinc Liturgy 28.



145

Order of Melchizcdek in the Old Testament. It is interesting to mention here 
that the sixth Ecumenical Council in its 33rd canon condcmns the practice of 
Axmenian Christians who had embraced the Old Testament custom concerning 
the Levitic rank and did not accept for the priesthood anyone who was not of 
this so called "priestly lineage". The reasoning for the adoption of the Old Testa­
ment typology in both cases seems to be that an identification mark is a constitu- 
tive element of priesthood. In the later case it is conceived as an inherited trait, 
while in the former which concerns us here, it is viewed as irrevocably and in- 
dividually attained at the ordination rite.

The logical conclusion of the "indelible mark" is that the ordained in­
dividual possesses forever this peculiar mark of priesthood which can never be 
removed by anyone nor can it be surrendered in any circumstance. It is evident 
that such a doctrinal consideration absolutizes and isolates priesthood from the 
event itself of the ecclesial communion. Priesthood here is distortingly objec- 
tified and over-estimated assuming a totalitarian magnitude. It is imposed over 
the Church which is unable to deprive the ordained individual of its charac- 
teristic mark, even if he is unworthy to maintain the ecclesial grace. In fact this 
doctrine concerning the indelible mark divorces the priesthood from its organic 
context of the ecclesial life. Thus the ordained person possess a seif sufficient 
power which is higher than the Church itself. And the Church is not able to take 
back the indelible mark from an individual even if he is defrocked and ex- 
communicated.

Interpreting the 68th Apostolic Cannon which refers to the impossibility of 
repeating the sacrament of ordination16, St. Nicodimos the Agiorite explains that 
ordination cannot be repeated because it is done according to the Type of the 
First and Great Priest who entered once and for all into the holy of hohes and 
there granted eternal salvation. Yet, he unswervingly rejects the doctrine of the 
"indelible mark" of priesthood and attests that it is the "invention of 
scholastics"17. Nevertheless, according to St. Nicodimos, the doctrine is bor- 
rowed by Nicholas Bulgaris, Koresios and many other theologians of the past 
Century and some still somehow adhere to it today.

16 See also Canon 48 of Council of Carthage.
17 "... Hoi scholastikoi legoun dioti aphinoun kai typonoun auta charaktcra anexaleipton, hos 

tis kat’ autous poioles pragmatike enyparchousa tc psyche kai dynamis hyperphyes" (The Pedalion, 
Athens 1970,90). "Ho para ton scholastikon epinoetheis Charakter..." (Ibid.).



146

Despite the fact that thc indelible mark theory acquired dogmatic formula- 
tion in the Council of Trent18, in most circles of the Roman Catholic Church, 
after the Second Vatican Council, the foundational framework of effecient 
causality and ex opere operato, which gave rise to such an understanding of 
priesthood, is reckoned as bclonging to a bygone age and abandoned for a more 
dynamic and ecclesiological approach of sacramcnt19.
1t should be mentioned in this connection that as far as we know, no evidence 
concerning the indelible mark theory can be found in Patristic teaching. On the 
contrary, the canonical data leave no doubt that a defrocked priest or bishop, 
after the decision of the Church to take back his priesthood, retums to the rank 
of the laity. The anathematized or the defrocked are in no way considered to 
maintain their priesthood. The canonical tradition that in the case of his mini- 
sterial rehabilitation this person is not re-ordained does not imply a recognition 
that he was a priest during the period of his punishment20. It simply means that 
thc Church recognizes that which had been sacramentally performed and the 
grace of ecclesiastical ministry is restored upon his assignment to an ecclesial 
community with no other sacramental sign or rite.

9. In the light of what has been said thus far, we may conclude saying that 
priesthood in no way is a ministry introducing division or Classification within the 
ecclesial body. Between a priest and a lay person therc is no legal distinction but 
prccisely what we may call charismatic distribution. As we read in I Corinthians 
(12: 4-6): "There are diversities of gifts, but the same Spirit. There are dif- 
ferences of ministry but the same Lord. And there are diversities of activities, 
but it is the same God who works all in all". This means that through Ordination 
a member of the Church is set apart in order to minister the sacrament of ec­
clesial unity. In the Patristic tradition, priesthood is never understood as an Of­

fice based on an objectified mark imprinted on the soul of the ordained person, 
but rather as an ecclesial gift, as a vocation aiming to edify the Body of Christ. It 
has been rightly said that an Orthodox understanding of priesthood is beyond 
any "ontological" or "functional" definition21. Priesthood cannot be considered in 
itself and for itself, but rather as relational reality. In other words, the only way

18 Canon 4: ”Si quis dixerit, per sacram ordinationem non darf Spiritum sanctum, ac proinde 
frustra cpiscopos diccre: Accipc Spiritum Sanctum; aut per cam non imprimi characterem; vel cum, 
qui saccrdos semel fuit, laicum rursus fieri posse, anathema sit".

19 Sec for examplc B. COOICB, Ministry to the Word and Sacramcnts. History and Thcology, 
Philadelphia 1978 (Third printing), 187 ff. T. O’MBARA, Orders and Ordination, in: The New Dic­
tionary of Thcology, 725-726.

20 ZIZIOULAS, op. cit., 233.
21 ZIZIOULAS, op. cit., 226-227.



147

to have an adequate understanding of thc priestly Charisma is to see it in its 
anaphoral dimension and in connection to the ccclesia! communion.



148

BISHOPS, PRESBYTERS, DEACONS: 
AN ORTHODOX PERSPECTIVE

John H. E r i c k s o n, Creslwood/N.Y.

Bishops, presbytcrs, deacons: The Orthodox Churchcs not only have these 
three ordained ministries. If responses to the World Council of Churches’ docu- 
ment Baptism, Eucharist and Ministry (BEM) are any indication, the Orthodox 
Churches also regard them as absolutely necessary for the Church. As Fr. 
Thomas Hopko, after a careful study of Orthodox responses to BEM, has noted, 
"virtually all seem to agree ... that the ministry of bishop, presbyter and deacon 
in historical apostolic succession is not a negotiable issuc for the Orthodox, and 
that no Christian body without such a ministry can possibly be fully recognized 
as Christ’s Church”1. Yet as Hopko goes on to point out: "If the Orthodox are 
clear about affirming the ministry of bishop, presbyter and deacon in the 
Church, we are certainly not clear about the relationship of these ministries to 
each other, and to the ministries of all God’s people, either in the past or at the 
present time. How ’fluid’ were and are these titles and terms? What specific Ser­
vice is called for in these ministries? What ’authority’ do they possess, and how 
is it to be actualized ...? Why do the traditional scriptural and canonical 
qualifications exist, and what is their significance and relevance today? Is the 
manner in which these Offices now operatc in Orthodoxy, as well as the manner 
in which they are understood and explained in our theology, particularly in the 
school manuals, truly representative of authentic Orthodox theology and prac- 
tice...?"1 2

The immediacy of these questions is illustrated by discussions which have 
taken place at the last several "All-American Councils" of the Orthodox Church 
in America (OCA). Like many Orthodox bodics, particularly in the so-called 
"diaspora" but also including the Russian Orthodox Church, with its All-Russian 
Sobor, the OCA has periodic assemblies of clergy and laity, in this case the "All- 
American Council". Who is to be included in this body? In addition to the 
bishops of the church and certain other persons ex officio, the OCA Statute 
(Art. III, Section 2b) specifies "the priests of each parish and an equal number

1 T. HOPKO, Tasks Facing the Orthodox in the 'Reception' of BEM, in: G. LIMOU- 
RIS/N.M. VAPORIS (ed.), Orthodox Perspectives on Baptism, Eucharist and Ministry, Brookline 
1985 ( = Greek Orthodox Theological Review 30/2 [1985]), 143.

2 Ibid., 144.



149

of lay delegates". Deacons and their Status are not mentioned. At successive All- 
American Councils, therefore, a Statute amcndment has bcen proposed which 
would replace the above clause with "the priests and deacons maintained by 
each parish and an equal number of lay delegates". The proposed amendment 
has been defeated or tabled repeatedly, but the attendant debate - sometimes 
lively and even impassioned though not always well-informed - has touched on a 
number of important issues, albeit only in passing.

It might be noted, first of all, that some would consider the very existence 
of such mixed assemblies as problematic, at least above the diocesan level. 
Modern studies of the history of conciliar structures in Christian antiquity have 
demonstrated both the fact and the ecclesiological significance of the involve- 
ment of clergy and laity in the conciliar life of the local church under the 
presidency of its bishop, but these studies also have suggested that in relations 
ad extram, including provincial and general councils, the bishop was the ex­
clusive representative of his local church, being the embodiment, as it were, of 
its unity and faith3. To point this out, of course, raises many other questions for 
modern Orthodoxy. For example, is authentic conciliarity in fact now present at 
the diocesan level (assuming for the moment that we can equate the modern 
diocese with the local church of antiquity)? And do bishops now in fact credibly 
represent their dioceses in and to the wider world?

Such broad questions were not directly raised in debates concerning the 
proposed OCA Statute amendment. More immediate were questions relating to 
the nature of the diaconate and its place in the Church. The historical and 
theological arguments advanced pro and con will come as no surprise to mem- 
bers of other Christian confessions who in recent decades also have addressed 
the issue of "restoration" of the diaconate. Proponents of the proposed Statute 
amendment could point out that deacons, like bishops and presbyters, have 
received "major Orders", a cheirotonia performed within the altar in the course of 
the eucharistic liturgy, and not just the cheirothesia of "lower Orders". They con- 
stitute (to borrow the subtitle of an oft-cited book on the subject) "a full and 
equal order"4 alongside bishops and presbyters, not just a transitional state to be 
passed through as quickly as possible on the way to priesthood. It is therefore 
altogether inappropriate - proponents of the amendment would argue - to lump

3 See cspecially J. ZIZIOULAS, The Development of Conciliar Structures to the Time of the 
First Ecumenical Council, in: Coüncils and the Ecumcnical Movement (= World Council of Chur- 
chcs Studies 5), Geneva 1968, 34-51, and also J. MEYENDORFF, What is an Ecumenical Council?, 
in: St. Vladimir’s Theological Quarterly 17 (1973) 259-273.

4 J.M. BARNETT, The Diaconate: A Full and Equal Order, New York, Scabuiy, 1981.



150

deacons together with the laity or, worse yet, to treat them as nonentities. On the 
other hand, opponents of the amendment could point out that deacons do not 
share in the pastoral leadership proper to the bishop and his associates in priest- 
ly ministry, the presbyters. Rather, as the historical and liturgical record indi- 
cates, deacons are ordained to assist the bishop in his administration of the 
diocese or to help serve in those parishes to which the bishop might assign them; 
inasmuch as their ties in principle are to the bishop and diocese rather than to 
the parish, it is thereforc difficult to conceive of deacons as representing 
parishes.

Other issues which might be tcrmed "sociologicar' were also raised, though 
these too have ecclesiological implications, and still more could have been 
raised. For example, the proposed amendment spoke of "the priests and deacons 
maintained by each parish”. Would this mean only those who are engaged in full- 
time ministry (and with a full-time stipend)? If so, at least in the OCA, most 
deacons, and also quite a few presbyters, would not qualify. What Connection, if 
any, is there (or should there be) between ordination and church employment? 
Closely related is another question: What is the actual role of deacons in the 
Orthodox Church today (the "permanent" deacons, that is, as distinct from the 
far more common "transitional" ones)? In a few cases, they fulfill important 
diocesan administrative responsibilitics (cf. the archdeacons of the Patriarchate 
of Constantinople), but in many cases their actual role (as distinct from that 
which they might envision for themselves) is almost exclusively liturgical, with 
other aspects of their diakonia being virtually indistinguishable from the various 
"lay ministries". Compared to the bishop or presbyter, or even to the 
cantor/choir director, the modern deacon lacks a clear job description5. In turn, 
no consensus exists concerning the qualifications which aspirants to the 
diaconate should possess. Beyond the specific requirements concerning age, 
morals and marital Status laid down in the canons, what kind and level of formal 
education or other training should be expected of them?

Given the complexity of these many issues, it is little wonder that at the 
most recent OCA All-American Council the proposed Statute amendment was 
tabled for further study. Certainly further study is needed, not only of the 
relevant biblical, liturgical and canonical sources of the historical record but also 
of the challenges facing Christian ministry today. The purpose of the present

5 Cf. D.R. HOGB, Future of Catholic Leadership: Responses to the Priest Shortage, Kansas 
City 1985, 184-196, who, while favoring restoration of the permanent diaconate as a means forallevi- 
ating the priest shortage in the Roman Catholic Church in the United States, also draws attention to 
the many shortcomings revealcd thus far in that institution.



151

paper is less ambitious. It seeks first to review some relatively neglected aspects 
of the historical record, particularly from the Byzantine Middle Ages, and then 
to offer some reflections on the continuing relevance of this historical legacy for 
the Church today.

Modern study of the ordained ministry has been greatly stimulated by 
ecumenical encounter as well as by internal developments within the various 
Christian traditions, above all within Vatican II Catholicism. One result of this 
study has been a growing consensus, at least within scholarly circles, concerning 
many aspects of the historical trajectory of ministry, from the New Testament 
through the patristic period (particularly the Ante-Nicene) to the Western 
Middle Ages and the controversies of the Reformation era.

The New Testament evidcnce suggests that the Church from its earliest 
days has known a structured official ministry, certain ones whom "God has ap- 
pointed in the church, first apostles, second prophets, third teachers" (I Cor 
12:28); persons addressed as "episkopoi and diakonoi" (Phil 1:1); "presbyteroi ... 
appointed in every church" (Acts 14:23); persons who labor among the brethren, 
who are over them in the Lord and who admonish them, who therefore are due 
respect and high esteem (I Thess 5:12-13). Clearly a concern for Order is evident 
in these and other texts, and terms that at least later will denote office are 
employed. As BEM reminds us, however, "the New Testament does not describe 
a single pattern of ministry which might serve as a blueprint or continuing norm 
for all future ministry in the Church. In the New Testament there appears rather 
a variety of forms which existed at different places and times" (Ministry III A, 
para. 19). As is now generally recognized, the tripartite ministry of a single 
bishop, a presbyterium and deacons in each local church emerges and becomes 
generalized only in the second Century (here the letters of Ignatius provide the 
most conspicuous testimony) and is fully articulated in the third (cf. especially 
the Apostolic Tradition along with Tertullian and many others). Yet whether in 
the Pauline communities of the New Testament or in the emerging Great 
Church of the second and third centuries, these official ministries cannot be un- 
derstood in themselves, without reference to the local church in which they are 
exercised and to the diver§ity of members and of spiritual gifts within that one 
Spirit-filled body of Christ.

Certainly for Paul - and indeed for the New Testament as a whole - the 
Church is above all the locus of ordered charisms. There is no inherent opposi­



152

tion between "charismatic authority" and "institutional authority," between "spirit" 
and "office". Rather, "some charisms are expressed in leadership and governance 
while others are expressed in other ways", but all "are equally constructive for 
the community"6 7 8. As Metropolitan John Zizioulas has pointed out, "where Paul 
speaks of the charismata distributed by the Holy Spirit in the Church, we shall 
see that all of the charismata (and, therefore, all of the ministries) in the Church 
are defined there not in themselves but as absolutely relational notions"7. It often 
has been noted that the New Testament avoids Contemporary terms for office, 
whether secular or cultic, in favor of functional terms closely related to verbs of 
doing - episkopos and diakonos but also proestos,proistamenos, hegoumenos, etc. 
In turn, a functional understanding of Ordination often has been pitted against 
an ontological understanding. Yet while ordained ministries in the New Testa­
ment were never less than functional, neither were they merely functional, for 
the nexus of relationships established within the Church by the Spirit creates a 
new way of being, decisively transforming both the one ordained and those for 
whom he is ordained. As Zizioulas concludes: "It is impossible to say whether 
Ordination bestows an objective grace ontologically possessed by an individual or 
simply delegates authority to function and minister in a certain way in the 
Church. Both thcse options presuppose an objectification of the Charisma and 
make of the ordained person an individual who Stands outside or above the com­
munity, as if he could be understood in himself. In the light of love and in the 
context of the notion of communion Ordination binds the ordained person so 
deeply and existentially with the community that in his new state after ordination 
he cannot be conceived in himself at all - he has become a relational entity8.

Various aspects of this "relational" understanding of ministry receive 
further elaboration in the second and third centuries. On the one hand, the 
authority especially of the bishop is asserted; he is the sign and instrument both 
of the church’s unity (Ignatius) and of its apostolic continuity (Irenaeus), the 
most conspicuous element in this being his exclusive role in ordination. Yet the 
adjective "monarchical" to describe the bishop’s role as it emerges in this period 
is perhaps misleading. As Fr. Thomas Talley has observed, the Church ex- 
perienced and understood the various aspects of bishop’s "presidential role" as 
manifestations of his position in the "sociology of the ecclesial body", and not of

6 C. OSIEK, Relation of Charism to Rights and Duties in the New Testament Church, in: J.H. 
PROVOST (ed.), Official Ministiy in an New Agc (= Permanent Seminar Studics No. 3, Canon 
Law Society of America), Washington 1981, 48.

7 "Ordination and Communion", Study Encounter Vol. 6 No. 4,189.
8 Ibid., 189-90.



153

an autonomous sacramental power possessed by him as an individual9 10 11. Witkin 
liis own church, as epitomized in the eucharistic asscmbly, thc bishop is not be 
understood as "a uniquely sacred person, one whose priesthood Stands over 
against some profane condition of the laity." Rather, with his associates of the 
presbyterium gathered at his side, "he presides over the priestly people, 
manifesting at once the priestly character of the body and that of its head, Jesus 
Christ”'0. So also beyond the local church, the bishop is not autonomous. At Or­

dination, he not only becomes head of a local church but also is received into the 
ordo episcopontm, a continuing College analogous to the College of the apostles 
(Cyprian). Whether within or beyond thc local church, the bishop’s ministry is 
"relational". It is exercised in Cooperation with others for the upbuilding of the 
Church in unity and in fidelity to the apostolic faith.

Whilc the second- and third-century sources most often cited in modern 
presentations of ecclesiology call attention to the central role of the bishop in 
the Church, this should not lead us to suppose that other gifts of the Spirit were 
suppressed, supplanted or simply ignored. While the kinds of charismata found 
in the Pauline communities become less conspicuous, others comc to the fore - 
the charism of virginity, for example, but most notably that of martyrdom. Such 
charismata have an authority of their own, different from that of the official min- 
istries but no less real. Their martyria to thc saving truth of Jesus Christ givcs the 
apostolic faith a particular immediacy and persuasive power. Yet here as in the 
New Testament, it would be misleading to posit an inherent Opposition between 
Spirit and Institution, Geist and Amt, notwithstanding the tensions and conflicts 
which are so evident to students of early church history. Cyprian, for example, 
that Champion of episcopal authority, is by his own portrayal also a charismatic 
visionary who believes in the prophetic power of dreams". Hermas, that 
paragon of early Christian prophets, is not an autonomous visionary but rather 
one whose gift is at the service of the community, who thus is instructed to 
present Ins visions "to the presbyters" (Vision 2.4)12. Unlike the charismata of the 
ordained, the spiritual gifts of people like Hermas are not mediated by the 
bishop, but the bishop is responsible for ascertaining their authenticity and over- 
seeing their employment for the edification of the whole body of Christ. As 
Zizioulas points out, the bishop is "the one through whom all charismatic

9 T. TALLEY, The Liturgical Role of ihc Bishop, in: Worship 42/1 (1968) 5.
10 Ibid., 6.
11 Cf. OSIEK, Relation of Charism to Rights, 55 and the literature cited there.
12 Notcd by B. COOKE, Ministry to Word and Sacraments, Philadelphia 1976,244.



154

manifestations of the Church must pass, so that they may be manifestations not 
of individualism but of the koinonia of the Spirit and of the community created 
by it"'3. But this does not mean that the bishop - or the "ordained ministry" as a 
whole - is the unique possessor or repository of all spiritual gifts.

We see some aspects of this principle expressed in the form of rubrics and 
canonical injunctions in the Apostolic Tradition. Ordination (cheirotonia) is for 
the clergy (kleros) in view of liturgical Service (10) - i.e., it is for bishops, pres- 
byters and deacons, who need this special bestowal of the Spirit to equip them 
for their particular ministries. On the othcr hand, those demonstrably endowed 
with other kinds of spiritual gifts - e.g., widows, virgins, readers, etc. - are simply 
instituted or installed (kathistasthai), this being sufficient for the recognition of 
the particular Service which they render within the community. Especially inter- 
esting in this connection is the Status of the confessor. The hand is not to be laid 
on him, since he "possesses the honor (time) of the presbyterate by virtue of his 
confession". (One may conjecture that "honor" here is to be understood not only 
in terms of respect and recognition but also a presbyter’s share in the church’s 
tithes and first-fruits, i.e., his "honorarium".) But if he has not been taken before 
the authorities or arrested or put into prison or condemned to some other 
punishment - i.e., if there is any doubt about the authenticity of his charism - "the 
hand should be laid on him for every order of which he is worthy". Discemment 
- presumably exercised by the bishop - is necessary. And in any case, "if he is in­
stituted as bishop, the hand should be laid on him" (9) - precisely because the 
bishop was responsible for maintaining the church’s diversity of charismata in 
unity and harmony and for expressing this unity in every aspect of the church’s 
life. (Cf. provisions concerning fasting: "Widows and virgins shall fast frequently 
and shall pray for the church; presbyters if they wish and laymen may fast 
likewise, but the bishop may fast only when all the people fast" [25].) Without 
episcopal ordination the confessor would lack the authority to bestow the Spirit 
on others which is characteristic of the bishop.

Still, as Faivre has demonstrated1'1, subsequent liturgico-canonical sources 
reveal some significant changes in the understanding of church order. At times, 
the accent remains on the diversity and complementarity of ministries, all in Ser­
vice of the local church. The fragmentary Apostolic Oturch Order, for example, 
describes the life of a small church, possibly Egyptian, around the year 300 A.D. 
In addition to the bishop, who is not yet a distant administrator but rather the 13 14

13 J. ZIZIOULAS, Being as Communion, Crestwood/NY 1985,199.
14 A. FAIVRE, Naissance d’une Hierarchie: Lcs Pr<5mieres etapes du cursus clerical
( = Thdologic Historique 40), Paris 1977.



155

immediate head of the community and the normal celebrant of its eucharistic 
liturgy, its personnel includc several presbyters, a reader, three deacons (men- 
tioned in that Order) and also three widows, "two to persevere in prayer for all 
who are in temptation and to receive revelations when such are needed; and one 
to help the women who are ill". Here there is no concentration of responsibility 
in the hands of a few full-time "professionals," no notion of "lower Orders" as 
stepping stones to "higher." Nothing, for example, suggests that this church’s 
three widows aspired to the presbyterate or episcopate. But in the third Century 
and increasingly in the fourth Century onward, there is a tendency to clericalize 
the diverse "service ministries" and States of life and to rank them hierarchically - 
a shift from a horizontal to a vertical conception of church order, as it were. 
The various ministries become a succession of grades through which one moves 
from "lower" to "higher", a cursus honorum analogous to that of the civil service. 
At the same time, there is a tendency to sacralize this clerical ordo, to interpret 
all ministry in cultic terms, and in turn to devalue or to ignore the ecclesiological 
significance of forms of Christian life and ministry that do not conform to this 

model.
Here it may be instructive to trace the application of the term "priest" to 

Christian ministers. As is well known, the New Testament uses the term sparing- 
ly, in reference to the temple cultus of the old covenant, in reference to Christ 
Himself (see especially Hebrews) and in reference to the Christian people of 
God (I Peter, Revelation). When the term does come to be applied to Christian 
ministers in the second and third centuries, it is the bishop who is thus 
identified. Only slowly does the vocabulary of priesthood come to be extended 
to the bishop’s colleagues in ministry. Presbyters, according to Cyprian, are "as- 
sociated with the bishop in the honor of priesthood" (Ep. 61:3); according to In­
nocent I (Ep. 25:3), they are "priests of the second degree"; and in the fifth 
Century Leo I attributes the "dignity of priestly office" even to deacons (Ep. 6:6). 
But in the West, by Carolingian times an important shift was taking place. 
"Priest" comes to refer to the presbyter as much as to the bishop, since he offers 
the sacrifice of the eucharist just as the bishop does. And by the beginning of the 
twelfth Century, the identification of priest with presbyter was complete. 
Priesthood comes to be defined chiefly in terms of certain autonomous powers 
given in ordination, above all the power to confect the body and blood of Christ 
in the eucharist. From this altered definition of priest and priesthood, several 
corollaries flowed. "Absolute ordination", i.e., ordination without reference to a



156

specific ministry and Community, becomes common. Theological speculation 
concerning priestly "character" proceeds without any significant reference to ec- 
clesial context. But perhaps most enduring have been consequences for the un- 
derstanding of episcopacy. If the power to confect the eucharist is the highest 
power and privilege of the priesthood, then the "fullness of priesthood" must 
belong to the presbyter. Episcopacy can only be understood as a dignitas in or- 
dine, involving jurisdiction, not as a distinct ordo with its own distinct charism, 
arising from sacramental ordination15 16. In effect, the bishop becomes a super­
priest, a priest with added jurisdiction, while the deacon becomes a sub-priest, 
an apprentice priest. Thus, for much of the Christian West, official ministry 
comes to be concentrated into a single, highly undiversified order, which Stands 
over against the vast mass of the laity, with any other expressions of ministry - 
any other charismata - effectively ignored'6.

These developments in the Latin West - sketched here in regrettably broad 
and unnuanced terms - have helped to mold the understanding and practice of 
the ordained ministry not only in the West but also among many Eastern 
Christians - witness the wording of the OCA Statute quoted earlicr, "the priests 
of each parish and an equal number of lay delegates". I have reviewed them not 
in order to criticize - others have done that often enough - but to place in shar- 
per relief certain distinctive aspects of the Byzantine understanding of ministry.

It must be acknowledged, first of all, that many of the tendencies which one 
may note in the West - clericalization, sacralization - were also present in 
Byzantium. Ties between bishop (as well as other clergy) and the local church 
weaken as transfer becomes common. The role of the laity of the local church in 
episcopal selection is effectively eliminated as the venue for election shifts to the 
provincial metropoüs or, in the case of metropolitans, to Constantinople, so that 
by the twelfth Century commentators take Laodicea canon 13, which prohibits 
committing elections to the ochlos, the "multitude" or "mob," as altogether ex- 
cluding lay participation. In effect, "mob" and "laity" have become synonyms. As 
for the clergy themselves, they are subject to their own disciplinary code as set

15 D.B. OSBORNE, Priesthood: A History of the Ordained Ministry in the Roman Catholic 
Church, New York/Mahwah 1988, provides a convenient populär survey of these and related deve­
lopments.

16 Cf. the trenchant comments of A. KAVANAGH, Christian Ministry and Ministries, in: An- 
glican Theological Review 66/supplementaiy series 9 (1984) 36-48.



157

forth, e.g., in titles 9 and 10 of the Nomocanon in Fourteen Titles. They are dis- 
tinguished from the laity by such external signs as clothing (cf. Trullo canon 27) 
and tonsure (cf. Trullo canon 21). Requirements conccrning life-style and 
Professional activity, which in many instances simply reflect the Ante-Nicene 
Church’s expectations for all Christians, now are regarded as peculiar to the 
clergy. This can bc seen, for example, in matters relating to marriage. As in- 
numerable sources attest, in the early Church a life of either consecrated 
celibacy or perpetual monogamy was considered the norm for every Christian. 
Now, however, as second and third marriages for laity are not only tolcrated but 
even given an ecclesiastical blessing, observance of this norm comes to be 
regarded as yet another sign of clerical distinctiveness. In addition, for reasons 
relating as much to economics and public policy as to theology, clerical Status 
acquires a permanence verging on indelibility - something not evident in earlier 
periods. Consider, for example, Novella 79 of Emperor Leo the Wise, which 
deals with the penalty to be imposed upon pricsts, deacons or subdeacons mar- 
rying after Ordination: Justinian had prescribed completely Stripping them of 
clerical Status and habit and returning them to lay life; but if a vessel once con­
secrated to God should not be given over to secular uses even if it has become 
useless for employment at the altar, how much more is this true for those who as 
clergy have been consecrated to God? Henceforth, therefore, their penalty will 
be merely exclusion from the rank which they held before their marriage, but 
they will not be altogether stripped of clerical Status and will be allowed to per­
form such church tasks as do not involve altar Service17. Leo’s theological 
rationale for abrogating the Justinianian legislation seems rather artificial. In 
fact he was motivated less by concern for the metaphysical implications of Or­

dination than by concern for assuring that offending clerics would not use illicit 
marriage as an easy way to return to secular life18. Nevertheless, this and other 
legislation reveals the extent to which the existence of a distmct clerical caste, set 
apart from the secular world even though beset by many of its failings, was simp­
ly taken for granted in Byzantium.

Such examples could be multiplied. As they suggest, in many respects con- 
ceptions concerning the ordained ministry and its relationship to the Church 
developed in very similar ways in East and West. Yet there are also certain dif- 
ferences which, though perhaps insignificant if taken individually, may indicate 
deeper differences of perception and ethos when taken collectively. For ex-

17 In P. NOAILLES/A. DAIN, Les Novelles de Lion VI le Sage, Paris 1944,270-273.
18 Thus B. Deutsch, Ecclesiastical Law in the Novels of Leo the Philosopher, in: The Jurist 21 

(1961) 141-149,311-361, at 326.



158

ample, various lines of demarcation - between clergy and laity, between major 
Orders and minor, between official ministries and States of life etc. - were drawn 
in different and more varied ways than in the West.

At first glance, of course, the canons, their commentators and the related 
liturgical texts make the matter appear quite simple. The most obvious distinc- 
tion is between klerikoi and laikoi, clergy and laity (see, for example, the typical 
formula in the canons of the Synod in Trullo for assigning punishments for of- 
fenses: "If he be a cleric, let him be deposed, but if a layman, let him be ex- 
communicated"19), and at times a tliird category is added to these, the asketai or 
monastics (cf. Laodicea 24). A second important line of demarcation falls within 
the ranks of the klerikoi, between hieratikoi or hieromenoi on the one hand and 
simple klerikoi on the other; between "those of the altar", hoi tou bematos, who 
receive their ministry through the cheirotonia of a bishop, and those whose mini- 
stry is outside the altar, hoi ektos tou bematos, who receivc their ministry through 
cheirothesia or indeed through the simple blessing (sphragis) of a bishop or, by 
delegation, of a chorepiskopos or hegoumen. The former category includes not 
only bishops, priests and deacons, as the fourth-century conciliar canons and 
other sources inherited from antiquity might suggest, but also subdeacons (cf. 
Trullo 6 and 15 and diverse other Byzantine canonical and liturgical sources). 
And as the liturgical and canonical evidence also indicates, this category would 
include deaconesses as well20 21. The latter category includes readers and (in prin- 
ciple at least) the diverse other "minor Orders" enumerated in the ancient canons 
(cantors, exorcists, door-keepers). As Dagron has observed, this distinction 
between those who have access to the altar and those who do not signifies more 
than just a liturgical detail: readers and other minor clerics were permitted to 
marry and also had greater access to lay professions and occupations than did 
the hieratikoi2''.

In fact the sociology of ecclesiastical life was far more complex than the 
canonists’ categorizations suggest. For example, the monastics by no means con-

19 Ei men klerikos eie, kathaireistho, ei de laikos, aphorizestha canon 67, cf. 5,47,50,51,55, 
56,59,62,77,79,80, 81,86, 88,97.

20 Cf. the structure for cheirotonia of the deaconess in the Barberini Euchologion as well as 
the many other sources analyzed by E. THEODOROU, in his articlc "Diakonissa", in: Threskeutiki 
kai Ethike Enkuklopaideia Th. 1 E, vol. 4 col. 1144-1151, and in many other of his works. It is unnc- 
ccssary to review the extensive modern discussion of this subject at this point. Certainly the scholarly 
consensus now would be that, in early Byzantium at least, the female diaconate had a sacramental 
nature.

21 G. DAGRON, Remarques sur le Statut des Clercs, in: Jahrbuch der Österreichischen By­
zantinistik 44 (1994) 33-48 at 34. To DAGRON’s presentation, this and the following paragraph are 
deeply indebted.



159

stituted a single, discreet entity. Baisamon might make a tripartite distinction 
between hieromenoi, klerikoi and asketai, the last receiving neither cheirotonia 
nor episcopal blessing but only monastic tonsure22. Yet even though monasticism 
began as a non-clerical movement, in Byzantine tirnes monks often enough were 
made readers or ordained as hieromonks or hierodeacons, and from the ninth 
Century onward they gradually achieved a veritable monopoly of the episcopacy, 
bringing to that office many monastic practices and aspirations. At the other end 
of the ecclesiastical establishment, the simple klerikoi included not only readers 
and others in "minor Orders" but also the holders of diverse ecclesiastical Offices, 
whose positions, like "minor Orders", were conferred by episcopal sphragis, and 
even lay employees on church payrolls23 24. As one source puts it, "not only those 
of the bema and those on the sacred catalog are called klerikoi, but also those 
who are inscribed in the registers of this church, even if they happen to be 
laikoi"2A. In a word, some of the laity were clergy. But so too were some of the 
clergy laity. A married priest, for example, might be called a hiereus laikos or 
kosmikos to distinguish him from a monastic25.

From the foregoing it is evident, at the very least, that the kinds of issues 
raised by the proposed OCA Statute amendment cannot be resolved simply by 
reference to the canons and Byzantine practice, for many of the ambiguities 
which we sense today were present in the past as well. It is also evident that the 
lines of demarcation within the Byzantine Church - the fault lines, if you will - 
were drawn somewhat differently than they were in the Latin West. Innumerable 
small differences - most notably in patterns of marriage or celibacy but also in 
such areas as styles of religious life and Organization of ecclesiastical administra- 
tion - reflect a significantly different religious ethos and sociology.

Another characteristic of the religious ethos of the Byzantine East has less 
to do with the external forms of the ordained ministry than with its inner mean- 
ing. I have already alluded developments in the West particularly from the 
twelfth Century onward. The earlier relation of ordained ministry to the Com­
munity fades; the pastoral leadership of the bishop increasingly comes to be seen

22 Commentaiy on Trullo canon 77.
23 See the fundamental stüdy of J. DARROUZES, Rech^rches sur les OFF1KIA de l’Bglise 

byzantine, Paris 1970.
24 L. BURGMANN, Palatium canonibus solutum: Vier Texte zum byzantinischen Kirchen- 

und Verfassungsrecht, Frankfurt am Main 1985,22, quoted by DAGRON, 35.
25 Cf. DAGRON, 35, and the literature cited in his n. 7.



160

in jurisdictional and institutional terms rather than in sacramental terms; mini- 
stry is increasingly identified with priesthood, but as priesthood of a particular 
kind, related primarily to the eucharist and to the sacred power required for its 
confection and only secondarily to the church community29. It might at first 
glance appear that a similar development occurred in the Byzantine East - wit- 
ness the efforts noted earlier to categorize ministry in terms of access to the 
altar. One might also note the relaxation of earlier restrictions on celebrating the 
eucharist and other sacraments in private domiciles26 27. Yet the eucharist itself 
was not separated from its ecclesial context, to become, for example, a kind of 
solitary devotional exercise for the priest, the focus of a peculiarly priestly 
spirituality. In addition, it was recognized that ministry - including priestly mini­
stry - was not limited to the altar.

For the Byzantine Church, the model for priestly ministry was that set forth 
by the Greek Fathers of the fourth Century, above all by the Three Hierarchs - 
Sts. Basil the Great, Gregory of Nazianzen and John Chrysostom - whose joint 
feastday became, as it were, the patronal feast of both pastors and theologians. 
Their point of departure, as Dani61ou has observed, was not the cultus or the 
notion of sacrifice but rather God’s plan for the salvation of humankind28. But 
the whole purpose of God’s plan, as St. Gregory of Nazianzen affirms, is the 
restoration of the divine image in man, and in this we here and now "are the 
ministers (hyperetai) and fellow-workers (synergoi) - all we who preside over 
others" (Apol. 26). The priest "restores the creature, he reveals the image, he 
works for the heavenly world and, greatest of all, he is a god who fashions gods" 
(Apol. 73). The priest is the instrument of God’s own work, the deification of 
man, yet in this he is synergos, collaborator with God. He participates in God’s 
plan for humankind, and in so doing he not only transforms but is himself trans- 
formed.

As Gregory of Nazianzen’s words suggest, the Eastern Church’s un- 
derstanding of priesthood is inseparable from its understanding of spirituality. In 
this perspective, priesthood is multifaceted but preeminently pastoral. Its object

26 This point has been argued most aggressively by E. SCHIIJ -EBBECKX, whose "Church 
with a Human Face" (New York 1983) continues to stir controversy within the Roman Catholic 
Church, but it also is acknowledged by such mainstream theologians as EJ. KILMARTIN, especially 
in his "Church, Eucharist and Priesthood" (New York, 1981) and Y. CONGAR, who öfters a conve- 
nicnt summary of his own devcloping understanding of ministiy in "My Pathfindings in the Thcology 
of the Laity and Ministries", in: The Jurist 32 (1972) 169-88.

27 See Novella 4 of Emperor Leo the Wise (ed. NOAILLES/DAIN, 20-25), which in effcct ab- 
rogates TniUo canon 59 and Laodicea canon 58.

28 DAN1ELOU, The Priestly Ministry in the Greek Fathers, in: The Sacrament of Holy Or­
ders, Collegevillc/MN 1962,116-126.



161

is to eure sin-sick souls and through diverse mcans - teaching, adraonition, per- 
suasion - to lead them into the transfigured life of the Kingdom. For its effective 
accomplishment, it is not enough to rely on institutional authority or certain 
powers given in ordination. Such ministry has a necessary charismatic element. It 
is inconceivable without reference to the Holy Spirit and the Spirit’s manifold 
gifts. The Church - and her ministry - therefore lives in a continuous state of 
epiklesis, of invocation of the Spirit, as so many modern Orthodox presentations 
of ecclesiology and sacramental theology have emphasized29. In this 
pneumatological perspective, priestly ministry is inseparable from the mystery of 
the Church itself, in which there is a diversity of spiritual gifts brought together 
in unity. It is perhaps no accident that, in the Greek East, Pentecost was a 
favored day for ordinations and thus for reflection on the nature of ordination30. 
Pentecost, the feast of the Church, and not Holy Thursday as later in the West, 
thus becomes the feast also of the priesthood.

In the Eastern understanding, then, priestly ministry necessarily has a 
charismatic aspect, but the same pentecostal Spirit who bestows the charisma of 
ordination on some bestows on others other charismata. Of course, the ordering 
charisma of the bishop might come into conflict, e.g., with the charismatic in- 
discipline of monastics. Byzantine church history is filled with examples which 
could illustrate this point. What is remarkable is not the fact of occasional con­
flict but that the institutional church did not lay claim to exclusive possession of 
spiritual gifts - or if it attempted to do so, it did not succeed. While the Spirit 
might sometimes be resisted by officialdom - witness the trials of St. Symeon the 
New Theologian at the hands of the patriarchal chancellor -, a "christomonistic" 
ecclesiology, which would emphasize the institution at the expense of the Spirit, 
was never successfully elaborated. Rather, in a milieu in which memory of 
iconoclasm and other officially sponsored heresies was kept ever alive, the offi- 
cial church itself had little choice but to pay homage to those who resisted 
authoritarian pressures in the name of the Spirit of truth.

This relative openness to spiritual gifts in the Byzantine East has had prac- 
tical consequences in at least two areas of church life, teaching and penitential 
discipline, as can be seen in the positions of didaskalos and pneumatikos respec- 
tively. From the bare text of the relevant canons, one might be tempted to con-

29 In addition to the many systematic presentations of J. ZIZIOULAS, see also B. BO- 
BRINSKOY, La Saint-Esprit dans la Liturgie, in: Studia Liturgica 1 (1962) 41-60, and: The Holy Spi­
rit. Life of the Church, in: Diakonia 6 (1971) 303-320.

30 Cf. J. LECUYER, The Mystciy of Pentecost and the Apostolic Mission of the Church, in: 
The Sacrament of Holy Orders, Collcgcville/MN 1962,131-162.



162

clude that the ministry of public teaching and preaching was closed to the laity 
and indeed limited to the bishop. Trullo canon 64 declares that "it is not fitting 
for a layman to dispute or teach publicly, thus claiming for himself authority to 
teach, but he should yield to the order appointed by the Lord, and open his ears 
to those who have received the grace to teach Who has received this grace? 
According to Trullo canon 19, "it behooves those who preside over the churches 
[the proestotes, in this context meaning the bishops] ... to teach all the clergy and 
people words of piety, gathering out of Holy Scripture meditations and 
determinations of the truth, not going beyond the limits now fixed nor varying 
from the tradition of the God-bearing fathers.... For through the doctrine of the 
aforementioned fathers, the people, coming to the knowledge of what is good 
and desirable as well as what is useless and to be rejected, will transform their 
lives for the better and not be led by ignorance ...".

In interpreting these canons, Baisamon notes acerbically how many clerics 
and monastics had written or spoken inaccurately in the course of the doctrinal 
controversies of the day, and he declares that "only the bishops and those whom 
they designate for this purpose may instruct the people of God and expound the 
dogmas of the Most Holy Spirit" (Commentary on Trullo canon 64). "And those 
whom they designate": in fact this phrase does not occur in the relevant canons, 
but in Constantinople in Balsamon’s day the position of the didaskalos was well- 
established. Distinguished by their virtuous life and teaching ability, the didas- 
kaloi were expected to convey to people the principles of orthodox dogma and 
decent conduct31. Named to their position by the patriarch and rather hand- 
somely remunerated by the emperor, they served at the pleasure of the 
patriarch, and their mandate to teach expired with his death. While there was an 
evident preference for prcsbytCT-didaskaloi, not only other clerics but also 
monks and laymen could be named to this Charge. The institution is noteworthy 
for several reasons. Rather like the confessors in the age of Hippolytus, the 
didaskaloi - be they clerics or lay - have a manifest spiritual gift; it is not appoint- 
ment or Ordination that has given them their teaching ability, but knowledge of 
the true faith and love of virtue. But ultimate authority for discerning the 
authenticity of this gift and for authorizing its public use lies with the bishop. 
And whether it is the bishop teaching personally or the didaskalos teaching at 
his designation, the criterion for this teaching remains the same: It must conform

31 Cf. P. GAUTIER, L’ddit d'AIexis Ier Comndnc sur Ia riSformc du clergd, in: Revue des Etu- 
des Byzantincs 31 (1973) 165-201 at 190-193, and J. DARROUZES, Rech<frches sur les OFFIKIA.



163

to the tradition of (he fathers so that "the people, coming to the knowledge of 
what is good and desirable ... will transform their lives for the better".

In certain respects the position of the pneumatikos in Byzantium was 
siinilar to that of the didaskalos. Like the teaching of the didaskalos, the spiritual 
guidance offered by the pneumatikos had as its goal the "transformation of lives 
for the better'1. He was the experienced physician of souls whose God-given 
knowledge of the human condition enabled him to heal - and not simply absolve 
by a juridical act - the sin-sick souls who came to him. He was the one capable 
of restoring the divine image within the sinner through application of the ap- 
propriate spiritual medicines. In Byzantium those deemed to have such qualities 
- those with this spiritual gift - were almost exclusively monks. Thus the author of 
the Letter on Confession, probably St. Symeon the New Theologian, can assert, 
"Our Lord Jesus Christ has sent prophets, apostles, bishops and priests for 
teaching of spiritual doctrine, and monks for receiving the confession of sin- 
ners"32. And of course not all monks having such qualities were ordained. 
Canonists like Baisamon and Nicephorus the Chartophylax combated the notion 
that unordained monks could receive confessions33, and their position prevailed: 
Those receiving confessions had to be hieromonks with an appropriate entalma, 
or letter of appointment, from the bishop. But with them as with the didaskaloi, 
episcopal appointment recognized and authorized the use of their spiritual gifts; 
it did not create them.

The Byzantine tradition insists upon the Church’s need for a ministry of 
oversight, order and unity - the ministry preeminently of the bishop but which 
the presbyter shares and the deacon assists. This ministry is understood to be 
truly a gift of the Spirit and not just part of a superimposed administrative struc- 
ture. But the Byzantine tradition also recognizes that within the one body of 
Christ there are diverse other gifts, distributed by one and the same Spirit. The 
Church needs the coherence provided by the former but also the vitality

32 PG 88,1920.
33 Baisamon, On Carthagc canon 6 (PG 138, 42), and Rcsp. 19 to Mark of Alexandria (PG 

138, 972); Nicephorus, Leiters to Monk Theodosius of Corinth (PG 100, 1061-68); Simeon of Thcs- 
salonica, Resp. 13 to Gabriel of Pentapolis (PG 155, 864). See also the analysis of these texts in J. 
HÖRMANN, Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht, Donauwörth 1913, 283-93. Cf. also my 
articlc on "The Value of the Church’s Disciplinary Rule with Rcspect to Salvation in the Oriental 
Tradition", in: R. COPl’OLA (cd,), Atti del Congresso Intemazionalc/Incontro fra Canoni d’Orien- 
te e d’Occidente, Bari 1994,245-274.



164

provided by the latter. Yet as examples from every period of church history 
could illustrate, a proper balance is difficult to achieve. If the Byzantine Church 
did at times succeed in achieving this balance, this is because it never lost sight 
of the vital link between ecclesiology and spirituality. The ministry whether of 
the bishop or the pneumatikos, the deacon or the didaskalos had the same aim: 
the "transformation of lives for the better", the dcification of the human person 
through communion with the triune God.



THE ORDAINED MINISTRY: BISHOPS, PRESBYTERS, DEACONS 
A ROMAN CATHOLIC PERSPECTIVE*

165

Francis G. M o r r i s e y, Ottawa

Introduction

There are many ways of approaching the subject. We could look at factual 
situations and then proceed to elaborate a general doctrinal and legal theory 
relating to the theme, or we could present such a theory and see whether it real- 
ly applies to present situations. However, since I am neither a theologian nor a 
sociologist, I have decided to limit my thoughts to a canonical perspective and 
simply present the principal contents of the current legislation. Obviously, this 
presupposes a number of doctrinal principles that have to be kept in mind when 
interpreting the canons, but it also calls for relevancy in the application of the 
canonical norms.

For this reason, I intend to divide my comments into four parts. The first 
will recall some fundamental Roman Catholic teachings on the ordained mini- 
stry; the second will look at the requirements for ordination; thirdly, some ques- 
tions of practical import will be addressed, and then we shall take a look toward 
the future.

However, one preliminary point should be made very clear right from the 
beginning, and this concerns the use of the term "Roman Catholic". This expres- 
sion could mean Latin-rite Catholics, or Catholics who are in communion with 
Rome. After checking with the Organizers of this Congress, it was agreed that 
for the purposes of this presentation, the term "Roman Catholic" would apply 
both to the Latin Church and to the Eastern Churches in communion with 
Rome. It is quite possible that other Speakers will use the term in a different 
meaning, and so I just wanted to make this point clear.

I. Catholic teaching on the ordained ministry 

1. Doctrinal principles

Fortunately, for our purposes, the Church’s teaching on ministry has been 
clearly expressed in the documents of Vatican II and in subsequent texts. From a



166

study of these documents, I believe that we could state that the fundamental In­
tuition of Vatican II in relation to ordained ministry - whether that of deacon, 
priest or bishop - is its apostolicity or apostolic institution. This intuition, 
however, must not be taken in isolation. In fact, when placed in parallel with the 
renewed teachings on the place of the laity and on the dignity of baptism, it bec- 
omes easier to see how we can distinguish clearly between the mission of the 
large number of lay persons presently involved in various forms of ministry in the 
Church, and the special place of ordained ministry within the ecclesial Com­

munity.
As Father Gustave Martelet has carefully noted, the fact that ordained 

ministry is apostolic is not absolutely of the very nature of the ministry, but 
rather the result of the prophetic intervention of Christ himself1. For, as St. Paul 
teils us when speaking of his own apostolic ministry, "nobody can lay down any 
other foundation than the one which is there already, namely Jesus Christ" (1 
Cor 3:11). Thus, it follows that any consideration of the ordained ministry must 
find its source in the person and ministry of Jesus Christ - priest, prophet and 
king - and not primarily in legal structures which came into existence at some 
later date.

In reference to the priesthood, as distinct from the diaconate, the letter to 
the Hebrews gives us ample evidence of the continuation of the priesthood of 
Christ in the line of the priesthood of old; but it also shows how Christ renewed 
the priesthood. No longer is it based on physical filiation, as was the case for the 
Levites (Heb 7:20), but on choice by Christ. "You did not choose me, no I chose 
you". Nevertheless, this choice presupposes our humanity. It is not angels or 
other spiritual creatures who are chosen for ordained ministry.

Indeed, Christ’s sacrifice on Calvary would have no priestly meaning were 
it not for the fact that He is Son and that He assumed our humanity, or - to 
quote the fourth canon of the second Council of Constantinople - that he exists 
in his composed hypostasis, which enables Hirn to live His life as Son through 
our humanity, and to live our humanity through His mystery as Son1 2. But the 
sacrifice, and the very mission of Christ, did not stop on Calvary. The spiritual 
transmission of Christ’s three titles - priest, prophet and king - to all the mem- 
bers of his Body and their ministerial communion with the Apostles, is not simp-

1 See G. MARTELET, Lcs implications mutuelles de la thdologie et du ministere dans la pra- 
tique pastorale de Vatican II & nos jours, in: Documents Episcopat. Bulletin du secrdtariat de la con- 
fdrcncc des dvdques de France, No. 12, July-August, 1993, 11. We shall make abundant use of this 
study in the first part of this papcr.

2 See DENZINGER-SCHÖNMETZER, Enchiridion symbolorum definitionum et declaratio- 
num de rebus fidei et morum, cd. 34, Rome 1967,145-146.



167

ly a title of grandeur, or a legislative norm; rather, it is something which trans- 
forms us into a new being, a new creation, through the Holy Spirit. The priestly 
people comes about through personal adhesion to Christ in His Body which is 
the Church (see 1 Pet, 2:4-5).

The priestly people finds its highest expression in the Eucharistie sacrifice, 
because it is there that the Church can offer itself in Christ’s sacrifice for His 
people and at the same time have its source of continued growth. The common 
priesthood of all the Faithful finds its public expression in the Eucharist, and its 
existential expression in the life of each Christian.

However, it is important ol keep in mind that the priesthood in the 
Catholic tradition is not seen only in terms of the Eucharist. The priest is also a 
builder of Community. This latter points will influence in a particular way the 
canons relating to the ordained ministry in the Catholic Church.

Within this context, we can ask ourselves how the ordained ministry, and 
more particularly, the ministerial priesthood (presbyters and bishops), finds its 
place at the Service of each Christian whose personal dignity and threefold mis- 
sion of prophet, priest and king has been inherited from Christ himself. The Ser­
vice consists primarily in leading others to Christ through the Eucharist and the 
other means of sanctification, but also includes building up the Christian Com­
munity. I believe we can say that the Cathohe position is that ordained ministry 
is a necessary component in the transmission of the mystery of Christ to the 
faithful. The revelation of Christ’s reign has not been presented as a way, a truth 
and a life, but rather as the way, the truth, and the life. There is no way we can 
sidestep this fundamental truth of faith. The ordained are specifically entrusted 
with presenting the way.

It would have been very consoling had Christ Himself remained physically 
with us to present the mystery of salvation personally to each one. But such was 
not part of the divine plan. Indeed, for Christ to have remained physically 
present indefinitely after His Resurrection, would have been contrary to the 
Iegitimate order which conditions any form of insertion in the world. Rather, it is 
the Holy Spirit, the soul of the Church, who perpetuates this presence. 
Nevertheless, the action of the Holy Spirit whereby Christ’s spiritual presence is 
perpetuated is, as it were, incognito; indeed, the Holy Spirit could not act as if 
Christ had not come among us. What Christ can no longer do directly on earth 
by Himself for us, He doe? by the Holy Spirit through others. These others as- 
sume, as it were, what we could call the identity of the Lord and become essen­
tial servants of the message.



168

Obviously, within the context, there is a place for what could be called a 
diaconal ministry: through the action of the Holy Spirit, to proclaim the truth, to 
coramunicate life, to make Christ’s teachings and example known. Christ did not 
leave us orphans (Jn 14:18). His ministry is self-perpetuating in the sense that 
those who are charged with these diaconal functions are, in turn, mortal beings. 
Nevertheless, the proclamation will continue to the end of time. Through the 
continuous Intervention of the Holy Spirit, we can say that the ministry is or- 
dained to the Service of Christ, and to the Service of those to whom Christ has 
been given.

Where does priestly and episcopal ministry fit within this overall plan? 
Vatican II did not address in detail the question of the relationship between the 
existence of the People of God (LG, chap. II) and the hierarchical ministry (LG, 
chap. III ) in the Church. This is taken as a fact, but is not justified as a right. 
We can state, I believe, that the relationship between the personal mystery of 
Christ (through the Holy Spirit) and the ordained presbyteral ministry is a 
neccssary facet of the whole Christological mystery. We must recognize that m- 
deed nothing takes place in the spiritual history of the Church without the active 
and indispensable personal presence of the Holy Spirit, who is one with the 
Father and with Christ.

In the early Christian communities, the laying on of hands was the basis for 
the apostolic authenticity of the deacons and priests and of the communities 
themselves. There is, however, a particular priestly dimension to the presbyteral 
ministry which flows from the laying on of hands and which finds its expression 
in the Eucharist. How can a human person give to another the life of the Son of 
God in the flesh? This takes place at the table of the Lord, where the cup is a 
cup of blessings, and the bread, communion with the Body of Christ (cf. 1 Co 
10:16-17). Christ really gives Himself to others at His table; this is the power that 
no person can appropriate unto himself. The effective presence of Christ at the 
table comes into being through the action of the one who has been set aside for 
this purpose. The priestly ministry allows the priestly sacrifice of Christ to be ex- 
pressed visibly in the community which is His Body. It is this ministry which al­
lows the faithful, exercising their common priesthood, to enter into the depths of 
Christ’s priesthood. The priestly ministry allows Christ’s actions to be received; 
otherwise, in the plan of salvation, the spiritual priesthood of the community 
would not be effective. The gradual discovery of the implications of the 
Eucharist in the life of Christians has, at the same time, enabled us to see how



169

the Holy Spirit’s mission of communicating the truth cornes from the glory of the 
Lord (cf. Jn 13:13-15). Only Christ can give Himself to the community, only He 
has the power to do so. Using the ordained ministry, which is based upon that of 
the Apostles, Christ does not cut the priest off from the community of the bap- 
tized, but adds a new title for the building up of the community.

Communion with Christ is realized not only in the Eucharist, but also in the 
existence of Christians who, by their life and example, lead others to see how 
personal adhesion to Christ is necessary as the community is strengthened. The 
baptized person is able to offer him or herseif to Christ, but the priest has the 
particular role of symbolizing the Head, who is the Lord Jesus Christ. To forget 
this would lead us to interminable squabbles and misunderstandings. It would 
risk seeing everything simply in the perspective of power or control. We are not 
speaking of personal competence or learning. Rather, we are referring to a state 
that has been determined by Christ personally.

For this reason, the priest’s role is not limited to presiding the Eucharist. 
He has to assume other prophetic, priestly and royal functions within the com­
munity. To overlook this, would lead to the eventual alienation of Christian 
identity because the priest would become identified solely with the Eucharist. 
The Conciliar decrec, Presbyterorum ordinis, on the life and ministry of priests, 
sums up this teaching in a few short words: "By sacred Ordination and by the 
mission they receive from their bishops, priests are promoted to the Service of 
Christ, the Teacher, the Priest, and the King. They share in His ministry of un- 
ceasingly building up the Church on earth into the People of God, the Body of 
Christ, and the Temple of the Holy Spirit" (PO, 1). The Constitution Lumen 
gentium expresses the same thought, but in slightly different terms: "For the 
nurturing and constant growth of the People of God, Christ the Lord institutcd 
in His Church a variety of ministries, which work for the good of the whole body. 
For those ministers who are endowed with sacred power are servants of their 
brethren, so that all who are of the People of God, and therefore enjoy a true 
Christian dignity, can work toward a common goal freely and in an orderly way, 
and arrive at Salvation" (LG, 18).

The 1971 Synod of Bishops, when discussing the ministerial priesthood, 
repeated the conciliar teachings and focussed on the role of the priest in the on- 
going life of the Church. The Synod brought out clearly the Apostolic links 
between Christ and the priesthood: "It is clear from the New Testament writings 
that an apostle and a community of faithful, united with one another by a mutual



170

link under Christ the Head and the influence of His Spirit, are the proper ele- 
ments of the Church’s inalicnable structure. In fact, the 12 Apostles exercised 
their mission and functions, and they not only had various helpers in their mini- 
stry, bul, in order that the ministry entrusted to them might be carried on after 
their death, they also bequeathed a legacy to their immediate co-workers - the 
task of consolidating and completing the work they themselves had begun. The 
Apostles gave them the task of attending to the whole flock, in which the Holy 
Spirit had placed them to nourish God’s Church. Thus the Apostles appointed 
such men and then gave them the order that, on their decease, other approved 
men should take up their ministry"3 4.

One additional text, this time from Pope Paul VI, can set the base for an 
examination of certain points of the subsequent legislation eventually promul- 
gated by Pope John Paul II and encapsulating the conciliar and synodal doc- 
trinal principles: "We must search for the defmition of the priest’s identity in the 
thought of Christ. Only faith can teil us who we are and what we should be. [...] 
In the thought of Jesus there is still another essential characteristic [the first 
ones were: being called, and then, being a disciple] needed for our identity. It is 
the fact that He has promoted us from disciples to apostles. [...] What does 
’Apostle’ mean? It means ’one who is sent’. Sent by whom? And sent to whom? 
Jesus Himself gives us the answer to both these questions on the evening of His 
Resurrection: ’As the Father has sent me, even so I send you’. Think of it. Here 
is something that leaves us really amazed. Where does my priesthood come from 
and where does it lead? What eise is it but a channel of divine life, serving, by an 
extension of the saving mission of Christ, God and Man, to communicate the 
divine mysteries to mankind?"''

This teaching was re-echoed by Pope John Paul II in the Apostolic exhorta- 
tion, Pastores dabo vobis, on the formation of priests. Speaking at length on the 
theme of apostolicity of ministry and Union with the People of God, the Holy 
Father writes: "Jesus [...] establishcd a close relationship between the ministry 
entrusted to the apostles and his own mission: ’He who receives you receives me, 
and he who receives me receives him who sent me’ (Mt 10: 40). [...] And so the 
apostles, not by any special merit of their own, but only through a gratuitous 
participation in the grace of Christ, prolong throughout history to the end of 
time the same mission of Jesus on behalf of humanity. The sign and presupposi-

3 SYNOD OF BISHOPS, 1971, The Ministerial Priesthood, No. 4, in: The Pope Spcaks, 16 
(1971-1972) 364, quoting in part from LG, 20.

4 Pope PAUL VI, Defining the Rolc of the Priest, Allocution of February 17, 1972, in: The 
Pope Spcaks 17 (1972-1973) 58; 59; 62.



171

tion of the authenticity and fruitfulness of this mission is the apostles’ unity with 
Jesus and, in him, with one another and with the Father. [...] Priests are called to 
prolong the presence of Christ, the one high priest, embodying his way of life 
and making him visible in the midst of the flock entrusted to their care. [...] The 
ordained priesthood ought not to be thought of as existing prior to the church, 
because it is totally at the Service of the church. Nor should it be considered as 
posterior to the ecclesial community, as if the church could be imagined as al- 
ready established without this priesthood1'5.

2. Legislative applications of the doctrinal principles

In this perspective, and more particularly in that of building up the com­
munity, we can now turn to certain clements of the revised canonical legislation 
for the Latin and the Eastern Churches to see how these doctrinal principles 
have been applied. C. 1008 of the CIC rcads as follows: "By divine institution 
some among Christ’s faithful are, through the sacrament of order, marked with 
an indelible character and are thus constituted sacred ministers; thereby they are 
consecrated and deputed so that, each according to his own grade, they fulfill, in 
the person of Christ the Head, the Offices of teaching, sanctifying and ruling, and 
so they nourish the people of God". C. 743 of the Eastern Code makes a more 
direct reference to the apostolic character of Orders: 'Through sacramental Or­
dination celebrated by a bishop in virtue of the working of the Holy Spirit, 
sacred ministers are constituted, who are endowed with the function and power 
the Lord granted to his apostles, and in varying degrees share in the proclama- 
tion of the gospel, shepherding and sanctifying the people of God". These two 
general Statements are followed by a number of canons which outline in very 
specific terms, at times, the requirements for Ordination. Some of these require- 
ments are positive in nature, others negative. We shall now examine some of the 
more significant ones.

5 JOHN PAUL II, Apostolic Exhortation Pastores dabo vobis, April 7, 1992, in: Origins 21 
(1991-1992) 725, passim.



172

II. The requirements for Ordination 

I. The rights ofthe Church

The Latin Code of Canon Law notes that "it is the duty and the proper and 
exclusive right of the Church to train those who are deputed to sacred ministry” 
(c. 232). C. 328 of the Eastern Code has a somewhat rather similar Provision. 
This right is exercised through the Church’s hierarchical leaders (see CIC, c. 241 
§ 1). It is important to note, however, that the legislation does not recognize a 
right to ordination to diaconate - the first of the Orders; the call to Orders flows 
from a choice, not from a right. The Latin Code has a prescription to the effect 
that if a deacon was ordained in view of the priesthood, he cannot be prevented 
access to priesthood except for a recognized canonical reason, and even then he 
has the right of recourse (CIC, c. 1030). Indeed, even after ordination, the Latin 
Code does not recognize any right to exercise ministry; this is distinct from or­
dination. The Eastern Code, however, does recognise such a right (c. 371 §1), 
provided the requirements of law are fulfilled.

We have recently witnessed a number of instances where persons who have 
been rejected by seminaries for various reasons, have had recourse to the civil 
courts asking for an order to bc given that they be ordained. This has been the 
case particularly when those who suffer from some form of physical handicap 
that would make it impossible, or at least very difficult, for them to exercise the 
ministry fittingly, have wanted to be ordained. In another type of case, four 
women recently took their Bishop to civil court to have their so-called "right" to 
ordination recognized. However, to date, the courts in Canada and the USA 
have been of the opinion that this is an internal matter and that only the Church 
can decide who it is to ordain. Nevertheless, one of the arguments brought for- 
ward by those who seek a civil injunction is that the Church has a special tax- 
exempt Status and therefore is subject to all applicable civil legislation relating to 
discrimination, and so forth. It will be important to make certain that any case of 
rejection or non-acceptance will be based on objective criteria. and not just on 
feelings or other undocumented facts.

2. The place for formation and the basic Programme

A second point. By tradition, dating from the time of the Council of Trent, 
the seminary has been a privileged place of formation of future clerics. This is 
noted in c. 328 CCEO: the Obligation of the Church to train its ministers "is



173

particularly and more diligently fulfilled through the erection and governing of 
seminaries". C. 235 of the Latin Code provides that in certain circumstances, a 
candidate may lawfully reside outside the seminary. This would be especially 
true in the case of married deacons. C. 344 § 4 CCEO provides indirectly for 
special institutes distinct from a seminary for those who are more advanced in 
age8.

Each Conference of Bishops in the Latin Church is to have its own 
Programme of priestly formation, approved by the Holy See (c. 242). C. 330 of 
the Eastern Code allows for more flexibility in this regard, becausc of differing 
political and social situations. It leaves the matter to the Synod of Bishops. 
Likewise, the law provides that the Eastern Catholic Churches outside the ter­
ritory of the Church, can agree to observe a common programme of formation 
for all candidates to priesthood, even for those of various rites (CCEO, c. 330 § 

2).

3. Dimissorial letters

No one can be ordained without the proper dimissorial letter (CIC, c. 1015; 
CCEO, c. 747). This is to prevent the Ordination of persons who have not com- 
pletcd the prescribed course of study or who have not been found worthy of Or­

dination. Delicate situations have arisen recently when titular Eastern bishops in 
areas where their Church has not been given sui iuris Status have proceeded to 
ordain candidates without the proper dimissorials from the Latin bishops to 
whom the candidates were subject. In the end, everyone suffers because of the 
lack of observance of the legislation.

4. Qualities of the person being ordained

Both Codes speak of a man being ordained (CIC, c. 1024; CCEO, c. 754). 
But in addition to such physical qualifications, the legislation also calls for a 
number of proper attributes, such as due freedom, age, sound faith, good 
reputation, moral probity, proven virtue and other physical and psychological 
qualities appropriate to the order to be received (see CIC, c. 1029; CCEO, c. 
758). The Eastern legislation also has prescriptions relating to the ordination of 
married men to the priesthood (CCEO, c. 758 § 3). These are not found in the 6

6 This issue is also addressed by Pope JOHN PAUL II in Pastores dabo vobis, Nos. 60-62, in: 
Origins 21 (1991-1992) 746-748.



174

Latin legislation, although there are some norms regarding married deacons. 
Nevertheless, the presence of more and more married priests in the Latin 
Church will eventually call for revised legislation, particularly in regard to the 
types of ministry that can be carried out by these priests.

5. Impediments and irregularities

In addition to these positive qualities, both laws have extensive lists of im- 
pediments and irregularities. While the impediments are usually temporary in 
nature, the irregularities are more permanent. For the Eastem Churches, the 
legislation makes no direct distinction between an impediment and an ir- 

regularity.
Among the impediments to Orders in the Latin Church, we can mention 

three: the fact of having a wife (unless destined for the permanent diaconate), 
exercising forbidden civil offices, and being a neophyte (CIC, c. 1042).

The irregularities are more delicate and painful to deal with. Some concern 
the reception of Orders; others, the exercise of Orders already received. In 
either case, they have been instituted to protect the dignity of the clergy and of 
the clerical state itself, and thus must be carefully observed. Among the more 
common ones we could mention: a person who labours under psychological 
defect; a person who has committed the delict of apostasy, heresy or schism; a 
person who has attempted marriage when already bound by a marriage bond, or 
by Orders, or by a perpetual vow of chastity, or who attempts marriage with a 
woman bound by marriage, or by a similar vow. Probably, however, the most 
delicate one in today’s context, is the irregularity (or impediment) arising from 
procured abortion or direct cooperation in an abortion. It is not uncommon for 
persons who have been away from religious practice for some time to wish now 
to receive Orders. For, after undergoing a conversion experience, they feel 
called to ministerial Service. However, it happens that during their youth they 
found themselves involved in cases of unexpected pregnancy, leading to the 
tragedy of an abortion. Becausc of the strong stand that the Catholic Church has 
taken on the abortion issue, it is not surprising to note that the legislation in both 
Codes is very stringent when it comes to dispensing from the irregularity caused 
by being a positive cooperator in an abortion. CCEO, c. 676 § 2, reserves this to 
the Patriarch or to the Apostolic See; c. 768 § 2, even notes that for validity the 
number of cases must be specifically mentioned. The Latin Code (c. 1047 § 2,2°) 
reserves such dispensations to the Apostolic See. However, there is a problem 
relating to the wording of this canon: the text refers to a delict. If, in fact, there



175

had been no delict in the canonical sense of the term (full knowledge and con­
sent), it can be asked whether a diocesan bishop could not dispense from the 
possible irregularity without direct reference to the Holy See. The Oriental 
Code, in c. 763, 2°, also speaks of a crime. But when is there truly the crime that 
givcs rise to the irregularity or impediment? The jury is still out on this technical 
legal question.

In recent years, there has been much discussion about applying the ir­
regularity (or impediment) of psychological defect to a cleric who had been in- 
volved in cases of sexual abuse of minors. It now seems clear that the intent of 
the canon was not to cover such situations. A literal rcading of c. 1041,1° speaks 
of being able to carry out the liturgical Services "properly" ("rite"); a parallel 
canon is c. 1044 § 2,2°. The canons do not speak of offenses having been com- 
mitted which would indicate that the cleric in question is in need of psychologi­
cal or even psychiatric assistance7. C. 762 § 1,1° of the Eastern Code uses the 
same words8.

These restrictions apply to all Orders - diaconate, priesthood, episcopate - 
but, obviously, they take on even greater importance with the higher degrees of 
Orders.

6. Other qualities for ordination

Those who have worked in seminaries or in institutions involved in the 
preparation and training of future clerics realize the importance of having 
qualified clerics to serve the Church. It is not ahvays an easy matter to give judg- 
ment on the suitability of a candidate, but, because of the fact that the priest is 
to act "in persona Christi", the Standards cannot be too high, no matter how 
short a diocese or eparchy is of clerics. In addition to the juridical prescriptions 
relating to the selection of candidates for Orders, there are a number of other 
practical questions that arise today, without direct reference to the legislation it- 
self. We can now look at some of these.

7 See W.H. WOESTMAN, Restricting the Right to Celebrate the Eucharist, in: Studia canoni- 
ca 29 (1995) 155-178.

8 It could be noted in passipg that the Apostolic Signatura, in a decision of October 31, 1992 
(Prot. No. 22571/91 CA) stated that there is no relationship between a crime and an irregularity, and 
that it is not up to the bishop to legislate regarding such an irregularity. "Impedimentum de quo in 
can. 1044, par. 2 2° nullam relationem habet cum delicto, neque ab Episcopo statuitur sed ab ipsa 
lege".



176

III. Particular questions ofpractical interest

These are a certain number of practical questions which affect the life and 
ministry of clerics today. While they are not related to the essence of Orders, 
they have taken on special juridical significance because of current debates 
relating to the existence and strength of the Christian community. We shall refer 
to thrce of these issues.

1. Deaconesses and women in ordained ministry

The Holy See has clearly statcd its position in regard to the Ordination of 
women to the priesthood and to the episcopate. The Apostolic letter Ordinatio 
sacerdotalis9 10 11 of May 22, 1994, which followed upon the declaration of the Con- 
gregation for the Doctrine of the Faith, Inter insigniores'0, of October 15, 1976, 
has left no doubt as to the Holy Father’s position in this regard.

However, neither document touches upon the question of the Ordination of 
women to the diaconate. Indeed, in the Vatican document accompanying Inter 
insigniores, specific reference was made to this question. "This hesitancy [about 
the theological note of the teaching] stemmed from the knowledge that in the 
past there had been deaconesses: had they received true sacramental Ordina­
tion? This problem has been brought up again very recently. It was by no means 
unknown to the 17th and 18th Century theologians, who had an excellent 
knowledge of the history of literature. In any case, it is a question that must be 
taken up fully by direct study of the texts, without preconceived ideas; hence the 
Sacred Congregation for the Doctrine of the Faith had jiidged that it should be 
kept for the future and not touched upon in the present document".

Pope John Paul II’s Apostolic letter makes no reference to this issue. 
However, Cardinal C. Martini, of Milan, called recently (March 12,1995) for the 
question of women deacons to be carcfully examined11. At the present time, it 
does not seem as though the issue will be given further immediate attention.

9 Scc La Documcntation catholiquc 91 (1994) 5S1-S52. See also Origins 25 (1995-1996), 401,
403.

10 S.C.D.F., Declaration Women in the Ministerial Priesthood, October 15,1976, in: Origins 6 
(1976-1977)517-524.

11 Scc "On File”, in: Origins 24 (1995-1995) 658.



177

2. Clerical celibacy

The Latin Church teaching on clerical celibacy has been consistent 
throughout many centuries. Even though there was some agitation immediately 
after Vatican II to have the issue reconsidered, Pope Paul VI, in the Encyclical 
letter Sacerdotalis caelibatus, June 24, 1967, reaffirmed the traditional teaching 
and legislation on celibacy12. "We consider that the present law of celibacy 
should today continue to be linked to the ecclesiastical ministry. This law should 
support the minister in his exclusive, definitive and total choice of the unique 
and supreme love of Christ; it should uphold him in the entire dedication of 
himself to the public worship of God and to the Service of the Church; it should 
distinguish his state of life both among the faithful and in the world at large"13.

He did, however, during his pontificatc, provide for two notable exceptions. 
The first was the restoration of the permanent diaconate to which married men 
could be admitted14. The second was addressed explicitly in the encyclical: "A 
study may be allowed of the particular circumstances of married sacred mini- 
stcrs of Churches or other Christian communities separated from the Catholic 
communion, and of the possibility of admitting to priestly functions those who 
dcsire to adhere to the fullness of this communion and to continue to exercise 
the sacred ministry. The circumstances must be such, however, as not to 
prejudice the existing discipline regarding celibacy1'15 16.

Pope John Paul II has consistently returned to this theme in his teachings. 
Among the most recent treatises on the theme, we could mention the Apostolic 
exhortation, Pastores dabo vobis, on the formation of priests (released April 7, 
1992)18. However, at the same time, he has been very responsive to the calls of 
ministers of other Churches or ecclesial communities who wished to come into 
full communion with the Catholic Church and to exercise priestly functions. This 
has been especially so in England where, in recent months, a number of 
Anglican priests were received into full communion and ordained to the 
priesthood in the Roman Catholic Church. The case that received the most 
Publicity was probably that of Bishop Graham Leonard, retired Anglican bishop

12 See PAUL VI, Encyclical letter Sacerdotalis coaelibatus, June 24,1967, in: The Pope Spe- 
aks 12 (1967) 291-319.

13 Ibid., par. 14,295.
14 See PAUL VI, Motu proprio Sacrum diaconatus ordinem, June 18,1967, in: The Pope Spc- 

aks 16 (1967) 237-243.
15 PAUL VI, Sacerdotalis coelibatus, No. 42,303-304.
16 JOHN PAUL II, Apostolic Exhortation Pastores dabo vobis, in: Ormns 21 (1991-19921 

717; 719-759, esp. 738-739.



178

of London, who was conditionally ordained a priest. Cardinal Basil Hume ex- 
plaincd some of the accompanying circumstances: "Whilc firmly restating the 
judgment of Apostolicac Curae that Anglican Ordination is invalid, the Catholic 
Church takes account of the involvement, in some Anglican episcopal ordina- 
tions, of bishops of the Old Catholic Church of the Union of Utrecht who are 
validly ordained. ln particular and probably rare cascs the authorities in Rome 
may judge that there is a ’prudent doubt’ concerning the invalidity of priestly Or­

dination receivcd by an individual Anglican minister ordained in this line of suc- 
cession. There are many complex factors which would need to be verified in 
each case”'7.

At tbe same time, Cardinal Hume raised another delicate issue: "An ex- 
change of letters betwecn the president of the then-Sccretariate for Christian 
Unity (July 13, 1985) and the two presidents of the sccond Anglican-Roman 
Catholic International Commission, ARCIC II (January 14,1986) had expressed 
the hope that following dialogue and clarification such a unity of faith could be 
reached in the areas of ministry and eucharist that the way to a re-evaluation of 
these questions by the Catholic Church would bc opened. Unfortunately this 
Position has not yct been reached"'8.

3. Clerics who offend against their obligations; theirretum to the lay state

Another area where the Catholic Church’s tcaching on the nature of the 
priesthood has been put to the test in recent times, is that of the response to be 
taken in the case of pricsts who have seriously offended against their clerical 
obligations, particularly in the area of sexual abuse of children and minors. 
Deacons, priests, and even bishops have been involvcd in such activities. The 
Church’s consistcnt teaching on the permanence of the character of Orders has 
led to renewed pressure to have clerics returned to the lay state - even against 
their will - so that the diocese or religjous institute would not be subject to pos- 
sible liability becausc of on-going activities on the part of the cleric.

The Holy See, however, has consistently held that unless a criminal trial is 

conducted and a sentcnce of return to the lay state is legitimately handed down 

(and, evcntually, uphcld if the case is appealcd), a cleric remains a cleric unless 

a dispensation from clerical obligations has been granted by the Holy Father, or 
the Orders in question declared invalid. This is to protect the deacon or priest 17 18

17 Cardinal Basil HUME, Anglican Bisbop Becomes Roman Catholic Priest, April 26,1994, 
in: Origins 23 (1993-1994) 793; 795.

18 Ibid., 795.



179

against inopportune actions on the part of a bishop who might wish to rid him- 
self of troublesome priests without observing all the formalities of due process 
and taking all factors relating to imputability into consideration. It also shows in 
very practical terms the perpetuity of the character received in Ordination.

The Secretariate of State set up a special commission to study this issue, 
but, for the reasons already given, the report does not recommend substantial 
changes to the present procedure at this time'0. Possibly. some day, there might 
be other approaches that could be taken to help resolve this painful issue, but, 
given the present political and social climate, it would not be opportune to act 
too quickly in this regard19 20.

TV. Trends for the future

There are a number of other significant issues that might adversely affect 
the ordained ministry in the future if strong Stands are not taken at this time to 
counter certain tcndencies. Again, three of these can be noted for our purposes.

1. The selection and formation of future ministers

General norms and policies have been established by the Holy See for the 
selection and formation of future deacons and priests. Obviously, these are con- 
tinually being revised to meet new needs. However, my personal experience in 
the area of priestly formation has led me to ask myself some questions concern- 
ing the application of these norms regarding the selection and formation of fu­
ture ministers.

It is a known fact today - I’m speaking of North America - that if a man 
wishes to be ordained a priest, he will eventually be accepted by a bishop for Or­
dination, notwithstanding the negative recommendations of the seminaries 
where the candidate studied, or of the bishop who had originally sponsored him. 
ln the Seminary, we used to say that so and so was so unfit a candidate that even 
the diocese of X would not accept him for ordination! Yet, such a person often 
was accepted !!! It is evident that wrong decisions can be made by a seminary 
staff, that there can be personality conflicts between the rector and the 
candidate, and that there can be misunderstandings. But, it must be recognized

19 See SECRETARIATUS STATUS, Prot. No. 328.136, June 15, 1993, unpublished docu-
ment.

20 Sec F.G. MORRISEY, The Clcrgy and Sexual Abuse of Children, in: The Canon Law 
Society of Great Britain and Ireland, Annual Conference, 16-20 May 1994,32-40.



180

that such are rather rare. Usually, the reasons for departure are much different, 

but are not given.
I have often heard it said that because a certain candidate is of more mature 
years, he does not need the long formation process that a regulär seminarian 
would require. Yet, I wonder if just the opposite would not be true. Because he 
is set in his ways and sees things differently - often referring back to bis child- 
hood days when his involvement in the Church was of a different nature - it 
takes time to undo a mentality and prepare candidates who will lead the Church 
into the next Century. It is not enough today for a candidate to have had a good 
mother! I am mentioning this because of a concern for the intellectual and 
pastoral aptitudes of new candidates. Simply because there is a shortage of 
candidates, we should not be willing to lower the requirements too readily. 
Another factor in priestly formation concerns the opinions held by those who 
are teaching. We have recently witnessed incidents where professors have been 
forbidden to teach in seminaries because of their Stands on certain issues or bec­
ause of the fact that they have been returned to the lay state21. The reasons for 
such action are evident to anyone directly concerned with the formation of 
priests. A recent Statement clarified this position:
"Under church law, public dissent by faculty members of a seminary is not ac- 
ceptable because seminary faculty are active participants in the preparation of 
future priests. Priests collaborate with the bishops in teaching and guarding the 
Catholic faith. The role of a seminary professor, especially of a professor of doc- 
trine, is to help prepare seminarians for their collaboration with the bishops in 
teaching the doctrines and positions of the church. Therefore, seminary profes­
sors are expected to convey Catholic teachings in the classroom and to respect 
such teachings in their public expressions"22.

Of course, this does not mean that positions contrary to current church 
teaching cannot be examined in dass. As Leo XIII is quoted as saying, "The 
Church has nothing to fear from the truth"23. But, such positions must be

21 See, for instance, Origins 25 (1995-1996) 127-129, regarding Sister Carmel McEnroy, RSM, 
and St. Meinrad's Seminary. The current norms attached to a rescript governing the retum of a 
priest to the lay state provide that such a person is not to teach henceforth in a seminary.

22 See ST. MEINRAD ARCHABBEY, Statement on the Dismissal, in: Origins 25 (1995- 
1996) 129.

23 While I was unable to find the direct source of this quotation, a similar idea can be found in 
Leo XIII’s letter, Saepenumero considerantes, August 18, 1883, on historical studies, in: Lettres 
apostoliques de SS. L6on XIII, Paris, Bons Livres (Bayard), 1.1,1994,207.



181

presented for what they are: positions which are contrary to present Churcli 
doctrine and discipline. The outstanding example of Cardinais Congar, De 
Lubac, and many others illustrates what 1 mean. It is not so much their positions 
we examine today as their ecclesial attitude when they were askcd not to teach 
such and such a position for the time being On the other hand, the reaction of 
certain well-known theologians when they were ccnsured indicates thal it was 
more their position that counted, than the eventual good of the entire church. 
Indecd, in passing, it might even be asked today whether imposing silence on 
bishops and professors is the appropriate means of eradicating positions that are 
not in harmony with current church teachings. If the Church cannot think, it is 
brain-dead, and there is little eise left to do then but pull the plug!

I realize that factors such as these do not affect the doctrinal principles un- 
derlying the ordained ministry; but, the perception of the faithful has much to do 
with the receptivity they give to the message of Christ and to the teachings of the 
Church.

2. The pennanency of the commitment to Orders

There is a more delicate issue that must also be faced in the future. I real­
ize that, on the surface, it goes against what has been said above. Nevertheless, 
the issue must be raised. It concerns the necessity of a permanent commitment 
to the clerical state. Our theology of "character", and the accompanying legisla- 
tion have made it such that there cannot be consideration given to a temporary 
commitment to the priesthood, or at least to the active ministry. Yet, it might be 
asked whether such shouldn’t be considered at some future date. Is it intrinsical- 
ly wrong to imagine the possiblity of a candidate offering himself to the Service 
of the ecclesial community for a ten-year period (or longer)? I realize well that 
such is not in accordance with present teaching and legislation. It might be 
asked whether the formulation of our theology of "character" has not been some- 
how influenccd in the course of time by other issues. It is relatively easy to set a 
goal or position and then muster arguments to Support that position. We have 
seen that in certain areas of church life and practice. The legislation relating to 
the exclusive use of the Latin language in the Western Church, or against women 
serving at the altar have been good examples of this. Once the position was 
changed, it was a relatively. easy matter to come up with new principles justifying 
the renewed approach.



182

3. The role of the ordained priesthood when lay persons assume numerous 
fiuictions in the community

The post-conciliar legislation and ihe 1983 and 1990 Codes of Canon Law 
have opcned to qualified lay persons many positions in Ihe Church, previously 
reserved to clerics. ln general, this has bcen very well received. There are, 
however, some signs that we might be setting the base for a Church where the 
ordained ministry will not be considered necessary by the faithful. In particular, 
I am thinking of the Situation of a parish that for a considerable period of time is 
entrusted to the pastoral care of persons who are not priests (deacons, religious, 
lay persons, etc.)24- Just recently, a bishop told me that when he had a priest 
available for a parish that was without a priest for a number of years, the people 
said they preferred to keep a Sister, “Sistcr’s Mass was shorter" was one of Iheir 
responscs.

The Bishops of Kansas have just addressed this issue in more direct terms. 
They were speaking of the phenomenon of distributing Holy Communion out- 
side Mass, or of "priestless Sundays" as they are often called25: "We, the bishops 
of Kansas, have come to judge that holy communion regularly received outside 
of Mass is a short-term solution that has all the makings of becoming a long- 
lerm problem. It has implications that are disturbing:

- A blurring of the difference between the celebration of the eucharist and 
the reeeplion of communion.

- A blurring of the distinction between a priest and a deacon or a non- 
ordained minister presiding over communion Service.

- A blurring of the relalionship between pastoral and sacramental ministry.
- A blurring of the connection between the eucharist and the works of 

charity and justice.
- A blurring of the need for priests and therefore a blurring of the continual 

need for vocations.
- A blurring of the linkage between the local church and the diocesan and 

universal church that is embodied in the person of the parish priest"26.

24 See c. 517 and c. 1248 §2.
25 Sec S.C DIVINE WORSHIP, Decrcc Holy Communion Outside of Muss, June 21, 1973; 

Directory for Sunday Celebrations in the Absence of a Priest, June 2,1988.
26 See BISHOPS OF KANSAS, Policy Rcstricls Sunday Communion Wilhoul Mass, in: 

Origins 25 (1995-1996) 121,123-124; at p. 123.



183

The bishops then go on make some points about the ordained ministry 
which fit in well with what we havc mentioned earlier: "ln this context il may be 
helpful to rocall the role of the priest beyond word and sacrament. The priest is 
not just a funetionary who consecrates the eucharist, pours water, anoints with 
oil or absolves the penitent, important as these functions are. He is not just a eir- 
cuit rider who offers Mass and eelebrates the sacramcnts. He is also a builder of 
the communion of the failhful, a eo-worker with the bishop in building up the 
diocesan church and a symbol of the universal church in the particular parish. 
He is not only one who sanctifies, he is also one who prociaims the Gospel. He is 
not only an administrator, he is also a shepherd who serves the cause of human 
dignity. He is none of these things alone, of course. Nor is he any of these first, 
of course. He comes to these, as we all come lo these, by way of the family, and 
often by way of a parish family in which the seeds of his calling were llrst sown 
by a small band of laypersons or religious men and women"?7.

It is not impossible that some time in the future the critcria for the sclec- 
tion of deacons, priests and even bishops will havc to be reviewed so lhat com- 
munities will not be without the Eucharist, but also so that they won’t be withoul 
the presence of ordained ministers who can build up the community of faith and 
love.

Conclusion

I havc taken too much of your time, and perhaps I did not address the as- 
signed topic directly. Nevertheless, I tried to show how the doetrinal prineiples 
find their expression in today’s law and how, as we look to the future, the legal 
expression of these prineiples might have lo ehange. On certain issucs, it might 
even happen that certain doetrinal positions will be revised to respond to new 
needs of God’s people. In the meantime, we must realize that we have a great 
heritage at our disposal. The presence of ordained ministers has buill up the 
church community and has enablcd the message of Christ to be heard in almost 
every pari of the world.

The System has been more than adequate for the present Century. But, as 
we look ahead, it is possible that some fine tuning will have to be done in rela- 
tion to the selection of candidates for the priesthood and to the various expres- 
sions of priestly ministry. This flows from our understanding of ministry in a 
Catholie Iradition. Indeed, if everything were totally clear and fully adapted to 
Contemporary circumstanccs, there would be no nced for so many congresscs to

27 Ibid.



184

sludy the related issues and for the numerous documents from the Holy See and 
Conferences of Bishops referring to the same fundamental themes, time and 
again. The Church is proud of its heritage related to the priesthood and will 
certainly do evcrything in its power to preserve and enhance it, all the while 
adapting its legislation to new and even unforeseen siluations.



185

MARTIN LUTERO SULL’ORDINAZIONE MINISTERIALE

Giorgio Demetrio G a 11 a r o, Boston

A mo’ d’inlroduzione

Prima di iniziare questo saggio sull’ordinazione ministeriale secondo il 
Dottor Martin Lutero (1483-1546), Riformatore della Chiesa nei paesi germani- 
ci, desideriamo fare un accenno al metodo: cercheremo quanto piü possibile di 
lasciare parlare Lutero stesso con Ie proprie parole. Come il parlare con effica- 
cia porta a dialogare, cosi accostandoci agli scritti di Martin Lutero dovrebbe fa- 
vorire una fruttuosa conversazione luterano-cattolica sulla sacra ordinazione in 
ambito ecclesiale.

In questo veloce esame, quindi, ascoltiamo Lutero e parliamo con Iui. 
Quello che dawero c’interessa & accorciare le distanze nella mutua comprensio- 
ne ecumenica'.

I. Ordine e ordinazione

Chi vuole dialogare con Martin Lutero sul ministero 6 obbligato ad esami- 
nare le diverse tesi con cui il Riformatore di Eisleben espone il suo pensiero. 
Solo cosl si poträ vederc la dimensione di ciascuna di esse e precisare i termini 
per un possibile colloquio. Se lo studioso ö poi un vero cattolico, non poträ fare 
a meno d’iniziare la sua anaüsi con una indagine che gli permetta di chiarire 
l’opinione del Riformatore sulla sacramentalitä dell’ordine, perch6 cosl rimane 
fedele a Lutero, il quäle attacca sempre la dottrina cattolica e nega decisamente 
che l’ordine sia sacramento.

Nel capitolo De Ordine, contcnuto nel De captivitate babylonica Ecclesiae 
(Luthers Werke, Weimarer Ausgabe - WA -, Weimar 1883 ss, 6, 560, 20-576, 31), 1

1 Cf. M. LUTERO, Scritti religiosi (a cura di V. VINAY), Torino 1967; ibid., Scritti politici (a 
cura di G. PANZIERI), Torino 1978; R. ARNAU, El ministro legado de Cristo scgun Lutero, Va­
lencia 1983; C. BERGENDORFF (ed.), Church and Ministry, II, Philadelphia 1966; B. GHERAR- 
DINI, Creatura Verbi: La Chiesa nella teologia di Lutero, Roma 1994; A. MAFFEIS, 11 ministero 
nella chiesa: dialogo cattolico-hiterano, Milano 1991; J. RINNE, Tradition and Priesthood, in: 
AA.VV., Luther et la rdformc allemande dans une perspective oecumdnique, Chambesy 1983,465- 
475; J. VBRCRUYSSE, Word and Sacramcnt in Luthcr's Theology, in: AA.VV., op. eit-, 197-211; J. 
VON ALLMEN, llsanto ministero nell’idca e nell’intenzione dei Riformati del XVI secolo, Roma 
1971; A. WENTZ (cd.), Word and Sacrament, II, Philadelphia 1959.



186

Martin Lutero fa una forte critica contro la dottrina romana sulla sacramentalitä 
deH’ordine. Le sue pesanti parole devono essere prese come punto obbligato di 
partenza. Letteralmente, dicono: "La Chiesa di Cristo ignora questo sacramento 
inventato dalla chiesa del papa: infatti non solo non contiene alcuna promessa di 
grazia, ma tutto il Nuovo Testamento non ne fa cenno neppure con una parola. 
E ridicolo considerare sacramento quello che non si puö dimostrare istituito da 
Dio" (WA 6, 560,20-24).

II primo rilievo che questo testo ci offre b la condanna da parte di Lutero 
della chiesa caltolica, che chiama del papa, e non ha difficoltä a contrapporla 
alla chiesa di Cristo. Oltre a questa esplosione antiromana, occorre sottolineare, 
come nucleo della citazione luterana, che l’ordine non b un sacramento perch6 
Dio non lo ha istituito. La ragione su cui Lutero cerca di appoggiare la sua affer- 
mazione b molto semplice: non figura nel Nuovo Testamento che Cristo abbia 
vincolato la promessa della grazia ad alcun segno sacramentale dell’ordine. Di 
qui, e senza arzigogolare, Lutero nega la sacramentalitä dell’ordine sacro.

Lo stesso ripete in altri brani dei suoi scritti. Ad esempio, qualche passo 
dopo, egli insiste sulla negazione dell’ordine, che qualifica "come rappresenta- 
zione nata dagli uomini" (WA 6, 565, 6-9). E nel suo trattato De instituendis mitii- 
stris sostiene in tono sarcastico: "E degno e giusto vedere le ordinazioni, che chi- 
amano papali, e mettere in pubblico la loro somiglianza d’ordine" (WA 12, 170, 

4-5).
Malgrado queste affermazioni, nelle quali si nega la sacramentalitä dell’or­

dine sacro, non sarebbe corretto dire che nella valutazione luterana s’includono 
globalmente la sacramentalitä dell’ordine e la necessitä dell’ordinazione ministe- 
riale. Occorre dire che Lutero, in linea con il pensiero di Giovanni Duns Scoto, 
distingue con distinzione reale l’ordine dall’ordinazione, e presenta un tratta- 
mento diverso. Nega che l’ordine sia sacramento, ma riconosce un senso all’ordi- 
nazione.

Prima di cominciare la critica sulla portata di questa distinzione nell’insie- 
me della teologia luterana, bisogna situare bene la formulazione con cui Lutero 
la presenta. Nella Responsio extemporaria, rispondendo all’accusa che gli veniva 
formulata a partire da quanto aveva scritto nel De captivitate..., il Dottor Lutero 
precisa il suo pensiero con i seguenti termini: "Non affermo che l’ordinazione b 
rappresentazione, ma che l’ordine puö essere detto sacramento, in quanto non si 
trova nelle Sacre Scritture" (WA 7, 611,13-14).

Nella precisazione del Riformatore si vede la diversa dimensione data 
all’ordine e all’ordinazione: egli qualifica il primo di invenzione, e rifiuta di ave-



187

re dato un trattamento pcggiorativo all’ordinazione. In altri due scritti polemici 
Lutero insiste sulla distinzione fra ordinazione e ordine. Questi scritti sono le 
sue risposte a Enrico VIII c ai Teologi di Lovanio.

II re teologo d’Inghiltcrra, quando tratta dcl sacramento dell’ordine nella 
sua Assertio septem sacramenlomm, accusa il Riformatore tedesco dei seguenti 
punti: 1. aver conferito al popolo il supremo diritto nella scelta dei ministri, da 
cui segue che il sacerdote non ha altre facoltä che quelle riconosciutegli dal po­
polo; 2. non essersi accorto che, sccondo gli Atti degli Apostoli, Barnaba e Pao­
lo non partirono per compiere l’opera per la quäle crano stati segregati dallo 
Spirito Santo, senza avere riccvuto prima l’ordinazione con la imposizione delle 
mani.

A queste due contestazioni, Lutero rispondc con il suo Contra Henrichum 
Regem Angliae. Basando la sua risposta sulla distinzione fra ordine e ordinazio­
ne, Lutero reitera il suo rifiuto della sacramenlalitä dell’ordine, perchd non ne 
trova il segno istituzionale nel Nuovo Testamento, e allo stesso tempo riafferma 
di avere accettato sempre l’ordinazione come chiamata al ministero. All’accusa 
con la quäle il re inglese gli imputa di non riconoscere la imposizione delle mani 
come rito sacramentale dell’ordine, Lutero controbbatte di non vedere tutto 
quello che vedono persino i bambini, e cioe, che tale imposizione delle mani non 
si riferisce alla ordinazione ministeriale, ma alla ricezione visibile dello Spirito 
Santo. Lutero pertanto approfitta dell’occasione per condannare il metodo ese- 
getico di interpretare di Enrico VIII e lo qualifica come papista e arbitrario di 
fronte alle Sacre Scritture (WA 10/2,220, 34-221, 9).

L’altro trattato da menzionare in questo contcsto b quello che Lutero scri- 
ve contro i Teologi di Lovanio, i quali in trentadue articoli raccolsero le proposi- 
zioni di fede erronee dei Riformatore. L’articolo 17° afferma: "Ai soli sacerdoti 
ordinati secondo il rito della chiesa b concessa da Cristo la potestä di consacrare 
il vero corpo e sangue di Cristo" (WA 54, 419).

All’elenco elaborato dai Teologi di Lovanio, Lutero oppone la sua opera 
Contra XXXII articulos Lovaniensium Thcologorum (WA 54, 425-430, in cui, 
all’unico articolo sul sacramento dell’ordine, risponde con i seguenti tre punti:

1. "Il rito di ordinäre i Mcssali sacrificali, cioü i crocifissori di Cristo b 
scompiglio dei diavolo" (WA 54, 428, 1). Nel testo tedcsco, con maggior baroc- 
chismo di Stile, non accetta che l’ordinazione possa conferire la potestä di cele- 
brare il sacrificio della mcssa, e la qualifica non-consacrazione e non- 
cordinazione dell’insidioso diavolo.



188

2. "L’ordine non b sacramento. Ma il ministero e la chiamata dei ministri 
della Chiesa di Cristo. Non si puö dare la promessa di rimettere ipeccati" (WA 
54, 428, 2-3). II testo tedesco allarga il testo latino e precisa che la vera ordina- 
zione consiste in un incarico, una chiamata per il ministero della Chiesa di Cri­
sto (WA 54,437, 2-7).

3. "Questa vocazione awiene legittimamente da parte della chiesa senza 
tonsure, unzione e altre false apparenze fatte con temerarietä umana per le cose 
sacre necessarie" (WA 54, 428, 5-6). Piü ampia b la redazione tedesca, la quäle 
specifica, tra l’altro, che chiamare al ministero b un diritto della chiesa di Cristo 
(WA 54, 437, 6-9).

Il contenuto delle formulazioni di Lutero, nelle sue risposte ad Enrico VH3 
e ai Teologi di Lovanio, rivela che b stata una sua costante quella di distinguere 
fra ordine e ordinazione; negare che l’ordine sia un sacramento; affermare che 
l’ordinazione, indipendentemente dalla categoria sacramentale, consiste in una 
chiamata ecclesiale al ministero.

Quanto si afferma, e ciob la distinzione fra ordine e ordinazione, costituisce 
il passo necessario nella fissazione del pensiero del Riformatore Lutero. Bisogna 
perö riconoscere che si tratta ancora di un passo elementare e non del tutto suf- 
ficiente. E necessario quindi studiare, nella misura del possibile, con quäle cate­
goria il Dottor Lutero nega la sacramentalitä dell’ordine e come riconosce un 
valore ecclesiale nell’ordinazione.

II. Sacramentalitä dell’ordine

Diciamo innanzitutto che Lutero nega la sacramentalitä dell’ordine avendo 
un concetto molto definito di sacramento implicante simultaneamente, la causa 
di segno e di effetto sacramentale. Come si vedrä, la revisione portata a termine 
da Martin Lutero esige per il sacramento un’idea di istituzione e una compren- 
sione della fmalitä. Senza questo awertimento si corre il rischio di non arrivare 
alla causa ultima delle affermazioni luterane sui sacramenti.

La prima cosa da notare nell’esposizione luterana b il rifiuto del numero 
sette dei sacramenti. Nel De captivitate ... afferma: "Innanzitutto io nego che i 
sacramenti siano sette; per il momento ne tratterö tre: il battesimo, la penitenza, 
l’eucarestia, i quali sono stati falsati e sfruttati in modo indegno dalla curia ro- 
mana, mentre la Chiesa b stata pri- vata della sua libertä. Veramente, se volessi 
fedelmente seguire la Sacra Scrittura, dovrei trattare di un solo sacramento e di



189

tre segni sacramentali, di cui parlerö piü diffusamente a tempo opportuno" (WA 
6, 501, 33-38).

Con questo atteggiamento nei riguardi della dottrina cattolica romana, che 
professa la fede nei sette sacramenti, Lutero non vuole essere un innovatore, ma 
piuttosto un conservatore della tradizione. Almeno cosi sembra quando, aperta- 
mente in opposizione allo Pseudo-Dionigi, il cui insegnamento b ritenuto piü 
platonico che cristiano, Lutero sostiene che i santi padri non parlano mai di set- 
tc sacramenti e che I’esposizione sistematica che considera globalmente i sette 
sacramenti e in veritä una acquisizione posteriore (WA 6, 561, 37-562,2).

La revisione critica del numero, che lo porta ad escludere alcuni sacramen­
ti, b il frutto di un’analisi teologica elaborata da Lutero a partire dalla nozione di 
sacramento da lui accettata. La propone in questi termini: "Tuttavia e parso op­
portuno chiamare sacramenti le promesse unite a simboli. Le altre, non unite a 
simboli, sono pure e semplici promesse. Ne segue, se vogliamo parlare con pro- 
prietä, che ci sono solo due sacramenti nella chiesa: il battesimo e Peucarestia, 
poichö solo in questi vediamo un simbolo istituito da Dio e la promessa della re- 
missione dei peccati" (WA 6, 572,10-15).

Delle parole di Lutero, che con sufficiente chiarezza esprimono quello che 
per lui b un sacramento, interessa sottolineare, da un lato, il peculiare accento 
con cui rivela il vincolo della grazia al segno e, dall’altro, la fmalitä del sacra­
mento nei perdono del peccato. Il rapporto grazia-segno b un punto sul quäle 
interessa insistere perch6 nella formulazione di Lutero, quando considera l’isti- 
tuzione sacramentale, si percepisce una preoccupazione che esclude il segno ri­
tuale concreto; quando afferma che senza la promessa della grazia al segno, 
questo non b mai sacramento, e quando sostiene che senza il segno la promessa 
rimane promessa ma non b sacramento.

III. Ordinazicme ministerielle

Analizzando ulteriormente il pensiero del Riformatore Lutero sulla sacra 
ordinazione, b necessario ricordare il principio fondamentale, secondo il quäle 
sacerdozio e ministero non si identificano n6 si contrappongono. Al sacerdozio, 
categoria differenziale dell’essere cristiano, nasce colui che per la fede e il batte­
simo b stato generato in Cristo. E con la stessa proprietä con cui si b cristiani 
appartenenti a Cristo, si e anche sacerdoti per mezzo dell’unione con Cristo sa- 
cerdote. Fra i molti testi in cui Lutero espone questa tesi basilare della sua ec- 
clesiologia, basti riportarne uno solo: "Sacerdotem non esse quod presbyterum 
vel ministrum, illum nasci, nunc fieri" (WA 12,190).



190

Rivolgiamo l’attenzione a quello che in linguaggio luterano si puö chiamare 
il fieri (= il divenire) ministeriale nell’ordinazione. Bisogna perö teuere presente 
che dai suoi scritti appare chiara la negazione della sacramentalitä dell’ordine. E 
interessante esaminare quanto egli espone in due trattati, molto qualificati per il 
loro contenuto, e per la data della loro redazione, il 1523. Ci riferiamo al De in- 
stiluendis ministris Ecclesiae, e al Secondo la Scrittura un’assemblea cristiana ha 
il diritto e la facoltä di giudicare ogni dottrina ... (WA 11,408-416).

Nel primo, De instituendisv ..., Lutero nega fortemente che l’ordine sia un 
sacramenro, e si rifä alla fede per giustificare la necessitä dell’ordinazione con 
cui prowedere ai ministri per la predicazione della parola di Dio. Quanto egli 
afferma e fipicamente in tono antiromano e il ministero finalizzato dentro i limiti 
del servizio della parola di Dio. Il ministero 6 necessario per la sussistenza della 
chiesa di Cristo perchd vincolata all’ascolto fedele della parola di Dio che le dä 
nutrimento. E la stessa dipendenza della chiesa dalla parola di Dio sollecita il 
ministero di coloro che compiono Pufficio di predicare. Lutero considera il mi­
nistero dalla sua funzione subalterna alla parola di Dio. Si noti che questa impo- 
stazione comporta simultaneamente un’affinitä e una differenza con la imposta- 
zione tradizionale dei teologi cattolici. Entrambe le impostazioni coincidono nel 
non considerare il ministero in se stesso, ma nella sua funzione, che per Lutero t 
la predicazione e per i cattolici Peucarestia. Lutero giustifica il ministero fond- 
andolo sulla necessitä che la parola di Dio sia predicata; i cattolici pongono l’ac- 
cento sul fatto che il sacrificio eucaristico sia offerto. Il fondamento t lo stesso 
nelle due concezioni, ma la differenza consiste nell’obiettivo finale che giustifica 
il ministero.

Dalla visione che si ha del ministero ne segue la comprensione della stessa 
chiesa, l’immagine della chiesa del culto o quella della parola. E mentre sussisto- 
no queste valutazioni unilaterali del ministero, diventa molto difficile potere ac- 
corciare la distanza che separa le due chiese. In un presupposto ecumenico <J di 
primaria importanza il riesame teologico del ministero da una prospettiva distin- 
ta, concretamente dalla categoria di missione, per dedume contemporaneamen- 
te la funzione ministeriale, tanto nella predicazione quanto nel culto.

Il secondo aspetto da considerare, preso dal testo in esame, & che Lutero 
vincola il ministero al sacerdozio comune. Di fronte al dilemma, o la chiesa pe- 
risce per mancanza di predicatori o bisogna ordinäre ministri, Lutero opta per 
Pordinazione. E partendo dal fatto che ogni cristiano, in forza del battesimo, 6 
giä sacerdote, conclude dettando le norme secondo le quali tutta la comunitä



191

deve partecipare nell’ordinazione dei ministri con l’elezione dei candidati ido- 
nei, con la preghiera e l’imposizione delle mani.

Nell’altro trattato, Secondo la Scrittura..., riappare la necessitä dei ministe- 
ro per predicare la parola di Dio: "Giacch6 non si deve e non si puö dare una 
comunitä cristiana senza la parola di Dio, ne segne che questa comunitä deve 
avere dei maestri e predicatori che predichino" (WA 11,411,22-24).

Approvata la necessitä dei ministri per natura stessa della chiesa, da un 
lato, e l’urgenza della predicazione della parola di Dio, dall’alt ro, Martin Lute- 
ro fa un passo avanti e conferisce le prime ordinazioni nella chiesa della Rifor- 
ma. Questo atto, interessante per gli storici, b molto utile ai teologi in quanto 
possono seguire da vicino l’iter teologico che Lutero fa per I’ordinazione mini- 
steriale.

I riferimenti dei Riformatore per le prime ordinazioni sono abbondanti, e i 
dati espliciti che si trovano nei suoi scritti, nelle lettere, nei sermoni e nei formu- 
lari di ordinazione sono proficui per ricostruire la sua concezione sul ministero 
ordinato. Cercheremo di esaminare ora ciascuno degli aspetti dell’ordinazione 
seguendo questa triplice partizione: 1) distinzione fra ’eleggere’ c ’ordinäre2) il 
rito dell’ordinazione; 3) l’effetto dell’ordinazione.

TV. Eleggere e Ordinäre

II primo quesito da risolvere nei pensiero di Lutero riguarda il ministro che 
conferisce l’ordinazione. Se si pone la domanda in termini diretti, dedotti dalle 
formulazioni luterane, bisogna chiedersi se chi ordina b la comunitä o il ministro 
che ritualmente impone le mani.

Tanto per precisare l’inizio della domanda come per accennare la risposta, 
b necessario ricordare la distinzione luterana fra sacerdozio privato e ministero 
pubblico. Secondo Lutero, qualsiasi cristiano b portatore della potestä di predi­
care e di dispensare i sacramenti (WA 6, 566, 26-27), pubblicamente non puö 
esercitarla chiunque, se non colui che b stato ordinato (WA 7, 611, 24-25). 
L’esercizio di potere, che b un bene comune, lo detiene chi b stato eletto dalla 
comunitä (WA 10, 239, 27-30).

A primo acchito, potrebbe sembrare che il pensiero genuino dei Riforma­
tore dica che b la comunitä che ordina, giacchd nei 1520 egli scriveva: "L’ordina- 
zione che conferisce il vescovo si basa su lui, nei luogo e nei nome di tutta la 
comunitä, sceglie uno e lo incarica di esercitare in favore degli altri il potere che 
tutti detengono" (WA, 6,402, 29-31).



192

Stando a questa affermazione, sembra che l’origine immediata dell’ordina- 
zione ministeriale sia la comunitä, nel cui nome agisce il vescovo. Secondo que- 
sto presupposto l’ordinazione non andrebbe oltre l’essere una mera delegazione 
della comunitä affmchö l’ordinato agisca nel nome della stessa e per suo servi- 
zio.

In un sermone del 1522 Lutero affermava la stessa cosa, quando, fra l’altro, 
diceva: "E vero che tutti noi possiamo battezzare, assolvere, predicare e fare tut- 
te le altre funzioni ministeriah, senza che niente di tutto questo appartenga es- 
clusivamente ad alcuno" (WA 10, 395, 38-39).

II contenuto dei testi scritti da Lutero tra gh anni 1520-25 costituisce sia il 
corpo dottrinale permanente sull’ordinazione, sia quello che, col tempo, riceverä 
delle precisazioni.

Ci chiediamo ora: Lutero distingue veramente tra "eleggere" e "ordinäre'“} 
Una delle obiezioni che egli fa all’ordinazione romana t che il popolo non viene 
coinvolto a partecipare nella elezione dei ministri (WA 12, 172, 22-27). Contro 
un tale modo di fare Lutero esige, come requisito previo e necessario per l’ordi- 
nazione, che la comunitä elegga chi deve essere ordinato. In veritä, questa t una 
sua imposizione con cui intende sottolineare che tale elezione t una conditio sine 
qua non, pur non facendo parte della ordinazione propriamente detta. Posterio­
re all’elezione da parte della comunitä, ed inserito nel rituale dell’ordinazione, si 
dä l’esame di idoneitä (WA 38, 423, 1-9). Nel complesso degli atti rituali dell’or­
dinazione figura la prima distinzione tra eleggere da parte della comunitä ed 
esaminare da parte dei membri qualificati della comunitä.

Per dimostrare chiaramente la differenza di questi due momenti, ci rifacci- 
amo alla lettera che, con gergo canonico, Lutero scrive ai membri di una comun­
itä allo scopo di fare loro conoscere l’ordinazione di un membro. Egli scrive: "Vi 
rimandiamo il vostro Giovanni da voi chiamato ed eletto, e da noi esaminato e 
pubblicamente davanti alla nostra Chiesa ordinato e confermato nel vostro co- 
ministero" (BR 7, 302, 3-6).

La distinzione tra "chiamare" e "ordinäre" appare chiara e le due parti, inte­
gralmente congiunte, non si confondono. A questo punto, viene spontaneo chie- 
dersi: cosa sarebbe successo dell’elezione della comunitä se l’eletto non avesse 
superato l’esame di idoneitä? Si sarebbe proceduto all’ordinazione? Lutero non 
era tanto semplice da lasciarsi sorprendere da situazioni circonstanziali. Quando 
afferma che l’ordinazione t quasi una delega della comunitä, si rifä a dei concet- 
ti piü complessi e fondamentali.



193

Affermare che la comunitä ordini, b relativamente corretto come appare 
dai principi luterani; nel pensiero di Lutero, perö, b strettamente piü esatto af­
fermare che chi ordina b Dio per mezzo della comunitä. L’ordinazione rimane 
vincolata a Dio. In varie esortazioni Martin Lutero precisa che i ministri ordinati 
sono tali per potere di Dio. Egli precisa pure che l’ordinazione non b un sacra- 
mcnto, ma, per similutidine, un atto in cui Dio agisce per mezzo di ministri (WA 
28, 470, 38-41).

Per Lutero il ministero, sebbene non sia sacramento, b una realtä sopran­
naturale che si fonda su Cristo, sia per motivo di origine, sia per la continuitä 
storica a favore degli uomini. In ciascun momento b Cristo che agisce nel mini- 
stro attraverso l’elezione deUa comunitä ai fini dell’ordinazione. La categoria di 
strumento, tanto fondamentale in tutta la teologia luterana, deve essere applica- 
ta quando si interpreta l’ordinazione quasi come delega da parte della comunitä. 
Cosi si potrebbe concludere che Lutero concepisce come possibile una comun­
itä con poteri autonomi, con delega da Cristo stesso. Ma questo non era il pen­
siero vero del Riformatorc. Secondo le categorie luterane bisogna considerare la 
comunitä come depositaria del potere concesso da Cristo, e la delega della com­
unitä, in favore del ministro, come un atto di Cristo, realizzato strumentalmente 
dalla comunitä. L’ordinazione e da intendersi, dal punto di vista luterano, come 
una azione di Cristo, iniziata da Lui per la comunitä con l’intervento di tutti: gli 
uni cleggono e gli altri esaminano e ordinano, cosicch6 l’ufficio degli uni e degli 
altri diventa un tutt’uno in Cristo. Con questa concezione di base si capisce che 
per il Riformatore Lutero, I’ordinazione ministeriale b uno dei segni esterni che, 
per istituzione divina, b stato dato alla Chiesa (WA 50, 632,35-633, 3).

V II rilo dell’ordinazione

Quando il Dottor Martin Lutero dccide di ordinäre ministri per la Rifor- 
ma, lo fa - come egli stesso dice - con un rito proprio nel quäle non vi b posto 
per la tonsura, n6 l’unzione, ne gli altri elementi rituali (BR 5, 700,10-15). Il nu- 
ovo rito adoperato consiste nella imposizione delle mani, come ai tempi degli 
apostoli. Il fatto di escludere l’unzione, e di fare ricorso alla imposizione delle 
mani con l’orazione, implica in Lutero il desiderio di riandare alla pratica dei 
primi apostoli (A 38, 228, 29-31), e di purificare Pordinazione da tutte le esterio- 
ritä romane.

La prima stesura del rituale di ordinazione della Riforma presenta degli 
elementi degni di nota per chi analizza il rito luterano. Fra l’altro vi si legge:



194

"Tum convocatis et convenientibus libere, quorum corda Deus tetigerit, ut vobis- 
cum idem sentiant et sapiant, procedatis in nomine Domini et eligite quem et 
quos volueritis, qui digni et idonei visi fuerint, tum impositis super eos manibus 
illorum qui potiores inter vos fuerint, confirmetis et commendetis eos populo et 
Ecclesiae seu universitatis, sintque hoc ipso vestri episcopi, ministri seu pasto- 
res" (WA 12,193,35-194, 2).

Questo testo, il piü antico, ha un particolare interesse in quanto presenta la 
pratica della distinzione tra "eleggere" e "imponere le mani". Eiegge la comunitä, 
ma i potiores impongono le mani. In questo momento iniziale della Riforma - 
1522 - l’uguaglianza in Cristo di tutti i credenti configura quasi esclusivamente il 
pensiero di Lutero. E significativo che l’imposizione delle mani b riservata alla 
competenza, dentro la comunitä, dei superiori.

Con il passare del tcmpo, il gesto rituale della imposizione delle mani va 
prendendo un posto sempre piü prominente nella Iiturgia. Cosl, nel trattato Mo- 
dello di ordinazione di un vero vescovo cristiano (WA 53, 231-260), Lutero spiega 
che nell’ordinazione del candidato Amsdorff imposero le mani, insieme con lui, 
altri vescovi o parroci; e come giustificazione dell’imposizione delle mani in 
modo collettivo adduce l’uso primitivo della chiesa e la dottrina dei canoni anti- 
chi (WA 53, 257,13-22).

Quando il Dottor Lutero accetta l’imposizione delle mani come rito pro­
prio dell’ordinazione nella Riforma, non pretende essere un innovatore, ma al 
contrario, un conservatore della tradizione ecclesiastica (WA 2, 232, 4-6). Per 
capire meglio il contenuto del rito di ordinazione instaurato da Lutero, b neces- 
sario lo Studio analitico del formulario stesso detto "Formulano redesco di ordi­
nazione" (WA 38, 432-433).

Dalle varie formulazioni hturgiche di Lutero si puö concludere che la radi- 
ce della vocazione ministeriale b Dio, il quäle chiama attraverso l’azione ministe- 
riale della chiesa. Per questo, prima dell’imposizione delle mani, il presidente si 
rivolge agli ordinandi con le seguenti parole: "Se siete docili, e disposti a riceve- 
re il ministero, e a esercitarlo fedelmente, noi, per mandato della chiesa, e per 
nostro ministero, vogliamo ordinarvi'1 (WA 38,428,22-28).

La gradazione subordinata di Dio alla chiesa, e della comunitä ecclesiale ai 
ministri ordinati, ci permette di capire che, per Lutero, chi in definitiva ordina b 
Dio il quäle pone a monte la Sua azione per la chiesa come strumento. Questo b 
il principio fondamentale con cui interpretare il valore dell’ordinazione secondo



195

il Riformatore Lutero. E vero che Lutero sostiene, come dottrina basilare, 
l’uguaglianza di tutti i cristiani a motivo del battesimo, ma b anche certo che egli 
ammette la nota ecclesiologicamente differente del ministero pubblico.

Le tesi teologiche di Lutero possono essere riconsiderate, e gli stessi tratta- 
ti che presentano con tanta enfasi la cosidetta delega della comunitä, sono sus- 
cettibili di una lettura in chiave ecumenica, sempre che cattolici e luterani rico- 
noscano che Pordinazione e amministrata in nomine Ecclesiae.

VI. Effelto dell’ordinazione

Stabilire il pensiero di Lutero suil’effetto dell’ordinazione costituisce in- 
dubbiamente la questione piü stimolante per chi si interessa della teologia lute- 
rana del ministero. E ciö e comprensibile se si tieneconto che, nel considerare 
Peffetto dell’ordinazione, si centra nel giusto limite la proposta del Riformatore 
sulla validitä dell’ordinazione.

Poichb Lutero sviluppa la teologia sul ministero, spinto dal motivo di con- 
futare Roma e di esporre quello che considera dottrina autentica, il risultato che 
ne segue e di dimostrare ai cattolici quello che Pordinazione ministeriale non b, 
e le motivazioni per una possibile sua comprensione/accettazione nella comun- 
itä.

Lutero non ammette che con Pordinazione si riceva alcun effetto di perfe- 
zione interiore che sorpassi la perfezione ricevuta nel battesimo. Bisogna ricor- 
dare che, secondo Lutero, la persona riceve la sua essenza dall’unione con Cri- 
sto sacerdote; per cui non si puö affermare che un cristiano b piü cristiano di un 
altro, il battesimo b uguale per tutti. Stabilita cosl Puguaglianza soprannaturale 
di tutti i cristiani, Martin Lutero nega che Pordinazione aumenti la dignitä di un 
cristiano (WA 41, 209, 4-16). In vari modi, egli sottolinea il fatto che Pordinazio­
ne non imprime alcun carattere sacerdotale differente da quello battesimale. 
Senza dubbio, bisogna dire che il pensiero di Lutero non si puö riconciliare con 
Pinsegnamento della chiesa cattolica, la quäle sostiene, come dottrina di fede, 
che Pordinazione imprime il carattere sacerdotale nell’ordinato.

In teoria Lutero disapprova la riordinazione, e in pratica accetta Pordina­
zione assoluta. Con la disapprovazione della riordinazione e sostenendo che 
Pordinazione b sempre ordinazione, indipendentemente da chi l’amministra, Lu­
tero riconosce che chi b stato ordinato ha ricevuto alcune facolta che, poichb di 
origine divina, non possono venir meno n6 dipendere dalla ambizione morale di 
chi le ha ricevute.



196

Riguardo Pordinazione assoluta bisogna dire che Lutero la giustifica quan- 
do dice: "II vescovo o parroco san Agostino ha ordinato e consacrato, nella sua 
piccola parrocchia, molti vescovi o parroci che sono stati chiamati in altre cittä 
che li desideravano ... Cosl anche noi, nella nostra parrocchia di Wittenberg, ab- 
biamo ordinato e inviato ad altre cittä mancanti di ministri. Dunque, ordinäre, 
deve essere chiamare e mandare per il ministero parrocchiale. E questo potere 
lo tiene, e deve tenerlo, Cristo e la Sua Chiesa ... dove essa si trova nel mondo, 
come anche possiede la parola, il battesimo, il sacramento, lo Spirito e la 
fede"(WA 38, 238,1-10).

Ordinäre, svincolando Pordinazione dalla comunitä nella quäle si ammini- 
stra e dal luogo in cui Pordinato deve esercitare il ministero, equivale a riconos- 
cere nell’ordinazione un effetto oggettivo, e nell’ordinato la capacitä, in s6 per­
manente, per esercitare il ministero in qualunque parte del mondo.

Concludendo questo nostro saggio analitico sull’ordinazione ministeriale 
nel Dottor Martin Lutero rispetto a quella cattolica romana, bisogna dire che 
qui vi b una funzione, ordinata in modo flessibile nella sua religione; lä vi b un 
ministero gerarchicamente articolato; qui vi ü in ultima analisi im unico servizio, 
che ritiene determinante solo una forma di espressione; lä vi b una serie di 
aspetti e di legami vitali diversi. La concezione cattolica comprende anche quel­
la luterana, ma questa sembra comprendere, dal canto suo, solo una piccola fra- 
zione della prima. A questa situazione oggettiva esterna si aggiungano le rispet- 
tive ed evidenti caratterizzazioni del ministero, che compiicano ancora di piü la 

situazione. Una simile diversa valutazione sembra portare il riconoscimento reci- 
proco piü verso un’aporia, che verso una reale corrispondenza.

Prescindendo dalle variazioni, b evidente la volontä concreta nella posizio- 
ne del Riformatore Dottor Martin Lutero c della sua generazione, di allontanar- 
si sul ministero ordinato dalla chiesa tradizionale. Certo, s’intendeva agire nello 
spirito evangelico, ma i riformatori erano convinti che dö potesse awenire solo 
grazie a una radicale contrapposizione. Ciononostante, l’opinione di Lutero sul 
ministero non b del tutto univoca; perdö b possibile che studi piü approfonditi 
dimostrino che suo elemento determinante fosse un intento di riforma, piü che 
di rottura.



c io


