MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA 11
PRIESTERTUM IN OST UND WEST

KANON XIII

JAHRBUCH DER
GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT

DER OSTKIRCHEN

KOVAR



VERLAG



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARLG. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNEK

Gefordert durch das Land Niederdsterreich
und das Bundesministerium
fur Wissenschaft und Forschung



KANON



Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahmc

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft dir das Recht der
Ostkirchen. - MUnchen-Eichenau : Kovar.
Fraher im Verl. Herder, Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Osterreichs, Wien
Multikonfessionelles Europa Il — Priestertum in Ost und West. - 1. Aull.
Minchen ; Eichenau : Kovar, 1996
ISBN 3-925845-68-2 brosch.

© by Roman Kovar Verlag, 82223 Eichenau
Auslieferung: Verlag Kovar, Gemstr. 55A. 82223 Eichenau
Druckvorlagc: Institut fur Kirchenrecht an der
rechtswissenschaftlichcn Fakultat der Universitat Wien
Drude Prisma Druck, Frankfurt am Main

1 Auflage 1996. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN 3-925845-68-2



KANON X111

Yearbook of the society for the law of the eastem churches

Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

MULTICONFESSIONAL
EUROPE 11

PRIESTHOOD IN EAST AND WEST

Edition Roman Kovar* Eichenau 1996



Empty Page



KANON XIII

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

MULTIKONFESSIONELLES
EUROPA II

PRIESTERTUM IN OST UND WEST

Verlag Roman Kovar + Eichenau 1996



Empty Page



Inhalt

AV o] 871 o] ¢ PSSRSO PSPPI Vv

KongrefRbeitrdge 1993 - 2. Teil

Eleuterio F. Fortino, Rom
Droit Canonique et Dialogue Oecuménique en EUrope.........cccccoevveveeeeeeeeneen. 1

Klaus Schwarz, Hannover
Das Kirchenrecht und der dkumenische Dialog.........cccccooeiiiiiiiiiiiiiiiinee, 19

Gerhard Luf, Wien
Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit
als Grundlage des ZusammenIebens ..........c..ooiiiiiiiiiiie i 44

Spyros N. Troianos, Athen
Die Religionsfreiheit in Griechenland...............coccoiiiiiiii e 58

Alexander Hollerbach, Freiburgi.Br.
KSZE-ProzeR fur Kirchen und Religionen ? ... 70

Heinrich Schneider, Wien
Ein KSZE-Prozef fur Kirchen und Religionen ? ... 90

KongrelRR3beitrage 1995 - 1. Teil

EvaSynek, Wien
Bericht zum XII. Kongrel3 der Gesellschaft flir das Recht der Ostkirchen
"Christian Priesthood East and West: Towards a Convergence?".................. 125

Constantine Scouteris, Athen
Christian Priesthood and Ecclesial Unity:
Some Theological and Canonical Considerations

John H. Erickson, Crestwood/N.Y.
Bishops, Presbyters, Deacons: an Orthodox Perspective ...........ccccccovvenieenn. 148



Francis G. Morrisey, Ottawa
The Ordained Ministry: Bishops, Presbyters, Deacons:
a Roman Catholic Perspective...........ccuueiiiiiiiiieii e

Giorgio Demetrio Gallaro, Boston
Martin Lutero sull’'ordinazione Ministeriale ..........cccceeeeeeiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee,



Empty Page



VORWORT

Der Kongrel3 der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen 1993 in St. Ga-
briel/M6dling bei Wien hat sich unter dem Generalthema "Multiconfessional
Europe" der immer aktuelleren Problematik des Zusammenlebens zwischen
Ost- und Westchristen sowie Christen und Angehdrigen anderer Wcltreligionen,
insbesondere Muslimen, in Europa angenommen. In Holy Cross/Brookline-
Boston, dem ersten "amerikanischen" Kongrel3 der Gesellschaft, wurde 1995 die
Frage gestellt: "Christian Priesthood East and West: Towards a Convergence?"

KANON XIlII ist als Doppelheft konzipiert. Teil | schlie3t die Dokumenta-
tion der Tagung von St. Gabriel ab. Standen in KANON XII die historischen
Wourzeln von Mullikonfessionalitat in Europa und bereits verwirklichte Modelle
des Zusammenlebens im Mittelpunkt des Interesses, wird nun das weit Uber den
europdischen Binnenraum hinaus bedeutsame Themenfeld "Okumene und Kir-
chenrecht" und die zentrale Problematik des Menschenrechts auf Religionsfreiheit
aufgegriffen. Zwei Beitrdge behandeln den KSZE-Prozel3 in Rickkoppelung zu
- vielleicht - vergleichbaren zwischenkirchlichen Prozessen. Wir danken in be-
sonderer Weise Heinrich Schneider, der seinen Beitrag unter Beriicksichtigung
neuerer Entwicklungen Uber das in St. Gabriel hinaus vorgetragene fur die Pu-
blikation aktualisiert hat.

Teil 1l wird durch einen Bericht zur Tagung in Holy Cross eingeleitet und
enthélt die, um einen, von Prof. Gallaro dankenswerter Weise zur Verfigung ge-
stellten, Beitrag Uber Martin Luthers Ordinationsverstandnis ergéanzten, Grund-
satzreferate zu "Christian Priesthood". Die Publikation der restlichen Akten ist
fur KANON XI1V vorgesehen. Er sollte anlaRlich des ndchsten Kongresses der
Gesellschaft, der unter dem Rahmenthema "Zugehdrigkeit zu der/eincr Kirche"
fur die Zeit vom 29.9.-5.10.1997 in Wrzburg geplant ist, im Druck vorliegen.



Empty Page



Kongref3 1993

Multiconfessional Europe



Empty Page



KONGRESSBEITRAGE

DROIT CANONIQUE ET DLALOGUE OECUM&NIQUE EN EUROPE
Point de vue catholique

EleuterioF. Fortino, Rom

Le thime proposd se situe clairemcnt dans le contexte des relations entre
Rglises et Communautds eccldsiales qui - n’dtant pas encore cn pleine communi-
on entre eiles - sont cn recherche et en dialogue pour le rdtablissement de Pun-
itd dans la foi, les sacrements et la communion hi6érarchique. Dans ce contexte,
le dialogue a une importance capitale pour la coexistence et pour dcarter les ob-
stacles & la communion humaine et eccldsiale. Ayant prdcisément pour réle de
rdglementer cette coexistence, la norme canonique est dtroitement et ndcessaire-
mcnt lide au dialogue et & ses rdsultats. Elle est, en fait, susceptible de variations
et d’adaptations, selon Involution des nouvellcs situations, comme cela s’est vdr-
ifi6 en matiere de relations entre I'feglise catholique et les autres chrdtiens, &
partir du Deuxidme Concile du Vatican.

I. Droit canonique et thdologie

Le droit canonique se fonde sur la thdologie; lorsque la horme canonique
s’occupe des relations entre chrdtiens, eile est ddpendante du consensus thdolo-
gique.

Le lien entre le droit et la thdologic cn gdndral a dtd explicitemcnt soulignd
par le Pape Jean-Paul Il & I'occasion de la promulgation des deux codes de
Droit canonique, respectivement pour I'feglise latine (1983) et pour les feglises
orientales (1990).

Dans la Constitution apostolique Sacrae disciplinae Leges (25.1.1983), le
Pape Jean-Paul 1l affirmc que "le Concile revet une importance capitale par rap-
port & notre sujet (il s’agit du Code de droit canonique) ety est intimement lid"
et >l ajoute: "le nouveau Code requerait forcdmcent le travail prdalable du Conci-



le les travaux qu’il fallait pour le prdparer devant s’appuyer sur le Concile, ne
purent commencer qu’apros le fin du Concile". 1l ne s’est donc pas agi seulement
d’une question de Chronologie.

La Constitution continue: "En un certain sens on pourrait meme voir dans
ce Code un grand effort pour traduire en langage canonique cette doctrine
meme de I'eccldsiologie conciliaire. Si, cepcndant, il n’est pas possible de tradui-
re parfaitement en langage canonique I'image conciliaire de I'Usglise, le Code
doit nbanmoins etre toujours r6fer6 & cette meme image comme & son exemplai-
re primordial, dont, par sa nature meme, il doit exprimer les traits autant qu’il
est possible”. La Constitution apostolique poursuit: "On pourrait meme dire que
C’est & partir de |& que le Code prend cc caractire de complémentarité par rap-
port & I’enseignement du Deuxieme Concile du Vatican et en particulier par
rapport aux deux Constitutions, la Constitution dogmatique Lumen Gentium et
la Constitution pastorale "Gaudium et spes".

Jean Paul Il continue: "Il en rdsulte que ce qui constitue la 'nouveautd’ es-
sentielle du Deuxiiime Concile du Vatican, dans la continuité avec la tradition
legislative de I'feglise, surtout en ce qui concerne I’eccl6siologie, constitue 6gale-
ment la ’nouveautd’ du nouveau Code". Parmi les 6l6ments qui caractérisent
I'image roelle et authentique de I'feglise, Jean-Paul 11 reldve particulierement les
suivants: "la doctrine selon laquelle I’Eglise se présente comme le Peuple de
Dieu et l'autorité hi6-rarchique comme Service; la doctrine qui montre I’'Uglise
comme une communion et qui, par consdqucnt, indique quelles sortes de rela-
tions doivent exister entre les ligliscs particulidres et I'feglise universelle et entre
la col!6gialité et la primautd ...". Dans cette meme 6numération, Jean-Paul Il eite
enfin "I’engagement de I'Eglise dans I’'oecumdnisme"l.

Le Code de Droit canon pour les figlises orientales a un fondement essen-
tiellement identique. Un argument supplémentaire en ddcoule, du fait qu’un
Code propre aux orientaux 6tait n6cessaire dans I’'3glise catholique, car leurs
traditions spdcifiques spirituelles, thdologiques, liturgiques et 6galement discipli-
naires I'exigeaient. La Constitution apostolique Sacri canones pour la promulga-
tion du Code des canons des figlises orientales (18 octobre 1990) affirme: "Ce
code d6fend le droit fondamental de la persoime humaine & professer sa foi se-
lon son propre rite, dans lequel eile a gén6ralement 6t6 61ev6e dos le sein mater-
nel". Par consdquent la difference dans la tradition thdologico-liturgique entrai-
ne une norme canonique differente.1

1 Cf. Sacrae Disciplinae leges, in AAS, vol. LVVVI, pars Il, VII-XIV. Cf. La Documentation
catholique, 1983,245-246.



En ce qui concerne directement notre sujet, la Constitution affirme dgale-
ment: "De |& ddcoule la necessild que les canons du code des figlises orientales
catholiques aient la meme force juridique que les canons du Code de droit ca-
nonique de I'feglise latine: qu’ils restent en vigueur tant qu’ils n’ont pas dtd abro-
g6s ni modifies par I'autorite supdrieure de I'Eglise pour une juste cause, la plus
importante etant certainement la pleine communion de téutes les feglises orien-
tales avec I'Eglise catholique, ce qui rdpond & la volont6é de Notre Seigneur Jd-
sus Christ lui-meme ...2

Le rdtablissement de la pleine communion avec les feglises orientales qui

sont actuellement en communion partielle entrainera une nouvelle Situation par-
mi les feglises orientales, qui devra etre 6galement rdglde par de nouvelles nor-

mes.

Le Code des canons (Codex canonum) nous offre un dldment suppldmen-
taire pour approfondir notre sujet. Le Code, prdvoit, outre le droit commun, la

ndcessitd de formulation du droit spdcifique de chaque £glise suijuris. La Con-
stitution affirme: "Il faut remarquer que dans ce domaine le Code renvoie, pour
tout ce qui ne fait pas partie du bien commun & toutes les figlises orientales, au
droit propre des Eglises sui juris. A’cet egard, nous demandons & tous ceux qui

ont un pouvoir logislatif dans chacune des Eglises suijuris de le mettre en Oeuv-
re doés que possible, au moyen de normes parliculiéres, en tenant compte & la
fois des traditions de leur propre rite et des dispositions du Deuxiome Concile
du Vatican".

Cette roflexion sur le rapport entre droit canonique et thdologie peut etre
ainsi résumoe:

a) Une dventuellc modification de la base théologique peut entrainer une
modification de la norme canonique.

b) A la diversitd du patrimoine theologico-liturgique correspond la diversi-
t6 de la norme canonique.

1. Droit Canonique et Oecumdénisme

Les aspects et les implications oecumoéniques du Droit canonique ddcou-
lent du fait qu’il rdgit les relations des catholiques avec les autres chrétiens. Pour

fiue la communion reelle mais partielle existant entre I'feglise catholique et les

autres Eglises et Communautds eccltsiales soit vocue de fa“on positive et con-
structive, il faut des normes de comportemcnt fonddes prdcisdment sur ce degrd

2 Sacri Canones AAS 1990,1033-1044.



4

de communion. La Constitution dogmatique Lumen Gentium affirme: "Avec
ceux qui, 6tant baptis6s, portent le beau nom de chrdtiens sans professer pour-
tant intdgralement la foi ou sans garder I'unitd de la communion sous le Succes-
seur de Pierre, I'feglise se sait unie pour de multiples raisons" (n. 15). L’analyse
de ces "multiples raisons" a amend I'Rglise catholique & promulguer des normes,

distintcs et diffdrencides selon les cas, relatives a certains types de relations avec
les orthodoxes et avec les protestants.

3tant fonde sur la theologie, le Droit canonique ne peut pas ne pas tenir
compte de la communion partielle existant entre I'feglise catholique et les autres
chrdtiens.

Lc Deuxieme Concile du Vatican, sur la base de cette communion partielle
et de I’eccldsiologie qui en ddcoule, en tenant dgalement compte de la nouvelle
Situation psychologique qui en ddcoule, a dmand de nouvelles normes pour les
relations occumeniques. En raison de la base thdologique et de I'esprit qui les
anime, on peut les synthdtiser dans les normes gdndrales sur les possibilitds et les
limites de la communicatio in sacris. "Il n’est pas permis de considdrer la comm-
unicatio in sacris comme un moyen & employer sans discernement pour rdtablir
I'unitd des chrdtiens. Deux principcs rdglent principalement cette communicatio:
exprimer I'unitd de I'figlise; faire participer aux moyens de grace. Elle est, la
plupart du temps (plerumque), empcchde du point de vue de I'unitd; la gréce &
procurer la recommande quelquefois (quandoque)”3.

Aprds le Deuxieme Concile du Vatican, I'Eglise catholique a dmand diffd-
rentes normes4 pour rdpondre aux ndcessitds pastorales qui se prdsentaient, jus-
qu’é la publication des deux Codes (1983 et 1990) qui donnent les Principes gd-
ndraux pour I'feglise catholique, en ce qui concerne les relations oecumdniques.
Enfin la nouvelle edition du Directoirc pour I’application des principes et des
normes sur I'oecumenisme qui vient de paraitre, rassemble, coordoime, illustre
et prdcise ces hormes5.

Ces principes, fondds d’une part sur des bases thdologiques et eccldsiologi-
ques prdcises et, d’autre part, issus d’'une exigence spirituelle de rdponse add-

3 Unitatis redintegration. 8

4 Cf. en particulier Ic Directoirc occumdnique, AAS 1967, 574-592, AAS 1970, 705-724; le
Motu Proprio Matrimonia Mixta AAS 1970, 257-263; L’Instruction sur I'admission des autres chrd-
tiens & la communion eucharistique dans I’'Bglise catholique, AAS 1972, 518-525; la Note sur certai-
nes interprdtations de I'Instruction sur 'admission d'autres chrdtiens & la communion eucharistique
dans I'Bglise catholique, AAS 1973,616-619.

5 Conseil pontifical pour la promotion de I'unitd des chrdtiens, Directoirc pour tapplication
des principes ct des normes surtoccumdnismc, Citd du Vatican, 1993. Le Directoirc a dtd approuvd
par Ic Saint-Pdre Jean-Paul Il au moyen de cette formule: "Sa Saintetd le Pape Jean-Paul Il a appro-
uvd ce Dircctoire le 25 mars 1993. 1l I'a confirmd de son autoritd et il en a ordonnd la publication.



quatc & des problemes de vie, rendront plus facile la coexistence, ou plutét, la
commu-nion toujours plus dtroite entre les Eglises et Communaut6s eccldsiales
en Europe, et ailleurs. Ccs normes generales sont en effet particulidrement ap-
plicables dans les pays ol coexistent diffdrentes confessions chrdtiennes, comme
en Europe ol Fon a une prdsence nombreuse et ancienne des Eglises catholi-
gue, orthodoxe et protestante et ol la division entre catholiques et orthodoxes et
entre catholiques et protestants a vu le jour.

Ce sont les didments du rdcent6 Directoire oecumdnique, synthdse normati-
ve de I'Eglise catholique en matiere oecumdnique, que je vais prdsenter ici, not-
amment ceux qui ont pour objectif d’approfondir les relations entre chrdtiens et
par |& d’amdliorer la coexistence ou convivialitd en la rendant plus dynamique et
dtroite.

a) La communion entre I’Eglise catholique et les autres chrdtiens

La condition essentielle pour I'dtablissement des relations entre I'Eglise ca-
tholique et les autres Eglises et Communautds eccldsiales est I'affirmation de la
communion objective existant entre catholiques et autres chrdtiens.

'L’Eglise catholique se sait unie pour de multiples raisons" (cf. Lumen
Gentium, 15) aux autres Eglises et Communautds eccldsiales. Elle est, & un cer-
tain degrd, en communion rdelle bien qu’imparfaite avec eiles. Cette communion
est diffdrenciee. Alors qu’en ce qui concerne toutes les Eglises et Communautds
eccldsiales sans distinction, le DO reprend I'affirmation conciliaire gdndrale se-
lon laquelle "I'Esprit du Christ ne refuse pas de se servir d’elles comme de moy-
ens de salut" (DO, 18; Unitatis Redintegratio, n° 3), il indique, toujours selon
I’enseignement conciliaire, "les dldments qui sont partagds par I’Eglise catholi-
que et les Eglises orientales, d’'une part, et par I'Eglise catholique et les autres
Eglises et communautds eccldsiales d’autre part” (ibidem). Ici, le DO se rdfiire &
Unitatis Redintegratio 14-18 en cc qui concerne les Eglises orthodoxes, et & Un-
itatis Redintegratio 21-23 en cc qui concerne les communautds issues de la Rd-
lorme. Cette rdfdrence englobe une vaste gamme de situations diffdrencides. El-
les vont de ce qui est dit au n° 3 du Ddcret en question - "parmi les dldments ou
les biens par Fensemble desquels I'Eglise se construit et est vivifide, plusieurs et

meme beaucoup, et de grande valeur, peuvent exister en dehors des limites visi-

Nonobstant toutes choses contraires”. Dans la suite du texte, le Directoire sera citE de facon abrd-
gce, DO.
6 La Prasentation en a ete' faite le 8 juin 1993. Cf. L’Osservatore romano, 9juin 1993.



bles de I'liglise catholique" - aux situations ddcrites au n° 15 du meme D6cret
concernant les figlises orthodoxes ("Par la c616bration de I'Eucharistie du Seig-

neur en chaque Eglise particuliiire, I'feglise de Dieu s’6difie et grandit™).
b) La Communicatio in sacris

S’agissant de la coexistence de plusieurs communautds eccl6siales dans un
meme lieu, une importance toute spdciale doit etre donn6e & la norme concer-
nant la possibilitd de communicatio in sacris, domaine que chaque feglise consi-
doére gén6ralement comme un patrimoine prdcieux et jalousement gard6, et au-
quel s’applique la propre doctrine eccl6siologique.

Le DO rassemble les normes relatives & la communicatio in sacris? et en
propose Papplication & la lumitire de I'expdrience basde sur une attitude de re-
spect inhdrent & ce domaine ddlicat et aux exigences des fiddles catholiques ou
appartenant & d’autres Eglises et Communautds eccldsiales.

Le Droit canonique de I'feglise catholique prévoit la possibilitd, pour les
non catholiques8 de recourir, sous certaines conditions, & un ministre catholique
pour recevoir les sacrements de I'Eucharistie, de la pdnitence et de I’onction des
malades, aussi bien que pour les catholiques9 d’avoir recours, dans certaines
circons-tances, a des ministres d’autres R3glises et Communautds eccldsiales!o0.

Ce principe de rdciprocitd se fonde sur la communion objectivement exi-
stante, tandis que les conditions requises indiquent d’'une part les divers degrds
de communion existant avec chague Communautd eccldsiale et d’autre part les
cas d’exception, soulignant que la Situation eccldsiale normale est la pleine
commu-nion.

La condition selon laguelle dans tous les cas cette demande d’admission
aux sacrements doit etre faite librement et spontandment (sponte), a pour but
d'dviter toute violence spirituelle sur la personne et d’empecher un usage impro-

7 Ce sujet constitue presque intdgralement le 4dme chapitre intituld "Communion de vie et
d'activite spirituelle parmi les baptisds”, nn. 92-142. Apres la Prasentation du sacrement du baptfime
comme "lien sacramentel de I'unitd existant entre tous ceux qui, par lui, sont re-nds" (n. 92), le chapi-
tre traitc du partage d'activitds et de ressources spirituelles, dont la pridre en commun, puis du par-
tagc de vie sacramentelle, spdcialement de I’Eucharistie. Ce sujet est abordd en deux paragraphes
distincts: le premier (nn. 122-128) concerne les relations avec les orthodoxes, le second, cellcs avec
les protestants. Certaines de ces normes ne sont pas seulement distinctes, mais differentes. La moti-
vation de la diversitd des normes provient, en demidre analyse, de la diffdrence de Situation relative
au ministdre ordonnd et & la succession apostolique.

8 CIC, can 844,3-4; CCEO, can 671,34.

9 CIC, can 844,2; CCEO, can 671,2.

10 Dans ce cas, les deux Codes prdvoient que les catholiques peuvent demander ces sacre-
ments & des ministres non-catholiqucs "dans I'figlise desquels ces sacrements sont valides” (CIC, 844,

2, CCEO, 671,2).



pre de la communicatio in sacris en faisant de cette derniere un instrument ou
une simple occasion de prosélytismc ddguiso.

La preuvc que cet esprit de rcspect et de loyaut6 est prdscnt aussi bien
dans les deux Codes que dans le DO rdsulte de la norme qui demande aux £ve-
ques ca-tholiqucs de n’6tablir de norme gdndrale qu’apres consultation de I’au-
toritd compdtente, au moins locale, et de I'autre figlise ou Communautd eccldsi-
ale concernde™.

D’autres dldments, bien que secondaires, indiquent bien et encourageant le
lien dtroit entre les diverses Communions chrdtiennes: il s'agit des normes relati-
ves 4 la possibilitd d’exercer le rélc de parrainZlau bapteme, de tdmoin'3 au ma-
riage, de I'usage en commun des lieux de culte’4 et des objets sacrds.

Une place particulidre est donnde & la pridre commune, comme expression
de l'unitd existante, pour implorer la pleine unitd et manifester I’engagement
concret dans cette recherche. Elle manifeste la communion et la solidaritd chrd-
tienne’s.

c) Les mariages mixtes

Le nombre Croissant des mariages mixtes'6 en diverses parties du monde
favorise les contacts non seulement entre les personnes et les familles d’origine

mais dgalement entre les Communautds auxquelles eiles appartiennent. Les ma-
riages mixtes ont une importance capitale pour les relations entre les Rglises

mais aussi dans le cadre de la convivialitd sociale.

L’orientation de fond du Directoire est bien illustrde par cette affirmation:
"Il faudrait, en meine temps, respectcr la Situation spdciale de chaque couple, la
conscicnce de chaque conjoint et la saintctd du mariagc sacramentel lui-
meme"17.

11 CIC, can 844,5 et CCEO, can 671,5; DO, n. 130.

12 Prdcisdment: les deux Codes et le DO admettent qu'un Protestant puisse "Ctre admis com-
mc tdmoin du baptdme, mais seulement en mfimc temps qu’un parrain catholiquc" (DO 98a), tandis
qu™il est permis pour une justc raison d'admcttrc un fiddle oriental au réle de parrain en mEme
temps qu’un parrain catholiquc (ou une marrainc catholique) au baptdme d’un enfant ou d’un adulte
catholiquc” (98b).

13 DO n. 128et n. 136.

14 Ibidem nn. 102,103 et 106.

15 Ib.nn. 108-115.

16 Le Directoire met en cvidcncc les difficultds inhdrentes & de tcls manages (n. 144), maus en
mSmc temps, dans la ligne de I’'Exhortation apostolique Familiaris Consortio, il affirme qu'ils "prd-
sentent de nombreux dldments qu'il est bon de valoriser et de ddveloppcr, soit pour leur valcur in-
trinsdque, soit pour la contribution qu’ils peuvent apporlcr au mouvement oecumdnique” (n. 145).

17 DO n. 146.



La permission pour la c616bration du mariage mixte peut etre accord6e
chaque fois que se pr6sente "une cause juste et raisonnable"18.TBandis qu’il est
demandd & la partie catholique de s’engager "a faire son possible pour que tous
les enfants soient baptis6s et 6duqués dans I’&glise catholique" et d’etre prete &
6carter les dangers d’abandon de la foi59, il lui est 6galement recommande de re-
specter "la libertd religieuse et la conscience de I'autre parent"20.

Bien entendu la difl'érence de Situation dans les rapports entre catholiques
et orthodoxes d’une part et entre catholiques et protestants d’autre part, se t6-
percute 6galement dans le cas des mariages mixtes2l.

Pour tous les mariages mixtes, le DO recommande ceci: "pour favoriser une
compr6hension et une unité plus grandes, chaque conjoint devrait apprendre &
mieux connaitre les convictions religieuses de l'autre et les enseignements et les
pratiques religieuses de I'liglise ou Communautd eccldsiale & laquelle cet autre
appartient"22. En outre, le Directoire conseille de faire une démarche positive
"pour cr6er des liens avec le ministre de I'autre figlise ou Communaut6 ecc!6sia-
le, meme si cela ne s’avére pas toujours facile". Mais, "de fagon g6né6rale, les ren-
contres mutuelles de pasteurs chr6tiens, visant & soutenir ces mariages et & en
maintenir les valeurs, peuvent etre un excellent terrain de collaboration oecunte-
nique"23. Tout en soulignant la ndcessite d’une seule24 c616bration du mariage, le
DO provoit la possibilitd de la présence et d’une certaine participation active du
pretre catholique dans un mariage régulterement c616bré dans une 6glise non
catholique et celle d’un ministre d’une autre figlise ou Communaut® eccl6siale
dans un mariage c616br6 dans I'dglise catholique25. En ce qui concerne la que-
stion toujours ouverte et douloureuse de la Communicatio in sacris dans les fa-
milles mixtes, le Directoire, tout en affirmant qu’il faut appliquer les normes g6-
ndrales existant en la mattere, note qu’on doit "tenir compte de cette Situation
particultere de la rcception du sacrement du mariage chr6tien par deux chr6-
tiens baptises"26.

181b. n. 150

191b. n. 150.

201b. n. 151.

21 Pour un manage mixte entre une partie catholique et une partie orthodoxe la forme n’est
requise que pour la lichite (DO n. 153), tandis que pour un mariage mixte entre une partie catholi-
que et une partie protestantc, la forme est requise pour la validitd (DO n. 153). Une dispense peut
fitrc accordde pour des raisons graves. Le Directoire donne I'indication suivante pour la dispense de
la forme: "L’obligation, imposde par certaincs Eglises ou Communautds eccldsiales, d’observer leur
propre forme de mariage n’est pas une cause de dispense automatiquc de la forme canonique catho-
liguc. Les situations particuliercs de ce genre doivent dtre I'objet du dialogue entre les Eglises, au
moins au niveau local".

22 DO, n. 149.

23 DO n. 147.

24 1b. n. 156.



Les mariages mixtes sont I'occasion d’'dtablir des relations positives entre
les diffdrentes feglises et Communautds eccldsiales, non seulement sur les fins
gdndrales du mariage dans le plan de Dieu et au niveau de la socidtd, mais dgale-
ment en ce qui conccrne I’harmonisation des initiatives pastorales qui serviront &
la fois au bien des familles et aux relations entre les figlises. Les principes
d’estime et de respect des convictions religieuses rdciproques, de la libertd reli-
gieuse et de la conscience, peuvent fournir des dldments positifs & la convivialitd,
memc civile.

d) La formation oecumdnique

Le DO consacre un chapitre entier & la formation oecumdnique2b 2& but
recherchd est bien dvidemment d’assurer la compdtence des catholiques engagds
dans I'oecumdnisme. Cependant, une fois appliqude aux relations avec les autres
chrdtiens, cette formation peut entrainer de meilleures formes de convivialitd
entre chrdtiens.

J’en Signale ci-dessous quelques-unes qui me paraissent prioritaires.

1. La formation des catholiques, meme dans le domaine oecumdnique, se
base sur leur identititd eccldsiale spdcifique, tout en restant ouverte & la relation

avec les autres chrdtiens, dont le patrimoine est prdsentd de fagon positive et
comme une source d’enrichissement. Une teile formation met en valeur "les ri-
chesses de liturgie, spiritualitd et de doctrine qui sont propres 4 chaque comm-
union, mais qui peuvent aider les chrdtiens & obtenir une connaissance plus pro-
fonde de la nature de I'feglise!'28.

2. Une formation oecumdnigue addquate doit promouvoir une connaissan-
ce loyale et correcte des autres figliscs et Communautds eccldsiales (leur histoi-

re, thdologie, discipline, structure et Organisation) et des relations oecumdni-

ques actuelles. "La connaissance de I'histoire des divisions et des efforts de rd-
conciliation et aussi des positions doctrinales des autres [3glises et Communau-

t6s eccldsiales permet d’analyser les problemes en leur contexte socio-culturel et

25 Ib. nn. 157 ct 158.

26 Ib n. 159.

27 Le chapitre 111 du Directoirc oecumdnique traite de la formation oecumdnique gdndralc de
lous les fideles et, en particulier, des ministres ordonnes et des ministres et collaborateurs pastoraux
non ordonnds; de la formation oecumdnique spdcialisee et de la formation permanente.

28 DO, n. 76b.



10

de discerner dans les expressions de la foi ce gm est diversitd Idgitime et ce qui
est divergence incompatible avec la foi catholique™?29.

Tout ceci permet une meilleur comprdhension rdciproque, ndcessaire pour
une union etroite et progressive entre les diverses communaut6s chrdtiennes.

3. Dans cette perspective, la formation a spdcialement pour fonction de pu-
rifier la mdmoire historique et d’dliminer progressivement tous les prdjugds.
"L'es- prit de charitd, de respect et de dialogue exigent I’dlimination des prdju-
ges et des paroles qui deforment I'imagc des autres frdres chrdtiens. Ceci vaut
aussi pour les dcoles catholiques™30.

4. Un autre principe sous-jacent du Directoire, essentiel pour la conviviali-
td, est "le respect de la conscience et de la conviction personnelles de quiconquc
expose un aspect ou une doctrine de sa propre feglise"3’. L’6ducation au respect
de la libertd religieuse est toujours davantage une exigence non seulement pour
motifs religieux mais aussi pour une correcte convivialitd civile.

5. L'dducation au dialogue revet des caractdristiques propres dans une so-
ciete de plus en plus pluraliste3?.

6. Dus le catdchisme, la formation oecumdnique a pour but d’accroitre
I’esprit de communion, de comprdhension, de dialogue et I’engagement person-
nel pour I'unitd33. Les aspects oecumdniques de I’dducation chrdtienne - prenant
scrupuleusement en compte les 616ments cit6és - en famille, & I'ficole, dans les s6-
minaires, dans les facultds de thfeologie, dans les universitds, ne pourront qu’etre
b6n6fiques aux nouvelles gdndrations chrdtiennes auxquelles elles procureront
une ouverture, un sens du respect, et une majeure objectivitd.

111. Droit Canonique et Dialogue Thdologique

Le droit canonique - comme on Fa ddja affirmd - est en lien dtroit avec la
thdologie, dans les relations interconfessionnelles il est donc ddpendant du Con-
sensus thdologique. Puisque ce consensus est en cours d’dlaboration, le droit ca-

291b. n. S7b; cfr. 61b.
30 Ib. n. 68a.
31 Ib. n. 87e.
321b. nn. 87e et 61d.
33 1b. n. 6lc.



11

nonique, dans le domaine oecumdnique, est li6 au progres du dialogue thdologi-
que.

Le dialogue oecum6nique est le ph6noméne le plus remarquable du monde
chrdtien & partir du Deuxidme Concile du Vatican34.

Le Concile lui-meme a posd les bases thdologiques d’une nouvelle vision de
I’eccldsiologie des autres 6glises et Communautds eccldsiales35,3& en a tird les

consdqucnces notamment en ce qui concerne la discipline des mariages mixtes38
et toute la question de la communicatio in sacris37.

Le ddveloppemcnt des relations entre les diverses confessions a progressi-
vement conduit & I'adaptation des normes disciplinaires dans les diffdrents sec-
teurs, notamment ceux dvoquds plus haut. La publication du Directoire oecumd-
nique (1967-1970) et la recentc ddition rdvisde (1993) en sont la preuve. Le Pape
Jean-Paul I, indiquant la ndcessitd de mettre & jour le Directoire oecumdnique
a souli-gnd combien "il fallait tenir compte du nouveau Code de Droit canonique

et des progres du mouvement oecumdnique auquel il veut directement contribu-
er'3s.

Le dialogue thdologique influence ainsi, de manidre indirecte, les relations
entre les diffdrentes figlises et Communautds eccldsiales. Mais il existe des influ-
ences plus immddiates. Cela m’amdne & analyser bridvement le cas tout rdcent
de la Villdme Session pleniere de la Commission mixte de dialogue thdologique
entre I'feglise catholique et I'Rglise orthodoxe sur le thdme: L’uniatisme, mdtho-
de d’union du passd, et la recherche actuelle de la pleine communion39. Il s’agis-
sait d’affronter, du point de vue eccldsiologique et pratique, une question bru-
lante dan.-, les relations entre orthodoxes et catholiques, question qui, en plusie-

34 En ce qui concemc le dialogue catholiquc-orthodoxc, cf. Tomos Agapis, Vatican-Phanar
1958-1970, Rome-Istanbul. 1971 (en frangais et en grcc); une ddition anglaise plus rdcentc a dtd am-
plifiee: Towards thc Hcaling of Schisnt, the Sees of Rome and Constantinoplc. Public Statements
and Corrcspondance bctwcen thc Holy See and thc Ecumenical Patriarchate, 1958-1984. Ed. and
Irans, by EJ. Stormon, New York 1987; cf. egalcmcnt P. MCPARTLAN, One in 2000? lowards
Catholic-Orthodox Unity. Agrecd Statements and Parish Papers, St Paulus Middlegreen 1993. Ce
volumc pubilic les trois premiers documents de la Commission mixte (1982,1987,1988), preddds par
une introduction sur I'itcr du dialogue par E.F. FORTINO, co-sccrdtaire de la Commission mixte in-
ternationale pour le dialogue thdologique entre I'j3glise catholique et I'Eglise orthodoxe.

35 Cf. Constitution dogmatique Lumen Gentium, nn. 8 et 15; Unitatis redintegratio, nn. 3 et
14-18; 19.23.

36 Oricntalium Ecclesiarum, n. 18.

37 Unitatis Redintegratio, nn. 8 et 15; Orientalium Ecclcsiarum, nn. 26-27.

38 Cf. AAS 1985,1148-1159: Discount & la Curie Romaine & I'occasion du 25dme annivcisajre
du Secrdtariat pour I'unitd des chrdticns; cf. La Documentation catholique 1985, 771; Service
d'Informalion du Secrdtariat pour I'unitd des chrdticns, n. 59 (1985/I11-1V) 3.

39 La rdunion s'cst tenue & I'Bcole thdologique du Patriarcat grec-orthodoxe d'Antiochc (Ba-
lamand, Liban), du 17 au 24 juin 1993. Cf. L’Osservatore Romano 27 juin 1993.



12

urs occasions et en différents lieux, a opposd catholiques et orthodoxes avec une

violence qui n’a pas 6t6 sculement verbale.
Le document 6tabli en commun par la Commission mixte & l'issue de la

Session pl6nidre40 marque "une nouvelle 6tape” du dialogue catholi-
que-orthodoxe, comme I'a d6fmie le Pape Jean-Paul 1141. Plus encore, il faut af-
firmer quc I'accord constitue un 616ment Capital pour la solution theologjque et
pratique d’un probleme qui perturbe la coeastence entre les Communaut6s; sa
solution pourra ramener la s6r6nit6 et une convivialité plus cordiale.

Dans certains pays comme I’'Ukraine et la Roumanie, la reconnaissance de
I’'Eglise catholique de rite byzantin, aprfes un demi-si&cle de Suppression par la
violence, a cr66 de fortes tensions, notamment en ce qui concerne le probléme
pratique de la propridte et de I'usage des lieux de culte. La poldmique est all6e
de I'accusation de pros6lytisme, jusqu’a I'usage de la violence et jusqu’a la n6ga-
tion de la 16qitimit6 de I'existence de telles communaut6s orientales en pleine
com-munion avec Rome ainsi que de leur action pastorale42.

Une premidre r6flexion avait 6t6 d6ja partiellement mende au cours de la
6dme session plonidre de la Commission mixte (Freising, Allcmagne, 1990). Te-
nue dans le contexte de la chute des rdgimes communistes et I'instauration des
nouvelles ddmocraties qui affirmaient le respect des libertds fondamentales, not-
amment religieuses, et sous la pression psychologique d’une question brilante43,
la session a rdussi ndanmoins & faire quelques ddclarations importantes44 visant

40 Le texte du document a 6t6 publid dans le Service d’Information du Conseil pontifical pour
la promotion de I'unitd des chr/tiens, n. 83 (1993/11) 100-103.

41 Cf. L’Osservatore Romano 30juin-lerjuillet 1993, 8. Le Pape a dit entre autrcs: “Les rdsul-
tats de la r*union de Balamand dcvraient aider toutes les Bglises locales orthodoxes et toutes les
Rglises locales catholiques, latines et orientales, qui vivent dans une mfimc r£gion, & s'cngager da-
vantage dans le dialogue de la charite et & instaurer ou a poursuivre des relations de collaboration™.

42 Cf. Discours de S. Em. SPYRIDON, DdMgud fratemel du Patriarcat oecumdnique, a I’As-
scmbMe speciaie du Synode des evfiques pour I'Europe (1991), in: Service d’Information, n. 81
(1992/111-1V) 124 ss. Le mdtropolitc d'ltalie a indiqu£ les raisons suivantes comme causes des nou-
velles tensions: "la renaissance des bglises catholiques de rite oriental, appeldes aussi "uniates"”,
souvent accompagnees d'aetes d’une violence inhabituelle ... (...). La erdation de structures eccldsia-
Ics paralidles aux structures orthodoxes sdculaircs ...” (125). Le principe sous-jacent & ces raisons est
celui de I'appartenance canonique d’un territoire & une Oglise, la vexata quaestio du "territoire cano-
nique".

43 Le programme prevu par la Commission pour la 6tbme session pldnidre dtait 'examen du
projet de document intituld: "Consdquences cccldsiologiques et canoniques de la structure sacra-
mentelle de I'bglise. Synodalitd et autoritd dans I'Oglise”. Les orthodoxes ont demandd de traiter la
question de I""uniatisme". Le document final affirme: "Rtant donnd la Situation conflictuelle qui prd-
vautdans certaines rdgions entre des figlises orientales catholiques de rite byzantin et I'Eglise ortho-
doxe, le probldme de I'"uniatisme" est urgent et doit avoir la prioritd sur les autres thdmes appelds a
fitre discutds dans le dialogue". Service d’Information, n. 73 (1990/11).

44 Le communiqud de presse dtabli en commun a 6t6 publid en Service d’Information, n. 73,
1990, pp. 54-55. Sur la reunion et sur le theme traitri, cf. E.F. FORTINO, Il dialogo con I’Ortodossia
e le Chiese orientali cattoliche, in: Oriente cristiano 3 (1990) 3-9. A. de HALLEUX, Uniatisme et
Communion, le texte catholiquc-orthodoxe de Freising, in: Revue thiSologique de Louvain 22 (1991)



13

a trouver une solution & un probldme qui semblait bioquer le dialoguc thdologi-
gue entre catholiques et orthodoxes.

a) Tout d’abord, la declaration de Freising45 affirme le nouveau contexte
politique et psychologique dans lequel la question se pose, & savoir celui du re-
spect des principes de la libcrté de conscience et de la libertd religieuse. "Le re-
tour de vastes r6gions & la libertd religieuse est tant pour les orthodoxes que
pour les ca-tholiques qui, durant des ddeennies, ont tous tant souffert des persd-
cutions, un motif de profonde action de gréace envers Dieu, montrant une fois de
plus que c’est Lui le Seigneur de Fhistoire" (n. 4). Plus loin le document affirme:
“La libertd religieuse des personnes et des communautds est hon seulement un
droit qui doit etre totalement respect6, mais aussi, pour des chrdtiens vivant de
la meme vie divine, un don de I’Esprit en vue de I'ddification du Corps du Christ
jusqu’a la pldnitude de sa taille” (n. 7a). 1l s’cnsuit qu’on en vient & rejeter l'usa-
ge de toute forme indue de prosdlytisme, d’ol qu’il vienne: "Tout effort visant &
faire passer des fiddles d’'une Eglise & une autre, ce qui est commundment appe-
16 "prosdlytisme”, est & exclure comrne un ddtournement de I’dnergie pastorale”
(n. 7c).

b) Le document dtablissait une nette distinction entre I'cxistence des fegli-

ses orientales catholiques et le prosdlytisme. La Situation dtait en effet rendue
plus compliqgude encore par I'identification incxacte entre les deux dans le passd.

c) Le document distinguait nettement entre I’existence des £glises orienta-
les catholiques et la mdthode de I'uniatisme, cette dernidre dtant rejetde en tant
gue mdthode de dialogue. Il I’explique ainsi: "le terme uniatisme ddsigne ici I'ef-
fort de rdaliser I'unitd de I'feglise en sdparant de I'feglise orthodoxe des comm-
unautds ou des fiddles orthodoxes ... Dans cc sens (...) nous rejetons I’uniatisme
comme mdthode de recherchc d’unitd parce qu’opposd & la Tradition commune
de nos Eglises" (n. 6b). La Commission mixte n’a considdrd la question de ce

qu’on appelle uniatisme qu’en tant que mdthode d’unitd utilisde & une dpoquc
ddterminde46.

3-29; V. PERI, | diritti canonici di ogni Chicsa “in un luogo e in un tempo : Qucstiom attuali cd cc-
clcsiologica antica, in: Lo scambio fratemo fra Ic Chicse. Componenti stonche della comumone,
Vatican 1993,405 ss. .

45 On trouvera 1c document cn Service d’Information, n. 73 (1990/11) 54-55.

46 Pour une information historique plus ddtailhJc, cf. V. PERI, Considcrazioni sull uniatismo,
in: Lo Scambio fratemo tra le Chicse, op. eit-, 365-404.



14

Dans une Lettre importante aux feveques du Continent europden sur ies
relations entre catholiques et orthodoxes dans la nouvelle Situation de PEurope
centrale et orientale, le Pape Jean-Paul Il a ddclarh: "De nos jours, le dialogue
thdologique tend vers ce but (= I'unit6) en utilisant de nouvelles mdthodes et
avec une perspective d’ensemble différente, selon les enseignements et les indi-
cations du Deuxihme Concile du Vatican"47.

La m6thode actuelle est le dialogue entre I'Rglise catholique et toutes les
Eglises orthodoxes en vue de la pleine communion entre tous les catholiques et
tous les orthodoxes.

d) La libert6 affirm6e "exclut absolument toute violence, directe ou indirec-
te, physique ou morale" (n. 7a).

e) Le document d6clare: "nous croyons que le dialogue, qui est le moyen le
plus juste pour tendre vers I'unitd, est aussi la maniire la plus indiquée pour af-
fronter les problhmes, en particulier celui de I'uniatisme" (n. 8).

La VII session plénihre de la Commission mixte internationale pour le dia-
logue thoologique entre I'Eglise catholique et I’Eglise orthdoxe (Balamand, Li-
ban, 17-24juin 1993), a repris le sujet en I'approfondissant et en le compldtant.

Le document de Balamand48, dans la ligne du Communiqu6 de Freising,
est bas6 sur trois principes fondamentaux: le respect de la libertd religieuse, le
droit des Eglises orientales & exister et & agir, le refus de ce qui est appel6 "unia-
tisme" comme m6thode de recherche d’'unitd entre catholiques et orthodoxes.

a) le Document affirme que "reste ferme l'inviolable libert6 des personnes
et I’'obligation universelle de suivre les exigences de la conscience" (n. 15). Cette
affirmation se situe dans la ligne des D6crets conciliaires sur la libert6 religieuse
et sur I'oecumdnisme. Ce dernier affirme que la rdconciliation des personnes qui
dosirent la pleine communion avec I'feglise catholique "Sh distingue, par sa natu-
re, de I'initiative oecumhnique”, mais "il n’y a entre dies aucune Opposition, puis-
gue l'une et I'autre prochdent d’une disposition admirable de Dieu" (UR n. 4).
Ce principe justifie tant le choix personnel d’adhhrer & I'feglise catholique ou &
I'feglise orthodoxe que celui de revenir officiellement dans U'fEglise catholique de
la part des communauths qui ont 6t6 contraintes49 4 se rattacher & I'feglise ortho-

47 Lettre du Saint-Pere Jean-Paul Il aux livfigues du Continent Europden sur les rapports en-
tre catholiques et orthodoxes dans la nouvelle Situation de I’'Europe centrale et orientale, 31 mai
1991, n.4, publice en Service d’Information, n. 81 (1992/111-1V) IOlss.

48 Le document a 6t6 publid dans le Service d’Information, n. 83 (1993/11), 99-104.



15

doxe, comme cela s’est produit en Ukraine, Slovaquie et Roumanie en 1946-
1948.

b) "En ce qui concerne les Eglises orientales catholiques, il est clair qu’elles
ont, comme partie de la Communion catholique, le droit d’exister et d’agir pour
rdpondre aux besoins spiritucls de leurs fidiles" (n. 3). Par consdquent, "il faut
que ces feglises soient intdgrdes, tant au niveau local qu’au niveau universel, au
dialogue de la charitd dans le respect mutuel et la confiance rdciproque retrou-
vde, et qu’elics entrent dans le dialogue thdologique avec toutes ses implications
pratiques" (n. 16).

c) Le Document reprend la Ddclaration de Freising : "Nous la (= la md-
thode de I'uniatisme) rejetons comme mdthode de recherche d’unitd parce
gu’opposde & la tradition commune de nos feglises". Cette affirmation se rdfére
uniqguement & la mdthode; I'’expression "uniatisme" ne s’applique pas, dans ce
cas, aux communautds orientales catholiques comme telles. L’affirmation n’a au-
cune intention de poser un jugement sur I'histoire. Elle se limite & etre une indi-

cation mdthodologique prénant une fa?on diffdrente de concevoir la recherche
de la pleine unitd entre chrdtiens.

Ces trois principes s’appuient sur le principe eccldsiologique de la recon-
naissance mutuelle de la qualite d’feglises soeurs.

Le Document de Balamand affirme: "De part et d’autre, on reconnait que
ce que le Christ a confid & son £glisc - profession de foi apostolique, participa-
tion aux memes sacrements, surtout & I'unique sacerdoce cdldbrant 'umque sa-
crifice du Christ, succession apostolique des liveques - ne peut etre considdrd
comme la propridtd exclusive de nos feglises. Dans ce contexte, il est dvident que
tout rebapteme est exclu" (n. 13). Le Document ajoute: "C’est la raison pour la-
quelle ’Eglise ca-tholiquc et I'Rglise orthodoxe se reconnaissent mutuelle-
ment comme liglises soeurs, responsables ensemble du maintien de I'feglise de
Dieu dans la fiddlite au dessein divin, tout spdcialement en ce qui concerne I'un-
itd" (n. 14).

De ces prdmisses thdologiques et disciplinaires ddcoulent des rugles prati-
ques que la Commission mixte recommande pour crder un nouveau climat entre*

4? "Certaincs autoritds civiles ont fait des tentatives pour ramener des catholiques orientaux
dans I'Eglise de leurs pdres. A cette fin, elles n’h&itaient pas, si I'occasion s’en prisentait, i utiliser
des moyens inacceptables”. Document de Balamand, n. 11.



16

les Rglises, spdcialement la oll sont apparues rdcemment de vives tensions. Ces
rdgles vont de la condamnation de la violence (n. 20) au refus de toute forme de
prosdlytisme (n. 18), au pardon rdciproque (n. 20), & la volontd d’dcarter tout
motif de discorde, de mdpris ou de haine (n. 21); plus positivement, elles visent
a promouvoir l'information rdciproque entre les feglises sur les projets pastoraux
(n. 22), la collaboration pastorale (n. 29), la consultation des fideles sur les ques-
tions pratiques controversdes (n. 25-26), Putilisation commune des lieux de culte
(n. 28) pour rdsoudre concrdtement la question dans quelques endroits ol il est
impossible de construire un autre lieu de culte pour I'autre communautd.

Entre les orientaux catholiques et les orthodoxes, aprds la normalisation
des figlises orientales de rite byzantin en Ukraine et en Roumanie (1989-1990),
s’est posee la question de la propridtd et de I'usage des lieux de culte50.

Le Document recommande & la fois le respect du droit et celui des exigen-
ces pastorales propres. Dans ce contexte, le dialogue joue un réle spdcifique. Le
Document commun affirme que la question de la possession ou de la restitution
des biens eccldsiastiques "ne doit pas etre fondde seulement sur des situations
passdes ou s’appuyer uniquement sur des principes juridiques gdndraux5l, mais
doivent aussi tenir compte de la complexitd des rdalitds pastorales prdsentes et
des circonstances locales" (n. 31). C’est dans cette perspective qu’est proposd le
dialogue local: "Les dirigeants de chacune des communautds concerndes crde-
ront des commissions paritaires locales ... pour trouver les Solutions aux probld-
mes concrets et pour faire appliquer ces Solutions dans la vdritd et I’amour, laju-
stice et la paix" (n. 26).

Dans cette vision gdndrale, le Document propose de relire ensemble le pas-
sd pour "offrir  tous une prdsentation honnete et globale de I'histoire, tendant &
une historiographie concordante ou meme commune des deux feglises" (n. 30).

La Commission mixte exprime cette conviction: "Dans la mesure o ces rd-
gles seront effectivement regues et fiddlement observdes, elles sont de nature &
mener & une solution juste et ddfinitive des difficultds posdes par ces feglises

orientales catholiques & I’Eglise orthodoxe" (n. 17)52.

50 Cf. Leltre du Pape Jean-Paul Il aux Evdqucs du Continent europden sur la nouvelle Situa-
tion en Europe centrale et orientale, n. 2.

51 En ec qui concerne le probldmc de la restitution des lieux de culte appartenant a I’'Eglise
grecque catholique qui ont dtd confisquds par le gouvemement en 1948 et confids en partie a I'Eglise
orthodoxe, les catholiques de rite oriental en Roumanie ont dcmandd I'application rigoureuse du
principe de la restitutio in integrum.

52 Le Document de Balamand cit. a dtd publid avec cette prdcision: "Ce document commun,
corame tous les rdsultats mixtes du dialogue,. engage la responsabilitd propre de la Commission en
attendant que les Organes compdtents de I'Eglisc catholique et des Eglises orthodoxes expriment
leur avis & ce sujet”.



17

En attendant, "la Commission recommande fortement que ces rdgles prati-
gues soient mises en oeuvre par nos feglises, y compris les feglises orientales ca-
tholiques appelees & prendre part & ce dialogue qui devra etre poursuivi dans
I'atmosphdre sereine necessaire & son progrus, vers le rdtablissement de la pleine
communion” (n. 34).

Ces recommandations et ces Orientations, dont certaines demandent de
vrais changements pratiques, doivent etre approuvdes par les autoritds respecti-
ves de I'feglise catholique et des feglises orthodoxes53. H est suir que toutes les
Orientations contenues dans le Document commun expriment ime vision positive
qui, avec le tcmps, fera naitre une nouvellc Situation. La commission mixte a
conscience que "le prdsent Document est une 6tape n6cessaire dans ce dialogue”
(n. 15). Une 6tape cependant qui peut permettre de trouver un nouveau Statut
aux relations oecumdniques locales et influencer positivement le dialogue
catholique-orthodoxe en gdndral.

Le dialogue a ainsi apportd une solide contribution & la solution d’'une
guestion eccldsiologique et canonique qui perturbait profonddment la vie con-
crdte des diffdrents pays europdens.

Conclusion

Pour conclure, nous pouvons faire quelques brdves observations:

a) Le dialogue thdologique entre les diffdrentes figlises et Communautds
eccldsiales est engagd au niveau mondial avec une implication directe des reprd-

sentants des Eglises prdsentes en Europe, particulidrement engagdes dans le

mouvement oecumdnique en raison de la manifestation, prdcisdment en Europe,
de l'origine et des premidres implications de la division aussi bien entre 1 Orient

et I'Occident, qu’entre catholiques et protestants.

Dans une Europe traversde par de nouvelles tensions, secoude par des foy-
ers de guerre ol les motivations nationalistes ont une incidence souvent ddter-
minante, le dialogue thdologique en cours entre les diffdrentes feglises, avant

531S Eglises orlhodoxes font partie de la Commission mixte de dialogue (Constantinople,
Alexandric, Antioche, Jerusalem, Moscou, Roumanic, Bulgaric, Serbie, Groce, Chypre, Gcorgie,

Pologne, Albanic, Tchdcoslovaquie, Finlandc). Etaicnt absentes de la rdunion de Balamand: Jdrusa-

Serbie, Grcee, Bulgarie, Georgie, Tchdcoslovaquic. Le Document de Balamand conclut en for-
mulant I'espoir d’avoir "supprimd I'obstacle qui a poussd certaines Eglises autociphales & suspendre
leur participation au dialogue thdologique et que I'figlise orthodoxe pourra sc rctrouver au complet
Peur continuer le travail thdologique si heurcusement commencd” (n. 35). L’absence de ces Eglises
rend plus complcxe la rdeeption du Document.



18

meme d’avoir obtenu des rdsultats concrets, constitue une indication de mdtho-
de et de comportement pour la recherche d’une convivialitd pacifique dans le
respect des droits de chacun et dans la volont6 positive d’'une communion plus
dtroite. Il est clairement indiqud que la solution aux problimes ne sera pas trou-
vde dans l'affrontement souvent violent, mais dans un dialogue qui cherche &
identifier, reconnaitre et respecter les droits de chaque personne et de chaque
Communautd.

b) La perspective dans laquelle se situe la recherche thdologique oecumd-
nique, & savoir I'unitd dans la ldgitime diversitd, offre un terrain addquat, ot il
devient possible de respecter des droits de chaque groupe eccldsial, dans une
com-munion croissante et harmonieuse, ce qui n’exclut pas la dialectique.

c) Les liens existant entre droit canonique et thdologique, les relations que
I'Eglise catholique entretient avec les autres Eglises et Communautds eccldsia-
les, le dialogue thdologique en cours pour la solution des divergences, I’'exigence
meme du dialogue qui est toujours plus rassentie, sont autant de raisons por af-
firmer que le Code de Droit canonique est susceptible de modification dans le
futur. 1l est en fait conditionnd par les rdsultats des dialogues thdologiques et
par le niveau de consensus qu’ils seront en mesure d’atteindre.

On peut donc affirmer qu’en ce qui concerne la question oecumdnique, le
dialoge aussi bien que le Droit canonique restent "ouverts".



19

DAS KIRCHENRECHT UND DER OKUMENISCHE DIALOG
(aus evangelischer Sicht)

Von Klaus Schwarz, Hannover

1. Wir leben in einer Zeit, da die Kirchen in vielfaltiger Weise durch bi-
und multilaterale Dialoge nach Wegen zu besserem gegenseitigem Verstandnis
und groRer sichtbarer Einheit zwischen den getrennten Gliedern am einen Leib
Christi suchen. Die Gesprachspartner haben auf diesem Weg an Erfahrung ge-
wonnen. Eine Grunderkenntnis lautet: Das beim Gespréchspartner heute sicht-
bare Bild von Kirche, mit allen - teilweise oft fremden - Formen und AuRerun-
gen ist nur als eine Art Momentaufnahme zu verstehen, der ein historischer Ent-
wicklungsprozel3 vorangegangen ist. Nur eine beharrliche und griindliche Ruck-
frage nach den Wurzeln und Ursachen, nur das Offenlegen der historischen
Entwicklungslinien auf dem Weg zur gegenwartigen kirchlichen Gestalt, mit ih-
rem darin begriindeten Ritus und ureigensten Selbstverstandnis, kann zu gegen-
seitigem Verstandnis der Dialogpartncr fithren.

Kirche als Gemeinschaft der Glaubigen ist im wahrsten Sinne "auf dem
Weg", sie ist dem standigen Wechsel der auf3eren Situation ausgesetzt und muf3
sich in ihren sichtbaren Formen und Lebensduf3erungen darauf entstellen, um
Gehor zu finden fur den ihr aufgetragenen Dienst der Verkindigung des ewi-

gen, heiligenden und rechtfertigenden Wortes Gottes, das in Jesus Christus
Mensch geworden ist.2

2. Die Ruckfrage nach den historischen Grinden und Linien unterschiedli-
cher kirchlicher Entwicklungen zeitigt oft erstaunliche Ergebnisse. An nicht we-
nigen Punkten werden Ubereinstimmungen in fundamentalen Glaubensaussagen
ins Blickfeld treten, die zur einer Neubewertung und Geringergewichtung der
bislang im Zentrum der Aufmerksamkeit stehenden Trennungsgriinde fihren
missen. An anderen Stellen werden die tatsachlichen Kontroversfragen schérfer
und in deutlicheren Konturen als bisher zutage treten, die Mdglichkeit zu geziel-
terem Dialog wird erdffnetl. Eine weitere Frucht der historischen Nachfrage



20

zeigt sich in der Erkenntnis, da Aussagen, die in einen ganz bestimmten, apolo-
getischen Zusammenhang gesprochen wurden, nicht ohne weiteres auf den theo-
logischen Dialog mit anderen Partnern Ubertragen werden kdnnen. Dies gilt ins-
besondere fur den Dialog zwischen reformatorischen und orthodoxen Kirchen2.

Bei allen anstehenden Fragen, wie Ergebnisse aus Dialogen unmittelbar im
Leben und in der Wirklichkeit der evangelischen Dialogpartner aufgenommen
und rezipiert werden kdnnen und rechtliche Gultigkeit erlangen, kommt die
Rolle des Kirchenrechtes in diesen Prozessen in den Blick. Es bedarfdeshalb ei-
ner grundsatzlichen Klarung, welche Funktion dem Kirchenrecht im
Okumenisch-theologischen Dialog zukommt.

Il. Refomiatorische Neuorientierung im Verstandnis des kanonischen Rechtes

1. Die Lehre von dem depositum fidei, aus dem in Konsequenz dann der
romische Katholizismus fur seine Dogmen die Infallibilitat herleitet, ist im Pro-
testantismus zu keiner Zeit guiltig gewesenl 2 uther und die anderen Reformato-
ren haben zwar die Autoritat der altkirchlichen Konzilsentscheidungen aner-
kannt; dies jedoch nicht, weil diese Entscheidungen von einem kirchenrechtlich
und theologisch dazu befugten Konzil getroffen worden waren. Nach der An-
sicht der Reformatoren stimmten diese Konzilsentscheidungen vielmehr sachlich
mit der Schrift Gberein und stellten eine notwendige Abgrenzung gegenuber Irr-
lehren dar. Zu keiner Zeit ist also im Bereich des Protestantismus die Auffas-
sung gultig gewesen, bei den Dogmen handle es sich auf Grund ihrer Entste-
hungsgeschichte um unfehlbare Lehrsatze. Die altkirchlichen Dogmen wurden
von Luther und den Reformatoren daher im Sinne eines Bekenntnisses verstan-
den. Insofern haben sie die altkirchlichen Lehrentscheidungen im wesentlichen

1 Ein Beispiel fur die beiden genannten Mdglichkeiten stellt m.E. die Studie "Lehrverurteilun-
gen - kirchentrennend?" dar (Band I-ll1, herausgegeben von K. LEHMANN und W. PANNEN-
BERG, Freiburg, Gottingen 1986,1989,1990). An vielen Stellen zeigen sich inhaltlich berraschende
Ubereinstimmungen; die grundsétzliche Frage der Ekklesiologie, konzentriert in dem Verstandnis
des Papstamtes und der ihm zugeschricbenen potestas ecclesiastica, bleibt als Trennnungsgrund
deutlich bestehen. Das "Schreiben an die Bischofe der katholischen Kirche Gber einige Aspekte der
Kirche als Communio" der Kongregation fur die Glaubenslehre vom 28. Mai 1992 und das dazu von
Kardinal Ratzingerin "Osservatore Romano" Nr. 15/16.6.92 veréffentlichte Schreiben haben die o.g.
offene Frage zu einem 6kumenischen Konfliktverscharft.

2 Begriffe wie beispielsweise "synergia”, "sola gratia", "sola scriptura” sind aus den Lehrausein-
andersetzungen zwischen reformatorischer und lateinischer Theologie der Reformationszeit mit
apologetischen Konnotationen belegt, die auf das Gesprach zwischen reformatorischen und ortho-
doxen Kirchen nicht einfach tbertragbar sind.

3 Ich folge in diesem Abschnitt im wesentlichen B. LOHSE, Epochen der Dogmengeschichtc,
Stuttgart 7. Aufl. 1988,15 ff.



21

wieder aufgenommen. Die lehrméRigen Formulierungen der Reformationskir-
chen heiRen deshalb nicht von ungeféahr Bekenntnisschriften, weil durch sie das
Bekenntnis zu Jesus Christus, als dem fleischgewordenen Sohn Gottes zum Aus-
druck kommt. Jesus Christus ist das schdpferische Wort Gottes. Er ist Haupt
und Hohepriester; die Kirche ist creatura verbi - Geschopf des goéttlichen Wor-
tes - und verfugt darum nicht aus eigener Vollmacht tber Gottes Heilsgabe an
die Welt. Sie hat vielmehr im Gehorsam gegeniiber dem Auftrag ihres Herrn zu
reden und zu handeln und unterliegt selbst seinem richtenden und rettenden
Wort.

2. Aus dieser Erkenntnis folgt eine zur herkémmlichen rémisch-
katholischen Lehre unterschiedliche ekklesiologische Konzeption, die sich auch
im Verstandnis des Kirchenrechtes niederschlagt. Das Haupt der Kirche ist
Christus allein; es kann deshalb kein irdisches Haupt und keine Stellvertreter in
ihr geben. Als ecclesia spiritualis ist diese Kirche der corpus Christi mysticum.
Die Kirche ist allein auf das Wort gegrindet. Der Heilige Geist beruft, sammelt,
heiligt und erhalt die Glaubigen - wie es in der Erklarung Luthers zum dritten
Glaubensartikel beschrieben wird - als Glieder dieser ecclesia spiritualis, die
zwar auf Erden wirklich, aber zugleich ecclesia abscondita ist.

Gleichzeitig - und mit der ecclesia spiritualis untrennbar verbunden durch
die Klammer der Verkindigung - besteht die Kirche als ecclesia universalis; sie
ist die Taufgemeinschaft, das Ackerfeld, die leibliche Gestalt, in der die ecclesia
spiritualis durch Wort und Sakrament lebt und wirkt. Entgegen den Thesen des
kanonischen Rechtes ist sie in ihrer Gesamtheit nicht organisierbar durch eine
auRere Organisation und Rechtsgewalt. Sie gliedert sich in die Kirchentimer
der ecclesiae particulares.

Die ecclesia universalis (und particularis) ist von dem geistlichen Gesche-
hen und Charakter der ecclesia spiritualis bestimmt: Sie mul3 deren Geist in ih-
ren Prinzipien und Institutionen widerspiegeln; sie kann weder Uber die Bot-
schaft noch Uber die Gliedschaft der wahren Kirche verfligend.

lhr Recht darf eine christliche Freiheit nicht verstricken in Gesetzlichkeit,
das geistliche Regiment nicht verkehren in weltliche Zwangsgewalt. Die Verkin-
digung - nicht eine &uRRere, von ihr verselbstéandigte Ordnung - leitet, sammelt
und bewahrt die Glaubigen und scheidet sie von den Unglaubigen. Christus

4 Ich folge liier und im folgenden der Darstellung von M. HECKEL, Evangelisches Staatslcxi-
kon. Stuttgart 3. Aufl. 1987, Spalte 2820 ff.



22

selbst scheidet so durch das Evangelium die Schar der Glaubigen von den Heu-
chelchristen, den getauften Unglaubigen.

Die Kirche beruht deshalb ganz und ausschlieRlich auf der Verkindigung
des Evangeliums und auf dem Glauben, den die Verkindigung weckt und findet.
Das Wort schafft die Kirche, nicht die Gemeinde konstituiert nach reformatori-
schem Verstandnis die Kirche. Wort und Sakrament sind allein die notae eccle-
siae im bezeugenden, konstitutiven und signifikanten Sinne. Deshalb fallt die &u-
Rere Kirchenverfassung aus dem Bereich des Heilsnotwendigen heraus: Der Pri-
mat Petri und die hierarchisch bischdéfliche Organisation werden nicht als Be-
standteil des ius divinum erachtet, sondern dem ius humanum zugerechnet.

3. Im Sinne dieser auf Wort und Sakrament gegriindeten Gemeinschaft des
Glaubens hat die Reformation die Einheit der Kirche verfochten und ebenso
ihre Einzigkeit, Universalitat, Katholizitdt und Apostolizitat. Es gibt allein die
Einheit der wahren Kirche, der Evangeliumsverkindigung und des Glaubens,
die keiner hierarchischen Organisation und keines papstlichen Primates bedarf,
um ihre apostolische, katholische Universalitat und Unitat zu wahren. Ein sol-
cher Kirchenbegriff ndtigt dann zwangslaufig zur Kirchenreform der nach Mei-
nung der Reformatoren verauf3erlichten und verweltlichten Rechtskirche. Aus
diesem Kirchenbegriff konstituiert sich auch ein gewisses Widerstandsrecht ge-
genuber der dem ius humanum unterstehenden Kirchenstrukturen, wo diese der
Verkiindigung des Evangeliums entgegenstehen. In den Auseinandersetzungen
des Kirchenkampfes wahrend des Dritten Reiches und in Formulierungen der
Barmer Bekenntnissynode von 1934 kam dies deutlich zum Ausdruck.4

4. Der Ursprung der kirchlichen Ordnung liegt im Gottesdienst. Die com-
munio sanctorum der im Gottesdienst Versammelten ist eine Gemeinschaft der
Liebe; ihre Ordnung ist eine Liebesordnung. Diese Ordnung ist nach Confessio
Augustana (CA) XV um der Liebe und des Friedens Willen zu halten.

Aus der Herrschaft Christi und seinem hohepriesterlichen Amt ergibt sich,
dal3 er der einzige Mittler ist. Vor ihm sind alle gleich. "Der Gedanke der
Gleichheit der Christen |af3t alle geistlichen Stufungen und Unterscheidungen in
der Kirche hinféllig werden. Mit der fallenden Scheidung zwischen Klerus und
Laien ist dem kanonischen Recht der Boden entzogen. Der Christenstand ist
Kraft gottlichen Rechtes der einzige Stand in der Kirche; er duldet weder die
Herrschaft noch die Privilegien und Exemtionen des kanonischen Priesterstan-
des5". Die Gleichheit der Christen und die Unmittelbarkeit gegeniiber Christus



23

als ihrem Herren kommt in dem Gedanken vom "Priestertum aller Glaubigen”
zum Ausdruck. Als oberste Instanz der Christenheit wird zwar das Konzil aner-
kannt. Ihm steht ein Recht zur Definition von Glaubensfragen und zur Entschei-
dung des Glaubensstreites zu. Als Reprasentation der gesamten ecclesia univer-
salis ist das Konzil dem Papst tUbergeordnet. Allerdings wird jedoch deutlich
festgestellt, dal? auch das Konzil eine - wenn auch notwendige - Institution des
ius humanum in der Kirche ist. Das Konzil spricht nur dann aus der Vollmacht
des Geistes und fur den Glaubigen im Glauben verbindlich, wenn in ihm die
wahre, geistliche Kirche handelt und es sich deshalb der Majestat und der
Wahrheit des Wortes Gottes beugt, sie verkiindet und vollzieht. Das Konzil kann
Uber die Wahrheit des Evangeliums nicht verfiigen, sondern sie nur im Consen-
sus der Vater und Geschwister bezeugen. Konzilaussagen sind deshalb nicht als
Dogmen, sondern im evangelischen Sinne als Bekenntnisse zu verstehen.

5. Die Okumenizitat und Verbindlichkeit eines Konziles ist geistlich aus der
ecclesia spiritualis zu verstehen. Deshalb hangt sie nicht an der auf3erlichen Or-
ganisationsform, da diese auch hier nicht menschlich verselbstéandigt und verfug-
bar gemacht werden kann. Die Okumenizitat und Verbindlichkeit eines Konziles
bangt insbesondere nicht an den &uReren Merkmalen der ordentlichen Beru-
fung, Versammlung und Leitung durch eine hierarchische Gewalt. Festzuhalten
ist, da® auch ein Konzil die ecclesia abscondila nicht ihrer Verborgenheit ent-
kleidet, diese nicht einer menschlichen Organisationsstruktur habhaft macht;
denn das Wirken des Geistes und der Wahrheit kann nicht gebunden werden.
Jeglicher Anspruch eines Konziles auf Unfehlbarkeit ist deshalb nach reforma-
torischem Verstéandnis angemal3t.

6. Die Bedeutung der reformatorischen Bekenntnisse als Grundlage fur
den 6kumenischen Einigungsprozef3.

Eine Gemeinsamkeit ist den reformatorischen Bekenntnisschriften zueigen:
Sie geben eine Standortanzeige, die bestimmt ist von der Heiligen Schrift; Der
Heiligen Schrift sind alle reformatorischen Bekenntnisse untergeordnet. Die
Schrift ist als norma normans unveranderbar und fest; von ihr abgeleitet ist das
Bekenntnis norma normata, das in einer gewissen Kontextualitat seiner Entste-
hungsgeschichte gesehen und verstanden werden muf3. Fur dkumenische Lehr-
gesprache kann gerade dieses Verstandnis der reformatorischen Bekenntnisse
sehr forderlich wirken, besonders an Stellen, wo es um die Uberpriifung von im5

5HECKEL, a.a.O., Spalte 2825.



24

Bekenntnis ausgesprochenen Lehrverurteilungen am gegenwartigen Gesprachs-
stand geht, oder wo gegenseitige, jahrhundertalte Unkenntnis und daraus fol-
gende Fehleinschatzung im Dialog Uberwindbar wird. Fir die 6kumenische Dis-
kussion von besonderer Bedeutung ist das im ersten Artikel der CA geadul3erte
Selbstverstandnis, das auf die eintrdchtige Lehre, den magnus consensus hin-
weist. Die Wittenberger Reformation stellt sich damit in die Gemeinschaft der
Gesamitkirche, wie cs das nicaenischen Glaubensbekenntnis zusammenfafit. Das
Verstandnis der kirchlichen Einheit in CA VII reicht weit Uber den in der rémi-
schen Kirche verfa3ten Teil der Christenheit hinaus. Dort heif3t cs: "Es wird
auch gelehret, daR alle Zeit muf3e ein heilige christliche Kirche sein und bleiben,
welche ist die Versammlung aller Glaubigen, bei welchen das Evangelium rein
gepredigt und die Heiligen Sakrament laut des Evangelii gereicht werden. Dann
dies ist genug zu wahrer Einigkeit der christlichen Kirchen, dal3 da eintraclitig-
lich nach reinem Verstand das Evangelium gepredigt und die Sakrament dem
gottlichen Wort gemaf gereicht werden. Und ist nicht not zur wahren Einigkeit
der christlichen Kirche, dal3 allenthalben gleichférmige Ceremonien, von den
Menschen eingesetzt, gehalten werden, ..." (CA VII). Wie weiter unten zu sehen
sein wird, bildet gerade dieser Artikel die entscheidende Grundlage fur die 1973
geschlossene, sogenannte Leuenberger Konkordie. Beachtenswert ist tberdies,
dal? der Formula Concordiae von 1577 ein Anhang in Form eines catalogus te-
stimoniorum beigegeben ist, in dem Zitate aus den Schriften der rechtglaubigen
Kirchenvéter der ersten Jahrhunderte gesammelt sind, um die Kontinuitéat und
Kongruenz der theologischen Lehraussagen in der Christologie von der Alten
Kirche zur Lehre der Reformation zu belegen. Ahnliches zeigt sich in der Wiirt-
tembergischen Kirchenordnung von 1559, wo nicht im Anhang, sondern im Text
selbst die rechtglaubigen Kirchenvater der ersten Jahrhunderte in Zitaten ihrer
Schriften als Zeugen fur die Aussagen des Bekenntnisses aufgefiihrt sind. An
dieser Stelle wird deutlich, daR die Vater der Reformation keinesfalls im Sinne
hatten, sich von der Kirche abzuspalten; ihr Bestreben war im Gegenteil, die
durch menschliche, nicht dem Evangelium entsprechende, Rechtsetzung verlo-
rengegangene Einheit mit der wahren, apostolischen Kirche und ihrer Tradition
zuriickzugewinnen.7

7. Es war also nur folgerichtig, dal? die Tubinger Theologen des ausgehen-
den 16. Jahrhunderts in den Jahren zwischen 1573 und 1581 in einen Briefwech-
sel mit dem Okumenischen Patriarchen Jeremias Il. eintraten, der die Wieder-



25

gewinnung der Einheit mit dem &stlichen Teil der Christenheit zum Ziel hatte.
MafRgeblich an diesem Briefwechsel beteiligt war Jakob Andred, zu jener Zeit
Kanzler der Universitat Tubingen, der auch entscheidenden Anteil an der Ent-
stehung der Formula Concordiae (1577) hatte. Theologische Grundlage fur den
Briefwechsel zwischen den Tiibinger Theologen und dem Okumenischen Patri-
archen war die Confessio Augustana, von der eine Ubersetzung ins Griechische
angefcrtigl worden war. Es wirde den Rahmen dieses Beitrags sprengen, wollte
man auf die verschiedenen Griinde eingehen, die einem Erfolg dieser Einigungs-
bemiihungen entgegenstanden.

Das Vorwort der Wurttembergischen Theologen vom September 1583 zur
Veroffentlichung dieses Briefwechsels zeigt noch einmal deutlich, daR die Re-
formatoren keine Kirchenspaltung, sondern nur die Rickgewinnung der Ge-
meinschaft mit der apostolischen Alten Kirche im Sinne hatten: "Dies war die
Lehre und der Glaube aller Patriarchen und Propheten. Dies war die Lehre und
der Glaube der Apostel, den Petrus auf der Apostelsynode ... ausgesprochen
hat... wir glauben, im Namen Jesu Christi selig zu werden;... im Ubrigen gibt es
Neues bei uns aber nicht. Wir haben keine neue Bibel, haben auch keine neue
erdacht, sondern jene alte, die allen Zeiten gemeinsam ist, welche die katholi-
sche Kirche anerkennt und bewabhrt. ... Wir haben auch keine andere Taufe, als
die von Christus eingesetzte, und haben nur das abgetan, was von muifRigen
Menschen hinzugefugt wurde und nichts zur Sache beitragt. ... Auch feiern wir
iu unseren Gemeinden kein anderes Mabhl, als das von Christus eingesetzte, das
gemeinhin Eucharistie genannt wird - und zwar unangetastet -... die durch Ver-
anderung, Verstimmelung und Entweihung verderbten Messen sind aus unseren
Gemeinden vertrieben. ... Die von der Kirche benutzen Symbole, das Apostoli-
cum, das Nicaenum und das Athanasianum, halten wir heilig,... dies ist in Wahr-
heit katholischer Glaube, Lehre und Religion, worin nichts Neues ist...!'8.

I11. Der Prozel3 des Zusammenwachsens der evangelischen Kirchen in
Deutschland im 20. Jahrhundert

1. Die Evangelische Kirche in Deutschland besteht nach der Wiederverei-

mgung Deutschlands und nach der Herstellung der kirchlichen Einheit im Fe-
bruar 1991 aus 24 unterschiedlich groRen Landeskirchen, deren Bekenntniss-

tand sich folgendermaf3en darstellt: 10 lutherische, 2 reformierte und 12 unierte6

6 Zitiert nach hg. vom Auf3enamt des EKD, Wort und Mysterium, Witten 1958,214-215.



26

(lutherisch-reformiert) Landeskirchen. Nach ihrer Grundordnung ist die EKD
eine Gemeinschaft bekenntnisverschiedener Kirchen, zwischen denen im Sinne
der Leuenberger Konkordie von 1973 Kanzel- und Abendmahlsgemeinschatft,
Anerkennung der Taufe und der Amter usw. besteht. Innerhalb der EKD beste-
hen konfessionell gepragte Zusammenschlisse, wie die Vereinigte Evangelisch
Lutherische Kirche (VELKD), der Bund evangelisch-reformierter Kirchen und
die Evangelische Kirche der Union (EKU), die aus der altpreuBischen Union
erwachsen ist. Daneben gibt es eine Reihe von Landeskirchen, wie z.B. Wrt-
temberg (lutherisch), Baden (uniert) und Oldenburg (lutherisch), die keinem
dieser konfessionell gepragten Zusammenschliisse angehdren. Die heutige Form
der EKD, sowie das Verhaltnis und die Gemeinschaft zwischen den einzelnen
Landeskirchen hat seine geschichtliche Basis nicht nur in den Entwicklungen
der einzelnen landeskirchlichen Regimente, sondern vor allem auch in den Ent-
wicklungen des 20. Jahrhunderts. Drei Jahreszahlen markieren jeweils ein-
schneidende Veranderungen, die jeweils immer im Zusammenhang mit Fragen
der Kirchenordnung und der Lehre gesehen werden miissen: 1918, 1933 und
1945.2

2. Neuordnungen nach 1918

Mit dem Ende der Monarchien in Deutschland endete auch die Epoche
des Summepiskopates der Landesherren fiur die evangelischen Kirchen. Mit der
Weimarer Reichsverfassung von 1919 gibt es kein Staatskirchentum mehr. Evan-
gelische Landeskirchen und Rdmisch-Katholische Didzesen sind damit dem
Staat gegenuber gleichgestellt. Fur die evangelischen Landeskirchen bedeutete
dies nicht nur, daR ihre neue Stellung in der Gesellschaft gegeniuber dem Staat
erst mit Staatskirchenvertragen auszuhandeln war; innerhalb der Landeskirchen
muf3te nun Ersatz gefunden werden fir die bisher von der Krone ausgehende
Rechtsordnung. Diese muf3te hunmehr in den gewéhlten Synoden verankert
werden. Statt des landesherrlichen Summepiskopus muf3te ein neues Organ ge-
funden werden, auf den die bisherigen Rechte des Landesherren ubergehen
konnten. In der Regel entschied man sich fur einen leitenden Geistlichen, der
innerhalb der verschiedenen Landeskirchen mit unterschiedlichen Amtsbezeich-
nungen benannt wurde. In den jetzt neu entstandenen Kirchenverfassungen ist
die Lehre von der Kirche, die Bindung an Schrift und Bekenntnis, generell den
Organen der Kirchenverfassung vorgeordnet. Die Bindung an Schrift und Be-
kenntnis kann nicht Gegenstand kirchlicher Gesetzgebung sein.



27

3. Nach der nationalsozialistischen Machtibernahme im Jahre 1933 ver-
suchten die neuen Machthaber auch sehr bald Einflu3 auf die evangelischen
Landeskirchen in Deutschland zu gewinnen. Es war nicht nur das Fuhrerprinzip,
durch das die Landeskirchen in der Deutschen Evangelischen Kirche zentral
und gleichgeschaltet werden sollte; sehr viel gravierender war der Versuch, die
Lehre zu verdndern und die nationalsozialistische, rassistisch-antijudische Ideo-
logie in den Mittelpunkt eines sogenannten arisch-deutschen Christentums zu
stellen. Damit einher ging die "Sauberung" der biblischen Schiften von jidischem
Gut und in der Konsequenz die Proklamation eines arischstdmmigen Christus.

Diese Entwicklung rief in weiten Kreisen der evangelischen Christenheit
Deutschlands entschiedenen Widerstand hervor. Unter Berufung auf Artikel 1
der Verfassung der Reichskirche - "Die unantastbare Grundlage der Deutschen
Evangelischen Kirche ist das Evangelium von Jesus Christus, wie es uns in der
Heiligen Schrift bezeugt und in den Bekenntnissen der Reformation neu ans
Licht getreten ist. Hierdurch werden die Vollmachten, deren die Kirche fur ihre
Sendung bedarf bestimmt und begrenzt”, - trat seit Friihjahr 1934 die sogenannte
"Bekennende Kirche" zusammen. Aus dem Rickbezug auf Schrift und Bekennt-
nis leitete die Bekennende Kirche ein Widerstandsrecht ab. Im Mai 1934 wurde
in Barmen die "Theologische Erklarung zur gegenwértigen Lage der Deutschen
Evangelischen Kirche" angenommen. Auf dieser Bekenntnissynode erkléarte sich
die "Bekennende Kirche" als rechtmalRige "Deutsche Evangelische Kirche".
Demgemal setzte die Bekenntnissynode von Dahlem (Oktober 1934) eine neue
geschéftsfuhrende Kirchenleitung unter Berufung auf das kirchliche Notrecht
ein, den "Rat der Deutschen Evangelischen Kirche". Viele Mitglieder der Be-
kennenden Kirche muf3ten ihr mutiges Bekenntnis mit der Haft in Konzentra-
tionslagern und dem Tod bezahlen. Namen wie Martin Niemoller, Gustav Hei-

nemann, Theophil Wurm und viele andere stehen fur die Bekennende Kirche.

Eine mdgliche Bruchstelle innerhalb der Bekennenden Kirche gab es zwi-
schen den Bruderraten der zerschlagenen unierten Kirchen und den lutheri-
schen Kirchen. Der Grund hierfur lag letztlich in einer unterschiedlichen Bewer-
tung des gemeinsamen Bekenntnisses von Barmen. Die Fragestellung war, ob
das Bekenntnis von Barmen lediglich einen Appell darstellte, das Verhaltnis der
bestehenden Konfessionskirchen zueinander zu bedenken (gewil? mit dem Fern-
ziel, die der Einheit entgegenstehenden Kontroversen zu tberwinden), oder ob



28

in der theologischen Erkl&rung von Barmen bereits das Bekenntnis einer geein-
ten Kirche in Erscheinung trat, in der unter dem &uf3eren Druck der nationalso-
zialistisch bestimmten Héresie die bisherigen zwischcnreformatorischen Konfes-
sionsgrenzen als Uberwunden gelten konnten - mit der Konsequenz von Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft. In der kirchlichen Wirklichkeit der evangelischen
Landeskirchen kam ein Prozel3 in Richtung auf Kirchengemeinschaft in Gang.
Die Praxis stand oft im Widerspruch zu den kirchlichen Ordnungen, die noch
keine allgemeine Kirchengemeinschaft zwischen den bekenntnisverschiedenen
Gliedkirchen der EKD vorsahen.

4. Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges und dem Untergang der natio-
nalsozialistischen Gewaltherrschaft schlug die sogenannte "Stuttgarter Schulder-
klarung" vom 18./19. Oktober 1945 eine der ersten Briicken zwischen Deutsch-
land und den Siegerméchten. Der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland
traf in Stuttgart mit Vertretern des in Bildung begriffenen Okumenischen Rates
der Kirchen zusammen. Neben dem Bekenntnis der eigenen, deutschen Schuld,
die ein unendliches Leid Uber viele Lander und Vélker gebracht hatte, erklarte
der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland: "Nun soll in unseren Kirchen
ein neuer Anfang gemacht werden. Gegriindet auf die Heilige Schrift, mit gan-
zem Ernst aufgerichtet auf den alleinigen Herrn der Kirche, gehen sie daran,
sich von glaubensfrcmden Einflissen zu reinigen und sich selber zu ordnen
Dieser Text ist eine Absichtserkl&rung ohne rechtsverbindliche Gesetzeskraft; er
bestimmte jedoch in vielen Bereichen bis heute das kirchliche Handeln und die
innerkirchliche Diskussion und hatte so unmittelbare Auswirkungen auf die Kir-
chengesetzgebung im evangelischen Raum Deutschlands.

Aus der Erfahrung des dritten Reiches und des Widerstandes in der Be-
kennenden Kirche wurde im Jahr 1948 die Evangelische Kirche in Deutschland
als Kirchenbund gegriindet. Ihre Grundordnung trug der unterschiedlichen Be-
kenntnisorientierung ihrer Gliedkirchen Rechnung. Die Prdambel stellt die ver-
schiedenen Landeskirchen allerdings auf eine breite gemeinsame Basis, die ge-
nugend Freiraum fur die sich bis heute abzeichnenden Einheitsbestrebungen ab-
gab. In der Praambel heifdt es: "Grundlage der Evangelischen Kirche in
Deutschland ist das Evangelium von Jesus Christus, wie es uns in der Heiligen
Schrift Alten und Neuen Testaments gegeben ist. In dem sie diese Grundlage7

7 Zitiert nach Hg. H.A. OBERMANN, A.M. RITTER, H.-W. KRUMMWIEDE, Kirchen-
und Theologiegcschichtc in Quellen, Band IV/2, Neukirchen 1980,162-163.



29

anerkennt, bekennt sich die Evangelische Kirche in Deutschland zu dem Einen
Herrn, der einen heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche.

Gemeinsam mit der Alten Kirche steht die Evangelische Kirche in
Deutschland auf dem Boden der altkirchlichen Bekenntnisse.

FuUr das Verstandnis der Heiligen Schrift wie auch der altkirchlichen Be-
kenntnisse sind in den lutherisch reformierten und unierten Gliedkirchen und
Gemeinden die fur sie geltenden Bekenntnisse der Reformation maf3gebend". In
Artikel 1.2 der Grundbestimmungen in der Fassung vom 13. Juli 1948 bejaht die
EKD mit ihren Gliedkirchen ausdriicklich die von der ersten Bekenntnissynode
in Barmen getroffenen Entscheidungen. Uberdies deutet sich bereits 1948 als
gemeinsamer Rahmen folgender Satz an: "... sie ruft die Gliedkirchen zum Ho6-
ren auf das Zeugnis der Bruder. Sie hilft ihnen, wo es gefordert wird, zur ge-
meinsamen Abwehr kirchenzerstdrender Irrlehre". (Artikel 1.2)

5. Es wirde an dieser Stelle zu weit fihren, wollte man die teilweise mit
groBem Eifer und unterschiedlicher Motivation gefuhrte Diskussion innerhalb
der EKD um die Veranderung der EKD-Grundordnung in Richtung einer gro-
Reren Einheit und Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen nachzeichnen. Es
kann jedoch konstatiert werden, dalR der 1948 kirchenrechtlich gelegte Rahmen
ein tragfahiges Fundament darstellte, um das Zusammenwachsen der Gemein-
schaft aus unterschiedlichen Gliedkirchen zu férdern. Ein nicht geringer Anteil
kommt der schon mehrfach genannten "Konkordie reformatorischer Kirchen in
Europa: Leuenberger Konkordie" zu. Diese Vereinbarung legitimierte endlich
Gu Jahr 1973 (!) die volle Kirchengemeinschaft (Kanzel- und Abendmahisge-
meinschaft) zwischen allen Gliedkirchen der EKD und weit dartiber hinaus. Ein
weiteres wichtiges Element der Einheit ist darin zu sehen, daf bereits vor der
Herstellung der kirchlichen Einheit zwischen der EKD und dem Bund der
Evangelischen Kirchen in der friheren DDR auf BeschluR der EKD-Synode
eine theologische Kammer ins Leben gerufen wurde, die in direkter Verantwort-
lichkeit gegenuber dem Rat der EKD arbeitet: Ein Schritt zur Vereinheitlichung
der Bekenntnisauslcgung in der EKD.6

6. Artikel 1 der Grundordnung der EKD erhielt mit der Herstellung der
kirchlichen Einheit im Februar 1991 in 1.1 folgenden Zusatz. "Sie (die EKD)

versteht sich als Teil der einen Kirche Jesu Christi".

In Art. 1.2 wird auf die zwischen den Gliedkirchen bestehende Kirchenge-
meinschaft im Sinne der Leuenberger Konkordie hingewiesen.

In Art. 1.3 steht jetzt der Hinweis aufdie 1. Bekenntnissynode in Barmen.



30

In Art. 1.4 wird festgeschrieben: "Durch seine Mitgliedschaft in einer Kir-
chengemeinde und in einer Gliedkirche gehdort das Kirchenmitglied zugleich der
Evangelischen Kirche in Deutschland an".

Gleichzeitig wurde im Beschlul® der 7. Synode der Evangelischen Kirche in
Deutschland auf ihrer 8. Tagung in § 2 des Einigungsgesctzes folgendes festge-
halten: "Um die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen zu starken, ist zu pri-
fen, wie die von den Kirchen des Bundes der Evangelischen Kirchen beschlosse-
ne "Gemeinsame Erklérung zu den theologischen Grundlagen der Kirche und
ihrem Auftrag in Zeugnis und Dienst" aus dem Jahr 1986 fur die Evangelische
Kirche in Deutschland wirksam und wie weit das in der Grundordnung verdeut-
licht werden kann". Mittlerweile ist gemaR dieses Beschlusses eine Stellungnah-
me erarbeitet, die als Vorschlag zur Veranderung der Grundordnung den ein-
zelnen Landeskirchen zur Stellungnahme zugeht. Da hier Fragen des Bekennt-
nisses der einzelnen Landeskirchen betroffen sein kdnnen, ist die sogenannte
Paktierungsgrenze Uberschritten, jenseits der die EKD-Synode nicht mehr allein
die Rechtsetzungsgewalt besitzt und die Landeskirchen durch jeweiligen Syn-
odenentscheid einzeln zustimmen missen.7

7. Kodifizierung von Rcchtssétzen und Verfassungswirklichkeit

Nicht zuletzt unter dem Eindruck der Leuenberger Konkordie und der mit
ihr verbundenen Aufhebung der in den reformatorischen Bekenntnissen ausge-
sprochenen gegenseitigen Verwerfungen hat das Zusammenwachsen unter den
EKD-Gliedkirchen zu einer engeren Gemeinschaft an Dynamik und kirchlicher
Qualitat gewonnen. Man kann davon ausgehen, daf} die Gemeinschaft unter den
Gliedern der Evangelischen Kirche in Deutschland de facto bereits tiefer ist, als
es in ihrer Grundordnung schon Ausdruck findet. Dies hangt zum Einen damit
zusammen, daf’ die konfessionellen Besonderheiten der verschiedenen reforma-
torischen Bekenntnisse von den jeweiligen Kirchengliedern teilweise nur noch
schwerlich nachvollziehbar und verifizierbar sind. Zum Anderen zwingt ein den
Kirchen gegeniiber zunehmend negatives 6ffentliches Klima die evangelischen
Christen dazu, enger zusammenzuriicken und ihre Identitat weniger im speziel-
len konfessionellen Status, denn in dem Bewustsein ihrer Gemeinschaft als evan-
gelische Christen und als Teil der Okumene zu suchen. Die Leuenberger Kon-
kordie zeigt Basis und Richtung des Miteinanders der in Kirchengemeinschaft
verbundenen Christen an: "In einer 400jahrigen Geschichte haben die theologi-
sche Auseinandersetzung mit den Fragen der Neuzeit, die Entwicklung der
Schriftforschung, die kirchlichen Erneuerungsbewegungen und der wiederent-



31

deckte 6kumenische Horizont die Kirchen der Reformation zu neuen, einander
ahnlichen Formen des Denkens und Lebens gefuhrt. ... Daneben wurde immer
wieder, besonders in Zeiten gemeinsamen Leidens,... Gemeinschaft erfahren....
Auf diesen Wegen haben sie gelernt, das grundlegende Zeugnis der reformatori-
schen Bekenntnisse von ihren geschichtlich bedingten Denkformen zu unter-
scheiden. Weil die Bekenntnisse das Evangelium als das lebendige Wort Gottes
in Jesus Christus bezeugen, schlieRen sie den Weg zu dessen verbindlicher Wei-
terbezeugung nicht ab, sondern eréffnen ihn und fordern auf, ihn in der Freiheit
des Glaubens zu gehen" (Leuenberg 5).

Die Leuenberger Konkordie nennt als Aufgabe zwar die gemeinsame theo-
logische Arbeit, um die Wahrheit des Evangeliums gegentuber Entstellungen zu
bezeugen und abzugrenzen. Allerdings beinhaltet die Erklarung der Kirchenge-
meinschaft keine Vorwegnahme von kirchenrechtlichen Regelungen in Einzel-
fragen zwischen den Kirchen (42). Die Frage eines organisatorischen Zusam-

menschlusses einzelner beteiligter Kirchen muf} jeweils in der konkreten Situa-
tion entschieden werden (44).

In den Artikeln 46-49 der Konkordie wird ein bewuf3t weiter Rahmen tber
den europdischen Bereich hinaus abgesteckt und der Hoffnung Ausdruck gege-
ben, daf} sich das Beispiel der Leuenberger Konkordie auch auf Kirchen in an-
deren Kontinenten auswirken werde.

An der Leuenberger Konkordie wird so deutlich sichtbar, daf} ein inner-
halb eines bestimmten Raumes bereits durchgefuhrtes Gesetzgebungsverfahren
seine Wirksamkeit in andere Bereiche hinein durchaus auf ganz unterschiedli-
chen Ebenen und in unterschiedlicher rechtlicher Qualitat haben kann.IV.

IV. Die EKD und ihre Landeskirchen im 6kumenischen Dialog

1. Die EKD und ihre gliedkirchlichen Zusammenschliisse sind in vielfalti-
ger Weise in 6kumenische Gespréache eingebunden. Dartberhinaus arbeitet die
EI® als Vollmitglied in internationalen und nationalen Verbanden und Arbeits-
gemeinschaften mit. Die Mitgliedschaft im Okumenischen Rat der Kirchen
(ORK), in der Konferenz Européischer Kirchen (KEK) und in der Arbeitsge-
meinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland (ACK) sind durch Artikel 16
der EKD-Grundordnung festgclegt. Damit hat sich die EKD selbst in ihrem
Grundrecht die Mitarbeit im ProzelR der 6kumenischen Einigung mit groRtmog-
lichem Gewicht als wichtigen Auftrag festgeschrieben.



32

2. In der Satzung der KEK, ebenso wie in der Grundlage der ACK-Satzung
(8 1), ist die Basisformel des ORK in ihrer Erweiterung aus dem Jahre 1961
(Vollversammlung von New Delhi) wortgleich aufgenommen: "Der Okumeni-
sche Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus
Christus gemanR der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum
gemeinsam zu erftllen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Va-
ters, des Sohnes und des Heiligen Geistes".

Die ACK wurde bewul3t nicht als nationaler Christenrat konstituiert, son-
dern lediglich als Arbeitsgemeinschaft. Innerhalb dieser Arbeitsgemeinschaft ist
allerdings neben verschiedenen orthodoxen Kirchen und Freikirchen als Voll-
mitglied auch der Verband der Rémisch-Katholischen Diézesen in Deutschland
vertreten. Waéhrend in der ACK-Grundlage (8 1.1) festgelegt ist, dal3 die Mit-
gliedskirchen die ACK zu gemeinsamen Zeugnis und Dienst bilden, geht die
Verfassung des ORK in der Aufgabenstellung erheblich weiter (111.1): "Die Kir-
chen aufzurufen zu dem Ziel der sichtbaren Einheit im einen Glauben und der
einen eucharistischen Gemeinschaft, die ihren Ausdruck im Gottesdienst und im
gemeinsamen Leben in Christus findet, und auf diese Einheit zuzugehen, damit
die Welt glaube". Die KEK geht zwar in Artikel 1 ihrer Satzung nicht ganz so
weit, verweist jedoch auf den Okumenischen Rat und das gemeinsame Bestre-
ben, christliche Einheit und christlichen Dienst zu fordern.

Die sehr weitgehend klingende Aufgabenstellung des ORK wird in den
nachsten Artikeln sofort wieder soweit zuriickgenommen, daf} keine rechtswirk-
samen Eingriffe in die sehr unterschiedlichen ekklesiologischen Verfassungen
der einzelnen ORK-Mitgliedskirchen postuliert werden kénnen. "Der Okumeni-
sche Rat der Kirchen hat beratende Funktion ... besitzt keine gesetzgebende Ge-
walt tber die Kirchen. Er handelt auch in keiner Weise in ihrem Namen, aulRer
in den erwahnten und von den Mitgliedskirchen kunftig festgelegten Fallen. ...
"(IV). In der Praxis steht die Gemeinschaft selbst an grundlegenden Fragen
nicht immer auf einem festen Fundament. So ist beispielsweise die Frage der ge-
genseitigen vollen Taufanerkennung unter seinen Mitgliedskirchen bislang im-
mer noch nicht geklart. Bei manchen der Mitgliedskirchen besteht im Falle eines
Ubertritts von einer zur anderen Kirche weiterhin die Praxis der Wiedertaufe
(Wiederholung des Taufsakramentes!). Immerhin kann festgehalten werden,
dafR die Basis eindeutig festlegt: "Der ORK ist eine Gemeinschaft von Kirchen,
...". Es kommt damit zumindest immerhin eine gewisse ekklesiale Komponente
zum Tragen, die nicht gegeben ware, wenn es sich bei den Mitgliedern lediglich
um Einzelpersonen oder Einzelgemeinden handeln wirde. Zu hoffen bleibt, dal3
sich die Ergebnisse der 5. Weltkonferenz von "Faith and Order" (August 1993 -



33

Santiago de Compostella) zur Frage der Communio zwischen den Kirchen lang-
fristig auch auf die ekklesiologische Qualitat der Gemeinschaft zwischen den
ORK-Mitgliedskirchen auswirkt.

3. An den Gesprachen der konfessionellen Weltbinde wie z.B. Lutheri-
scher Weltbund (LWB) und Reformierter Weltbund (RWB) ist die EKD teil-
weise Uber ihre einzelnen Gliedkirchen oder die gliedkirchlichen Zusammen-
schliisse innerhalb der EKD einbezogen. Solange die Vollmacht des ORK so
schwach ist, daR keine Konsequenzen aus der in der ORK-Satzung niedergeleg-
ten Aufgabenstellung fur die einzelnen Kirchen mit rechtsverbindlicher Wirkung
gezogen werden kdnnen, sind dadurch kaum unmittelbare Auswirkungen auf
den Bekenntnisstand der einzelnen EKD-Gliedkirchen zu erwarten, obwohl sich
in der Vergangenheit die Kritik am ORK vor allem an der Frage der zu groRen
Betonung politischer und sozialer Arbeitsvorhaben bei gleichzeitiger Vernach-
lassigung der eigentlich theologischen Arbeit und der grundlegenden Ziele wie
Evangelisation und Mission entziindete. Hinzu kommt die latent vorhandene
Sorge einer nicht zu unterschéatzenden Zahl von Mitgliedskirchen, das Fehlen ei-
ner theologisch eindeutigen Grundsatzarbeit leiste dem Eindringen eines gewis-

sen Synkretismus Vorschub. Deshalb wurde von deutscher evangelischer Seite
die Kritik oft auch mit dem Verweis auf das eigene Bekenntnis begriindet. Der

ORK befindet sich somit auf einer standigen Gradwanderung zwischen dem
Vorwurfvon zu wenig ekklesiologischer und dem Vorwurf zu gro3er ekklesiolo-
gischer Qualitat. Die in der Basisformel und dem Aufgabenkatalog niedergeleg-
ten Ziele des ORK korrespondieren zumindest von ihrer Absichtserklarung her
mit den in CA VII genannten Voraussetzungen fur eine gegenseitige kirchliche
Anerkennung.

4a. Will man eingehender untersuchen, ob das Kirchenrecht eine unterstiit-
zende oder eher hindernde Wirkung auf dem Weg zur 6kumenischen Einheit
der Kirchen einnimmt, muf3 zunéchst untersucht werden, welches der mdglichen
Einheitsmodelle und welche Form von Einheit gemeint ist. Es ist schon auf CA
VIl hingewiesen worden. Das dort beschriebene Einheitsmodell 1ai3t sich am
ehesten unter der Formel versdhnte Verschiedenheit fassen. Bei der Darstellung
der Leuenberger Konkordie ist bereits sichtbar geworden, dal3 es sich bei dem
dort verwendeten Einheitsmodell nicht um eine Einheit in der Ordnung oder
der zentralistisch gefuihrten Kirchenorganisation handelt. Es wird vielmehr un-
terschieden zwischen dem ius spiritualis, das von Gott gegeben die Einheit der
Kommunikanten und der auf das Wort Gottes Horenden bewirkt. Eine organi-



34

satorische Einheit mufte nach reformatorischer Ansicht dem ius humanum zu-
geschrieben werden. AuRere KirchenOrdnungen haben deshalb in ihrer Riick-
bindung an den Grund und Auftrag der Kirche Jesu Christi eine dienende Funk-
tion gegenuber der evangeliumsgeméafRen Wortverkiindigung und Sakraments-
verwaltung.

b. Ein weiteres Modell wére die Bildung einer organischen Einheit durch
organisatorische und rechtliche Beziehungen zwischen verschiedenen Kirchen
ahnlicher Bekenntnisstruktur, wodurch insbesondere neue kirchliche Organisa-
tionen und gemeinsame Einrichtungen entstehen sollen. Derartige Unionen kon-
nen nach reformatorischem Verstandnis durchaus gebildet werden; allerdings
mufl3 dies auf der Basis der Freiwilligkeit geschehen, synodal von den Mitglie-
dern der beteiligten Kirchen in Kirchenrecht umgesetzt und rezipiert werden.
Dieser Schritt ist nur vorstellbar, wenn eine ekklesiologische Ubereinstimmung
besteht, die die Aussagen der reformatorischen Bekenntnisse unterstreicht und
bestatigt.

c. Mit einem weiteren Modell ist der Begriff der konzilliaren Gemeinschaft
verbunden. In diesem Einheitsmodell wird ein allgemeines Konzil von Kirchen
ganz unterschiedlicher Bekenntnisstrukturen angestrebt; in der Konsequenz
miften die bislang vorhandenen Bindungen aufgelst werden und die bestehen-
den Kirchen juristisch in eine organische Einheit tbergehen. Vom kirchenrecht-
lichen Standpunkt her ist dieses Modell, das sich zumindest an das Zweite Vati-
canum anlehnt, duRRerst unscharf, geht man einmal von der Beziehung gleichwer-
tiger Partner aus. Neben der kirchenrechtlichen Unsicherheit, welche Ordnung
und welche Leitungsstrukturen dieses Modell impliziert, ist es wohl auch aus ei-
nem gravierenden anderen Grund nicht praktikabel. Die erstrebte Transkonfes-
sionalitat wird die Angst der einzelnen Ortsgemeinden vor vélligem Identitats-
verlust ins unermefliche wachsen lassen. Es wird so eher zu weiteren Spaltun-
gen als zur Einheit beitragen kdnnen.

d. Ein weiteres Modell wurde bei den Gesprachen zwischen der EKD und
der anglikanischen Kirche gewahlt, die einen vorlaufigen Abschluf in der Erkla-
rung von Meif3en (1988) gefunden haben. Dieses Modell geht aus von der ekkle-
sialen Gemeinschaft und dem Grundverstandnis der Kirche als Communio oder
Koinonia, entsprechend der frihen christlichen Tradition. Die Erkenntnis von
Gemeinsamkeit in zentralen christlichen Glaubenswahrheiten gibt Hoffnung,
dafR3 bei dem vorhandenen Grundkonsens in den fundamentalen Fragen auch auf



35

die noch offengebliebenen Fragen, die nicht gemeinschaftshindemd sind, eine
Antwort im Dialog gefunden werden kann. Die Eucharistiegemeinschaft steht
dabei nicht gleichsam als Krébnung am Ende eines Weges, sondern wird im Ver-
lauf des Prozesses aufgenommen, sobald die Kirchen eine geniigend breite Basis
der Ubereinstimmung gefunden haben. Kirchenrechtlich 1&Rt dieses Modell
Mdéglichkeiten fur viele Annaherungen auch im organisatorischen Bereich, ohne
jedoch die organisatorische Einheit zur Voraussetzung der Koinonia zu erheben.

e. Das im Dekret tiber den Okumenismus beschriebene Modell des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils (Unitatis redintegratio) bedeutet zwar aus rémisch-
katholischer Sicht einen echten Aufbruch in der Beurteilung der nicht zur Rom
gehdrenden Kirchen; allerdings geht auch dieses Dekret davon aus, daf? die Ein-
heit und die vollige kirchliche Gemeinschaft nur wiedergewonnen werden kann,
wenn alle "Auf3enstehenden” - die durchaus Christen genannt werden kdnnen -
in die Romische Kirche zurtickkehren. Das zitierte Schreiben der Kongregation
fur die Glaubenslehre an die Bischofe der katholischen Kirche uUber einige
Aspekte der Kirche als Communio vom 28. Mai 1992 und der dazugehérige
Brief von Kardinal Ratzinger (vgl. Anm. 1) gehen gerade nach den Dialogen
zwischen Rom und den anderen Kirchen in anstéRiger Weise noch hinter Unita-
tis redintegratio zurtick. Fur einen evangelischen Christen kann ein solches Mo-
dell der "Ruckkehrékumene" keine ernsthafte 6kumenische Gesprachsgrundlage
bieten. An dieser Stelle herrschen noch uniberbriickbare ekklesiologische Ge-

gensatze mit kaum lésbaren kirchcnrechtlichen Spannungen.

5. Unterschiedliche Dialogebenen

a. Den Weg eines auf Kirchengemeinschaft gerichteten Dialoges kdnnte
man in folgender Reihe benennen.

- Feststellung von Konsens; Eingrenzung der noch offenen Fragestellungen;

- Aufhebung von Lehrverurteilungen;

- Gegenseitige Anerkennung als Kirche im Vollsinn, noch vor Aufnahme
der vollen Kirchengemeinschatft;

- Aufnahme der vollen Kirchengemeinschaft (Kanzel- und Eucharistiege-
meinschatft).



36

b. Die verschiedenen von der EKD gefuihrten Dialoge haben unterschiedli-
che Stufen dieser soeben genannten Reihe erreicht. Ich nenne einige in Auswahl
zur lllustration ohne Anspruch auf Vollstandigkeit:

- Das Gesprach mit den Methodisten ist mit der vollen Aufnahme von Kir-
chengemeinschaft zum Abschluf3 gekommen.

- Der Dialog mit der Anglikanischen Kirche ist in der Vereinbarung von
MeilRen mit der Aufnahme einer weitgehenden Kirchengemeinschaft (allerdings
noch nicht in der vollsten Stufe) ebenfalls zu einem vorldufigen Abschluf3 ge-
kommen.

- Im Gespréch mit den Altkatholiken wurde eine gegenseitige Anerken-
nung als Kirchen erreicht. Daraus folgt die gegenseitige gastweise Einladung
zum Abendmahl ohne Aufnahme voller Kirchengemeinschaft.

- Das mit der Romisch-Katholischen Kirche gefuhrte Gespréach (Lehrver-
urteilungen - kirchentrennend?) ist zu einem vorlaufigen Abschlul3 gekommen.
Die Aufnahme von Kirchengemeinschaft war von vornherein nicht geplant; al-
lerdings war das Gespréach auf eine gro3ere Einheit und die Mdéglichkeit zu en-
gerer Zusammenarbeit ausgerichtet, die zur Aufhebung von gegenseitigen Lehr-
verurteilungen fuhren sollte. Gegenwartig sind die Ergebnisse zur Prifung dem
Rat zur Foérderung der Einheit der Christen in Rom vorgelegt. Die Feststellung
von Konsens und die Aufhebung von Lehrverurteilungen hatte meines Erach-
tens durchaus kirchenrechtliche Auswirkungen. Dies muf3te vor allem Konse-
guenzen in den praktischen Fragen wie beispielsweise der seelsorgerlichen Be-
gleitung gemischtkonfessioneller Paare (um nur ein Feld zu nennen) nach sich
ziehen.

- Die vier bilateralen theologischen Dialoge der EKD mit orthodoxen Kir-
chen sind aus kirchenrechtlichen Grinden nur mittelbar auf das Ziel der Auf-
nahme voller Kirchengemeinschaft gerichtet, da diese Gespréache in gewisser
Weise Hilfsfunktion fur die Dialoge auf Weltebene zwischen Lutherischem
Weltbund und Panorthodoxie bzw. Reformiertem Weltbund und Panorthodoxie
einnehmen. Beide Dialoge auf Weltebene werden mit dem Ziel der vollen Kir-
chengemeinschaft gefuihrt. Allerdings konnte in den mittlerweile Uber 40 Begeg-
nungen in den vier Dialogen zwischen der EKD und orthodoxen Kirchen (der
Russischen Orthodoxen Kirche, dem Okumenischen Patriarchat von Konstanti-
nopel, der Ruméanischen Orthodoxen Kirche und der Bulgarischen Orthodoxen
Kirche) eine beachtliche Reihe von Konsenspunkten festgestellt werden. Eine
zentrale Erfahrung dieser Dialoge ist die Feststellung, daf3 die im Lauf der re-
formatorischen Auseinandersetzungen gegeniiber der lateinischen Theologie ge-
machten apologetischen Aussagen nicht auf das Gesprach mit den orthodoxen



37

Kirchen ubertragbar sind. Theologisch und kirchenrechtlich ist als nachster
Schritt in diesen bilateralen Dialogen der EKD zuné&chst eine Evaluation not-
wendig, um den gegenwaértigen Stand zu bestimmen sowie die offenen Fragen
und die erreichten Konsenspunkte zusammenzustellen. M. E. wiegen diese Kon-
senspunkte so schwer, dald sie zu einer Gcringerbewertung der Trennungsgriin-
de fuhren muissen. Ekklesiologisch und kirchenrechtlich gesehen, kénnte der
Dialog mit den orthodoxen Kirchen unmittelbar auch Auswirkungen auf die
Sicht der reformatorischen Bekenntnisse haben, da die Kontextualitat der refor-
matorischen Bekenntnisse in diesen Gesprachsreihen besonders deutlich zum
Ausdruck kommt. Dies bedeutet eine stiandige, grundlegende Uberpriifung des
eigenen Bekenntnisses an der Schrift. An dieser Stelle muf3 ein Prozel3 in Gang
kommen, der aus heutiger Sicht noch kaum Uberschaubar sein durfte. Sehr
schwer vorstellbar ist gegenwértig noch die Vermittlung und Rezeption der in
bezug auf das eigene Bekenntnis gewonnenen Erkenntnisse. Davon wird dann
auch die Formulierung und Beschlu3fassung von Kirchengesetzen durch die zu-
sténdigen Synoden abhangen. Denkbar ist dieser Weg!

V ProzeR der Formulierung und Setzung von Kirchenrecht

1. Das Ende der Monarchie in Deutschland mit Ende des Ersten Weltkrie-
ges im Jahre 1918 und die damit verbundene Aufhebung des Summepiskopats
bedeutete fur die evangelischen Kiichen die Ruckgewinnung eines ureigensten
reformatorischen Prinzips: Aus der Erkenntnis des "Priestertums aller Glaubi-
gen" konnte nun endlich das synodale Prinzip der Beteiligung der Glaubigen am
Kirchenregiment in voller Weise abgeleitet werden. Das Recht der Legislative
ging auf die Synoden Uber, in denen den Laien ein grol3es Gewicht zugespro-
chenwurde. Fir die Setzung und Formulierung von Kirchenrecht hatte dies eine
unmittelbare Bedeutung. Kirchliche Ordnungen, Verwaltungsvorschriften und
offentliche Kundgebungen von Gewicht bedurfen nun einer qualifizierten Mehr-
heit in den Synoden. Wie bereits mehrfach unterstrichen worden ist, kennt der
Protestantismus kein "Dogma" im rémisch-katholischen Sinne als unfehlbaren
Lehrsatz. Das Verstandnis von "Dogma" im Sinne von Bekenntnis fuhrt weiter.
In diesem Sinne gibt es durchaus ernstzunehmende Versuche, zu neuen, 6kume-
nisch weiterfuhrenden Lehraussagen zu kommen. Die in ihrem Rang gegeniber
den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen unter den Landeskir-
chen unterschiedlich eingestufte theologische Erklarung von Barmen (1934) be-
deutete - unbenommen der Tatsache, dal3 diese Erkl&rung nicht in allen Landes-



38

kirchen als zusétzliche neuere Bekenntnisgruncilage mit Gesetzeskraft in die Kir-
chenordnungen aufgenommen ist - einen wichtigen Schritt vorwarts in der inner-
protestantischen Okumene, da es in seinem theologischen Gewicht allgemein
anerkannt und rezipiert ist. Grundlegend ist, dal3 sich in Barmen angesichts der
Notlage Lutheraner, Reformierte und Unierte zu einer gemeinsamen theologi-
schen Erklarung zusammenfanden, der ein gewisser Bekenntnischarakter zuer-
kannt werden kann.

Die unterschiedliche Gewichtung und Einschétzung des Stellenwertes der
Barmer theologischen Erklarung deutet schon darauf hin, dal3 im Bereich der
Evangelischen Kirche in Deutschland die Rcchtssetzung in unterschiedlicher
Qualitat und auf differenzierten Ebenen vor sich gehen kann. Neben rechtsver-
bindlichen Kirchengesetzen kennt die Synode der EKD, ebenso wie die Synoden
der Gliedkirchen, das Instrument von Kundgebungen/Erklarungen und Empfeh-
lungen. Ebenso wie die vom Rat der EKD verantworteten Denkschriften haben
diese offentlichen MeinungséuRerungen und DenkanstdfR3e nicht unmittelbar
verbindliche, gesetzeswirksame Qualitéat; dennoch erwéchst aus solchen 6ffentli-
chen MeinungséaufRerungen und dem ihren eigenen Gewicht oftmals ein Anstol3,
der im weiteren Prozel3 der Diskussion durchaus gesetzeswirksam werden kann,
wenn an einer bestimmten Stufe dieses Prozesses ein Gesetzgebungsverfahren
abgeleitet wird.

An drei Beispielen sollen diese unterschiedlichen Maglichkeiten dokumen-
tiert werden.

a. Der Grundsatzbeschluf3 der Bundessynode (Bund der Evangelischen
Kirchen in der DDRS8) vom 28. September 1976 zum Thema "Kirchengemein-
schaft - Einheit und Vielfalt".

Die Bundessynode hatte 1974 die Gliedkirchen um Stellungnahmen zum
Arbeitsergebnis des gemeinsamen Ausschusses Kirchengemeinschaft "Zwischen
Konkordie und Kirche" gebeten. Die Stellungnahmen wurden fir die Bundes-
synode durch die theologische Kommission des Bundes ausgewertet. Die Synode
fal3te ihr Beratungsergebnis in dem folgenden Grundsatzbeschlufl3 zusammen:

"1. Mit dem Thema der Synode "Kirchengemeinschaft - Einheit und Viel-
falt" ist der Bund als "Zusammenschluf von bekenntnisbestimmten und rechtlich
selbstandigen Gliedkirchen™ (Artikel 1, Abs. 2BO) angemessen beschrieben.

8 Spétestens nach dem Mauerbau von 1961 in Berlin und der damit verbundenen hermeti-
schen SchlieBung der Grenze zwischen West- und Ostdeutschland konnten die 6stlichen Glicdkir-
chen der bis 1969 formal nicht geteilten EKD ihre Rechte und Pflichten als EKD-Gliedkirchen nicht



39

Kirchengemeinschaft in Einheit und Vielfalt bedingt bei gegenseitiger An-
erkennung der Selbsténdigkeit der Gliedkirchen eine wechselseitige Verbind-
lichkeit ihrer Zusammenarbeit ... Die Zeugnis- und Dienstgemeinschaft wird
auch dadurch von allen Gliedkirchen anerkannt, daf sie sich gegenseitig Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft gewéhren - und dies trotz verschiedenen Be-
kenntnisstandes, zum Teil unterschiedlicher Auslegung der Einheitskriterien von
CA VII unter nicht befriedigender Ubereinkunft einiger theologischer Grund-
satzfragen. In diesem Sinn ist die Kirchengemeinschaft im Bund der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR eine heute fur unseren Raum angemessene Form des
Kirchseins....

2. Mit dem Zusammenschluf3 im Bund sind wir zur Vertiefung der Gemein-
schaft des kirchlichen Lebens in dessen vielfaltigen Bereichen und auf allen
Ebenen verpflichtet. Gleichzeitig bediirfen die fur das Kirchenverstéandnis wich-
hgen Grundfragen weiterer Klarung. ... FUr das weitere Zusammenwachsen der
Kirchen im Bund muf? insbesondere vermieden werden,

- dal3 trotz der Ablehnung einer 'Superkirche’ faktisch ein administrativer
Zentralismus wirksam wird;

- daB der Bund mit Aufgabenstellungen Uberhauft wird, die seine Lei-
stungsfahigkeit untergraben;

- dal sich ein Trend auf eine theologische Uniformitat einstellt, der die
Verschiedenheit der Bekenntnisstinde Uberspielt;

- dal3 also auf die eine oder andere Weise der foderative Charakter eines
Zusammenschlusses der Gliedkirchen im Bund geférdert wird.

Solchen Gefahren kann z.B. dann begegnet werden,

- wenn bei der Fortfihrung der Lehrgespréache die verschiedenen Bekennt-
nisse so fruchtbar werden, daf deutlich wird, wie wir angesichts der Herausfor-
derungen unserer Zeit Jesus Christus gemeinsam bekennen kénnen; ...

Im Blick aufweiteres gemeinsames Handeln sollte insgesamt beachtet wer-
den, dall Gemeinsames nicht in jedem Falle einheitliches Handeln sein mufR,
sondern unterschiedliches Vorgehen innerhalb einer bestimmten Toleranzbreite
und die Méglichkeit zum Experiment einschliel3t"9.

Im Falle dieses Textes wird deutlich, daf} es sich nicht um einen judifizier-
baren Text handelt; der Inhalt des Beschlusses hat jedoch unmittelbar Eingang

'n die weitere Arbeit, das Selbstverstandnis und die Rechtssetzung des Bundes

mehr wahmehmen. Im Jahr 1969 ist dann mit der Griindung des Bundes der Evangelischen Kirchen
an der DDR formal die Trennungvollzogen worden.

9 Kirche als Lemgcmeinschaft, Dokumente aus der Arbeit des Bundes der Evangelischen Kir-
chenin der DDR, Berlin 1981,4749.



40

der Evangelischen Kirchen in der DDR gefunden, wie sich aus der Entwicklung
bis zur Wiederherstellung der kirchlichen Einheit mit der EICD im Jahre 1991
leicht nachweisen laft.

b. Am 12. November 1970 beschlo3 die Evangelische Landessynode in
Waiirttemberg den Text einer Mitteilung an die Gemeinden uUber das Programm
des Okumenischen Rates der Kirchen zur Bekampfung des Rassismus. Der Text
selbst hat ebenfalls keine unmittelbare Gesetzeswirkung, sondern soll lediglich
der Information und Meinungsbildung innerhalb der Evangelischen Landeskir-
che von Wurttemberg dienen. Aus dem Text selbst geht jedoch hervor, wie der-
artige langfristig vorbereitete synodale Meinungsbildungen doch in die unmittel-
bare Gesetzgebung einflieRen kdnnen und auf Umwegen anderer Stelle wie bei-
spielsweise in diesem Falle im Kirchengesetz Uber den Haushalt fir das kom-
mende Rechnungsjahr wirksam werden: "Im Rahmen der Beratungen fur den
landeskirchlichen Haushaltsplan fur das Rechnungsjahr 1971 hat die Landessyn-
ode zuvor am 11. November 1970 zum Programm des Okumenischen Rates der
Kirchen zur Bekdmpfung des Rassismus folgende Antrage mit unterschiedlichen
Mehrheiten angenommen bzw. abgelehnt:

A Die VII. Landessynode der Evangelischen Kirche in Wirttemberg legt
Wert darauf, daf3 allgemeine 6kumenische Opfer und finanzielle Zuwendungen
aus Kirchensteucrmitteln an kirchliche Weltbiinde verantwortlich im Sinn des
kirchlichen Auftrages verwendet werden.

"Zum kirchlichen Auftrag gehort es, angesichts der erschreckend zuneh-
menden Rassenspannungen sich fur die Achtung der gottgegebenen Wirde ei-
nes jeden Menschen einzusetzen, mutig und leidensbereit fur Gerechtigkeit ein-
zutreten, in der Kraft des fur alle Gekreuzigten Verséhnung zu stiften und Hal3
zu Uberwinden. Dem allem kénnen gezielte kirchliche Hilfsprojekte dienen.

Zum kirchlichen Auftrag gehort es aber nicht, politische Gruppen mit
kirchlichen Geldern zu férdern, die bei der Verfolgung ihrer Ziele Gewaltan-
wendung nicht grundsatzlich ausschlieRBen. 'Hier steht die Relevanz unseres
Glaubens auf dem Spiel. Christlicher Machtgebrauch zielt darauf ab, den Kreis
zu sprengen, in dem Gewalt neue Gewalt gebiert. Das gilt von den Mitteln wie
von den Zielen’ (Bericht der Sektion VI der 4. Vollversammlung des Okumeni-
schen Rates der Kirchen Uppsala, 1968)"10.

10 Worte, Beschlisse, Handreichungen, wichtige ErschlieBungen der wiirtt. Evang. Landes-
sTiode seit 1946, Hrsg, vom Altestenrat der Wurttembergischen Evang. Landessynode, Stuttgart



41

In dieser EntschlieRung wird zwar die Entscheidung des ORK, "sich dem
Rassismus - wo immer er auftritt - zu wiedersetzen", mit Uberwéltigender Mehr-
heit bejaht. Gleichzeitig wurde der BeschluR des ORK-Exekutivausschusses vom
2.9. 1970 zur Grundung eines Sonderfonds fur das Antirassismusprogramm des
ORK mit deutlicher Mehrheit abgelehnt.

In der Praxis der kirchlichen Haushaltsfiihrung in Wirttemberg bedeutete
dieser Beschluf3, dalR keine Haushaltsmittel aus Kirchensteuereinnahmen fin-
den o.g. Sonderfonds des ORK zur Verfiigung gestellt werden konnten. Ebenso-

wenig konnten landeskirchliche Kollekten fur diesen Zweck ausgeschrieben wer-
den.

C. Zur Frage der Teilnahme von Kindern am Heiligen Abendmahl verab-
schiedete die Evangelische Landessynode in Wirttemberg am 29. November
1979 eine Handreichung. Nach geltendem evangelischen Recht erfolgt die Zu-
lassung zum Abendmahl mit der Konfirmation (in der Regel im Alter von 14
Jahren). Dal} die Frage der Teilnahme von Kindern gestellt wurde, kann auch
als Frucht des 6kumenischen Vergleichs mit anderen kirchlichen Traditionen
gelten. Die Handreichung empfiehlt eine Handhabung des weiterhin gultigen
Kirchengesetzes nach "seelsorgerlichem Ermessen”, was in etwa dem orthodoxen
Grundsatz des kat’oikonomian entspricht. Mit GewilRheit ist davon auszugehen,
daR diese Handreichung einer theologischen und einer rechtlichen Unsicherheit
innerhalb der Evangelischen Landeskirche in Wirttemberg begegnen sollte.
Man kann davon ausgehen, dal3 die in der Handreichung beschlossenen Grund-
satze (die hier nicht zitiert sein sollen) weithin Eingang in die gemeindliche Pra-
xis fanden. Allerdings ist gerade in der Frage des Abendmahles mit Kindern
auch das Bekenntnis selbst bertihrt. Aus diesem Grund wird in den Erlauterun-
gen deutlich gemacht:

"(1) Die 'Handreichung zur Frage der Teilnahme von Kindern am Heiligen
Abendmahl' ist keine verbindliche Regelung mit Gesetzeskraft. Keine Gemeinde
und kein Pfarrer 'muf3' nun aufgrund dieser 'Handreichung' nach Mitteln und
Mdéglichkeiten suchen, nicht konfirmierte Kinder zum Besuch des Abendmahles
xu bewegen. Niemand soll hier gedrangt werden oder sich gedrangt fuhlen. Die
'Handreichung' will vielmehr solchen Gemeinden Hilfestellung geben, die mit
dieser Frage konfrontiert sind. Wo das der Fall ist, soll nach den angegebenen
Richtlinien verfahren werden"11,

Diese Handreichung hat, wie im Beschluf3text ausfiihrlich festgestellt wird.11

11 Zitiert nach: Worte, Beschlisse, Handreichungen, a.a.O.,56



42

zwar keine rechtsverbindliche Wirkung, wird jedoch aufgrund ihres Charakters
dennoch normierend fiir das Gesetzesverstandnis in die Praxis der Gemeinden
einwirken. Auf diese Weise entsteht eine rechtlich noch nicht abgesicherte
Wirklichkeit, die dann gegebenenfalls spater in einem erneuten Schritt durch ein
entsprechendes Kirchengesetz kodifiziert werden kann.

VI. AbschlieRende Bewertung

1. Im Vorspruch zur Ordnung des kirchlichen Lebens der Evangelischen
Kirche der Union vom 6.5.1955 heif3t es:

"(3) Die Ordnung des kirchlichen Lebens ist kern Gesetz, dessen Erfullung
uns vor Gott rechtfertigt. Sie ist kein Gesetz, das jede einzelne Entscheidung in
der Gemeinde schematisch regelt und die seelsorgerliche Verantwortung ein-
schrankt oder gar aufhebt. Sie kann nur in solcher Verantwortung recht gehand-
habt werden. Die Ordnung ist eine Regel, der sich niemand ohne gewichtigen
Grund entziehen soll. Wer meint, in einem Einzelfall anders entscheiden zu
missen, der frage sich ernsthaft, ob er das Wort Gottes fir sich habe. Er hole
auch den Rat seiner Kirchenleitung ein"12.

Man sollte also das Kirchenrecht vor Uberforderung bewahren. Es ist dazu
da, die &uRBeren guten Ordnungen der Kirche zu wahren und die Bahn fur das
rechtlich nicht machbare Walten des Heiligen Geistes freizuhalten. Aus diesem
Grund ist das Kirchenrecht immer sehr eng mit der Ekklesiologie verbunden -
das Kirchenrecht ist eine Funktion der Ekklesiologie. Es schafft die Basis fur ein
geordnetes Zusammenleben auf allen kirchlichen Ebenen.

Wenn das Kirchenrecht sich aus dem Bekenntnis ableitet, dann muf3 ge-
pruft werden, wie weit bereits im Bekenntnis nicht nur Offenheit gegenuiber 6ku-
menischen Bemihungen steckt, sondern vielmehr vom Bekenntnis her selbst die
Okumenische Einheit der Kirche gefordert ist. An verschiedenen Stellen dieses
Beitrags wurde bereits deutlich, dafl3 die reformatorischen Bekenntnisse von ih-
rer Anlage her auf die Wiedergewinnung der kirchlichen Einheit ausgerichtet
sind und den Rickbezug zur alten, ungeteilten Kirche suchen. Der Magnus Con-
sensus ist ein ureigenstes Anliegen der Reformatoren. Das Kirchenrecht kann
jedoch die schmerzvolle Trennung der Kirche nicht Gberwinden. Im Kirchen-
recht kénnen lediglich grundlegende theologische und ekkicsiologische Uberein-

12 Zitiert nach: A. STEIN, Evangelisches Kirchenrecht, Ein Lembuch, Neuwied 3. Auflage
1992,20.



43

Stimmungen festgehalten und als Rahmen fur die 6kumenische Begegnung und
Communio festgeschrieben werden. Eine Voraussetzung ist, daf® die Gesprachs-
partner einander als gleichwertig gegeniibertreten. Ubereinstimmungen und
Vorschlage fur ein wie auch immer geartetes Einheitsmodell kénnen dann bei
den Gespréchspartnern auf breiter gemeindlicher Basis rezipiert und von den
zustdndigen Synoden durch BeschlufR3fassung in Kirchengesetze gefasst und
rechtsverbindlich gemacht werden. Ich bin im Ubrigen aus eigener Anschauung
davon Uberzeugt, dal’ in der kirchlichen Wirklichkeit in vielen Gemeinden am
Ort sich bereits heute eine groRe Zahl von Christen Uber viele konfessionelle
Trennungslinien hinwegsetzt und in manchen Féllen sogar mehr Kirchengemein-
schaft praktiziert wird als es den Kirchenleitungen bewul3t und vielleicht auch in
dieser undifferenzierten Form lieb ist.

2. Das Kirchenrecht kann nur einen Rahmen setzen und gehbaren Grund
schaffen fur die Einheit der Kirchen, indem es das Zusammenleben in der Ge-
meinschaft ordnet. Hindernisse bei der Rezeption von dkumenischen Dialoger-
gebnissen liegen jedoch zumeist nicht auf der juristischen Ebene (auch wenn sie
teilweise juristisch trefflich dargestellt werden kdnnen), sondern eher im
menschlichen Bereich. Damit ist die Frage der geistlichen Identitat der Kirchen-
glieder angesprochen. Eine Rezeption kann nur dann erfolgreich angegangen
werden, wenn die Partner und ihre Gemeindeglieder nicht damit die Angst ver-
binden mussen, sie wirden im Dialog ihre konfessionelle Identitét preisgeben.3

3. "Mit unserer Macht ist nichts getan", daran erinnert uns das Reforma-
tionslied "Ein feste Burg ist unser Gott". Es kann und soll nicht der Eindruck er-
weckt werden, als lage das Hindernis fur die nur schwer zu erreichende kirchli-
che Einheit an einer zu wenig flexiblen Handhabung des Kirchenrechtes. Auch
die von Menschen planbaren Konzeption fur eine kiinftig moglicherweise flexib-
le Handhabung des Kirchenrechtes bei der Rezeption von 6kumenischen The-
men garantiert noch nicht 6kumenischen Konsens. Gefragt ist das beharrliche
Horen auf das Evangelium und das brennende Gebet um die Einheit flreinan-
der und miteinander. Der Heilige Geist weht und wirkt, wo es der Dreieinige
Gott will. Wir mussen jedoch auch bereit sein, uns von ihm aufeinanderzubewe-
gen zu lassen.



44

DAS MENSCHENRECHT AUF RELIGIONSFREIHEIT
ALS GRUNDLAGE DES ZUSAMMENLEBENS

Von Gerhard L uf, Wien

Im Rahmen der neueren kirchlichen Sozialverkiindigung kommt der Beru-
fung auf die Menschenrechte im allgemeinen und die Religionsfreiheit im be-
sonderen herausragende Bedeutung zu. Um nur ein Beispiel unter vielen her-
auszugreifen, sei aus der Botschaft Papst Johannes Paul Il. zum Weltfriedenstag
1988 zitiert, in der auf den unbedingten Wert der Freiheit der religidsen Ent-
scheidung mit folgenden eindrucksvollen Worten Bezug genommen wird: "Die
Freiheit", so betont der Papst, "mit der der Mensch vom Schépfer ausgestattet
ist, ist die ihm fortwahrend gegebene Fahigkeit, mit dem Verstand die Wahrheit
zu suchen und mit dem Herzen dem Guten anzuhangen, zu dem er von Natur
aus hinstrebt, ohne irgendeiner Art von Druck, Zwang oder Gewalt ausgesetzt
zu sein. Es gehort zur Personwirde, dem moralischen Anspruch des eigenen
Gewissens bei der Suche nach der Wahrheit entsprechen zu kénnen'!'.

Unabh&ngig davon, wie man sich zur vieldiskutierten These Jellineks uber
die Religionsfreiheit als dem Urgrundrecht stellta,3ist in dieser auf jeden Fall
eine wesentliche Grundlage fur alle anderen Menschenrechte deshalb zu sehen,
weil sie eine die Gesamtpersonlichkeit des Menschen erfassende besondere
Tiefenstruktur besitzt, die in der Konfrontation mit der Bedrohung durch Ge-
wissenszwénge auf intensive Weise erfahrbar wird. "Insofern”, so charakterisiert
der Papst diesen Faktor, "das burgerliche und soziale Recht auf Religionsfrei-
heit den innersten Bereich des Geistes beruhrt, erweist es sich als Bezugspunkt
und in gewisser Weise als Mal3stab der anderen Grundrechte. Es geht ja darum,
den empfindlichsten Bereich der Autonomie der Person zu achten und ihr
Raum zu geben, damit sie sowohl in ihren privaten Entscheidungen als auch im
gesellschaftlichen Leben nach dem Spruch ihres Gewissens handeln kann"3.
Ausdrucklich nimmt der Papst hier Bezug auf die Autonomie der Person, die in

1 Zitiert nach K. HILPERT. Die Menschenrechte. Geschichte. Theologie, Aktualitat, Dusscl-
dorf 1991, 126, Anm. 20.

2 Zur Diskussion um diese These Jellineks vgl. insbesondere den von R. SCHNUR herausge-
gebenen Sammelband: Zur Geschichte der Erklarung der Menschenrechte, Darmstadt 1964; vgl.
weiters HILPERT (Anm.l), 113 ff.

3HILPER T (Anm. 1). 120.



45

der Tat den tragenden Grund und kritischen Mal3stab aller Menschenrechte
bildet4d. Vergleicht man diese Aussagen mit jenen der Papste des 19. und auch
noch des 20. Jahrhunderts, so zeigt sich augenfallig, welch deutlicher Wandel in
der Lehrtradition sich hier - und zwar gar nicht vor allzulanger Zeit - vollzogen
hat. Denn die Auffassung, Religionsfreiheit sei eine "Freiheit des Untergangs's,
sie propagiere einen unzuléassigen Indifferentismus b/.w. Relativismus und be-
drohe solcherart nicht bloR3 die religidse, sondern auch die staatliche Ordnung in
ihren Grundfesten, blieb fur lange Zeit die kirchenamtlich maRgebliche.

Es ist hier nicht mdglich, diese Entwicklung detailliert nachzuzeichnen,
sondern in ihren Grundziigen nur insoweit, als es fur die Erérterung von The-
men erforderlich ist, die hier thesenhaft vorangestellt seien: In der christlichen
Rezeption der Idee der Religionsfreiheit manifestiert sich, erstens, eine gegen-
Uber traditionellen Positionen verdnderte religidse Sicht von Staat und Politik,
die im wesentlichen auf eine entschiedene Praferenz fur den sakularen Verfas-
sungsslaat liberaler Pragung hinauslauft und damit den Religionsgesellschaften
eine gewandelte Form 6ffentlichen Wirkens in Staat und Gesellschaft zuweist6.
Dahinter steht, zweitens, nicht nur eine blo3 pragmatische Anpassungsstrategie
an veranderte politische Gegebenheiten, sondern, und dies ist fur unsere Erdrte-
rungen besonders wichtig, auch eine theologische Neubesinnung auf die Bedeu-
eung der neuzeitlichen Freiheitsgeschichic fur das Selbstverstandnis religidser
Praxis im Rahmen ihres 6ffentlichen Wirkens. Schlief3lich ist, drittens, die Auf-
gabe gestellt, die Religionsfreiheit als tragendes Prinzip auch der interreligidsen
Beziehungen der Kirchen und Religionsgesellschaften fruchtbar zu machen; und
dies auf zweifache Weise: Einmal, indem die Religionsfreiheit in 6kumenischer
Perspektive die Grundlage fur eine vom Geiste der Toleranz, getragene und in
ihm vollzogene Form der Begegnung der Religionen zu bilden vermag. Zum an-
deren, indem im Bezug auf die Religionsfreiheit eine Plattform der Kooperation
gefunden werden kann, von der aus die verschiedenen Religionen gemeinsam in
c'n kritisches Verhéltnis zur staatlichen Politik zu treten vermégen. Dies nicht,
um politischen Einfluf3 in unmittelbarer Nahe zum Staat auszuliben, sondern um

4 Vgl. H. BIELEFELD'!", Neuzeitliches Freiheitsrecht und politische Gerechtigkeit. Perspek-
tiven der Gcesellschaftsvcrtragstheoricn. Wiirzburg 1990. 108 ff. .

5 Pius IX., Enzyklika "Quanta Cura"; um Verstandnis fur diese Haltung angesichts der reli-
gionsfeindlichen Politik des Liberalismus bemunht sich R. AURBERT, Das Problem der Religionsfrei-
heit in der Geschichte des Christentums, in: H. LUTZ (Hrsg.), Zur Geschichte der Toleranz und
Religionsfreiheit. Darmstadl 1977.448. n

6 Zur Bedeutung der Religionsfreiheit fur die Stellung der Kirchen im modernen Staat vgl. K.
POTZ, Die Religionsfreiheit in Staaten mit westlich-christlicher Tradition, in: J. SCIIWARI LAN-
GER (Hrsg ), Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschen-
r«htc. Mainz 1993. 119 ff.



46

diesen aus religiéser Perspektive an die Berlcksichtigung seiner eigenen huma-
nitdren Grundsétze zu erinnern.

Die traditionelle Ablehnung der Religionsfreiheit durch die christlichen
Kirchen, insbesondere durch die Repréasentanten der romischen Kirche (auf die
hier vordringlich Bezug genommen werden soll7), war von einem Politikkonzept
bestimmt, das sich entscheidend am Bestand einer einheitlichen religits-
politischen Lebcnswelt, also einer homogenen christlichen Gesellschaft orien-
tierte. Wiewohl man sich aus realpolitischen Griinden gezwungen sah, Konzes-
sionen an den sakularen Staat zu machen, blieb man doch in deutlicher Distanz
zu den ldealen der birgerlichen Revolutionen, insbesondere zu Demokratiepo-
stulaten und liberalen Grundrechten8. Das Augenmerk wurde vordringlich dar-
auf gerichtet, der Kirche einen institutionell gesicherten Entfaltungsraum zu ga-
rantieren, von dem aus sie dem Staat - als ihm gleichgcordnetc "societas perfec-
ta" - grundlegende politische Direktiven aus der Perspektive christlicher Grund-
satze verpflichtend vorgeben konnte. Im Lichte der Vorstellung vom Vorrang
der Wahrheit vor der Freiheit vertrat man zwar die Idee der Toleranz, wonach
es geboten sei, Andersdenkende um des Gemeinwohles willen zu tolerieren,
aber eben nur, um gréRere Ubel zu vermeiden9. Religionsfreiheit blieb indes als
Preisgabe des religidsen Wahrheitsanspruches an den Geist des Laizismus, des
Naturalismus bzw. des schrankenlosen Individualismus verpont.

Diese Haltung war aus zweifachen Grinden problematisch. Zum einen
stellte sie, nimmt man die im 19. Jahrhundert ausgebildetcn gesellschaftlichen
bzw. institutionellen Realbedingungen moderner Staatlichkeit in den Blick, ei-
nen Anachronismus dar. Denn die politische Sakularisierung war schon so weit
fortgeschritten, als da man kirchlicherseits hoffen und damit rechnen konnte,

7 Die Mallung der protestantischen Kirchen (lutheranischer Pragung) konnte tber die Theo-
logie der 'Freiheit des Christcnmcnschcn” zwar einen offeneren Zugang zu den Frciheitsposlulatcn
der aufklarerischen Tradition gewinnen. Ihr Problem war es aber, einen gegeniber dem Staat abge-
hobenen und gleichwohl auf ihn bezogenen, politisch eigenstandigen Raum des Religidsen zu konsti-
tuieren, der erst die Moglichkeit bot, die Gewéhrleistung religiéser Freiheit institutionell cinzufor-
dern. Dieses Problem hat sich z.B. sehr augenfallig an den Schwierigkeiten gezeigt, ein Widerstands-
recht gegenuber staatlichem Totalitarismus zu formulieren.

8 Vgl (i. ELF. Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und Kirchenrecht, in: /.ur Methodik und
Didaktik des Kirchenrechts. Ch. I.citmaicrzum 70. Geburtstag, OAKR 30 (1979)S5 ff.

9 Vgl. Fi. W. BOCKHNFORDE. Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: DERS.. Reli-
gionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt, Schriften zu Staat - Gesellschaft - Kirche, Band 3,
Basel 1990. 20 ff, der diese Position am Beispiel Pius VII. und Kardinal Ottavianis darstclit. Vgl.
auch H. LUBBE, Religion nach der Aufklarung, Graz 1986, 298.



47

die Entwicklung ruckgadngig machen zu kénnen. Die Haltung war aber nicht
bloRR anachronistisch, sondern lie? in ihrer gegeniber religionsfeindlichen Maf3-
nahmen zwar verstandlichen, aber gleichwohl unzuléssig pauschalen Ablehnung
des neuzeitlichen Freiheitselhos auch unberticksichtigt, daf? sich dieses in seiner
Substanz genuin christlichen Antrieben verdankt. W. Kasper bezeichnet das ge-
radezu als die "Tragik der neuzeitlichen Entwicklung, daf? wesentliche Impulse
des Christentums gegen die etablierte Christenheit zur Geltung gebracht werden
muf3ten™10.

Nunmehr hat sich - und das ist Gegenstand vielfaltiger Kommentierungen -
die Situation wesentlich geéndert. Denn es kam insbesondere seit dem zweiten
Vatikanum zur dezidierten kirchlichen Anerkennung des Grundrechts auf Reli-
gionsfreiheit, mit welcher notwendigerweise auch eine klare Option fur den de-
mokratischen Rechts- und Verfassungsstaat der Gegenwart verknupft ist. Unter
den maf3geblichen Faktoren dieses Wandels sind es auf politischer Ebene insbe-
sondere die leidvollen Erfahrungen mit den Totalitarismen und Kriegsgreueln
unseres Jahrhunderts, die angesichts der radikalen, in ihren Dimensionen bis-
lang nicht gekannten Bedrohtheit menschlicher Freiheit und Wirde die elemen-
lare Bedeutung menschenrechtlicher Garantien hervortreten lieRen, fir die es
auch aus religidsen Motiven einzuslehen gilt.

Ein positiver Zugang zur Religionsfreiheit wurde auch durch die Tatsache
erleichtert, dal3 die Furcht, die Gewahrung religiéser Freiheit in einem System
der Trennung von Kirche und Staat minde notwendig in einen das Religidse
verdrdngenden Laizismus, durch geschichtliche Erfahrungen abgebaut werden
konnte. Zwar hat das franzdsische Trennungssystem am Beginn unseres Jahr-
hunderts in der Tal einen Laizismus propagiert, der die Eliminierung des Religi-
dsen aus der Sphare gesellschaftlicher Offentlichkeit und damit dessen totale
Privatisierung zum Ziele hatte. Doch ist diese religionspolitische Position in der
weiteren Entwicklung vom Konzept einer eher religionsfreundlichen, den Reli-
gionsgemeinschaften wohlwollend gegeniberstehenden Laizilat abgelést wor-
den. Darin erweisen sich Konvergenzen zur Entwicklung im deutschsprachigen
Raum, wo es zu Ausprédgung eines "balancierten” Trennungssystems"” kam. In* 11

1U W. KASPER. Autonomie und Thconomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in der
modernen Welt, in: Il. WEBER. D. MIITFH (Hrsg.). Anspruch der Wirklichkeit und christlicher
Glaube. Festschrift fur A. Auer. Disseldorf 1980, 24.

11 BOCKE.NT'ORDE, Staat - Gesellschaft - Kirche (Anm. 9), 162 f. Balanciert ist die Tren-
Huiig zur Kirche hin "dal? dieser zwar jede institutionelle Teilhabe und Verfiigungsmacht im staatli-
chen Bereich fehlt, ihr aber keineswegs eine freie, auf Uberzeugung abzielende Wirksamkeit in weit-
heben, auf Staat und Gesellschaft bezogenen Angelegenheiten untersagt ist, da3 ferner die Kirchen
°|s Einrichtungen von 6ffentlicher Bedeutung anerkannt sind und kirchlichreligiose Betatigung der
Glaubigen nicht zu Rcchtsnachleilcn fur diese fuhren darf”.



48

diesem wird unler der Voraussetzung der Sakularitat der Staatszwecke ein Weg
der Kooperation von Staat und religibsen Gemeinschaften angestrebt, der diese
nicht aus der gesellschaftlichen Offentlichkeit verdrangt, sondern ihrem Wirken
im Zeichen der Realisierung grundrechtlieh garantierter religioser Freiheit ei-
nen Offentlichkeitsaultrag zuerkennl, welcher ihrem spezifischen Selbstver-
standnis entgegenzukommen sucht.

Positive Wirkungen hat sicher auch das Beispiel des amerikanischen Tren-
nungssystems ausgelibt. Denn dieses hat aus der leidvollen Erfahrung der euro-
paischen Emigranten mit staatlicher Intoleranz die Konsequenzen gezogen und
die Freiheit bzw. Pluralitat der religiésen Bekenntnisse als produktive Bedin-
gung der Entfaltung des religidsen Lebens anerkannt, wobei dem religidsen Fak-
tor insgesamt ein wichtiger Anteil im 6ffentlichen Leben der Gesellschaft zu-
komml'2. Dieses amerikanische Excmpel verringerte die Furcht, mit dem Ver-
lust des Einflusses im staatlichen Bereich zugleich auch die Wirkméglichkeiten
im gesellschaftlich-kulturellen Kontext einzubif3en.

Die nunmehr positive Bewertung der Religionsfreiheit bliebe indes nur
eine aulerliche, blof3 aus pragmatischen Griinden vorgenommene Anpassung an
die kirchlichen Entfallungsbedingungen innerhalb moderner Staatlichkeit, wére
sie nicht auch das Resultat einer Modifizierung der theologischen Perspektive,
welche das Recht auf religidse Freiheit aus der Mitte der religiosen Botschaft
selbst zu rechtfertigen sucht. In dieser modifizierten Perspektive wird akzentu-
ierter auf den notwendigen Zusammenhang von religioser Wahrheit und
menschlicher Freiheit Bezug genommen und hervorgehoben, daf} die religiose
Wahrheit auf eine der Freiheit des Menschen entsprechende Weise gesucht
werden solle. Diese Freiheitlichkeit religioser Wahrheitssuchc wird auf eine
epochale Weise in der Erklarung des Zweiten Vatikanums Uber die Religions-
freiheit "Dignitatis humanac" zum Ausdruck gebracht und in der Wirde des
Menschen grundgelcgli®

Dieser Ansatz, die Wirde des Menschen im Lichte der kategorialen Frei-
heit des Glaubensaktes zu interpretieren, erméglichte es sodann, einen Briicken-

12 Vgl. Il. MAIHR, Politik und Religion, in: P. KOSLOWSKI (Hrsg.), Die religivse Dimen-
sion der Gesellschaft. Tubingen 1985, 131, der zur amerikanischen Trennungskonzepiion bemerkt,
diese halle ,den Staat auRRerhalb der Sphare religidser Konflikte, statt ihn, wie im gleichzeitigen eu-
ropéaischen Absolutismus, zum /.wangsschlichtcr der streitenden Bekenntnisse zu machen".

13 Vgl. insbes. Art. 3 der Konzilserklarung, in dem betont wird, "die Verwirklichung und Aus-
ubung der Religion (bestiinde) ihrem Wesen nach vor allem in inneren, willentlichen und freien Ak-



49

schlag zum ncuzeilliehen Freiheitsethos vorzunehmen, wie es in den Menschen-
rechten gegenwartig ist. Ein solcher Briickenschlag sah und sieht sich allerdings
mit dem haufig geduRerten Vorwurf konfrontiert, damit werde die neuzeitliche
Konzeption der Freiheit als sittiche Autonomie unzulassig mit der Theonomie
des Glaubens verquickt. Diese begreife sich als eine Form radikaler Abhéngig-
keit von Gott, wahrend die Autonomie, als bindungslose Selbstméachtigkeit des
Menschen interpretiert, eine hybride Form der Auflehnung des Menschen ge-
geniber dem géttlichen Willen darstelle. Dagegen wurde in der neueren Theo-
logie eingewandt, dal3 zwischen Theonomie und Autonomie - sofern man diese
nicht autarkistisch miversteht und damit zu ihrem Zerrbild macht - keineswegs
ein Gegensatz, sondern ein wesentliches Voraussetzungs- und Entsprechungs-
verhaltnis besteht, das in der christlichen Botschaft selbst seine Basis hat. Die
radikale Abhangigkeit des Menschen von Gottes Willen einerseits und die Frei-
heit des Glaubensvollzuges bleiben aufeinander verwiesen und missen zusam-
mengedacht werden"l, weil Gott ein freies Gegenlber anspricht, das sich seinem
Anspruch nicht in blindem, sondern in mindigem, d.h. frei verantwortetem Ge-
horsam unterstellen soll. W. Kasper kennzeichnet diesen Zusammenhang fol-
gendermaf3en: "Die christlich verstandene Theonomie setzt eine recht verstande-
ne Autonomie des Menschen frei. Theonomie und Autonomie wachsen nicht im
umgekehrt proportionalen Verhaltnis, sondern im gleichsinnigen Verhaltnis™5.
Glaubenscrfahrung als "qualifizierte Freiheitserfahrung, d.h. als Erfahrung,
daR die Wirklichkeit in ihrem letzten Grund Freiheit ist und sich als Freiheit in
der Geschichte auslegt"lt4 h&deutet indes nicht spiritualistische Weltabkehr. Sie
erschlief3t sich vielmehr im Anspruch, in den innerweltlichen Bezugen und unter
Anerkennung ihrer Eigenstandigkeit aus religiéser Motivation fur eine vertiefte
Sicht von Humanitat einzutreten. Sie geht aber andererseits nicht in diesen in-
nerweltlichen Bezigen auf, sondern transzendiert als freie Antwort des Men-
schen auf das Wort Gottes alle geschichtlichgesellschaftlichen Wirklichkeiten.
Diese Uber die Freiheit vermittelte Spannung von Weltbezug und Transzendenz
bildet die theologische Grtfndlage fir ein Verstédndnis von Glaubensfreiheit, in

len". die "von einer rein menschlichen Gewalt weder befohlen noch verhindert werden" kénnten.

14 Mit beeindruckender Pragnanz spricht RAHNER in diesem Kontext die Notwendigkeit an,
radikale Abhangigkeit von Gott und echten Selbststand menschlicher Freiheit zusammenzudenken
(Grundkurs des Glaubens. Einfuhrung in den Begriffdes Christentums, Freiburg 1976,86).

15 KASPER, Religionsfreiheit als theologisches Problem (Annt. 6), 215.

16 W. KASPER. Theologische Bestimmung der Menschenrechte im neuzeitlichen Bewul3tsein
von Freiheit und Geschichte, in: J. SCHWARTLANDER (Hrsg.), Modernes Freiheitsethos und
christlicher Glaube. Beitrage zur Bestimmung der Menschenrechte, Mainz 1981,298.



50

welchem, um ein vielziliortes Wort Bockenférdes zu gebrauchen, der Schritt
vom "Recht der Wahrheit” zum 'Recht der Person™7 getan wurde.

Dieser Schritt bedeutet keineswegs eine Relativierung der religiosen Wahr-
heitsfrage. Es geht nicht um eine unzuldssige Propagierung des Indifferentismus,
sondern, so Hilpert, "um die konsequente Anerkennung der Uberzeugungsstruk-
tur des Glaubensaktes™8. In dieser Anerkennung der Uberzeugungsstruktur des
Glaubensaktes wird ja die Verpflichtung nicht aufgehoben, sich um religitse
Wahrheit zu bemihen und an ihr festzuhalten, aber betont, dal} dabei jeglicher
Zwang illegitim wére. Nun kann aus dieser Theologie der Freiheit glaubiger Exi-
stenz nicht unmittelbar ein staatliches Grundrecht auf Glaubensfreiheit dedu-
ziert werden, weil man in diesem Falle die notwendige Differenzierung unter-
schiedlicher Sphéaren der Freiheitsverwirklichung mil3achtete. Zwischen der reli-
gidsen Ebene verantworteten Glaubens und der rechtlich-politischen Ebene der
Glaubensfreiheit, die notwendig auch eine solche der Méglichkeit zur totalen re-
ligibsen Indifferenz in sich enthélt, muf3 also notwendig unterschieden und sol-
cherart eine der Abgrenzung von moralischer und rechtlicher Ordnung analoge
Differenzierung zwischen religidser Binnenslruktur und staatlicher Grundrechts-
garantie gefunden werden, die gleichwohl den Bezug zwischen diesen Ebenen
wahrt. Eine solche Vermittlung in der Differenz kann erfolgen, wenn es gelingt,
das uberkommene staatliche Grundrecht auf Glaubensfreiheit nicht theologisch
zu uberhdhen, sondern in seiner eigenstéandigen rechtlich-politischen Dimension
vorbehaltlos anzuerkennen, weil man fur diese Anerkennung der Achtung der
Freiheit des Glaubensaktes heraus Uberzeugende theologische Motive und
Grunde hat. Soll der Glaubcnsakt in seiner Freiheit geachtet und geschitzt wer-
den, ergibt sich aus dieser Forderung zunéchst die kategoriale Unzustandigkeit
des Staates, in Angelegenheiten von Glauben und Gewissen zwanghaft eingrei-
fen zu wollen, und das voraussetzungslos und universell gleich. Fir die Kirchen
bedeutet dies, daR sie religibse Freiheit nicht blof3 fur die eigene Mission bean-
spruchen dirfen, sondern zu akzeptieren haben, daf} diese Freiheit jenseits aller
einseitigen Privilegierungen die Grundlage einer fundamentalen Gleichheit zwi-
schen allen Religionen bildet. Sie kdnnen dann ihre Ziele nicht mittels machtge-
stutzter Apparate, sondern unter Bedingungen bzw. nach Gesetzen pluralisti-
scher Gesellschaften durchzusetzen versuchen.17 18

17 BOCKENFORDE. Die Religionsfreiheil im Spannungsfcld zwischen Kirche und Staal

(Anm. 9), 46.
18 K. HILPERT. (Anm. 1), 123.



51

Daraus rcsultierl notwendigerweise ein deutlicher Ruckzug aus der Uber-
kommenen engen Verflechtung mit dem Staat. Dieser Rickzug sollte konse-
guenterweise nicht als Verlust an traditionellen EinfluBmdglichkeiten beklagt,
sondern als Chance begriffen werden, in grof3erer Distanz den kritischen Dialog
mit der staatlichen Politik unabhéngiger und damit auch glaubwurdiger zu fih-
ren. Der Riuckzug "aufdas ’rein Religidse’ versetzt offenbar”, wie H. Maier Uber-
zeugend ausfuhrt, 'die Kirchen in eine neue Freiheit und Autonomie gegenuber
den gesellschaftlichen Machten, so dal3 ihre moralische Autoritat im gleichen
MaRe wachst, in dem man ihnen zutraut, nicht nur das Sprachrohr des gesell-
schaftlichen establishments zu sein"19. Durch die nicht blof3 aufRerliche Hinnah-
me sondern theologisch wohlbegrindete Affirmation religibser Freiheit zeigt
sich diese Chance zu erhthter Glaubwirdigkeit in besonderem Mal3e in einem
zentralen Bereich gesellschaftspolitischen Engagements der Kirchen, namlich im
Bereich der Menschenrechte. Ein solches Menschenrechtsengagement darf al-
lerdings die Religionsfreiheit nicht ausklammern, denn dann wéare andernfalls
die (iefahr groR3, durch eine Diskrepanz zwischen der Berufung auf menschen-
rechtliche Freiheitspostulate nach auen und Freiheitsdefizite im "Binnenraum”
religibser Freiheit sieh dem Vorwurf auszusetzen, eine doppelte Wahrheit zu
vertreten und damit aber unglaubwrdig zu werden.

V.

Welche Folgerungen ergeben sich aber, so ist nunmehr zu fragen, aus der
nicht bloR als staatliche Vorschrift auRerlich hingenommenen, sondern auch aus
theologischen Grunden bewul3t akzeptierten bzw. postulierten Religionsfreiheit
lUr das Verhéltnis der Religionen zueinander? Diese Frage soll, wie schon ein-
leitend ausgefiuhrt wurde, auf zweierlei Weise erortert werden: Zunachst ist zu
untersuchen, welche Chancen bzw. Konsequenzen die gemeinsame Akzeptanz
religioser Freiheit flr die Begegnung der Religionen haben kann. Im Anschluf3
daran soll die Bedeutung der Religionsfreiheit fir ein gemeinsames gesell-
schaftskritisches Engagement der Religionen erwogen werden.

Die gemeinsame Akzeptanz der Religionsfreiheit sollte, so das grundlegen-
de Postulat, dazu fuhren, dal3 diese sich im interreligibsen Bezug als ein Aner-
kennungsverhiltnis vermittelt, welches auf der Basis essentieller Gleichheit all
jene umfaldt, welche sich in Freiheit und in je spezifischer Form um religidse
Wahrheit bemuhen. Ein solches Anerkennungsverhéltnis konstituiert sich im
Schutzbereich der staatlich gewéhrleisteten Garantie der Religionsfreiheit, setzt

19MAII:R (Anm. 12). 142,



52

aber bei der Inanspruchnahme dieses Grundrechts durch die Kirchen und Reli-
gionsgesellschaften doch einen Grundrechtsgebrauch voraus, der auf religiosen
Freiheitsinteressen aller anderen Rucksicht nimmt.

Die reziproke Anerkennungsstruktur wiirde jedenfalls mi3achtet, wenn das
Grundrecht auf eine ausschliel3lich strategische Weise in Anspruch genommen
wurde, darauf ausgerichtet, ohne Rucksicht auf die anderen und unter rechtli-
cher Inanspruchnahme staatlicher Hilfe allein die eigene Interessen zu sehen
und zu optimieren. Ein solcher strategischer Umgang mit den Menschenrechten
wird in der gegenwartigen staatsrechtlichen Literatur ganz allgemein als Defor-
mation des ihnen zugrundliegenden Freiheitsgedankens kritisiert, der den Sinn
der Menschenrechte unterlauft. Denn diese rechtliche Praxis leidet, so wird ar-
gumentiert, an katcgorialen, fur unsere Gesellschaft indes typischen Solidaritéts-
defiziten und fuhrt dazu, daR® die Grundrechte zum Ansatzpunkt fur die Einrich-
tung neuer gesellschaftlicher Privilegienstrukturen werden20 und damit Tenden-
zen zu einer Refeudalisierung der Gesellschaft fordern.

Es steht auRer Zweifel, dalR ein solcher unsolidarischer Grundrechtsge-
brauch gerade den Kirchen und Religionsgesellschaften besonders schlecht an-
stinde. Wenn das Engagement fur Mitmenschlichkeit zu ihren leitenden Zielen
gehdrt, so gilt das naturlich auch fur ihren eigenen Umgang mit dem Recht im
allgemeinen und mit dem Grundrecht der Religionsfreiheit im besonderen. Die
zu fordernde Realisierung einer solidarischen Rechtspraxis sollte bei der Durch-
setzung des Grundrechts der Religionsfreiheit insbesondere dazu fuhren, dald
diese im Geiste der Toleranz vollzogen wird. Ein solcher Zusammenhang von
Freiheit und Toleranz scheint zunéchst problematisch zu sein, da der Toleranz-
begriff geschichtlich belastet ist. In der staalskirchenrechtlichen Tradition wird
er als eine Uberwundene Vorstufe der Religionsfreiheit qualifiziert und als Er-
scheinungsform eines obrigkeitsstaatlichen Politikkonzeptes gesehen. Dies des-
halb, weil die Gewahrung von Toleranz allein der Disposition des Herrschers
und seiner Sicht der salus publica bzw. der Staatsrason unterstellt blieb und da-
mit keinen Rechtsanspruch vermittelte, somit den Status von Freiheitsrechten
unterschritt2l.

Das Bestreben, den Gedanken der Toleranz im Kontext religioser Freiheit
zu rehabilitieren, kann daher an diese Begriffsverwendung nicht ankntpfen. To-
leranz besitzt aber auch eine andere Bedeutung, und zwar, durchaus im An-
schlu3 an die Tradition des Humanismus, die einer Tugend mitmenschlicher

20 Vor diesen Gefahren warm auf eindrucksvolle Weise H. HOFMANN. Menschenrechtliche
Autonomicanspriehe '/.uni politischen Gehalt der Mcnschenrechtserklarungen. in: Juristenzeitung
47 (1992) 173

21 Vgl. G. I.UF. Von der Toleranz zur Religionsfreiheit, in: A. RAUSCHER (Hrsg.). Mehr-
heitsprinzip und Minderheitenrcchl. Ménchengladbacher Gesprache, Bd. 9, K&In 1988, 54 ff.



53

Zuwendung. Sic erweist sich in der Offenheit gegentiber dem anderen, sei es in
der Bereitschaft, in der Begegnung mit ihm das Gemeinsame aufzusuchen und
herauszustellen, sei es in der Haltung, Unterschiede nicht als Bedrohung durch
das Fremde zu sehen, sondern als Chance, im Blick auf die Andersheit des an-
deren das Wissen um die eigene Position zu vertiefen. In einer solchen Haltung
sind jedenfalls essentielle Voraussetzungen fur eine fruchtbare Kooperation in-
nerhalb religios-kultureller Pluralitat gelegen.

Eine durch ein solches Toleranzverstdndnis bestimmte Aktualisierung der
Religionsfreiheit fungiert sodann in der Tal als unerlaliche Basis fur ein offenes
Okumenisches Gesprach, das von wechselseitigem Vertrauen gepragt und damit
auch geeignet ist, Uberkommene Barrieren und MiRverstandnisse abzubauen.
Ein solcher Dialog ist indes kein einheitliches Geschehen, sondern besitzt meh-
rere Dimensionen, in denen sich der gemeinsame Bezug auf die religidse Frei-
heit je unterschiedlich aktualisiert. Der Papstliche Rat fur den Interreligiésen
Dialog und die Kongregation fur die Evangelisierung der Vélker haben in ihrem
Dokument: "Dialog und Verkiindigung"22 eine sehr ansprechende Differenzie-
rung von Dialogebenen vorgenommen, die auch in diesem Beitrag herangezogen
werden soll. Das Dokument unterscheidet vier verchiedene Arten des Dialogs:

1.) den "Dialog des Lebens, in dem Menschen in einer offenen und
nachbarschaftlichen Atmosphére Zusammenleben wollen ..."

2.) den "Dialog des Handelns, in dem Christen und Nichtchristen fur
eine umfassende Entwicklung und Befreiung der Menschen Zusammen-
arbeiten".

3.) den "Dialog des theologischen Auslauschs, in dem Spezialisten ihr
Versténdnis des jeweiligen religibsen Erbes vertiefen und die gegensei-
tigen geistigen Werte zu schéatzen lernen".

4.) den "Dialog der religiosen Erfahrung", der den Austausch spirituel-
len

Reichtums zum Ziele hat23,

Was den "Dialog des theologischen Austauschs" betrifft, um diesen zu-
nachst anzusprechen, so besitzt dieser im gemeinsamen Bezug auf die Freiheit
des Glaubcnsaktes und in der in ihm erschlossenen gemeinsamen Anerkennung
seiner Uberzeugungsstruktur24 einen bedeutsamen Kristallisalionspunkt des in-
lerreligitisen theologischen Gespréachs. Dieses Gespréch erweist sich aber gera-
de im Zusammenhang mit dem Grundrecht der Religionsfreiheit auch heute
noch als eminent schwierig. Ein entscheidender Grund fir diese Schwierigkeiten

22 Abgcdruckl in: I.'Osscrvatorc Romano, deutsche Ausgabe. 21.Jg.. Beilage vom 2. 8. 1991.

23 Nr. 42 dc.s Dokuments.
24 Vgl. Anni. 17.



54

ist darin zu sehen, daf’ die Religionsfreiheit das Resultat einer Entwicklung dar-
stellt, die durch die Konfrontation des abendlandischen Christentums mit den
Bedingungen moderner Staatlichkeit gepragt wurde, eine Entwicklung, die in
der dstlichen Tradition im allgemeinen und in der islamischen im besonderen
keine unmittelbaren Entsprechungen hat. Es fehlt diesen Traditionen daher
auch an einer ausreichenden theologischen bzw. politischen Reflexion lber die
Voraussetzungen und Bedingungen einer Differenzierung von Religion und Po-
litik, die um der Garantie der Religionsfreiheit willen aber unabdingbar ist. Kon-
frontiert mit der Forderung, die Religionsfreiheit zu akzeptieren, werden Ein-
wande und Befurchtungen artikuliert, die von der Sorge bestimmt sind, solcher-
art gesellschaftliche Tendenzen zu férdern, die in Atheimus, Sékularismus, Ma-
terialismus u.a.m. miinden und daher - auch unter Inanspruchnahme staatlicher
Zwangsmittel - bekampft bzw. verhindert werden sollten.

Aus westchristlicher Perspektive stellt sich in diesen Dialogen die Aufgabe,
einen vermittelnden Weg zu finden, der schwierig zu gewinnen und durchzuhal-
ten ist. Denn einerseits bleibt es notwendig, trotz aller Einwénde und Beflrch-
tungen entschieden fir dieses grundlegende Freiheitsrecht einzutreten. Ande-
rerseits sollte dieses entschiedene Eintreten fur die Religionsfreiheit aber doch
nicht borniert und schulmcisterlichbelehrend, quasi von oben herab, vorgenom-
men werden, sondern behutsam und mit entsprechender Sensibilitdt fur unter-
schiedliche religidse bzw. kulturellpolitische Hintergriinde und Selbstverstand-
nisse25. Fur triumphalistisches Auftreten besteht ja in der Tat kein Grund, hat
doch der Blick in die eigene Geschichte des Umgangs mit religiéser Freiheit ge-
zeigt, wie schwer man sich selbst mit diesem Phanomen getan hat und, das sei
hinzugefugt, unter dem Einfluf3 verschiedener eigener fundamentalistischer
Stromungen teilweise immer noch tut. Geboten ist daher eine Haltung, die eine
selbstkritische Sicht der eigenen Probleme und Schwierigkeiten mit der Reli-
gionsfreiheit einzubringen vermag. Darin ist auch eine groRe Chance fur den in-
terreligibsen Dialog gegeben. Denn eine solche selbstkritische Sicht kann als
Angebot bzw. Aufforderung an den Dialogpartner verstanden werden, in Aus-
einandersetzung mit dieser analoge Erfahrungen zu identifizieren bzw. zu artiku-
lieren und mit der eigenen Tradition zu konfrontieren. Dabei sollte versucht
werden, verbreiteten Beflrchtungen entgegenzuarbeiten, die Gewahrung religit-

25 H. BIELEFELDT betom am Beispiel der Auseinandersetzung mit dem Islam, der ent-
schiedene Einsatz fur die Menschenrechte kénne nur dann glaubwuirdig sein, wenn man ihn "mit
dem Ver-zicht aufjede Art westlicher Zivilisationsmission (verbinde), die gerade auch in den isla-
misch gepréagten Staaten viel Schaden angerichtet hat". (Islamischer Fundamentalismus als Heraus-
forderung, in: "liberal” 1991/3,42)



55

scr Freiheil laufe auf eine sékularistische Verdrangung des Religiésen aus der
Gesellschaft hinaus. Hier mifte betont werden, daf3 die Trennung von Religion
und Politik unter verfassungsstaatlichen Garantien es durchaus ermdgliche, den
Religionen einen adaquaten Entfaltungsanspruch innerhalb der gesellschatftli-
chen Offentlichkeit zu garantieren. Auf diese Weise konnte versucht werden,
der problematischen Alternative von Laizismus und Theokratie26 zu entgehen,
die die Diskussionen immer noch belastet.

Dem "Dialog des Lebens", also dem Zusammenleben in nachbarschaftli-
cher Atmosphare, kommt in der heutigen Situation umfassender Migrationsbe-
wegungen besondere Bedeutung zu. Gerade der gemeinsame Rekurs auf die in
der Freiheit des Glaubens fundierte Wirde eines jeden Menschen sollte dazu
motivieren, im anderen, also auch im Andersgldubigen und dessen spezifischer
religios-kultureller Identitat, nicht den Fremden, sondern den N&chsten zu se-
hen. Dies weist den Religionen einen wichtigen Verantwortungsbereich zu, und
zwar gerade angesichts massiver, im Rahmen von "Auslanderdiskussionen" im-
mer wieder und mit zunehmendem Ressentiment artikulierter Feindbilder. Reli-
gionsfreiheit besitzt hier eine wichtige Funktion. Denn sie fordert, dem jeweili-
gen Selbstverslandnis religidser Praxis so weit wie moglich Raum zu geben und
beinhaltet daher den Anspruch, mit religios-kultureller Vielfalt sinnvoll umzuge-
hen. Sinnvoller Umgang mit religios-kultureller Vielfalt im Zeichen religitser
Freiheit bedeutet aber, die interreligidse Begegnung nicht als Bedrohung, son-
dern als Chance vertiefter Humanitat zu begreifen und praktisch umzusetzen.
Einen solchen Anspruch gegeniiber vorherrschenden Tendenzen zur Abschot-
’ung und Ausgrenzung wachzuhalten gehort gewil3 zu den zentralen Herausfor-
derungen gelingenden Menschenrechtsengagement der Religionen.

Mit dem "Dialog des Handelns" ist schlieBlich der zweite Aspekt unserer
Fragestellung angesprochen, die Frage nach der Bedeutung der Religionsfrei-
heit als der Basis fur ein gemeinsames gesellschaftskritisches Engagement der
Religionen. In den neueren 6kumenischen Dokumenten finden sich immer wie-
der Appelle, die Religionen mdgen gemeinsam fur Frieden und soziale Gerech-
hgkeit eintreten. Den normativen Bezugspunkt bildet dabei die in allen Religio-
nen vertretene, wenngleich theologisch im einzelnen unterschiedlich begriindete
Anerkennung des unverfiigbaren Wertes jedes Menschen. Die besondere Be-
deutung der Religionsfreiheit besteht in diesem Zusammenhang darin, daf3 sie

26 Vgl. H. BIF.LEFEL.DT, J. SCI[WARTI.ANDER, Chrislcn und Muslime vor der Heraus-
forderung der Menschenrechte. Hrsg, von der Wissenschaftlichen Arbeitsgruppe fur weltkirchliehe
Aufgaben der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1992.35.



56

eben, wie bereits ausgefuhrt wurde, eine wichtige Bruckenfunktion zwischen
dem Anspruch der Religionen auf Anerkennung und Entfaltung ihres 6ffentli-
chen Wirkens einerseits und dem neuzeitlichen Freiheitsethos als der Basis mo-
derner Verfassungsstaatlichkeit andererseits zu erfilllen vermag.

Die Aufgabenstellungen, die die Religionen auf der Basis religioser Frei-
heit kooperativ bewaltigen kdnnten, sind vielgestaltig und kdnnen hier nicht im
einzelnen aufgelistet werden. Das wichtigste Betatigungsfeld religiosen Engage-
ments stellt heule unbestrillenermaf3en das der Menschenrechte dar. Man hat
betont, dem religibsen Engagement komme dabei sowohl im nationalen wie im
internationalen Bereich eine dreifache Aufgabe zu: eine stimulierende, eine kor-
rigierende und eine vertiefende27. Stimulierend vermag das Engagement zu
wirken, wenn es ihm gelingt, aus einer religibsen Perspektive das Menschen-
rechtsbewul3tsein zu stérken, also jene Bestrebungen zu unterstiitzen, die auf die
Entfaltung einer fur die Rechtsverwirklichung unabdingbaren Menschenrechts-
kultur gerichtet sind. Daran wird heute vielfach die Erwartung geknupft, auf sol-
che Weise lieRe sich ein essentieller Beitrag zur Formulierung bzw. Stabilisie-
rung eines umfassenden, die religiésen Schranken Uberschreitenden Weltethos
leisten28. Diesen Erwartungen werden unterschiedliche Erfolgschancen zugebil-
ligt. Skeptiker verweisen dabei auf die Schwierigkeit, sich Uber die unterschiedli-
chen soziokulturellen bzw. religidsen Traditionen hinweg in zureichendem Mal3e
Uber alle Religionen verbindende ethische Grundanlicgen zu verstandigen. An-
dere bewerten die Chancen eines solchen Unternehmens, jedenfalls die Erarbei-
tung von menschenrechtlichen Mindeststandards betreffend, optimistischer, In
jedem Falle bildet die Religionsfreiheit die unabdingbare Grundlage dieser Be-
strebungen.

Korrigierend ist diese Aufgabe, wenn sich das gemeinschaftliche Engage-
ment der Religionen als sensibel erweist gegeniiber den vielgestaltigen Bedro-
hungen von Humanitat in unserer Welt, die menschenrechtlicher Verbirgung
bedurfen. Dazu gehort sehr wesentlich auch die Entfaltung eines kritischen Be-
wuftsein gegeniber jenen massiven Defiziten etablierter Mcnschenrechlspolitik,
in der Menschenrechte nur zu oft zu bloRen Mitteln egozentrischer Interessen-
behauptung und damit zu Instrumenten purer Machtpolitik degradiert werden,
die jede mitmenschliche Solidaritat aus den Augen verloren hat. Schlie3lich ist
mit der vertiefenden Aufgabe eine Komponente angesprochen, an der sich das

27 Vgl. K. POSTER, Die Menschenrechte - aus katholischer Sicht, in: Internationale Katholi-
sche Zeitschrift 10(1981)525.
28 Vgl. H. KUNG, Projekt Weltethos. Muinchen, Zirich 1990, insbes. 80 ff.



57

Spezifische eines religiosen Beitrags besonders deutlich ausdriickt. Denn es gilt,
im Eintreten lur die religités fundierte "Transzendenz der Person!' das vielerorts
gefahrdete Bewultsein fur den unbedingten Wert eines jeden Menschen wach-
zuhalten und zu stéarken. Die Besinnung auf die Freiheit des Glaubens, in dem
die Spannung von Weltbezug und Transzendenz gegenwartig ist, bietet dafur
eine bedeutsame Grundlage normativer Orientierung.



58

DIE RELIGIONSFREIHEIT IN GRIECHENLAND

Von SpyrosN. Troianos, Athen

I. Allgemeines

Das Recht jedes Menschen sowohl auf Gewissensfreiheit und Bekenntnis-
freiheit als auch auf Religionstibungsfreiheit gehort zu den fundamentalen Frei-
heiten, der Kampfum diese Rechte hat die Entwicklung der Weltgeschichte ent-
scheidend beeinflut; man denke nur an die Reformation, an die Religionskrie-
ge, an die Besiedlung von Nordamerika usw. Bereits im 16./17. Jahrhundert wird
die Religionsfreiheit durch die verschiedenen Erklarungen der Menschenrechte
zum Ausdruck gebracht (Edikt von Nantes 1598, Toleranzakte von 1689). Sehr
frih wird sie auch durch die Gesetzgebung der einzelnen Staaten verfassungs-
rechtlich anerkannt - allerdings nicht als volle Religionsfreiheit, sondern zu-
nachst im Sinne bloRer Toleranz, die nur die Duldung des Staates gegeniiber der
Religion der Burger, nicht aber die Gewahrleistung der freien Gestaltung des
religidsen Gewissens bedeutete.

Gegenstand meines Beitrags ist die verfassungsmaRige Gewahrleistung des
in Rede stehenden Grundrechtes in Griechenland. Entsprechende Bestimmun-
gen finden sich schon in allen Verfassungsentwirfen, die von den wéahrend des
fast achtjahrigen Freiheitskampfes (1821-1828) einberufenen konstitutionellen
Nationalversammlungen ausgearbeitet wurden. Der Grund liegt auf der Hand:
Wegen der Unterdriickung, der die Griechen wahrend der 400 Jahre der tur-
kischen Herrschaft ausgesetzt waren, zeigten sie sich hinsichtlich der Religions-
freiheit besonders empfindlich. Nach der Griindung des Griechischen Staates ist
der Schutz dieses Grundrechtes in den Verfassungen von 1844,1864,1911,1927,
und 1952 vorgesehen worden.

Die Grundlage zur Behandlung meines Themas stellt die griechische Ver-
fassung dar, die von dem funften verfassungsandernden. Parlament am 9. Juni
1975 beschlossen wurde und nach zwei Tagen, namlich am 11. Juni 1975, in
Kraft trat. Einschlagig ist Artikel 13, der folgendermafR3en lautet:1

1. Die Freiheit des religiosen Gewissens ist unverletzlich. Die Ausuibung
der individuellen und der politischen Rechte hangt nicht von den religidsen An-
schauungen einesjeden ab.



59

2. Jede bekannte Religion ist frei; ihr Kultus kann ungehindert unter dem
Schutz der Gesetze ausgetibt werden. Die Ausubung des Kultus darf die 6ffentli-
che Ordnung und die guten Sitten nicht verletzen. Proselytismus ist verboten.

3. Die Geistlichen aller bekannten Religionen unterliegen derselben Staats-
aufsicht und haben dieselben Pflichten gegeniber dem Staat wie die der vor-
herrschenden Religion.

4. Niemand darf wegen seiner religiosen Anschauungen von der Erfullung
seiner Pflichten gegeniiber dem Staat befreit werden oder die Beachtung der
Gesetze verweigern.

5. Ein Eid kann nur aufgrund eines Gesetzes auferlegt werden, das auch
dessen Formel bestimmt

Daruber hinaus steht die Religionsfreiheit in enger. Verbindung auch mit
dem Schutz der menschlichen Wurde und mit dem Recht auf die freie Entfal-
tung der Personlichkeit (Art. 2 Abs. 1 und Art. 5 Abs. 1).

Bei der Interpretation von Artikel 13 ist folgendes zu beachten: Wé&hrend
einige den Schutz von Burgerrechten betreffende Verfassungsbestimmungen die
griechische Staatsangehdrigkeit voraussetzen (wie beispielsweise Art. 11 tber
die Versammlungsfreiheit und Art. 12 Uber die Vereinsfreiheit), ist es bei Art.
13 gleichgiiltig, ob es sich um Griechen oder um Auslander handelt.11.

1. Die Religionsfreiheit im Einzelnen

Religionsfreiheit bedeutet zunachst das Recht, irgendwelche religiose
Uberzeugungen zu haben. Dieses Recht wird auch in seiner negativen Form ge-

wabhrleistet, namlich keine religivsen Uberzeugungen zu haben oder, anders for-
muliert, keine Gewissensfragen fur sich zu erwagen und zu entscheiden. Der
Schutz umfal3t auch die dogmatischen Abweichungen innerhalb der jeweiligen
Religionen. Die Religionsfreiheit enthélt ferner das Recht der Einzelpersonen,
ihre Religion bzw. ihre Uberzeugung zu wechseln.

Jeder Mensch hat das Recht, die Ergebnisse der im Rahmen gewisser
Denkvorgénge gestalteten religiosen bzw. irreligiosen Uberzeugungen zu &uern
Und anderen mitzuteilen. Es handelt sich dabei um die sog. Bekenntnisfreiheit,
die eine praktische Konsequenz der Freiheit des Denkens darstellt. Das Be-
kenntnis kann entweder nur deklaratorischen Wert haben oder auch didakti-
schen Zwecken dienen. Das diesbezlgliche Recht darf der Mensch allein oder
in Gemeinschaft mit anderen in Anspruch nehmen. Im letztbenannten Fall sol-



60

len unter Umstanden auch die Bestimmungen Uber die Versammlungsfreiheit
(Art. 11) berticksichtigt werden. Die AuRerung der religisen Uberzeugung
kann auch in schriftlicher Form vorgenommen werden. In diesem Fall sind auch
die Bestimmungen Uber die Pressefreiheit (Art. 14) sowie Uber die Freiheit von
Wissenschaft, Forschung und Lehre (Art. 16) zu beachten.

Die Bekenntnisfreiheit wird ebenfalls in negativer Form gewahrleistet. Nie-
mand ist namlich verpflichtet, seine religiose Uberzeugung zu offenbaren. Die-
ses Recht wird aber in gewissem Umfang eingeschrénkt, indem den staatlichen
Behoérden das Recht eingerdumt wird, Fragen in bezug auf die religidse Zugeho-
rigkeit zu stellen, soweit davon Rechte bzw. Pflichten abhangig sind oder eine
gesetzlich angeordnete statistische Erhebung die Beantwortung solcher Fragen
erfordert. Hier sei aber vermerkt, dal3 die entsprechenden Formulare bei den
letzten Volkszahlungen in Griechenland keine Fragen in diese Richtung enthiel-
ten. Hinsichtlich der Frage nach dem Vermerk der Religionszugehdérigkeit in
den (neuen) Personalausweisen fiel die Entscheidung (nach heftigen Auseinan-
dersetzungen und sukzessiven Gesetzesanderungen) zu Gunsten einer fakultati-
ven Eintragung aus.

Eine weitere Stufe im Rahmen der Gewahrleistung der Religionsfreiheit
stellt das Recht des Individuums dar, seine religivsen Uberzeugungen in die Tat
umzusetzen. Dazu gehort in erster Linie die Religionsibungsfreiheit, die vor al-
lem - jedoch nicht ausschlief3lich - die Kultusfreiheit umfaf3t. Es handelt sich um
das Recht der Anhénger einer Religion zur Vornahme der zu ihr gehdrenden
kultischen Handlungen. Hinsichtlich der Kultusfreiheit schreibt die griechische
Verfassung vor, dal® jede bekannte Religion frei ist und daR ihr Kultus ungehin-
dert ausgetbt werden kann. Der Ausdruck "bekannte Religion" wurde zum er-
sten Mal in die Verfassung von 1844 aufgenommen. In der ersten Zeit nach der
Promulgation dieser Verfassung versuchte man ihn so auszulegen, als ob es sich
um eine "anerkannte Religionsgemeinschaft" handelte. Diese Interpretation setz-
te sich aber nicht durch, zumal es in Griechenland weder eine Behorde, die zur
Genehmigung der Griindung einer neuen Religionsgemeinschaft zustandig ist,
noch ein Register der "autorisierten" Religionen gibt. Der Rechtsprechung des
griechischen Obersten Verwaltungsgerichts zufolge sind unter dem oben er-
waéhnten Terminus diejenigen Religionsgemeinschaften zu verstehen, die keine
geheime Lehre und keinen geheimen Kultus haben. Dadurch zielte der Gesetz-
geber meiner Meinung nach auf die AusschlieBung von geheimen Gesellschaften
ab, die sich, ohne religiose Zwecke zu verfolgen, als Religionsgemeinschften hat-
ten ausgeben kdnnen, um eventuelle Vorteile dieser Eigenschaft auszuniitzen.



61

Fur die Bezeichnung Religion bzw. einer Konfession als "bekannt” spielt es
keine Rolle, ob sie alt oder neu ist, ob ihre dogmatische Lehre von derjenigen
einer anderen "bekannten" Religion abweicht, ob die Zahl ihrer Anhéanger grof3
oder klein ist, ob der Stand ihrer Geistlichen demjenigen der orthodoxen Kirche
entspricht usw.

Eine andere Auslegung des Begriffs "bekannte Religion" stiinde im Wider-
spruch zu den allgemeinen Grundséatzen der Artikel 11, 12 und 14 der grie-
chischen Verfassung, nach welchen: 1. die Griechen das Recht haben, sich ohne
vorherige Erlaubnis friedlich und ohne Waffen zu versammeln; 2. die Griechen
das Recht haben, Vereine zu griinden nach Mal3gabe der Staatsgesetze, die nie-
mals dieses Recht von einer vorgangigen Genehmigung der Regierung abhangig
machen kdnnen, und 3. jedermann das Recht hat, seine Gedanken unter Beach-
tung der Gesetze mundlich, schriftlich und auch durch die Presse auszudriicken
und zu verbreiten.

Die o¢ffentliche und gemeinschaftliche Austibung des Kultus jeder bekann-
ten Religionsgemeinschaft ist dem eindeutigen Wortlaut der Verfassung zufolge
frei und von den Gesetzen geschitzt. Deshalb wéren Gesetzesvorschriften, die
ausschlief3lich den Schutz des Kultus der Orthodoxen Kirche sicherten, zweifel-
los verfassungswidrig und je nachdem entweder Uberhaupt ungtltig oder aber
ebenso zum Schutz des Kultus der anderen Religionen bzw. Konfessionen an-
wendbar. Deswegen werden nach dem Strafgesetzbuch (Art. 198 ff) alle Verge-
hen, die sich auf die Religion beziehen (Gotteslasterung, Verunglimpfung einer
Religion, Stérung des Gottesdienstes usw.), ohne jede Rucksicht auf die Reli-
gionszugehdorigkeit der in jedem einzelnen Fall betroffenen nattrlichen bzw. ju-
ristischen Person bestraft.

Die Einzelpersonen kdnnen ihre religidsen Pflichten entweder allein oder
in Gemeinschaft mit anderen erfullen (individuelle und kollektive Religions-
ubung). Ferner kann der Kultus privat oder 6ffentlich sein, und zwar sowohl in
geschlossenen Rdumen als auch unter freiem Himmel. Diese Feststellung laft
den Schluf3 zu, daR die freie Religionsausiibung das Vorhandensein von dazu
bestimmten Statten (Kultstétten bzw. religidse Versammlungsorte) sowie von ge-
eigneten Gegenstanden und Geraten (Kultgegenstande bzw. -gerate) voraus-
setzt. Verpflichtung des Staates ist, den einzelnen Tragern (naturlichen Perso-
nen oder Religionsgemeinschaften) des in Frage kommenden Grundrechtes
durch die jeweils notwendigen MalRnahmen die faktische Mdglichkeit zu sichern,
solche Statten - nach den Geboten der einzelnen Riten ausgestattet - zu errich-
ten und zu unterhalten.



62

Die Gesetze, welche die Errichtung von nichtorthodoxen Kirchen und Ge-
betsh&ausern in Griechenland regeln, gehen auf die Jahre 1938 und 1939 zurick.
In diesen Jahren hatten war in Griechenland eine Diktatur, was sich in den Be-
stimmungen dieser Gesetze widerspiegelt. Es entspricht bekanntlich dem Geist
jedes absolutistischen Regimes, die durch generelle Rechtsgrundsatze gezoge-
nen rechtlichen Grenzen auch dann zu uberschreiten, wenn dies tUberhaupt nicht
notig ist. So ist es auch bei uns geschehen. Ein typisches Beispiel fur die Menta-
litat des damaligen Gesetzgebers ist eine Vorschrift dieser Gesetze, nach wel-
cher fur den Bau einer Kirche, welcher Religion bzw. Konfession sie auch sei,
eines Gebetshauses oder eines Tempels die Erlaubnis des 6rtlich zustandigen
orthodoxen Bischofs nétig ist. Da diese Bestimmung eindeutig verfassungswidrig
ist, versuchte der "Staatsrat" (d.h. der Oberste Verwaltungsgerichtshof) die Situ-
ation einigermalen zu retten. Er suchte nédmlich eine Milderung der Verfas-
sungswidrigkeit des Gesetzes in der Annahme, die "Erlaubnis" des orthodoxen
Bischofs stelle keinen gestaltenden Verwaltungsakt dar, sondern nur ein bloRRes
Gutachten. Er sei mit anderen Worten nur fur die Feststellung des Vorhanden-
seins gewisser gesetzlicher Voraussetzungen zustandig, die fur die Erteilung der
Bauerlaubnis erforderlich sind. Die Erteilung der Erlaubnis stehe dem Kultus-
minister zu, der in der Regel diese Zustandigkeit an einen Ministerialdirektor
Ubertragt. Wie man sieht, hat das Gericht darauf verzichtet, die in Rede stehen-
den Vorschriften der einschlagigen Gesetze fur verfassungswidrig zu erklaren.
Insofern war diese Losung nicht ideal. Wichtig ist aber ferner, dafl dem Kultus-
minister in dieser Angelegenheit - gemaR der bereits erwahnten Rechtsprechung
des "Staatsrates" - Uberhaupt kein freies Ermessen zukommt. Sind die vom Ge-
setz vorgeschriebenen Voraussetzungen erfllt, so ist er verpflichtet, die Erlaub-
nis zur Errichtung der Kirche bzw. des Gebetshauses oder des Tempels zu ertei-
len. Eine unbegriindete Ablehnung des diesbezuglichen Antrags kann vom
"Staatsrat” im Anfechtungsverfahren fur nichtig erklart werden. Es versteht sich
von selbst, daf3, wenn die Behorde gar nichts unternimmt, dem bzw. den Betrof-
fenen eine sog. Untatigkeitsklage zusteht.

Kurzum: Die Gesetzgebung hinsichtlich der Errichtung von Kirchenbauten
ist sehr alt und steht nicht immer im Einklang mit der Verfassung. Eine Erneue-
rung ist langst fallig. Dennoch kann man Dank des Eingriffs der Verwaltungsge-
richte und insbesondere des "Staatsrates" wohl sagen, dal3 die freie Religionsaus-
tibung in Griechenland effektiv abgesichert ist.

Eng mit der Kultusfreiheit, insbesondere mit ihrer kollektiven Form (wegen
ihrer stark kollektivrechtlichen Komponente), hangt die religidse Vereinigungs-
freiheit zusammen. Wie bereits erwéhnt, wird die Vereinigungsfreiheit im allge-



63

meinen durch Artikel 12 der Verfassung geschitzt: "Die Griechen haben das
Recht, nichlwirtschal'tlichc Vereinigungen und Vereine nach Mal3gabe der Ge-
setze zu bilden, welche jedoch niemals die Austibung dieses Rechts von einer
vorherigen Erlaubnis abhéngig machen durfen". Wie dem Wortlaut der Bestim-
mung zu entnehmen ist, durfen sich nur griechische Staatsangehérige darauf be-
rufen. Wenn es sich aber um religidse Vereinigungen handelt, so ist nicht Artikel
12 der Verfassung maf3gebend, sondern Artikel 13, der auf alle in Griechenland
lebenden Personen (und nicht nur auf Griechen) angewandt wird.

Eine selbstverstandliche Erganzung dieser Freiheit stellt das Recht der re-
ligibsen Vereinigungen (von Kirchen und Religionsgesellschaften) auf Selbstver-
waltung sowie auf Sicherstellung (durch freien Zugang zu den entsprechenden
Finanzquellen) der fur ihre Existenz und Betriebsfahigkeit nétigen Geldmittel
dar.

Das Recht auf Religionsfreiheit schliel3t auch das Recht auf religiése Pari-
tat ein, d.h. auf die Gleichbehandlung von Individuen und Verbanden aufgrund
ihrer weltanschaulichen Grundhaltung. Die Gleichbehandlung erstreckt sich auf
alle Gebiete des burgerlichen, wirtschaftlichen, politischen, sozialen und kultu-
rellen Lebens und ist dul3erst wichtig bei der Ausiibung und Inanspruchnahme
der Burgerrechte - was in Art. 13 Abs. 1 der Verfassung hervorgehoben wird.

Eine praktische Folge des Rechts auf religiose Paritat besteht darin, daf}
die 6ffentlichen Stellen ohne Riucksicht auf die religiosen Anschauungen der
Kandidaten besetzt werden miissen. In dieser Beziehung wurde die religiése Pa-
ritdt durch die Rechtsprechung des "Staatsrats" einigermalRen eingeschrankt.
Stellen, die in unmittelbarer Verbindung mit der vorherrschenden Religion ste-
hen, dirfen wegen der (engen) Beziehungen zwischen Staat und Kirche in Grie-
chenland nur mit Glaubigen der Orthodoxen Kirche besetzt werden. Die Zahl
solcher Stellen ist natirlich sehr klein. Dazu gehéren, nach der oben erwahnten
Rechtsprechung, die Stellen der Volksschullehrer, mit der Begriindung, daf} sie
unter anderem auch Religionsunterricht erteilen missen. Meines Erachtens ist
diese Auffassung etwas engstirnig, denn die Verwaltung hat die Mdglichkeit, das
Problem auf andere Weise zu lésen: indem sie den nichtorthodoxen Lehrer in
einer groReren Schule anstellt, deren Lehrpersonal auch orthodoxe Lehrer um-
fal3t, welche den (orthodoxen) Religionsunterricht ilbernehmen kdnnten.

Im Rahmen der religiosen Paritét ist die Frage erdrtert worden, ob ein
nichtorthodoxer Burger Prasident der Republik werden darf. Aufgrund von Art.
13 der Verfassung kann die Antwort auf diese Frage nur positiv sein. Dennoch
gab die Formulierung des Eides, den der neugewdhlte Staatsprasident bei sei-
nem Amtsantritt vor dem Parlament - gemaR Artikel 33 Abs. 2 der Verfassung -



64

leisten mul3, Anlaf3 zu gewissen Zweifeln. Der Text des Eides lautet folgender-
malen: "Ich schwdre im Namen der heiligen, wesensgleichen und unteilbaren
Dreifaltigkeit, die Verfassung und die Gesetze zu wahren (...) Eine bestimmte
Religionszugehdrigkeit gehoért nicht zu den Voraussetzungen fur die Wahl zum
Prasidenten der Republik, die im Artikel 31 aufgezéhlt werden. Trotzdem wird
in manchen Kreisen die Ansicht vertreten, der Gesetzgeber habe versucht, diese
Voraussetzung indirekt zu sanktionieren, ndmlich durch die Berufung auf die
heilige Dreifaltigkeit in der Eidesformel des Staatsprésidenten, die selbstver-
standlich auf einen Christen hindeutet. Meiner Ansicht nach - und auch nach
der herrschenden Meinung - ist diese These nicht haltbar, weil sie eine grobe
Verletzung der religidsen Paritét darstellt. Der Gesetzgeber hat diese Eidesfor-
mel in die Verfassung aufgenommen, weil er den gewoéhnlichen Fall vor Augen
hatte. Da namlich der grof3te Prozentsatz der griechischen Bevdlkerung zur
christlichen Religion gehdrt, ist die Wahl eines Nichtchristen bzw. eines Athei-
sten zum Staatsprasidenten zwar theoretisch moglich, jedoch ziemlich imwahr-
scheinlich.

Eine weitere Folge der religiosen Paritat ist die Verpflichtung des grie-
chischen Staates, alle Religionsgemeinschaften nach gleichen steuerrechtlichen
Prinzipien zu behandeln. So muf beispielsweise eine zugunsten einer Kirche ein-
gefuhrte Steuerbefreiung auf sédmtliche Religionsgemeinschaften angewandt
werden.

Die Religionsfreiheit umfal3t auch das Recht auf religise Erziehung. Tr&-
ger dieses Rechts sind sowohl die Eltern bzw. der gesetzliche Vormund des Kin-
des als auch das Kind selbst. Bei aufrechter Ehe entscheiden Uber die religidse
Erziehung des Kindes die Eltern im Rahmen der elterlichen Gewalt. Wenn sie
sich nicht einig sind, entscheidet das Gericht. Ist die Ehe durch Scheidung ge-
I6st, so steht dieses Recht dem Elternteil zu, der das Sorgerecht hat. Bei Mil3-
brauch dieses Rechts seitens der Eltern oder des gesetzlichen Vormundes muf3
das Gericht eingreifen.

Unter einem anderen Gesichtspunkt treten als Trager dieses Grundrechtes
auch die Kirchen und sonstigen Religionsgemeinschaften auf, die das Recht be-
sitzen, die geeigneten Anstalten zu errichten, um die eigene Religion zu lehren
sowie die von ihnen unter ihren Mitgliedern ausgewdahlten Personen als Leiter
oder Fuhrer auszubilden.

Im Rahmen der allgemeinen Versammlungsfreiheit (vgl. Art. 11) hat jeder
Mensch, wie bereits erwahnt, das Recht, seine religiése bzw. weltanschauliche
Uberzeugung in Gemeinschaft mit anderen zu offenbaren. Ferner steht ihm das
Recht zu, in bezug auf diese Uberzeugung Kontakt zu Einzelpersonen oder Ge-



65

meinschaften aufzunehmen und zu unterhalten. Die Inanspruchnahme dieser
Freiheit setzt auRerdem das Recht auf Freizlgigkeit voraus.

SchliefZlich hat jedermann das Recht, irgendwelche Handlungen, die seiner
religisen bzw. weltanschaulichen Uberzeugung zuwiderlaufen, zu verweigern.
Dies gilt insbesondere fur die Akte der Religionsausubung, wobei der Betreffen-
de das Recht hat, sich von kultischen Handlungen, die seiner Uberzeugung nicht
entsprechen, fernzuhalten. Der typische Anwendungsbereich dieses Rechts um-
fal3t Schulen, Kasernen, Gefangnisse und andere Rdume, in denen Menschen
gezwungenermallen Zusammenleben. Hier muf aber davor gewarnt werden, die-
ses individuelle Unterlassungsrecht so auszulegen, als stelle es ein positives
Recht auf Unterlassung der jeweils in Frage kommenden Handlung durch samt-
liche Kollegen (Mitschuler bzw. Mith&ftlinge usw.) des Grundrechtstréagers dar.
Die dabei moglicherweise entstehende Kollision zwischen der Religionsaus-
Ubungsfreiheit der einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft muf3 in jedem kon-
kreten Fall unter Berticksichtigung des speziellen Charakters der Gemeinschaft
gelost werden.

Zu den einzelnen Fragen, die sich auf das zuletzt angesprochene Recht be-
ziehen, gehdrt auch das Problem der Eidesleistung. Laut Verfassung darf ein
Eid nur dann auferlegt werden, wenn er von einem Gesetz vorgesehen ist, wel-
ches auch die Eidesformel bestimmt. Den einschlagigen Vorschriften der Zivil-
(Art. 385, 408 und 423) und der StrafprozeRordnung (Art. 194, 218, 220 und
236) zufolge darf der Zeuge (bzw. der Sachverstandige u.a.), wenn er Atheist ist
oder einer Religion angehort, welche keinen Eid kennt bzw. ihn verbietet, die
Eidesleistung verweigern und unter Berufung auf seine Ehre und sein Gewissen
aussagen.lll.

111. Die Schranken der Religionsfreiheit

Die Religionsfreiheit ist genausowenig wie alle anderen Grundfreiheiten
unbegrenzt. Die Schranken betreffen nicht die Religionsfreiheit im allgemeinen -
da - sondern fast ausschlieR3lich die Religionstibungsfreiheit - da die Gedanken-
freiheit ihrer Natur nach unter keinen Umstanden und die Bekenntnisfreiheit
nur in geringem Umfang mit Interessen der Allgemeinheit oder Dritter in Kon-
flikt geraten kénnen.

Die Schranken werden durch Art. 13 Abs. 2 und 4 der Verfassung festge-

setzt. Es handelt sich um (a) die 6ffentliche Ordnung und die guten Sitten, die
flei der Ausiibung des Kultus nicht verletzt werden durfen, und (b) die Pflichten



66

jedes Blrgers dem Staate gegeniiber und die Gesetze, die niemand wegen seiner
religiosen Anschauungen mi3achten darf. Dazu kommt das allgemeine Verbot
der Proselytenmacherei.

Wenn man von der "6ffentlichen Ordnung" und den "guten Sitten" spricht,
meint man die Gesamtheit der fundamentalen politischen, sozialen, wirtschaftli-
chen, kulturellen und moralischen Prinzipien, die jeweils in Griechenland herr-
schen. Die Frage, ob die dogmatische und moralische Lehre einer Religion oder
einer Konfession der griechischen 6ffentlichen Ordnung widersprechen, soll in
jedem konkreten Fall von der Verwaltung und letzten Endes von den Gerichten
entschieden werden.

Die Pflichten der Biurger dem Staate gegenuber und die Beachtung der
Gesetze muld man gemeinsam untersuchen, aus dem einfachen Grund, daf3 diese
Pflichten dem Inhalt eines Gesetzes entsprechen. Im Mittelpunkt der Schran-
kenproblematik steht bekanntlich die Frage der Militdrdienstverweigerung, d.h.
der aus Gewissensgrinden erfolgenden Ablehnung entweder des Wehrdienstes
Uberhaupt oder nur des Waffendienstes. Dieses Problem wird im Artikel 4 der
Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten (Rom, 4.11.
1950) angesprochen. Nach Abs. 2 darf "niemand gezwungen werden, Zwangs-
oder Pflichtarbeit zu verrichten". Abs. 3 schrankt aber ein: "Als 'Zwangs- oder
Pflichtarbeit’ im Sinne dieses Artikels gilt nicht: @) ... b) jede Dienstleistung mili-
tarischen Charakters, oder im Falle der Verweigerung aus Gewissensgrinden in
Landern, wo diese als berechtigt anerkannt ist, eine sonstige an die Stelle der
militarischen Dienstpflicht tretende Dienstleistung; (...)". Der Formulierung die-
ses Rechtssatzes darf man entnehmen, daR die vertragschlielRenden Staaten kei-
ne allgemeine Verpflichtung tbernommen haben, den eigenen Birgern ein
Grundrecht auf Kriegsdienstverweigerung einzurdaumen. Wenn aber eine natio-
nale Gesetzgebung ein solches Recht verfassungsmafiig anerkennt und statt der
Wehrdienstpflicht die Verpflichtung zu irgendeiner Dienstleistung zivilen Cha-
rakters einfiihrt, dann sind die Betroffenen nicht berechtigt, aufdas durch Art. 4
Abs. 2 der oben erwahnten Konvention sanktionierte Verbot der Zwangs- oder
Pflichtarbeit zu verweisen, um den zivilen Ersatzdienst abzulehnen.

Obwohl es seit vielen Jahren Wehrdienstverweigerer gibt, griff der Gesetz-
geber in Griechenland das Problem erst im Jahre 1977 durch das Gesetz Nr. 731
auf. Artikel 15 dieses Gesetzes schreibt vor, dal’ diejenigen, welche aus Gewis-
sensgriinden den Waffendienst ablehnen, ihre Wehrpflicht durch einen waffen-
losen Dienst ableisten durfen, dessen Dauer aber doppelt so lang ist als diejeni-
ge des Waffendienstes. Obwohl die doppelte Dauer des waffenlosen Wehrdien-



67

stes eine wesentliche Benachteiligung fur die Wehrdienstverweigerer darstellt,
ist diese Regelung in den orthodoxen kirchlichen Kreisen stark kritisiert worden.

Letzter Punkt innerhalb der Schrankenproblematik ist das Verbot des Pro-
selytismus. Wie ist dieser Begriff im Sinn von Artikel 13 Abs. 2 der Verfassung
zu verstehen? Wie schon mehrfach von den Strafrechtlern und den Kirchen-
rechtlen bemerkt wurde, bieten nur wenige Vergehen der Auslegung solche
Schwierigkeiten wie die sog. Religionsvergehen. Proselytismus heif3t zunéchst
die Handlung, welche gegen eine (bereits) vorhandene Religionsiiberzeugung
gerichtet ist und welche auf die Glaubensiuberzeugung oder sogar auf eine Reli-
gionsanderung des Tragers dieser Religionsiiberzeugung &bzielt. Aber nicht jede
Handlung, welche auf dieses Ziel gerichtet ist, darf als Proselytenmacherei be-
trachtet werden. Der Proselytismus ist durch die Mittel, die vom Subjekt dieser
Handlung angewandt werden, naher gekennzeichnet.

Diese Mittel sind zunéchst Gewalt, Drohung, Schméhung, Beschuldigungen
und alle an sich unerlaubten Mittel, Gberhaupt alle Mittel, welche, abgesehen
vom verfolgten Zweck, an sich objektiv dem gesetzlichen Tatbestand eines De-
liktes entsprechen. Aber weiterhin werden auch diejenigen Mitteln, die an sich
keinem gesetzlichen Tatbestand einer mit Strafe bedrohten Handlung entspre-
chen, zu unerlaubten Mittel, wenn ihr Gebrauch zum Zwecke einer Konfessions-
bzw. Religionsdnderung der herrschenden sittlichen Auffassung widerspricht.

Heutzutage sind solche Mittel Ublicher als die an sich unerlaubten Mittel.
Das Anbieten, Versprechen oder Gewédhren von Geschenken oder anderen
Vorteilen ist an sich nicht gesetzwidrig. Wenn aber jemand einem Angehérigen
einer gewissen Konfession oder Religion Geschenke oder andere Vorteile an-
bietet, verspricht oder gewahrt, um ihn zu einer anderen Konfession bzw. Reli-
gion zu bekehren, widerspricht dieses Anbieten, Versprechen oder Gewdahren
von Geschenken oder anderen Vorteilen der sittlichen Auffassung. Die religitse
Uberzeugung des einzelnen Menschen darf nicht das Ergebnis solcher sittlich
niedriger Handlungen sein.

Dieser allgemeine und weitgehende Begriff der Proselytenmacherei ent-
spricht dem Sinn des in Artikel 13 Abs. 2 der griechischen Verfassung enthalte-
nen Verbots. Die Sache war aber nicht immer so einfach. Nach dem ausdruckli-
chen Wortlaut von Artikel 1 der Verfassung von 1952 war nur die gegen die
herrschende Religion vorgenommene Proselytenmacherei verboten. Es hiel3
namlich, dal} der Proselytismus und jeder andere Eingriff in die herrschende
Religion verboten sei. Somit entstand das Problem: Ist in Griechenland die Pro-
selytenmacherei, wenn sie gegen andere Konfessionen oder Religionen, also
nicht gegen die Orthodoxe Kirche gerichtet ist, der Verfassung nach erlaubt?



68

Dem Wortlaut von Artikel 1 der alten Verfassung zufolge war die durch an sich
nicht unerlaubte Mittel ausgefuhrte Proselytenmacherei, wenn sie nicht gegen
die herrschende Religion gerichtet war, nicht verboten. Der Gesetzgeber hatte
aber die Freiheit, den Proselytismus Uberhaupt, d.h. in jede Richtung, zu verbie-
ten.

Das ist auch geschehen, und zwar im vergangenen Jahrhundert durch die
Artikel 195 und 198 des alten Strafgesetzbuches von 1835, die die Tatbestands-
merkmale des Proselytismus und eine dem Tater angedrohte Strafe vorsahen.
Diese Vorschriften galten bis zum Jahre 1939, als die Diktatur, von welcher be-
reits die Rede war, zwei neue Gesetze erlielR. Beide Gesetze enthielten eine Le-
galdefinition des Begriffs "Proselytismus”. Nach der Definition des zweiten Ge-
setzes, welches das erstere modifizierte, ist "Proselytenmacherei... insbesondere
jedes direkte oder indirekte Bestreben, durch Leistungen jeder Art oder Ver-
sprechen solcher Leistungen oder durch andere moralische oder materielle Pfle-
ge, durch betrigerische Mittel, durch MiBbrauch der Unerfahrenheit oder des
Vertrauens oder durch Ausnutzung der Not, der geistigen Schwéche oder des
Leichtsinns, in das religiose Bewul3tsein des Glaubigen einer anderen Konfes-
sion bzw. Religion zum Zwecke der Anderung seines Inhalts einzudringen” (Art.
2 des Gesetzes Nr. 1672/1939).

Zu dieser Aufzéhlung der Tatbestandsmerkmale, die sehr detailliert ist, ist
zu bemerken, dal} sie die Einfuhrung anderer Merkmale desselben gesetzlichen
Tatbestandes trotz des Wortes "insbesondere" ausschlicl3t. Denn diese Enumer-
ation wurde, falls sie nicht erschépfend wére, dem Prinzip "nullum crimen sine
lege", welches (auch) in Griechenland verfassungsmafig gewahrleistet ist, wider-
sprechen.

Diese Fassung des Begriffs "Proselytenmacherei" stellt heute noch gelten-
des Recht in Griechenland dar. Obwohl es sich bei dieser Regelung um ein Dik-
taturgesetz handelt, muf3 man erstens festhaltcn, da? das einfache Predigen
nicht zu den illegalen Mitteln der Glaubenswerbung gezahlt wird (zumal cs eine
AuRerung des Rechts auf Religionsuibungsfreiheit darstellt; vgl. die Entschei-
dung des Européischen Gerichtshofes fur Menschenrechte im Fall Kokkinakis
gegen Griechenland [3/1 992/348/421]), und zweitens, dal} der Proselytismus im
Sinne dieser Regelung in allen Fallen eine strafbare Handlung ist und nicht nur,
wenn er gegen die herrschende Religion gerichtet ist. Allerdings hat die man-
gelnde Klarheit der einschlagigen Vorschriften in manchen Fallen Anlal3 zu
Fehlinterpretationen gegeben. So ist beispielsweise in der alten Rechtsprechung
des griechischen Kassationsgerichts (Entscheidung Nr. 1326/1948) die &rgerliche
Auffassung vertreten worden, dal® der Vater nach der Taufe seines minderjahri-



69

gen Kindes keine Religions- bzw. Konfessionsanderung dieses seiner (dem da-
mals in Griechenland geltenden Familienrecht vaterlichen) Gewalt unterstehen-
den Kindes herbeifiihren kann, ohne dadurch den Tatbestand der Proselytenma-
chcrei zu erfullen. Diese Auffassung ist zweifellos falsch - zumindest in dieser
allgemeinen Formulierung. Solange das Kind minderjéhrig ist und noch kein ei-
genes religibses Gewissen hat, fallen die religidse Freiheit des Kindes und dieje-
nige des Vaters bzw. der Eltern zusammen. Nur ein MiRbrauch der véterlichen
bzw. der elterlichen Gewalt wirde in diesem Fall ihre Austiibung zum Zwecke
einer Religions- oder Konfessionsédnderung als Proselytismus erscheinen lassen.
Aus diesen Grunden sollte man die beiden Gesetze Uber die Proselytenmache-
rei, die bereits Uber 55 Jahre alt sind, durch andere Bestimmungen ersetzen, die
den neuen politischen, sozialen und vor allem interreligiosen Verhéltnissen bes-
ser entsprechen.



70

KSZE-PROZESS FUR KIRCHEN UND RELIGIONEN?’
Von Alexander Hollerbach, Freiburg i.Br.

Die Frage, die der mir vorgegebene Titel formuliert, 16st ganz gewil3 unter-
schiedliche Reaktionen aus. Dem einen mag sie von vornherein unsinnig Vor-
kommen. Der andere wird sie nach einigem Nachdenken unter Hinweis auf die
Inkommensurabilitat der politischen und der religids-kirchlichen Dimension als-
bald verneinen. Wieder ein anderer, an Frieden und Zusammenarbeit zwischen
den Religionen lebhaft interessiert, wird sie alsbald bejahen, vielleicht sogar
glauben, darin so etwas wie den Stein der Weisen gefunden zu haben.

Lassen Sie uns nuchtern prufen, ob das Phdnomen "KSZE-Prozel3" ein hilf-
reiches Modell sein kénnte, um im Verhéltnis der Kirchen und Religionsgemein-
schaften zueinander und zu den Staaten bzw. Staatengemeinschaften weiter zu
kommen, auf dem Weg eines verantwortlichen Miteinander namlich.

Doch bedarf es , bevor diese eigentliche Frage angegangen werden kann,
der Prasentation des KSZE-Prozesses als solchen und der Erdrterung der spezi-
fischen Rolle von Kirchen und Religionsgemeinschaften in diesem Prozel3.

Daf sich der Kirchen- und Staatskirchenrechtler hierbei am &uf3ersten
Rand seiner fachlichen Kompetenz, ja - bei Lichte besehen - jenseits dieser
Grenze bewegt, durfte offenkundig sein. Im BewufRtsein der Vorlaufigkeit und
Erganzungsbediirftigkeit seiner Analysen und Uberlegungen bedarf er deshalb
gutiger Nachsicht. Er bedarf dieser Nachsicht insbesondere bei solchen, die als
Akteure eine sehr viel differenziertere Kenntnis besitzen als sie mir zu Gebote
steht. Ich denke dabei vornehmlich an Kollegen Heinrich Schneider, Mitglied
und Leiter einer Delegation im Rahmen des KSZE-Prozessesl Zum Gluck wer-
den wir nachher Authentisches von ihm hdren kdnnen.

1 Uberarbeitete Vortragsfassung nach dem Stand von Ende Septcmer 1993. Spatere Entwick-
lung wurden nicht mehr bericksichtigt. Ein Teil des hier Dargebotenen wurde in folgender Abhand-
lungverarbeitet: Religions- und Kirchenfreiheit im KSZE-Prozef3, in: Grundrechte, soziale Ordnung
und Verfassungsgerichtsbarkeit. Festschrift fUr Emst Benda zum 70. Geburtstag, hrsg. v. E. KLEIN,
Heidelberg 1995, 117-133. Fur eine Grundorientierung Uber die KSZE ist aus dem neueren Schrift-
tum noch zu verweisen auf W. v. SIMON/J. SCHWARZE, Europaische Integration und Grundge-
setz, in: Handbuch des Verfassungsrechts, hrsg. v. E. BENDA W. MAIHOFER, H.-J. VOGEL, 2.
Auf]., Berlin 1994, 71-73.

2 Von seinem instruktiven Beitragen nenne ich: Das Wiener Nachfolgctreffen 1986 der
KSZE-Teilnehmerstaatcn, in: Osterreichisches Jahrbuch fur Politik 1986,583-617; Uber Wien nach
Gesamteuropa? Der KSZE-ProzelR nach dem dritten Folgctreffen, in: integration 2/89,47-60; Vom
KSZE-Prozel3 zum Gesamteuropaischen Kooperationssystem: Die europdische Sicherheit und ihr
Architekturdilemma, in: integration 4/90,150-164; Die KSZE: Bilanz eines Prozesses gesamteuropa-
ischer Kooperation, in: Jahrbuch der europaischen Integration 1990/91,41-52; Aufdem Weg zur "ci-
vil society". Die KSZE und die gesamteuropaische Zukunftsordnung, in: actio catholica 1991, 27-40;



71

Als am 1. August 1975 in Helsinki die SchluRakte der Konferenz Uber Si-
cherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE)3 unterzeichnet wurde, war
schon dies der vorlaufige Abschlul’ eines Prozesses, dessen Urspriinge gut 20
Jahre davor lagen. Seit den 50er Jahren hatten die Sowjetunion und der War-
schauer Pakt immer wieder die Idee einer européischen Sicherheitskonferenz
ins Gespréch gebracht. Sie sollte dazu beitragen, in Europa ein kollektives Si-
cherheitssystem zu schaffen und den territorialen und politischen Status quo, wie
er im Gefolge des Zweiten Weltkriegs entstanden war, zu befestigen. Dabei war
es der Sowjetunion wesentlich, die USA aus dem Kraftespiel herauszuhalten.
Dem freilich widersetzten sich die westeuropaischen Staaten. Neue Impulse be-
kam die Idee einer européischen Sicherheitskonferenz im Zusammenhang mit
der in den 70er Jahren beginnenden Entspannungspolitik, die Gberhaupt das
Klima zu verbessern half. Dabei war es das entschiedene Ziel des Westens, die
USA und Kanada einzubeziehen. AuRerdem dréngte er darauf, den Themenbe-
reich der angestrebten Konferenz um die sog. "menschliche Dimension" zu er-
weitern, d.h. insbesondere Probleme der menschlich-familiaren Kontakte und
der Menschenrechte einzubeziehen. Insgesamt hoffte man, Moéglichkeiten fur
den friedlichen Wandel in Europa zu schaffen.

Am 3. Juli 1973 trat in Helsinki eine Vorkonferenz zusammen. Vom 18.
September 1973 bis 21. Juli 1975 tagte in Genf eine Expertenkonferenz, die die

unterschriftsreife SchluRakte ausgearbeitet hat. Zu den Staaten, deren Vertreter
dann zur feierlichen Unterzeichnung in Helsinki zusammentraten, gehérten 33

europaische Staaten sowie die USA und Kanada. Von den européischen Staaten
fehlte lediglich Albanien. Andererseits wird bei der Zahl 33 auch ein Nicht-Staat

Der KSZE-Prozef3 und die gesamteuropaische Kooperation, in: Jahrbuch der européaischen Integra-
tion 1992/93,2740.
3Die maRgebenden Texte jetzt in der Lose-Blatt-Sammlung: KSZE. Dokumente der Konfe-

renz Uber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, hrsg. v. U. FASTENRATH, Neuwied 1992,
ferner in: Dokumente der KSZE. Textausgabc, hrsg. v. T. SCHWEISFURTH und K. OELLERS-

FRAHM, Munchen 1993 (Beck-Texte im dtv). Gute inhaltliche Grundinformationen bei A.
MEYER-LANDRUT, Art. Konferenz Uber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, in: Evange-
lisches Staatslexikon, 3. Aufl., Bd. | (1987) Sp. 1834-1838. Hervorzuheben ist fernen H. HAFTEN-
DORN, Sicherheit und Entspannung. Zur Auf3enpolitik der Bundesrepublik Deutschland 1955-
=982, Baden-Baden 1983; H. ISAK (Hrsg.), Konferenz fur Sicherheit und Zusammenarbeit in Euro-
pa (KSZE) als Instrument europdaischer Friedenspolitik, Wien 1988 (Schriften zur Friedens- und
Konfliktforschung Bd. 1); V.Y. GHEBALI, La Diplomatie de la DtStente: La CSCE, d'Helsinki &
Vienne (1973-1989), Brussel 1989; W.v. BREDOW, Der KSZE-ProzeR3. Von der Zahmung zur Auf-
I6sung des Ost-West-Konflikts, Darmstadt 1992.



72

eingerechnet, ndmlich der Heilige Stuhl, dessen Rolle fur Helsinki - das darf
schon hier festgehalten werden - nicht unbetréchtlich gewesen ist4.

Das SchluRdokument ist in drei Kapitel, Kérbe genannt, gegliedert. Korb 1
betrifft "Fragen der Sicherheit in Europa”; Korb Il die "Zusammenarbeit in den
Bereichen der Wirtschaft, der Wissenschaft und der Technik sowie der Um-
welt" ; Korb Il ist mit "Zusammenarbeit in humanitaren und anderen Berei-
chen" Uberschrieben und betrifft im einzelnen menschliche Kontakte, Informa-
tion, Kultur und Bildung. Weitere Abschnitte des Dokuments befassen sich spe-
ziell mit "Fragen der Sicherheit und Zusammenarbeit im Mittelmeerraum" und
mit "Folgen der Konferenz".

Es empfiehlt sich, sich den wesentlichen Inhalt von Korb | in Erinnerung
zu rufen. Es handelt sich um 10 Prinzipien fur die zwischenstaatlichen Beziehun-
gen - man hat sich in der Zwischenzeit daran gewéhnt, insoweit von einem "De-
kalog" zu sprechen: 1. souverdne Gleichheit, Achtung der der Souveranitat inne-
wohnenden Rechte; 2. Enthaltung von der Androhung oder Anwendung von
Gewalt; 3. Unverletzlichkeit der Grenzen; 4. territoriale Integritét der Staaten; 5.
friedliche Regelung von Streitfallen; 6. Nichteinmischung in innere Angelegen-
heiten; 7. Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten, einschlief3lich der
Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Uberzeugungsfreiheit; 8. Gleichberech-
tigung und Selbstbestimmungsrccht der Volker; 9. Zusammenarbeit zwischen
den Staaten; 10. Erfullung vélkerrechtlicher Verpflichtungen nach Treu und
Glauben.

Es versteht sich, da3 dieser Prinzipien-Katalog deutlich den Standard des
modernen Vdélkerrechts widerspiegelt. Dabei ist freilich besonders bemerkens-
wert, dal3 es zum ersten Mal in einem solchen Dokument gelungen ist, die

4 Eingehende Wiirdigung bei O. KIMMINICH, Religionsfreiheit als Menschenrecht. Unter-
suchung zum gegenwartigen Stand des Vo6lkerrechts, Mainz-Minchen 1990, 158 ff. Im einzelnen ist
dazu noch zu vergleichen: H.F. KOCK, Die vélkerrechtliche Stellung des Heiligen Stuhls, Berlin
1975,483-486; DERS., Aktuelle Probleme der vélkerrechtlichen Prasenz des Heiligen Stuhls, in: Pro
Eide et lustitia. Festschrift fir Agostino Kardinal Casaroli zum 70. Geburtstag, hrsg. v. H. SCHAM-
BECK, Berlin 1984, 301-318; Der Heilige Stuhl im Dienst der internationalen Vélkergemeinschaft.
Engagement fur Frieden und Gerechtigkeit bei den Konferenzen von Helsinki und Belgrad. Doku-
mente ausgcwahlt und eingelcitct von J. RABAS, Munchen 1978 (Schriftenreihe der Ackermann-
Gemeinde, Bd. 27); R. GRULICH (Hrsg.), Religions- und Glaubensfreiheit als Menschenrecht.
Hclsinki-Bclgrad-Madrid, Minchen 1980 (Schriftenreihe der Ackermann-Gemeinde Bd. 30); J.M.
LEITE, Die Kirchen und die SchluBakte von Helsinki, in: Una Sancta 1989, 296-300; Il. LIEDER-
MANN, Konferenz uber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE). Ein kontinuierlicher
ProzeR3, in: Festschrift Casaroli (siehe oben), 489-513; DERS., Achtung der Menschenrechte und
Grundfreiheiten einschlieRlich der Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Uberzeugungsfreiheit.
Behandlung in der Konferenz uiber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE), in: Fest-
schrift Weiler, Berlin 1988, 141-159; A. HOLLERBACH, Europa und das Staatskirchenrecht, in:
Zeitschrift fur evangelisches Kirchenrecht 35 (1990) 252-256.



73

Menschenrechte (Prinzip 7) auf die gleiche Ebene mit anderen volkerrechtli-
chen Prinzipien des zwischenstaatlichen Verhdltnisses zu heben. Prinzipiell be-
deutsam ist Uberdies die Bestimmung, daf} alle zehn Prinzipien gleichermalRen
und vorbehaltlos angewendet und unter Beachtung der anderen ausgelegt wer-
den sollens.

Schliel3lich bedarf der ausdriicklichen Erwahnung, dal Korb I noch ein
"Dokument Uber vcrtrauensbildende MafRnahmen” enthélt. Es betrifft den mili-
tarischen Bereich und hier speziell die Ankiindigung gré3erer Mandver und
groRRerer militdrischer Bewegungen sowie den Austausch von Mandverbeobach-
tern. Die Sache braucht uns freilich weniger zu interessieren als das Wort: "ver-
trauensbildende MaRnahmen". Es ist, wie alsbald ndher auszufiihren ist, in unse-
re weiteren Uberlegungen einzubeziehen.

Wéhrend Korb Il im Zusammenhang unserer Thematik von untergeordne-
ter Bedeutung ist, muf? mit Nachdruck auf Korb 111 hingewiesen werden, fur den
tibrigens - ahnlich wie in bezug auf die Menschenrechtsfrage - westliche Initiati-
ven malRgebend waren. Hier kommt ndmlich die "menschliche Dimension™ zur
Geltung. Im einzelnen geht es um Abmachungen Uber die Erleichterung von
Kontakten zwischen den Birgern, um die Erleichterung der Familienzusammen-
fuhrung und der EheschlieRung zwischen Birgern verschiedener Staaten sowie
Uber Jugendaustausch und Sportbeziehungen. AufRerdem sind darin Vorschlage
daruiber enthalten, wie fur die Burger der Zugang zu Informationen und fur
Journalisten die Arbeitsbedingungen verbessert werden kénnen. Schlie3lich gibt
es zahlreiche konkrete Vorschlage, die auf eine Intensivierung der Kooperation
>n den Bereichen Kultur und Bildung hinzielen.

Was die Qualifikation der Schluf3akte von Helsinki anlangt, so besteht
Ubereinstimmung dariiber, daR sie keinen volkerrechtlichen Vertrag darstellt.
Sie ist vielmehr eine "politische Willenserklarung von hohem Rang"6. Und doch
ist sie nicht ohne Relevanz fur das Volkerrecht, und zwar deshalb, weil sie vol-
kerrechtliche Prinzipien namhaft macht und darauf so etwas wie einen Verhal-
tenskodex griindet, der seinerseits mit einem breit angelegten Programm der
Zusammenarbeit verbunden wird. Zudem spiegeln sich in den niedergelegten
Kegeln und Direktiven mitunter auch Rechtsiiberzeugungen wider, die zur Her-
ausbildung von Volkergewohnheitsrecht fihren kénnen. Auch allgemeine
Rechtsgrundséatze lassen sich ihnen entnehmen?.

5 Vgl. FASTENRATH, in der Einfuhrung zu der oben Anm. 3 angefiihrten Textausgabe, XI.

6 So MEYER-LANDRUT, a.a.O., Sp. 1835.

7 Hervorgehoben bei FASTENRATH, a.a.0., XXX. Im einzelnen siehe dazu auch die aus-
fuhrlichen Darlegung bei KIMMINICH, a.a.O., ferner schon T. SCHWEISFURTH, Zur Frage der



74

Was die KSZE bedeutet, erschlief3t sich allerdings erst, wenn man utber
Helsinki hinausblickt. Schon die SchlufRakte selbst fal3te die Moéglichkeit einer
neuen Konferenz ins Auge, war also offen fur einen ProzeR, fur einen zu be-
schreitenden Weg®. Die erste Folgekonferenz tagte vom 4. Oktober 1977 bis 9.
Marz 1978 in Belgrad. In einer schwierigen politischen Gesamtsitualion - Polen,
Afghanistan! - fand die zweite Folgekonferenz vom 11. November 1980 bis 6.
September 1983 in Madrid statt. Hier wurde ein umfangreiches "abschlieRendes
Dokument"8 verabschiedet, das die SchluRBakte bekréftigt und in einigen Berei-
chen erweitert bzw. konkretisiert. AulRerdem gab Madrid das Mandat fur einen
zweiten Strang der Bemuhungen, namlich fur die "Konferenz tber vertraucns-
und sicherheitsbildende MalRhahmen und Abrustung in Europa" (KVAE). Diese
Konferenz tagte als Treffen aller KSZE-Staaten in der Zeit vom 17. Januar 1984
bis 19. September 1986 in Stockholm und endete mit einem zum 1. Januar 1987
in Kraft getretenen AbschluRdokument, das sich aber ausschlie3lich auf den mi-
litarischen Bereich bezieht.

Die Linie der Helsinki-Folgekonferenzen im engeren Sinne wurde vom 4.
November 1986 bis 15. Januar 1989 in Wien fortgesetzt, hier nun schon an den
Vorabend der groRen politischen Veranderungen in Europa heranreichend10.11 12

Diese Veranderungen haben dann zum ersten Mal im April bzw. Juni 1990
bei Konferenzen in Bonn und Kopenhagen", vor allem aber bei einem Treffen
der Staats- und Regierungschefs der KSZE-Staaten Niederschlag gefunden, das
am 21. November 1990 in Paris stattfand. Hier wurde eine hochgemute "Charta
far ein neues Europa™2 verabschiedet, eine feierliche Erklarung, welche die
maRgebenden Grundlagen der KSZE bekréftigt, die nicht zuletzt aber auch ei-
nen Prozel3 der institutionellen Verfestigung einleitet. Darauf ist sogleich zu-
rickzukommen.

Als vierte KSZE-Folgckonferenz ist schlieRlich noch diejenige zu verzeich-
nen, die vom 24. Méarz bis 10. Juli 1992 in Helsinki stattgefunden hat. Sie endete
mit umfangreichen Beschlissen zu den KSZE-Institutionen und -Strukturen so-
wie zu den einzelnen Sachbereichen und Aktivitaten.

Rechtsnalur. Verbindlichkeit und volkerrechtlichen Relevanz der KSZE-Schluf3akte, in: ZadRV 36
(1976)681-726.

8 Ubersicht in der Einfihrung zu der Textsammlungvon FASTENRATH, X1V-XX.

9 Text im Auszug auch in: Menschenrechte. Ihr internationaler Schutz. Textausgabe, hrsg. v.
B. SI.MMA und U. FASTENRATH, 3. Aufl., Minchen 1992 (Beck-Texte im dtv), 454.

10 Texte des abschlieenden Dokuments auszugsweise a.a.O., 462.

11 Dokumente des Kopenhagencr Treffens der Konferenz tber die menschliche Dimension
der KSZE vom 29. Juni 1990, a.a.0., 480.

12 Text-Auszug 500.



75

Der KSZE-Prozel3 hat seine &ul3erlich sichtbaren Hohepunkte in den férm-
lichen Helsinki-Folgekonferenzen. Dazwischen aber liegen weitere Veranstal-
tungen der verschiedensten Art: Foren, Seminare, Vorbereitungstreffen, Exper-
tentreffen usw.; ferner tagten bestimmte Verhandlungsgremien. Darauf kann
hier nur global hingewiesen werden. Doch sei es gestattet, zur Veranschauli-
chung als Beipiele etwa das Expertentreffen tber nationale Minderheiten in
Genf (1.-19. Juli 1991) und das dritte Treffen der Konferenz tUiber die menschli-
che Dimension in Moskau (10. September - 4. Oktober 1991) zu nennen. 1992 ist
auch ein Seminar Uber Toleranz durchgefuihrt worden.

Was ist das nun, die KSZE? Sie ist keine Staatengemeinschaft in einer der
klassischen Formen, die wir aus dem Voélkerrecht bzw. der Allgemeinen Staats-
lehre kennen. Aber sie ist ein von den USA und Kanada mitgetragener und mit-
verantwortelcr "Ordnungsrahmen” fur das ganze Europa, sic bietet ein "Forum,
mit dem sich die europédischen und nordamerikanischen Staaten fiir Fragen der
Sicherheit und Zusammenarbeit einen festen Dialograhmen geschaffen haben™3.
SchlieB3lich kann auch auf eine Artikulation des Selbstverstdndnisses der KSZE
selbst verwiesen werden. So heif3t es im Helsinki-Dokument von 1992: "Die
KSZE ist ein Forum fur Dialog, Verhandlung und Zusammenarbeit, das der Ge-
staltung des neuen Europa Richtung und Impulse gibt" (Nr. 22). Bemerkenswer-
terweise wird Uberdies in einer Zusammenfassung der SchluRfolgerungen des
dritten Treffens des Rates der AuRenminister der KSZE-Teilnehmerstaaten am
14./15. Dezember 1992 in Stockholm die Formel "Die KSZE als Wertegemein-
schafl" verwendet - gemeint sind damit Menschenrechte, Demokratie, Rechts-
staatlichkeit und wirtschaftliche Freiheit als Fundamente fir Frieden, Sicherheit
und Stabilitat, wie es in der gleichen Erklarung hei3t. Offensichtlich kann nun
der Ordnungs- und Dialograhmen mehr und mehr auch inhaltlich gefullt wer-
den. Es sind, wie Heinrich Schneider formuliert hat, "erstaunliche Fortschritte
auf dem Weg zu einem gesamteuropaischen ordre public sichtbar geworden'4.

Seit 1990 ist die KSZE nicht mehr nur Prozel3 im Sinne einer Folge von
Konferenzen. Vielmehr zeigen sich nunmehr auch Organisationsstrukluren. Eine

einschlagige Abhandlung ist kennzeichnend so Uberschrieben: "Vom Prozel zurl3 14

13 MEYER-LANDRL'T, a.a.0., Sp. 1935. Vgl. auch D. THURER, "Soft Uw" - eine .neue
Form von Vélkerrecht?, in: Zeitschrift fur Schweizerisches Recht 104 (1985) 429-453.

14 So 11. SCHNEIDER, in: actio catholica (oben Anm. 2) 29.



76

Institution™15. Und wieder darf Heinrich Schneider zitiert werden: "Wir konsta-
tieren die Umformung eines Dialogprozesses zu einem System organisierter Zu-
sammenarbeit"16.

Was zunéachst die Mitgliedschaftl? als solche anlangt, so hatte die KSZE ur-
spriinglich 35 Teilnehmerstaaten einschlief3lich des Heiligen Stuhls. Von diesen
Mitgliedern ist eines, die DDR, weggefallen. Andererseits ist Albanien alsbald
hinzugekommen. Statt der Sowjetunion sind heute die dortigen Nachfolgestaa-
ten Mitglieder, auch soweit sie geographisch Uber den europdischen Raum hin-
ausreichen, ein Zeichen dafur Ubrigens, dall die KSZE damit zu einem
transatlantisch-eurasischen Prozel3 ausgeweitet wurde - mit allen Problemen, die
damit verbunden sind. Die Mitgliedschaft Rest-Jugoslawiens ist suspendiert,
wahrend Slowenien, Kroatien und Bosnien-Herzegowina als selbstandige Mit-
glieder figurieren. Makedonien hat Beobachter-Status. Ahnliches gilt {ibrigens
fur Japan, was etwas von der Ausstrahlungswirkung der KSZE erkennen IaRt.

Die KSZE verfugt Uber ein zentrales Beschlul3- und Leitungsgremium in
Gestalt des sog. KSZE-Rats. Er besteht aus den AuRenministern der Teilneh-
merstaaten und tritt mindestens einmal jahrlich unter dem Vorsitz des Vertre-
ters des Gastlandes, in dem das Treffen stattfindet, zusammen. Fir das Verfah-
ren der Beschluf3fassung gilt das Konsensprinzip. In einem in Prag 1992 verab-
schiedeten Dokument ist jedoch festgelegt, dal3 bei groben VerstéRen gegen die
Menschenrechte oder die demokratische und rechtsstaatliche Ordnung Resolu-
tionen auch ohne die Zustimmung des betroffenen Staates gefaf3t werden kon-
nen (sog. Konsens minus-eins-Verfahren).

Zwischen den Treffen des KSZE-Rats ist fur die Koordinierung und Be-
schluf3fassung der sog. Ausschu3 Hoher Beamter (AHB) zusténdig. Er setzt sich
aus hochrangigen Beamten der Auf3enministerien zusammen. Er tagt haufiger
und steht in enger Verbindung mit einer weiteren Institution, namlich dem
KSZE-Sekretariat mit Sitz in Prag. Dessen Hauptaufgabe besteht in der admini-
strativen Unterstitzung des Rates und des Ausschusses Hoher Beamter sowie
anderer Einrichtungen der KSZE.

Bemerkenswert ist die Einrichtung einer Parlamentarischen Versammlung
der KSZE. Sie wird von Parlamentsdelegationen aus den Teilnehmerstaaten ge-
bildet, deren Umfang nach der Grdf3e der betreffenden Lander gestaffelt ist.
"Die Versammlung begleitet den gesamten KSZE-Prozel3, steht organisatorisch

15 S. LEHNE, Vom ProzelR zur Institution. Zur aktuellen Debatte Uber die Weiterentwick-
lungdes KSZE-Prozesscs, in: Europa-Archiv 45 (1990) 499-506.

16 H. SCHNEIDER, Aufdem Weg zur "civil society” (Anm 2), 30.

17 Dazu und zum folgenden die Einleitung bei FASTENRATO, a.a.0., (Anm. 3) XX f.



77

jedoch auf3erhalb der rein exekutivisch ausgerichteten KSZE-Strukturen"18. Die
sich naturgemal aufdrdngende Frage, ob und wie der Heilige Stuhl in dieser
Parlamentarischen Versammlung vertreten ist, ist rasch beantwortet: er kann
zwei Vertreter entsenden, die den Status von Ehrengésten haben!

Weitere Einrichtungen, die hier freilich nur kurz erwéhnt werden kénnen,
sind das Buro fur demokratische Institutionen und Menschenrechte, der Hohe
Kommissar fur nationale Minderheiten, das KSZE-Forum fur Sicherheitskoope-
ration und das Konfliktverhitungszentrum - allesamt Einrichtungen, die auf spe-
zifische Tatigkeitsfelder der KSZE verweisen.

Wenn ich davon ausgehen darf, dal3 damit ein einigermal3en klares Bild
von KSZE und KSZE-Prozel3 vermittelt worden ist und dal jedermann vor Au-
gen steht, welche groRe politische Bedeutung dieser insbesondere fur die osteu-
ropaischen Staaten gehabt hat, so ist es jetzt an der Zeit, die spezifischen Bezie-
hungen zum Themenbereich * Religion und Kirche" zu beleuchten19.

Unter diesem Aspekt darf, was die organisatorische Dimension anbelangt,
zunachst an die mehrfach apostrophierte formliche Mitgliedschaft des Heiligen
Stuhls erinnert werden. Dieser dirfte sich dessen bewuf3t sein, dal3 ihm dieser
kraft seiner Volkerrechtssubjektivitdt zukommende Status die Moglichkeit ver-
schafft, als Sachwalter von religiésen Interessen, der religiosen Dimension uber-
haupt, zu fungieren, ihm dadurch aber zugleich auch Verantwortung fur andere
auferlegt.

Der KSZE-Prozel} ist aber auch von nichtromischer Seite begleitet worden,
so von der Konferenz Européischer Kirchen (KEK)20. Das winde beginstigt
durch die Bereitschaft der KSZE, auch mit nichtstaatlichen Organisationen
Kontakte zu pflegen, eine Bereitschaft, die zunehmend deutlicher und konkreter
artikuliert wurde. Bedeutsam ist insoweit insbesondere das Helsinki-Dokument
von 1992, das fur die Erweiterung der Rolle der nichtstaatlichen Organisationen

18 So FASTENRATH, a.a.0., XXVII.

19 Eingehend dazu schon KIMMINICH, a.a.O., (Anm. 4).

20 Grundinformalion Uber diese Institution bei C. KEMPER, Art. Konferenz Européaischer
Kirchen, in: Evangelisches Staatslexikon, 3. Auf!., Bd. | (1987) Sp. 1831-1834. Speziell zum vorliegen-
den Zusammenhang vgl, ECKHARD/KRUGER, Kirchen, KSZE und Menschenrechte. Entstehung,
Umfeld und Verlauf des Menschenrechtsprogramms der Kirchen, in: Okumenische Rundschau 36
(1987) 289-302; P. MULLER, Die menschliche Dimension der Konferenz furr Sicherheit und Zusam-
menarbeit in Europa - ein Impuls fur kirchliches Handeln, in: ebenda 38 (1989) 334-340.



78

detaillierte Direktiven gibt2l. Wenn etwa auf privatrechtlicher Basis organisierte
Menschen-rechts- und Umweltgruppen Zutritt zu Konferenzen und Treffen ha-
ben, soweit dort ihre Angelegenheiten behandelt werden, gilt das auch fur Kir-
chen und Religionsgemeinschaften. Jedenfalls steht aus der Perspektive der
KSZE nichts im Wege, daf religiose Gruppierungen, wie immer sie organisiert
sind, diese ausdrucklich betonte Offenheit gegeniiber nichtstaatlichen Organisa-
tionen ausnitzen, und das ist auch faktisch so geschehen.

Inhaltlich geht es dabei naturgemaf in erster Linie um Fragen des Schutzes
der Religionsfreiheit. Das Basis-Dokument dafur ist Prinzip 7 aus Korb | der
Helsinki-SchluRakte, sozusagen das Siebte Gebot, wenn man die Redeweise vom
Dekalog hier noch einmal verwendet:

"Die Teilnehmerstaaten werden die Menschenrechte und Grundfreiheiten
einschlieRlich der Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Uberzeugungsfrei-
heit fur alle ohne Unterschied der Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der
Religion achten. - Sie werden die wirksame Austibung der zivilen, politischen,
wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen sowie der anderen Rechte und Freiheiten,
die sich alle aus der dem Menschen innewohnenden Wirde ergeben und fir sei-
ne freie und volle Entfaltung wesentlich sind, férdern und ermutigen. - In die-
sem Rahmen werden die Teilnehmerstaaten die Freiheit des Individuums aner-
kennen und achten, sich allein oder in Gemeinschaft mit anderen zu einer Reli-
gion oder einer Uberzeugung in Ubereinstimmung mit dem, was sein Gewissen
ihm gebietet, zu bekennen und sie auszuiiben".

Die KSZE befindet sich damit, wie am Ende von Prinzip 7 auch ausdriick-
lich formuliert wird, "in Ubereinstimmung mit den Zielen und Grundséatzen der
Charta der Vereinten Nationen und der Allgemeinen Erklarung der Menschen-
rechte"; sie bekennt sich auch zu den internationalen Konventionen uber die
Menschenrechte, so insbesondere zum Internationalen Pakt Uber birgerliche
und politische Rechte von 1966.

Wenn hier der Religionsfreiheit, parallelgeschaltet mit der Gedanken-,
Gewissens-, und Uberzeugungsfreiheit, besondere Beachtung bezeugt wird, so
lant sich nachweisen, dal an der Gewichtung der Menschenrechte im Rahmen
von Korb | und der akzentuierten Hervorhebung der Religionsfreiheit der Heili-
ge Stuhl nicht unerheblichen Anteil hat22

21 Texte bei FASTENRATH, (Anm. 3) A 6,26 f.
22 Vgl. dazu das oben Anm. 4 angefuhrte Schrifttum.



79

Die Nachfolgekonferenz von Belgrad hat zu diesem Thema keinen weite-
ren Beitrag geleistet, wohl aber hat Madrid23 einen Schritt nach vorne getan.
Ganz besonders bedeutsam ist fur den vorliegenden thematischen Zusammen-
hang aber die Wiener Konferenz von 198924. Der maf3gebende Text verdient es,

in seiner Gesamtheit hier zitiert zu werden:

"(16) Um die Freiheit des einzelnen zu gewahrleisten, sich zu seiner Reli-
gion oder Uberzeugung zu bekennen oder diese auszuiiben, werden die Teilneh-
merstaaten unter anderem

(16.1) - wirksame MaRnahmen ergreifen, um eine auf Religion oder Uber-
zeugung gegrindete Diskriminierung gegen Personen oder Gemeinschaften in
Anerkennung, Ausiibung und Genuf3 von Menschenrechten oder Gnmdfreihei-
ten in allen Bereichen des zivilen, politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kul-
turellen Lebens zu verhindern und zu beseitigen und die tatsachliche Gleichheit
zwischen Glaubigen und Nichtglaubigen zu gewéhrleisten;

(16.2) - eine Atmosphére gegenseitiger Toleranz und Achtung zwischen
Glaubigen verschiedener Gemeinschaften ebenso zwischen Glaubigen und
Nichtglaubigen schaffen;

(16.3) - religivsen Gemeinschaften von Glaubigen, die im verfassungsmagi-
gen Rahmen ihres Staates wirken oder zu wirken bereit sind, aufihren Antrag
hin die Anerkennung jenes Status einrdumen, der in ihrem jeweiligen Land fur
sie vorgesehen ist;

(16.4) - das Recht dieser religiosen Gemeinschaft achten,

- frei zugéngliche Andachts- und Versammlungsorte einzurichten und zu
erhalten,

- sich nach ihrer eigenen hierarchischen und institutionellen Struktur zu or-
ganisieren,

- ihr Personal in Ubereinstimmung mit ihren jeweiligen Erfordernissen und
Normen sowie mit etwaigen zwischen ihnen und ihrem Staat freiwillig vereinbar-

ten Regelungen auszuwéhlen, zu ernennen und auszutauschen,

23 Texte bei FASTENRATH (Anm. 3) B 2, 6 (Nr. 10), und in: Menschenrechte (Anm. 9) 454
f: "Die Teilnehmerstaaten bekraftigen, daf sie die Freiheit des Individuums anerkennen und achten

werden, sich allein oder in Gemeinschaft mit anderen zu einer Religion oder Uberzeugung in Uber-
einstimmung mit dem, was sein Gewissen ihm gebietet, zu bekennen und diese auszuiuiben; aul3er-
dem kommen sie Uberein, die zu deren Gewahrleistung erforderlichen Mafl3nahmen zu ergreifen. - In
diesem Zusammenhang werden sie, wann immer erforderlich, religiose Bekenntnisse, Institutionen
und Organisationen, die im verfassungsmafigen Rahmen ihres jeweiligen Landes wirken, konsultie-
ren. - Sie werden Antrage religioser Gemeinschaften von Glaubigen, die im verfassungsmagigen
Kahmen ihres Staates wirken oder zu wirken bereit sind, den Status zu erhalten, derin ihrem jeweili-
gen Land fur religidse Bekenntnisse, Institutionen und Organisationen vorgesehen ist, wohlwollend
Prifen”. Vgl. dazu auch KIMMINICH, a.a.O., 176f.
24 Zum folgenden vgl. auch KIMMINICH, a.a.O., 176-184.



80

- freiwillige Beitrage in finanzieller und anderer Form zu erbitten und ent-
gegenzunehmen;

(16.5) - Konsultationen mit Vertretern religiéser Bekenntnisse, Institutio-
nen und Organisationen aufnehmen, um ein besseres Verstandnis fur die Erfor-
dernisse der Religionsfreiheit zu erreichen;

(16.6) - das Recht eines jeden achten, Religionsunterricht in der Sprache
seiner Wahl einzeln oder in Gemeinschaft mit anderen zu erteilen und zu erhal-
ten;

(16.7) - in diesem Zusammenhang unter anderem die Freiheit der Eltern
achten, die religidse und sittliche Erziehung der Kinder in Ubereinstimmung mit
ihren eigenen Uberzeugungen sicherzustellen;

(16.8) - die Ausbildung von Personal religioser Gemeinschaften in geeigne-
ten Institutionen gestatten;

(16.9) - das Recht von einzelnen Glaubigen und einzelnen Glaubensge-
meinschaften achten, religiése Biucher und Verdéffentlichungen in der Sprache
ihrer Wahl, sowie andere der Ausiibung einer Religion oder Uberzeugung die-
nende Gegenstande und Materialien zu erwerben, zu besitzen und zu verwen-
den;

(16.10) - religiosen Bekenntnissen, Institutionen und Organisationen die
Herstellung, Einfuhr und Verbreitung religidser Verodffentlichungen und Materi-
alien gestatten;

(16.11) - das Interesse religioser Gemeinschaften, am 6ffentlichen Dialog
einschliel3lich mittels Massenmedien teilzunehmen, wohlwollend prtfen.

(17) Die Teilnehmerstaaten erkennen an, dall die Ausibung der oben er-
wahnten Rechte hinsichtlich der Religions- und Glaubensfreiheit nur solchen
Einschrédnkungen unterliegen darf, die im Gesetz verankert sind und mit ihren
voblkerrechtlichen und anderen internationalen Verpflichtungen in Einklang ste-
hen. Sie werden in ihren Gesetzen und Verordnungen und bei deren Anwen-
dung die vollstdndige und tatséchliche Verwirklichung der Gedanken,
Gewissens-, Religions- und Glaubensfreiheit gewahrleisten”.

Die Bedeutung dieses Textes liegt zunéachst ganz allgemein in der erfreuli-
chen Tendenz zur Konkretisierung des Prinzips der Religionsfreiheit. Sodann
tritt der korporative Aspekt dieses Grundrechts deutlich hervor. Der Blick rich-
tet sich auch nicht nur auf das Verbot rechtlicher Diskriminierung, sondern
auch auf die Herstellung tatsachlicher Gleichheit von Glaubigen untereinander,
aber auch von Glaubigen und Nichtglaubigen. Besonders bedeutsam ist es aber,



81

daf einzelne Elemente des Selbstbestimmungsreclits der Religionsgemeinschaf-
ten namhaft gemacht und so die sonst in Menschenrechts-Deklarationen héufig
anzutreffende Beschrankung auf die individualrechtliche Perspektive Uberwun-
den, jedenfalls aufgebrochen wird. Auf diese Weise kommen personal-
korporative und institutioneile Religionsfreiheit in ihrem notwendigen Komple-
mentarverhaltnis besser ins Lot. Nicht zuletzt findet das Interesse von Religions-
gemeinschaften, am 6ffentlichen Dialog teilzunehmen und damit als freie Kraft
in der Gesellschaft zu wirken, eine grundsatzliche Anerkennung. Dafur und
auch im ubrigen bedarf es nicht nur der Beseitigung rechtlicher und tatséchli-
cher Hindernisse, sondern in gewisser Weise auch einer aktiven Religionspolitik
in dem Sinne, dal} "eine Atmosphare gegenseitiger Toleranz und Achtung" ge-
schaffen wird.

Der Text vermeidet den Begriff der Trennung von Staat und Kirche bzw.
von Staat und Religion. Aber er legt offenkundig das Leitbild des freiheitlichen
Staates zugrunde und versagt sich dem Modell des Glaubensstaates bzw. der
Staatsreligion ebenso wie dem des Weltanschauungsstaates bzw. der Staatswelt-
anschauung. Hingegen wird Raum gelassen fur Kooperation, wie tiberhaupt alle
Anzeichen fur eine Tendenz der Verdrangung aus dem Bereich der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit fehlen und offenbar von einer prinzipiellen Gleichrangig-
keit religidser mit anderen menschlichen Interessen ausgegangen wird.

Wéhrend das, was Religionsfreiheit positiv zum Inhalt hat, relativ breit aus-
geféchert ist, kommt das Problem der Schranken nur in einer allgemeinen Wen-
dung zur Sprache. Immerhin: Es geht sozusagen um die Polizeifestigkeit des
Grundrechts, d.h. um die rechtsstaatliche Forderung, dal® die Schranken gesetz-
lich bestimmt sein missen, ferner um den Rekurs aufvolkerrechtliche und ande-
re internationale Verpflichtungen, womit vor allem auf die Schrankenklausel des
internationalen Pakts Uber birgerliche und politische Rechte von 1966 verwie-
sen sein durfte25. Hingegen fehlt ein ausdrickliches Wort tber die Méglichkeit
des MiRbrauchs.

Es gilt zu betonen, dal3 dieser Katalog zur Konkretisierung der Religions-
freiheit wie auch schon deren Hervorhebung als solche nicht isoliert stehen, und
zwar nicht nur deshalb, weil sie sich aus dem Kontext der Menschenrechtsfrage
ergeben, sondern weil auch dieser wiederum in einem groR3eren Zusammenhang

25 "Die Freiheit, seine Religion und Weltanschauung zu bekunden, darf nur den gesetzlich
vorgesehenen Beschrankungen unterworfen werden, die zum Schutz der 6ffentlichen Sicherheit,
Ordnung, Gesundheit, Sittlichkeit oder der Grundrechte und -freiheiten anderer erforderlich sind"
(Art. 18 Abs. 3).



82

gesehen wird, ndmlich dem, was man die "menschliche Dimension" zu nennen
pflegt. Im Blick darauf darf unterstrichen werden, dal - so selbstverstandlich
das klingen mag - der Bereich der Religionsfreiheit zur menschlichen Dimension
gerechnet wird, daf’ Religion bzw. Religiositét also ein Humanum darstellt - ich
wirde sogar sagen: ein Humanissimum - und nichts ist, was etwa vor dem Forum
der Wissenschaft keine Daseinsberechtigung mehr hétte oder was zum Abster-
ben verurteilt ist oder fur das sogar gewissermaflen staatliche Sterbehilfe gelei-
stet werden muf3te. Im Ubrigen wird der Religionsfreiheit als Element der ”
menschlichen Dimension", in Sonderheit der "menschlichen Kontakte", mit fol-
gender Aussage ein spezieller Tribut gezollt:

Die Teilnehmerstaaten "werden es Glaubigen, religibsen Bekenntnissen
und deren Vertretern gestatten, im In- und Ausland in Gruppen oder einzeln di-
rekte persodnliche Kontakte und Verbindungen untereinander aufzunehmen und
zu pflegen, unter anderem durch Reisen, Pilgerfahrten und die Teilnahme an
Versammlungen und anderen religidsen Veranstaltungen. In diesem Zusammen-
hang und im Einklang mit solchen Kontakten und Veranstaltungen ist es den be-
treffenden Personen gestattet, religiose Publikationen und Gegensténde, die mit
der Ausiibung ihrer Religion oder ihres Glaubens in Zusammenhang stehen, zu
erwerben, zu erhalten und mit sich zu fihren"2% 27

In den speziellen der menschlichen Dimension gewidmeten Konferenzen
von Kopenhagen und Moskau ist zwar das Thema Religionsfreiheit nicht weiter
entfaltet worden, aber es fehlt nicht, sondern bildet einen unverzichtbaren Be-
standteil. Dabei bekréftigt das Dokument von Kopenhagen die Mal3geblichkeit
des internationalen Standards27. Das Dokument von Moskau akzentuiert u.a. die
Notwendigkeit des Unterrichts Uber Menschenrechte. Danach erkennen die
Teilnehmerstaaten an, "daRR ein wirksamer Unterricht tiber Menschenrechte ei-
nen Beitrag zur Bekampfung von Intoleranz, von Vorurteilen und Hal3 aus reli-
gidsen, rassischen und ethnischen Griunden - auch gegen Roma -, von Xenopho-
bie und Antisemitismus leistet"28.

Eine spezifische Komponente stellt das Phdnomen Religion im Rahmen
der Bemuhungen um den Schutz von Minderheiten dar. Hierfur darf aus junge-
rer Zeit auRer dem Wiener Dokument von 1989 insbesondere auf den Bericht
des KSZE-Expertentreffens Uber nationale Minderheiten vom 19. Juli 1991 ver-
wiesen werden. Hier haben die Teilnehmerstaaten erneut bekréaftigt, "dall Ange-
hoérige nationaler Minderheiten das Recht haben, ihre ethnische, kulturelle,

26 Text bei FASTENRATH (Anm. 3) B 3, 39 (Nr. 32). Vgl. auch KIMMINICH, a.a.O., 183.
27 Text bei FASTENRATH, H 1,8.
28 Text bei FASTENRATH, H 4,22 (Nr. 42.2).



83

sprachliche und religidse Identitat frei zum Ausdruck zu bringen, zu bewahren
und weiterzuentwickeln, und ihre Kultur in all ihren Aspekten zu erhalten und
weiterzuentwickeln, frei von jeglichen Versuchen, gegen ihren Willen assimiliert
zu werden'29. Das findet eine Entsprechung im institutioneilen Bereich, insofern
auch das Recht von Angehdérigen nationaler Minderheiten ausdrtcklich aner-
kannt wird, "ihre eigenen Bildungs-, Kultur- und Religionseinrichtungen, -
Organisationen und -Vereinigungen zu griinden und zu unterhalten"30. Wie selbst-
verstandlich erscheint hier Religion neben dem ethnischen Aspekt sowie neben
Sprache und Kultur als identitatsstiftend - mit der Gefahr freilich, da Religion
seine Distanz gegeniUber dem Politischen verliert und in den Sog nationalisti-
scher Tendenzen hineingerissen wird.

Ein letzter Hinweis gilt der Sorge fur das kulturelle Erbe, die sich die
KSZE-Staaten zur Aufgabe gemacht haben. Das hat zuletzt in dem Krakauer
Symposium vom 6. Juni 1991 Niederschlag gefunden. Hier wird die Uberzeu-
gung zum Ausdruck gebracht, da die Staaten "gemeinsame, durch die Ge-
schichte gepragte Wertvorstellungen teilen"3l und daf} dazu die Achtung vor der
Religionsfreiheit gehort. Sodann werden in speziellem Zusammenhang betont
religiose Baudenkmale genannt32. VVor allem aber wird eine prinzipielle "Aner-
kennung des bedeutenden Beitrags von Glaubensgemeinschaften sowie religio-
sen Institutionen und Organisationen zum kulturellen Erbe" ausgesprochen und
daraus eine konkrete Folgerung gezogen, namlich zum einen mit den Religions-
gemeinschaften bei der Erhaltung des kulturellen Erbes eng zusammenzuarbei-
ten, zum andern speziell "jenen sakralen Baudenkmalen und Objekten, die nicht
mehr von den urspriinglichen Gemeinden benutzt werden oder die sich in Ge-
bieten befinden, in denen diese Gemeinden nicht mehr bestehen, gebihrende
Aufmerksamkeit zukommen (zu) lassen"33. Fur den Gesamtkomplex von Kultur
istjedenfalls klar, daf? sie das Element der Religion einschlie3t, auch wenn diese
nicht darin aufgeht.

Die vorstehende Ubersicht hat wohl hinreichend deutlich gemacht, daR die
religidsen Phdnomene im KSZE-Prozel3 nicht vernachlassigt worden sind, dal
sie vielmehr einen angemessenen Stellenwert besitzen und daf? die Religionsge-
meinschaften auch selbst die Mdglichkeit genutzt haben, sich in diesem Prozeld
zur Geltung zu bringen. Dabei kénnte man sich allerdings vorstellen, dal3 es

29 Text bei FASTENRATH, H 3,5 (unter I11I).
30 Text bei FASTENRATH, H 13,8 (unterV).
31 Text bei FASTENRATH, H 2,1 (Vorspruch).
32 Text bei FASTENRATH, H 2,4 (Nr. 12).

33 Textbei FASTENRATH, H 2,6 (Nr. 26).



84

auch einmal zu einem Symposium oder Expertentreffen speziell zu dieser The-
matik kommt. Der Austausch von authentischen Informationen tber die jeweils
konkrete Regelung des Staat-Religions-Verhaltnisses istja nach wie vor verbes-
serungsbedurftig und ausbaufahig. In diesem Sinne kénnte der weitere KSZE-
Prozel3 als solcher fur Kirchen und Religionsgemeinschaften relevant werden
und genau das beférdern, wovon Gerhard Luf mit Betonung gesprochen hat:
Gewadbhrleistung der Religionsfreiheit als tragendes Prinzip der interreligiosen
Beziehungen34. Umgekehrt kdnnte unterstrichen werden, wie bedeutsam Kir-
chen und Religionsgemeinschaften fur das Wachsen der Wertegemeinschaft
KSZE sind, welchen forderlichen Beitrag sie - als Gegengewicht gegen den um
sich greifenden Sé&kularismus - fur die Fortentwicklung und Befestigung des so-
zialethischen Fundaments leisten und wie sie im Interesse des Gemeinwohls ei-
nen Dienst an der Gesellschaft und am Staat tun kénnen.

V.

Aber kann und soll denn im Rahmen eines multi- bzw. plurikonfessionellen
Europa der KSZE-Prozel3 ein Modell sein fur das Verhaltnis von Kirchen und
Religionsgemeinschaften untereinander? Steht uns fur die Bewéltigung der Pro-
bleme eines multikonfessionellen Europa in der KSZE ein Paradigma zur Ver-
fugung und zwar in dem Sinne, dal’ eine solche Institution nicht - jedenfalls
nicht nur - als brachium saeculare erscheint?

Vor allem in Anbetracht der grauenvollen und beschdmenden Auseinan-
dersetzungen im ehemaligen Jugoslawien wird man die Effektivitat der KSZE
sehr nuchtern und zuriickhaltend einschéatzen miissen. Das &ndert aber nichts an
der Notwendigkeit und Legitimitat der drei Ziele, die sich die KSZE in beson-
derer Weise gesetzt hat: Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung, Zusammenar-
beit35. Um der Forderung dieser Ziele willen ist auch ein gewisser institutionel-
ler Ordnungsrahmen geschaffen worden, innerhalb dessen sich der erforderliche
permanente Dialog vollziehen kann.

Sieht man darin den Kern der Sache, um die es in der KSZE letztlich geht,
so ist es keine Frage, daR sich hier ein Modell zeigt, das auch fur die Kirchen
und Religionsgemeinschaften in Europa hilfreich sein kann, von dem zumindest
Impulse ausgehen kénnen.

34 Siehe in diesem Band 44 ff.
35V(gl. dazu im einzelnen FASTENRATH, a.a.0., XVIIf.



85

Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung, Zusammenarbeit - das zielt auf
produktiven, positiven religiésen Frieden. Und jedermann weil3, daf3 der dafir
unerlaBliche dkumenische und interreligiése Dialog gewisse institutionelle For-
men erfordert.

Insofern also bestehen hier deutliche Parallelen, ja noch mehr: Es gibt In-
terferenzen und Interdependenzen. Religion ist ein Politikum, Religion steht im-
mer in einem konkreten gesellschaftlich-politischen Kontext. Auf diesen Sach-
verhalt werden wir heute umso mehr gestof3en, als vielfach das Wiederaufleben
des Nationalen sich eng mit dem Religidsen verknipft, auch wenn Einigkeit dar-
Uber bestehen durfte, dall es keine allgemeine Erklarung gibt, die die daraus
entstehenden Konflikte auf Konfrontationen rein konfessionellen Ursprungs re-
duzieren kbnnte, die Auseinandersetzungen also einfach als Religionskriege be-
zeichnet werden kdnnten.

Von Parallelen war die Rede, an Parallelschaltung kénnte man denken.
Man wird freilich nicht auBer acht lassen durfen, da’ zwar der politische Dialog
die theologische Wahrheitsfragc - und bis zu einem gewissen Grad auch die phi-
losophische - ausklammern darf, ja muf3, wahrend der 6kumenische bzw. der in-
terreligiose Dialog sich dieser Frage stellen muf3. Immerhin gibt es auch hier
Stufen und Schichten des Dialogs; auch im Beitrag von Gerhard Lufwar, daran
darf ich erinnern, von unterschiedlichen Dimensionen des Dialogs die Rede. Es
ist - Erfahrungen in der christlichen Okumene belegen das vielfiltig - insbeson-
dere ein anderes, ob man die Gemeinsamkeit nur in "life and work" oder auch in
"faith and Order” anstrebt.

Das alles sind nur erste Ansatzpunkte fur eine genauere Erdrterung des
ganzen Problemfeldes. Trotzdem erlauben Sie, die Frage weiterzutreiben: Wie
kénnte, wenn man das Uberhaupt so nennen darf, eine religits-kirchliche KSZE
in ihrem Neben- und Miteinander mit der politischen KSZE konkret aussehen?

Zum Gluck bewegen wir uns insoweit nicht auf einer Tabula rasa. Was zu-
nachst die Kirchen anlangt, so haben sie seit langem fur die kirchliche Zusam-
menarbeit auf gesamteuropdischer Ebene institutionelle Vorkehrungen getrof-
fen.

Im Bereich der katholischen Kirche kam es - nach einer Vorgeschichte, die
in die Endphase des 2. Vatikanischen Konzils hineinreicht - am 23./24. Méarz
1971 zur férmlichen Konstituierung des Consilium Conferentiarum Episcopali-
um Europae (CCEE), des Rates der Européischen Bischofskonferenzen38. Die-
ser Rat arbeitet auf der Grundlage von Statuten, die erstmals am 10. Januar36

36Vgl. dazu HOLLERBACH, in dem oben Anm. 4 angefuhrten Aufsatz, 254 f.



86

1977 vom HL Stuhl approbiert worden sind. Wahrend urspriinglich die einzelnen
Bischofskonferenzen Delegierte in diesen Rat entsandt haben und der Président
sowie zwei Vizeprasidenten aus dem Kreis dieser Delegierten gewahlt wurden,
ist es jungst zu einer Veranderung der Struktur gekommen, durch die das Ge-
wicht des Rates der Européischen Bischofskonferenzen erhéht werden soll. Es
wurde nadmlich festgelegt, dal} die Vorsitzenden der nationalen Bischofskonfe-
renzen kraft Amtes Mitglieder des Rates sein sollen. In dieser Form hat sich das
CCEE jungst in Prag im Rahmen eines Symposiums, an dem auch Laien betei-
ligt waren, erstmals présentiert37.

Hat die katholische Kirche unbeschadet ihres traditionell gro3en allgemei-
nen Interesses an Europa erst relativ spat eine institutionelle Form gefunden, in
der spezifische Europa-Arbeit geleistet wird, so waren die nicht-romischen Kir-
chen zeitlich demgegenuber in der Vorhand38. Nach ersten Geprachen und ei-
ner Vorbereitungstagung, die 1953 bzw. 1957 stattfanden, trat schon 1959 die
Konferenz europdischer Kirchen mit ihrer ersten Vollversammlung ins Leben
und hat seitdem eine bemerkenswerte Aktivitét entfaltet. Die KEK stellt sich als
eine Gemeinschaft von protestantischen, orthodoxen, anglikanischen und altka-
tholischen Kirchen aus allen europaischen Landern dar. Wenn man so will,
handelt es sich dabei um den europaischen Okumenischen Rat der Kirchen -
nicht von ungefahr ist die bekannte "Basis " des Weltrats auch die Grundlage der
KEK. Organe sind die Vollversammlung, in der jede Mitgliedskirche durch we-
nigstens einen Vertreter reprasentiert ist, das funf- bis siebenképfige Prasidium
und der 16-22 Personen umfassende Beratende Ausschul3. Prasidium und Bera-
tender Ausschul? werden von der Vollversammlung gewahlt. Ein Generalsekre-
tariat erledigt die laufenden Geschéfte. Ein Grof3teil der Wirksamkeit vollzieht
sich in stdndigen oder ad hoc berufenen Arbeitsgruppen.

Nun bestehen aber diese beiden Organisationen nicht einfach nebeneinan-
der. Vielmehr haben sie sich in Gestalt des jahrlich zusammentretenden gemein-
samen Ausschusses zwischen KEK und CCEE ein verbindendes Gremium ge-
schaffen. Weithin sichtbar geworden ist tibrigens das Zusammenwirken der bei-
den Organisationen bei der européischen 6kumenischen Versammlung "Frieden
in Gerechtigkeit", die 1989 in Basel stattgefunden hat. Mit besonderem Nach-
druck ist hinzuweisen auf die 5.Europaische Okumenische Begegnung der Kon-
ferenz Européischer Kirchen und des Rates der Europaischen Bischofskonfe-
renzen, zu der man sich vom 12.-18. November 1991 in Santiago de Compostela

37 Dazu Herder-Korrespondenz 1993,494496, ferner 224 f.
38 Zum folgenden mit weiteren Nachweisen ebenfalls HOLLERBACH, a.a.O., 255 f.



87

in Spanien getroffen hat30. Von der hier verabschiedeten "Botschaft" wird noch
die Rede sein.

Fur die christlichen Kirchen besteht mithin der erforderliche Ordnungs-
bzw. Dialograhmen. Er besitzt auch in gewisser Weise - wenn auch noch nicht
Uberall - einen Unterbau in Gestalt von sog. Christenraten bzw. fur Deutschland
in Gestalt der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen&P Vorstellen kénnte
man sich auRerdem entsprechende Institutionen, die Uber Einzelstaaten hinaus-
greifen und Regionen erfassen, etwa das Baltikum oder das ehemalige Jugosla-
wien. Dabei wird man Ubrigens, was das Verhéltnis der nationalen, regionalen
und européischen Organisationen zueinanderanlangt, das Subsidiaritatsprinzip
im Auge haben missen.

Es liegt nun allerdings auf der Hand, dalR Vertrauensbildung, Konfliktver-
meidung und Zusammenarbeit sich nicht nur auf Kirchen und christliche Reli-
gionsgemeinschaften beschranken kdnnen, sondern dal? dies nur ein Feld der in-
terreligiosen Beziehungen darstellt. Das andere Feld betrifft das Verhéaltnis zum
Judentum und zum Islam, wahrend die beiden weiteren groRen Weltreligionen,
namlich Hinduismus und Buddhismus, insoweit in Europa wohl noch nicht von
solcher Relevanz sind, dal3 sie in unserem Zusammenhang als Faktoren beruck-
sichtigt werden muf3ten.

Was das Judentum anlangt, so pflegt zwar der Internationale Rat der Chri-

sten und Juden (ICCJ) den Dialog4l. Es handelt sich dabei aber, soweit ersicht-
lich, nicht um eine Institution, der eine gewisse Amtlichkeit eigen ist. Ahnliches
gilt fur den Islam. Hier gibt es offenbar zahlreiche Bemiihungen im nationalen
und regionalen Bereich. Fur Deutschland darf etwa auf die jungst erschienene
Pastorale Handreichung" Uber "Christen und Muslime in Deutschland" verwie-
sen werden, die von der Pastoralkommission der Deutschen Bischofskonferenz
ausgearbeitet worden ist (4.Méarz 1993)42. Aber dal3 eine Plattform fur amtlich
autorisierte Gesprache auf hdherer Ebene bestiinde, ist nicht bekannt. Immer-
hin gibt es ein gemeinsames KEK-CCEE-Komitee "Islam in Europa"43.

So zeigt sich in der Perspektive des KSZE-Modells: Es fehlt ein Forum fur
Beziehungen, die Uber den im herkdmmlichen Sinne 6kumenischen Rahmen
hinausreichen, das also insbesondere das Judentum und den Islam einbezieht.

39 Dokumentation daruber in: Una Sancta 47 (1992) 239-246. VVgl, auch Herder-
Korrespondenz 1992,9 f.

40 Grundinformation bei H.J. URBAN, Art. Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der
Bundesrepublik Deutschland und in Berlin (West), in: Staatslexikon, 7. Auf!, Bd. | (1985) Sp. 247 f.

41 Vgl. dazu den Bericht in: Una Sancta 1992,78f.

42 Arbeitshilfen, Heft 106, Bonn 1993.

43 Vgl. dazu Okumenische Rundschau 1992, 69.



88

Das kann zu dem Vorschlag Veranlassung geben, daf? der Rat der Europaischen
Bischofskonferenzen und die Konferenz Européischer Kirchen ihre Zusammen-
arbeit auf die Beziehungen zu Judentum und Islam ausdehnen und dafiir eine
organisatorische Form suchen. Vordringlicher - auch im Sinne des Subsidiari-
tatsprinzips - erschiene mir aber die Pflege des Verhaltnisses der christlichen
Religionsgemeinschaften zu Judentum und Islam auf nationaler und regionaler
Ebene. Diese Verantwortung konnten m.E. am ehesten die nationalen Christen-
rate bzw. die Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen tbernehmen.

Schlief3lich sollte man fur konkrete Konflikts- und Krisensituationen eine
Form des Dialogs nicht vergessen, die in der Zeit der Wende in Deutschland
eine gewisse Popularitat erlangt hat, die aber auch die KSZE-Dokumente ken-
nen - die Form des Runden Tisches, eine Form Ubrigens, die denn auch in Jugo-
slawien unter Assistenz von KEK und CCEE zu praktizieren versucht worden
ist. Bei alledem kdnnte sich Ubrigens ein Feld erdffnen fur eine spezifische Form
von Recht, namlich ein Zwischenkirchen- bzw. Zwischenreligionsrecht, ein ius
inter ecclesias sive inter religiones44.45

V.

KSZE-Prozel3 fur Kirchen und Religionen? "Placet iuxta modum " wére
meine Antwort. Die Kirchen und Religionsgemeinschaften brauchen einen fe-
sten Dialograhmen fur Vertrauensbildung, Konfliktvermeidung und Zusammen-
arbeit. Aber es bedarf nicht einer neuen Organisation oder einer neuen Schiene
neben dem, was sich auf gesamteuropéischer Ebene schon entwickelt hat. Daran
sollte angekntpft werden. Hier kdnnten die institutioneilen Mdglichkeiten und
die Prozeduren weiterentwickclt und verbessert werden, um in moglichst effekti-
ver Weise die gesteckten Ziele zu erreichen, und zwar so, dafl die Glaubwiirdig-
keit von Kirchen und Religionsgemeinschaften nicht nur keinen Schaden nimmt,
sondern gestarkt und vermehrt wird. Und was die Zielrichtung anlangt, so kénn-
te die vorhin schon apostrophierte Botschaft von Santiago Orientierung geben.
Drei kurze Passagen seien abschlieRend daraus zitiertll.

Die erste betrifft die Klarung dessen, was mit dem vielberufenen Begriff
Evangelisierung gemeint ist: "Die Evangelisierung der Européer hat dann eine

44 Bemerkcnswerterweisc kannte die 5. Auflage des Staatslexikons in Band VI (1932), Sp.
1743-1746, aus der Federvon F. SAMBETH, einen Artikel “Zwischenkirchenrecht".
45 Die nachfolgenden Texte nach dem Abdruck in Una Sancta 1992,244,245 und 243.



89

Zukunft, wenn wir der geistlichen Bestimmung unseres Kontinents in ihrer gan-
zen Vielschichtigkeit Rechnung tragen. Als Christen haben wir dabei die leben-
digen Wurzeln wiederzuentdecken, die wir im Volk Israel haben (vgl. Rom. 11-
13). Als Blurger in Europa sind wir zugleich Erben des Hellenismus und der
Aufklarung. Heute leben wir Seite an Seite mit dem Islam. Unser Projekt der
Evangelisierung hat kein religidses Monopol zum Ziel, es stellt vielmehr die
Verkindigung der Gnade Gottes fur alle Menschen dar".

Die zweite greift aus dem Katalog offener Fragen zwei von besonderer
Dringlichkeit heraus: "Wie kénnen wir der Gefahr eines Eurozentrismus ent-
rinnen, der unsere weltweite Solidaritat untergrabt? Wie kdnnen wir die positi-
ven Werte nationaler Identitdt unterstiitzen und zugleich den Zerrformen eines
Uiberzogenen Nationalismus entgegentreten?"

Die dritte schliel3lich formuliert Pflichten und Aufgaben: "Unsere Kirchen
verpflichten sich, aufjegliche im Wettstreit gegeneinander betriebene Evangeli-
sierung zu verzichten, die den Geist der Konkurrenz zwischen ihnen hervorruft.
In einer Zeit, in welcher der religiose Faktor Konflikte anderer Art zu nahren
oder zu radikalisieren droht, statt sie zu mildern, ist der 6kumenische Frieden
umso dringlicher geworden". Es gilt in der Tat, wie an anderer Stelle formuliert
wird: "Ohne dkumenischen Frieden wird es in Europa weder Evangelisierung
noch gemeinsames Zeugnis geben".

Dies zu realisieren liegt ganz in der Hand der Kirchen und Religionsge-
meinschaften. Wenn die Staaten dem KSZE-Standard folgen, haben sie die Vor-
aussetzungen dafir geschaffen, haben sie das lhre getan. Ihre Funktion des Ga-
ranten fur Religionsfreiheit und Toleranz wird allerdings nicht tberflissig wer-
den, solange die Menschen und die religibsen Gemeinschaften so sind, wie sie
sind.



90

EIN KSZE-PROZESS FUR KIRCHEN UND RELIGIONEN?

Von Heinrich Schneider, Wien

Daf sich dieser Kongref3 ein solches Thema gestellt hat, versteht sich nicht
von selbst. Die Frage, ob ein KSZE-Prozel3 fur Kirchen und Religionen etwas
Gutes ware - eine Projektidee, fur deren Realisierung man sich einsetzen soll-
te -, beruht auf einer unausgesprochenen Voraussetzung: dafl namlich der
KSZE-Prozel? eine Erfolgsgeschichte hat, aus der man etwas fur die Gestaltung
der Beziehungen zwischen Kirchen und Religionsgemeinschaften lernen kann.

So ohne weiteres l&3t sich die Frage auch jetzt, im Anschluf® an die prazi-
sen und gehaltvollen Ausfilhrungen des Vorredners, noch kaum beantworten,
wenigstens nach der Meinung des derzeitigen Sprechers. Dazu muf3ten einige
Vorfragen geklart werden:

Erstens: Es ware zu untersuchen, inwieweit die Beziehungskonstellation
zwischen bestimmten Kirchen und Religionsgemeinschaften (die Veranstalter
haben wohl in erster Linie an jene gedacht, die bei diesem Symposion durch
Amtstrager oder durch Theologen vertreten sind) der Beziehungskonstellation
zwischen den KSZE-Staaten vergleichbar ist. Zumindest mufte man sich ein
Bild davon machen, ob es Ahnlichkeiten mit der Beziehungskonstellation zwi-
schen den Teilnehmerstaaten am Anfang des KSZE-Prozesses gibt.

Zweitens: Es ware zu klaren, welche "Erfolge" dem KSZE-ProzelR zuge-
schrieben werden kénnen; nur dann namlich kann man dartiber nachdenken, un-
ter welchen Umsténden sich eine vergleichbare Erfolgsgeschichte fur die kinfti-
gen interekklesialen und interreligiésen Beziehungen vorstellen laft.

Drittens: Im besonderen wére es wohl nttzlich, der Frage nachzugehen,
welche Veranderungsfaktoren und welche Wirkungsmechanismen im Zuge des
KSZE-Prozesses sozusagen einen Wandel zum Besseren ausgeldst haben, und
ob (beziehungsweise: wie) diese sich in den Bereich der interreligibsen Bezie-
hungen Ubertragen lassen kénnen.

Erst an Hand derart angelegter Analysen waren hinreichend begriindete
Versuche einer Antwort auf die im Thema enthaltene Frage zu gewinnen.

Die Thesen und Diskussionsanregungen, die dazu im folgenden unterbrei-
tet werden, kénnen dieser Aufgabe nicht gerecht werden; sie werden im Vorfeld



91

der eigentlich erforderlichen Uberlegungen bleiben. Dafiir gibt es einen ziem-
lich schlichten Grund: Der Verfasser ist Politikwissenschaftler; im Phanomen-
feld der KSZE kennt er sich einigermalRen aus. Schon die interkonfessionellen
und interreligidsen Beziehungen gehéren weder zu seinen primaren Erfahrungs-
feldern noch zu seinen wissenschaftlichen Forschungsgebieten. Erst recht nicht
hat er sie unter Verwendung derjenigen begriffichen und methodischen Ansétze
untersucht, die sich fur die Analyse der KSZE anbieten. So wird sich das folgen-
de im wesentlichen auf einige Zusatzerlduterungen zum Beitrag von Alexander
Hollerbach beschranken, d.h. auf Beitrdge zur Erganzung und Vertiefung des
Bildes vom KSZE-Prozel3, das im Rahmen des Kongresses diesem Referat vor-
anging.

Dalf’ dabei von vielen Dingen die Rede sein wird, die im Rahmen einer wis-
senschaftlichen Gesellschaft, die sich dem Kirchenrecht widmet, kaum in den
Blick genommen werden, liegt in der Natur der Sache'.

2.

Zunéchst ist es wohl angebracht, sich die Eigenart des KSZE-Prozesses zu
vergegenwartigen. Er ist, wie schon die Bezeichnung erkennen laf3t, keine Inter-
nationale Organisation im vollen Sinn dieses Begriffs - also mit einer Rechts-
grundlage in Form eines voélkerrechtlichen Vertrages, mit echten Organen, de-
nen definierte Organbefugnisse zukommen. Vielmehr ist er ein sogenanntes In-
ternationales Regime2; als "Internationale Regime" bezeichnet man "Zusammen-

1 Die wichtigsten Texte findet man in deutscher Fassung bei: U. FASTENRATH (Hrsg.),
KSZE: Dokumente der Konferenz Uber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (Loscblatt-
sammlung), Neuwied 1993 u.f. Eine brauchbare englischsprachige Zusammenstellung bietet: A.
BLOF.D (Hrsg.), The Conference on Security and Cooperation in Europe - Analysis and Basic Do-
cuments 1972-1993, Dordrecht 1993.

Der Vortragende stiitzt sich in seinen Darlegungen auf eine mehrere Jahre wahrende "teil-
nehmende Beobachtung" und aufeine Reihe eigener Veréffentlichungen, und zwar insbesondere

- mehrer Beitrdge in der Viertejahresschrift "Integration”, und zwar a) Uber Wien nach Ge-
samteuropa - Der KSZE-Prozel3 nach dem dritten Folgctreffen: a.a.O., (1989) 43-60; b) Vom KSZE-
Prozel3 zum Gesamteuropéischen Kooperationssystem - Die europaische Sicherheit und ihr Archi-
tekturdilemma: a.a.O., (1990) 150-164; c) Wolken Uber Gesamteuropa - Der KSZE-Prozel nach
dem Gipfeltreffen in Helsinki; a.a.O., (1992) 189-205.

- mehrere Beitrage uUber die KSZE und die gesamteuropéische Kooperation in den Jahrbu-
chern der Europaischen Integration, hrsg. von W. WEIDENFELD und W. WESSELS, und zwar. Jb.
1990/91, Bonn 1991,41-51; Jb. 1991/92, Bonn 1992, 2943; Jb. 1992/93, Bonn 1993,2740; Jb. 1993-94,
Bonn 1994,2740;

- eine Reihe von Einzelbcitragen, u.a. a) Das Wiener Nachfolgetrcffen 1986 der KSZE-
Teilnehmerstaaten, in: Osterr. Jahrbuch fur Politik 1986, hrsg. von A. STIRNEMANN und A.
KHOL, Munchen und Wien 1987, 583-617, b) Auf dem Weg zur Civil Society - Die KSZE und die
gesamteuropaische Zukunftsordnung, in: Actio Catholica - Zeitschrift fur Akademiker (Wien),
(1991/H.2) 2740; c) Die Bedeutung der KSZE fur die Religionsfreiheit, in: Kirchliche Zeitgeschich-
te (1993) 3547.



92

hénge von expliziten oder impliziten Prinzipien, Normen, Regeln und Entschei-
dungsverfahren, an denen sich die Erwartungen von Akteuren in einem gegebe-
nen Problemfeld der Internationalen Beziehungen ausrichten" (Stephen Kras-
ner). Dazu ist es nicht erforderlich, daf3 die Normen und Regeln rechtsverbindli-
chen Charakter haben. Typischerweise bilden sich Regime in Konfliktkonstella-
tionen heraus - unter Bedingungen, die die Beteiligten davon abhalten, eine ech-
te Internationale Organisation zu griinden, d.h. sich rechtlich aneinander zu bin-
den oder gemeinsame Organe zu errichten. Oft geht es um die Quasi-
Institutionalisierung eines modus vivendi, um die Einleitung von "antagonisti-
scher Kooperation" (also von Zusammenarbeit trotz unvereinbarer Interessens-
lagen oder Prinzipienpositionen) in einem bestimmten Politikfeld. Den Anlal3
dazu bildet in der Regel die Einsicht in einen gewissen Grad von wechselseitiger
Abhéangigkeit. Alle Seiten interessieren sich fur ein Interdependenzmanagement
durch Regelbildung und Regelbefolgung, um Konfrontationsrisiken zu vermei-
den und die Situation durchschaubarer und berechenbarer zu machen.

Im Falle der KSZE entwickelte sich die Interaktion zwischen den beiden
einander gegnerisch, nahezu feindlich, gegentberstehenden "Blécken" sowie der
Gruppe der "N+ N" (d.h. der neutralen und nichtgebundenen Staaten), wobei
die verschiedenen Beteiligten sich von dem ganzen Unternehmen sehr Unter-
schiedliches versprachen oder erhofften.

Der Osten wollte die gesamteuropédische Kooperation legitimieren und po-
pular machen, durchaus auch zu Lasten der westeuropaischen Integrationsbe-
reitschaft. Das schlof die Absicht ein, sich um den Abbau antikommunistischer
Einstellungen im Westen zu bemiihen. Uberdies war er an der Auflockerung
oder gar Abschaffung westlicher Bestimmungen zur Beschrankung des wirt-
schaftlichen Austauschs interessiert (insbesondere an der Revision der "CO-
COM"-Bestimmungen Uber die Unzulassigkeit der Uberlassung von Hochtech-
nologie an den Osten, v.a. mit potentieller Ristungsrelevanz). Insbesondere aber
wollte man den Status quo (also die kommunistische Herrschaftsstruktur in
Mittel- und Osteuropa) ausdrucklich legitimiert bekommen (was die Anerken-
nung der DDR und das heif3t auch die Delegitimierung der Bonner Positionen
zur Deutschlandpolitik einschlof3), und nach Mdoglichkeit die Nordamerikaner
aus Westeuropa hinausdréangen, weswegen ja eine "Europdische Sicherheitskon-2

2 Grundlegend: S. KRASNBR (Hrsg.) International Regimes, Ithaca 1983. Vgl. auch B.
KOHLER-KOCH (Hrsg.), Regime in den Internationalen Beziehungen, Baden-Baden 1989, sowie
H. MULLER, Die Chancen der Kooperation - Regime in den Internationalen Beziehungen, Darm-

stadt 1993.



93

ferenz” gefordert wurde, an der per definitionem aulereuropaische Méachte
nicht teilnehmen sollten.

Der Westen wollte auf die 6stlichen Vorschlage uber eine solche Konfe-
renz zunachst gar nicht eingehen - dann war er zdégernd bereit, sich auf die Sa-
che einzulassen, freilich nur unter einer Reihe von Bedingungen: Das Berlinpro-
blem und die Deutschlandffage sollten nicht auf einen Verhandlungsmarkt von
Uber 30 Staaten kommen, d.h. der vorherige Abschlu3 der deutschen Ostvertré-
ge schien unabdingbar. Die vollberechtigte Teilnahme der USA (und Kanadas)
mufite der Osten ebenfalls zugestehen. Ferner verlangte der Westen die Bereit-
willigkeit des Ostens zu neuen Verhandlungen uber einen ausgewogenen kon-
ventionellen Truppenabbau; demgemal kam es dann zu den - allerdings jahre-
lang ergebnislos verlaufenden - "MBFR"-Verhandlungen in Wien. Schlief3lich
setzte der Westen die Einbeziehung humanitérer und menschenrechtlicher The-
men durch.

Beiden Blécken ging es um Chancen einer wirksamen EinfluBnahme auf
das andere Lager; formell sprach man davon, daR es trotz aller Gegensétze eine
Zusammenarbeit zum allseitigen Nutzen geben solle, und da? man versuchen
misse, das gegenseitige Mif3trauen zumindest graduell zu Uberwinden. Tatsach-
lich entwickelte sich der Prozel3 dennoch als ein Geflecht "strategischer” Inter-
aktionen; man ging darauf aus, die eigene Position im Beziehungsnetz zu star-
ken, d.h. das Konferenzprojekt zu einem Instrument des Systemwettbewerbs zu
machen. Der Osten liebaugelte Gbrigens geraume Zeit mit dem Begleitprojekt
einer "Volksbewegung" fur friedliche Koexistenz und gesamteuropaische Zusam-
menarbeit; Uberhaupt formulierte er das Ziel dahingehend, es gelte Europa zu
einem "Kontinent der friedlichen Koexistenz" zu machen. Nicht alle westlichen
Kommentatoren kannten den damaligen Bedeutungskontext der verwendeten
Begriffe; in der seinerzeit aktuellen Version der marxistisch-leninistischen Dok-
trin galt es als ausgemacht, da? hochentwickelt-kapitalistische Staaten "imperia-
listisch" agieren miussen, weswegen wahrhaft friedliche Koexistenz mit ihnen erst
dann mdglich ist, wenn das Krafteverhaltnis sich massiv zugunsten der "friedhe-
benden sozialistischen Kréfte" verschoben hat, namlich soweit, da} den Imperia-
listen nichts Ubrig bleibt, als ihre aggressiven Geliiste zu zigeln.

Die "dritte Fraktion", die der Neutralen und Nichtpaktgebundenen ("N +N"
= "Neutral and Non-aligned States") war an einer verla3lichen Entspannung in-
teressiert und bereitete sich auf die Rolle des "ehrlichen Maklers" vor.

Am Anfang war noch keineswegs abzusehen, wie sich die Dinge entwickeln
wirden.



94

Schon die Einigung Uber die Tagesordnung, d.h. Uber die Zulassung bzw.
den Ausschluf® von Verhandlungsthemen, war schwierig; eine Losung brachte
der Vorschlag, zunachst nur vier Hauptthemenfelder zu definieren und daftr so-
genannte "baskets" aufzustellen - offene "Kérbe", in die jeder Teilnehmerstaat
konkrete Themen und Vorschlage, an denen er besonders interessiert war, hin-
eingeben konnte. "Korb I" erhielt das Etikett "Prinzipien" und "Fragen der Si-
cherheit in Europa"; "Korb II" betraf die "Zusammenarbeit in den Bereichen der
Wirtschaft, der Wissenschaft und der Technik sowie der Umwelt" sowie aul3er-
dem "Fragen der Sicherheit und Zusammenarbeit im Mittelmeerraum"; "Korb
IHI" umfal3te die "Zusammenarbeit in humanitaren und anderen Bereichen" (u.a.
die Erleichterung von Kontakten zwischen Personen und Organisationen uber
die Grenzen hinweg, die Zusammenarbeit im Bereich von Kultur, Bildung,
Sport, Tourismus und Jugendaustausch u. dgl.). "Korb IV" war fur Fragen der
Fortfihrung der Konferenz (namentlich ihre eventuelle Institutionalisierung)
vorgesehen.

Die Konferenz kam zustande; sie wurde 1973 eroffnet und - nachdem eine
Zeitlang auch in Genf weiterverhandelt worden war - am 1. August 1975 mit ei-
nem Gipfeltreffen, bei dem die "SchluRakte von Helsinki" unterzeichnet wurde,
feierlich abgeschlossen. Was davon zu halten sei, war zunéchst keineswegs un-
umstritten. Skeptiker, vor allem im Westen, meinten, es handle sich um Deklara-
tionsrhetorik anstelle von wirklicher Politik, womd&glioch gar um eine Tauschung
der Offentlichkeit. Dennoch kam es zur "Regimebildung" in dem oben skizzier-
ten Sinn des Begriffs: Im Vorfeld vélkerrechtlicher Bindungskraft wurden die le-
diglich "politisch verbindlichen" Texte dennoch als Rechtfertigungsgrundlage fur
die Erwartung vereinbarungskonformen Verhaltens genommen, und es bildete
sich eine Tendenz heraus, diesen Erwartungen zu entsprechen - und zwar auf
Grund mehrerer Umsténde.

Schon von Anfang an bildeten sich Do-ut-des-Konstellationen heraus. Da
so gut wie jeder Teilnehmerstaat bestimmte Interessen geltend machte und auf
deren Befriedigung ausging, konnten Pakete geschnurt werden, die fur die Teil-
nehmerstaaten die Erfullung eigener Wiinsche mit dem Entgegenkommen an
andere Staaten in anderen Angelegenheiten verkipften. Das funktionierte be-



95

reits im Themenbereich des sogenannten "Helsinki-Dekalogs", d.h. der Einigung
auf zehn "Prinzipien", die fur die Beziehungen zwischen den Teilnehmerstaaten
mafgeblich sein sollten: die "Unverletzlichkeit der Grenzen" oder die "Nichtein-
mischung in innere Angelegenheiten” wurde entsprechend den Winschen man-
cher Staaten (etwa der DDR oder Polens) festgeschrieben, da der Osten umge-
kehrt der Aufnahme des Grundsatzes der Achtung der Menschenrechte (ein-
schliefZlich der Religionsfreiheit) zustimmte. Das Prinzip des Tauschhandels galt
aber z.B. auch fur konkretere Regelungen, etwa: Entgegenkommen in Sachen
Ausreiseerlaubnis (z.B. zum Ziel der Familienzusammenfiihrung) einerseits, Er-
leichterungen fur den Austausch von "Kulturdelegationen" andererseits, u.s.f.

Das Erfolgsgeheimnis war - auf der Basis der Konsensregel und des Prin-
zips des gleichen Status aller Teilnehmerstaaten - die Einigung auf einige klare
Grundregeln:

Erstens: Das Prinzip der "Ausgewogenheit der Koérbe"; d.h. die Uberein-
kunft dartiber, da® das Verhandlungsergebnis nach MaRgabe der Zielvorstellun-
gen und Préferenzen aller Seiten als ausgewogen betrachtet werden muf3, um
unterschriftsreifzu sein.

Zweitens: das Prinzip "Nothing is agreed until everything is agreed", so dal3
alle Beteiligten gezwungen sind, aufeinander Riicksicht zu nehmen, insbesonde-
re auf die von jeder Seite geltend gemachten Kriterien der Ausgewogenheit.

Schon die Durchsetzung bzw. Anerkennung dieser "Spielregeln” fuhrte zu
einer eigentimlichen KSZE-Verhandlungskultur, namlich im Zeichen der Noti-
gung zur Empathie: trotz aller Gegnerschaft muf3ten die Delegationen sich dazu
bequemen, die jeweilige Diskussionslage auch einmal aus der Sicht der jeweils
"anderen Seite" zu betrachten, um "realistisch” zu aperen, d.h. weder den Kon-
trahenten zu tiberfordern noch auch Chancen leichtfertig zu verschenken.

Dalf’ die beiden eben referierten Regeln zur unumstrittenen Grundlage des
KSZE-Prozesses wurden, hatte aber auch noch eine ins Prinzipielle hineinrei-
chende Folge: Es wurde ublich, die Verknupfung der Problemfelder der ver-
schiedenen "Kdrbe" als eine Grundbedingung fur die gedeihliche gesamteuropé-
ische Entwicklung von geradezu aromatischer Bedeutung zu halten: Die Ach-
tung der Menschenrechte einerseits, die militarische Entspannung andererseits,
die Bemihung um wirtschaftliche oder umweltpolitische Zusammenarbeit und
die Forderung des offenen Dialogs Uber die gemeinsamen oder auch Uber die
von einer bestimmten Staatengruppe als besonders besorgniserregend betrachte-
ten Probleme - das alles wurde als ein in sich zusammenhéngendes Ganzes be-
trachtet. Die Vorstellung setzte sich durch, daR die Uberwindung der Friedlo-



96

sigkeit auf die Dauer nur méglich wiirde, wenn Fortschritte in allen diesen Be-
reichen erzielt werden kénnen. Daraus entwickelte sich schlie3lich das heute
weithin akzeptierte Prinzip der "Umfassenden Sicherheit" ("comprehensive Secu-
rity"); besonders setzte sich dafur der Westen ein, und zwar in einer ganz spe-
ziellen Perspektive: Ohne Sicherung der Menschenrechte, so lautete die These,
gibt es keine moralische Basis und keine Vertrauensgrundlage fur Entspannung
und Zusammenarbeit.

Ein weiterer Umstand kam hinzu: Man hatte sich zwar nicht zur Institutio-
nalisierung der KSZE entschlossen, aber doch zur Einberufung einer Folgekon-
ferenz nach einigen Jahren, und daraus entwickelte sich der Usus, alle zwei Jah-
re eine solche Folgekonferenz abzuhalten und dort jeweils eine kritische Ruck-
schau auf die abgelaufene Periode auf die Tagesordnung zu setzen. Diese "Im-
plementationsbewertung"” bedeutete, daf Staaten, die sich nicht um die Realisie-
rung der jeweils vorangehenden Vereinbarungen bemuht hatten, deutliche Kritik
einstecken muften. Dies wirkte sich "regimebildend" aus: der sanfte Druck, die
eingegangenen Verpflichtungen ernst zu nehmen, wurde verstarkt.

SchlieR3lich war fur den Gang der Verhandlungen und fur die Folgewirkun-
gen das von Anfang fixierte Konsensprinzip von entscheidender Bedeutung: Je-
der Teilnehmerstaat hatte gegen jeden Beschluf? ein Vetorecht. Aber tatséchlich
war es nur fur GroBmachte ratsam, dieses Vetorecht wirklich auszuspielen -
kleinere Staaten muf3ten da Vorsicht walten lassen und mindestens einige weite-
re ihresgleichen gewinnen, wenn sie sich gegen einen fur die groRe Mehrheit ak-
zeptablen Vorschlag querlegen wollten. Andernfalls namlich brachten sie die
Mehrheit gegen sich auf und verscherzten sich die Chance, in Zukunft mit der
Unterstitzung von Partnern rechnen zu kdnnen, wenn es um Angelegenheiten
ging, die fur sie besonders wichtig waren.

So kristallisierte sich ein sehr spezifisches System von Spielregeln, Mecha-
nismen und Usancen aus, zundchst keineswegs mit eigener normativer Kraft
(also mit der Chance, auch auf Kosten jeweils eigener Interessen respektiert zu
werden), sondern durchaus auf Grund der Geltendmachung eigener Interessen;
aber dabei muf3te eben auf die Vielfalt der Interessen anderer Beteiligter und im
Fortgang auch auf die mittlerweile entwickelten Regimestrukturen Rucksicht ge-
nommen werden.

Fur diese Entwicklung waren im tbrigen noch einige andere Umsténde von
Bedeutung:

- Die grundlegenden Prinzipien muf3ten nicht erst erfunden werden; in all-
gemeinerer Form finden sie sich schon im geltenden Vdélkerrecht vor, nicht zu-



97

letzt in der Charta der Vereinten Nationen. Im Rahmen der KSZE ging es dar-
um, sie zu konkretisieren und in ein fur alle Beteiligten akzeptables Verhéaltnis
zu bringen.

- Diese Konkretisierung der Prinzipien, insbesondere vermittels der Ablei-
tung von Normen und Regeln, sowie die Einigung auf Prozedurmuster, wurde
gerade dadurch erleichtert, daR man sich nicht aufrechtsverbindliche Verpflich-
tungen festlegen mufite.

- Das Konsensprinzip erwies sich als produktiv. Das ist nicht selbstver-
standlich, weil ja Ublicherweise das "Vetorecht", etwa in der Organisation der
Vereinten Nationen oder in den Europaischen Gemeinschaften, als Erschwernis
der Willensbildung und als Hindernis fur die Handlungsfahigkeit einer Organi-
sation kritisiert zu werden pflegt. Die Auskristallisierung der Regimestrukturen
wére aber anders kaum vorstellbar gewesen, und bis heute beruht die Reputa-
tion der KSZE vor allem darauf, dal} das Konsensprinzip eine Gewahr fur die
"Uberparteilichkeit" und damit fir die Vertrauenswiirdigkeit der KSZE bietet.

Die Entwicklung des KSZE-Prozesses verlief nicht linear. Ihre Bedeutung
war politisch konjunkturabh&ngig: insbesondere im Zuge von Entspannungskri-
sen wurde sie immer wieder interessant (etwa nach der Ausrufung des Ausnah-
mezustandes in Polen); da war sie es, die den Fortgang der Kommunikation si-
cherstellte und fur erneute Bemiihungen um eine Verbesserung der Verhéltnisse
zur Verfugung stand. Zu Zeiten, in denen die Ost-West-Beziehungen in Blite
standen, hatten die Blocke den KSZE-Prozel gleichsam nicht mehr nétig, oder
nicht mehr so sehr wie sonst. Andererseits orientierten sich nicht wenige Teil-
nehmerstaaten an der Maxime, man misse gerade Schonwetterperioden ausniit-
zen, um zu Vereinbarungen zu kommen.

Im Lauf der Zeit anderte sich auch die "Gruppendynamik” und das "Sozio-
gramm" der KSZE. Dieses entsprach urspringlich einem gleichschenkeligen
(nicht gleichseitigen) Dreieck: Der "6stliche” und der "westliche Caucus" sal3en
einander gegenuber. Dabei hatte auf 6stlicher Seite eindeutig die Sowjetunion
das Heft in der Hand. Auf westlicher Seite war zunéchst ein Fihrungsengage-
ment der USA kaum zu beobachten (es gab einmal den Kommentar, die Dele-



98

gation der Vereinigten Staaten hétte sich in den ersten Jahren verhalten, wie
wenn sie lediglich einen Beobachterstatus hatte). Das &nderte sich erst, als Pré-
sident Jimmy Carter seine offensive Menschenrechtspolitik begann, also im
KSZE-Kontext zur Zeit des ersten Folgetreffens, das 1977/78 in Belgrad statt-
fand.

Die dritte Gruppe bildete der "N + N caucus", also die in den ersten Phasen
der KSZE relativ koordiniert agierenden neutralen und allianzfreien Staaten; sie
waren am erfolgreichen Verlauf des Prozesses und am Zustandekommen positi-
ver Ergebnisse der einzelnen Treffen besonders interessiert: eine Entspannung
lag in ihrem Sicherheitsinteresse und galt auch als Chance, aus der bloRen Ob-
jektstellung im Interaktionsgeflige der européischen Sicherheitspolitik herauszu-
kommen. So Ubernahmen sie die Rolle der "ehrlichen Makler"; praktisch bedeu-
tete dies, dalR Mitglieder ihrer Delegationen in den Arbeits- und Redaktions-
gruppen als Moderatoren fungierten und immer wieder Textentwirfe auf den
Tisch brachten, die sie als geeignete Diskussionsgrundlage fiir einen allen Dele-
gationen zumutbaren BeschlufRtext betrachteten.

Es wurde aber schon nach einigen Jahren sichtbar, da® es innerhalb der
Fraktionen unterschiedliche Grundeinstellungen zum KSZE-Prozel3 gab: Man-
che Teilnehmerstaaten waren am positiven Fortgang besonders interessiert. Das
waren fast alle Mitglieder der N + N-Gruppe (nur die Schweiz engagierte sich in
dieser Hinsicht etwas weniger); ferner beide deutsche Staaten (wobei die Posi-
tion der DDR andererseits auch immer wieder von einer recht sturen Betonung
der leninistischen Orthodoxie und Orthopraxie geprégt schien); auRerdem na-
mentlich Ungarn, Polen und zeitweise Rumanien - also die besonders an einer
Emanzipation aus Moskauer Vormundschaft interessierten Ostblockstaaten.
Von Belang war auch das Engagement einzelner Personen, beispielsweise des
deutschen AufRenministers Hans-Dietrich Genscher, der sich weitgehend mit
der KSZE identifizierte. Demgegeniber zeigten andere Teilnehmerstaaten kei-
ne Neigung, zugunsten des guten Fortgangs der KSZE von ihren Interessen oder
Auffassungen auch nur rhetorische Abstriche zu machen. Die "Falken" wul3ten
aber, dal3 eine KSZE-Krise, wenn diese gegen den Willen besonders KSZE-
freundlicher Bundnispartner ausgeltst wirde, deren Unmut auslésen mufite,
was u.U. imstande sein konnte, eine Bundniskrise auszulésen. Derlei Mechanis-
men trugen zum Bestand und zur relativen Festigung des Prozesses bei.



99

Mit der Zeit traten zwei Hauptthemen mehr und mehr in den Vorder-
grund: einerseits die Forderung der militdrischen Sicherheit (1), andererseits
das, was man spater die "Menschliche Dimension” nannte (l1); dazu zahlte er-
stens der Komplex der Menschenrechte und Grundfreiheiten (dem "Korb 1" zu-
geordnet, ndmlich dem "Prinzipienkatalog” und darin wiederum dem "Prinzip
VII", das die Achtung der Menschenrechte proklamierte), und zweitens der
Komplex der "humanitéren Fragen" aus dem "Korb IlI" (von der Familienzusam-
menfihrung bis zur Ausreise-Erlaubnis zum Zweck medizinischer Spezialbe-
handlungen - um nur Beispiele fur die Einzelthemen zu nennen).

In beiden Bereichen waren die Verhandlungen wéhrend der ersten Jahre
eher zah und die Ergebnisse relativ dirftig. Aber das &nderte sich insbesondere,
als im Osten die Reformpolitik eingeleitet wurde, m.a.W. vor allem nach dem
Amtsantritt von Michail S. Gorbachev in der Sowjetunion.

(I) Was die militdrische Sicherheitspolitik betraf, so hatte der Westen die
Einleitung von Gesprachen uber die Reduktion der konventionellen Streitkrafte
schon zur Vorbedingung fur das Zustandekommen der KSZE gemacht. Diese
"MBFR-Gespréache" ("Mutually Balanced Force Reduction Talks") waren auch
in der Tat 1973 in Wien aufgenommen worden - von Bundnis zu Bundnis, also
aufl3erhalb der KSZE, und begrenzt auf Mitteleuropa (Bundesrepublik Deutsch-
land, DDR, CSSR und Polen). Sie liefen schon bald fest, als man sich nicht tber
die Kriterien zur Definition des Ist-Standes der Ristung einigte, und erst recht
nicht Uber die Merkmale einer ausgewogenen Reduktion. Im Rahmen der
KSZE konzentrierte man sich - fur ein geographisch weiter gefa3tes Gebiet,
namlich "vom Atlantik bis zum Ural" - auf die Vereinbarung sogenannter
"Vertrauens- und Sicherheitsbildender MalRnahmen" (VSBM), wie etwa die vor-
herige Ankiindigung von gréReren Mandvern und Truppenbewegungen, die Ein-
ladung von Beobachtern hierzu, und ahnliche sozusagen unterhalb der Ebene
echter Abriistungsverpflichtungen liegende Schritte. Im Frihjahr 1987 deutete
sich aber dann bereits eine Wende an, als der Militdrberater der sowjetischen
KSZE-Delegation, Generalmajor Viktor Tatamikow, erklérte, man sei bereit,
die westiiche Auffassung zu akzeptieren, daf’ nicht "gleichméRige" Reduktionen
erstrebt werden sollten, sondern "ungleichmafige" - napilich auf Grund unausge-
wogener Ausgangslagen und auf ein ausgewogenes Ergebnis hin ("Wer mehr
hat, mul3 mehr abristen"). Zugleich setzte sich ein neuer, qualititativ orientierter
Ansatz durch: Prioritat wurde dem Abbau derjenigen Waffensysteme zugespro-



100

chen, auf denen die Fahigkeit zu Uberraschungsangriffen und GroRoffensiven
beruht. Man I6ste sich also von einer "Stabilitats"-Konzeption, die sich an einem
rein "quantitaiven" und "mechanistischen" Gleichgewicht orientierte; stattdessen
begriff man nun "Stabilitat" als Frucht einer Schwachung der beiderseitigen Of-
fensivkrafte bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung der beiderseitigen Defensiv-
kraft ("Weniger Panzer, mehr Panzerabwehrwaffen"). Theoretiker hatten den
Grundgedanken schon vorher in unterschiedlichen Versionen entwickelt und
propagiert ("Strukturelle Nichtangriffsfahigkeit", "Abbau der Invasionsfahigkeit",
"Non-offensive Defence", u.a.m.).

Das fuhrte schlieBlich 1989 zur Errichtung einer neuen Verhandlungsplatt-
form innerhalb des KSZE-Prozesses und zum stillen Begrabnis der MBFR-
Gesprache. Bereits 1990 kam es dann mit der Unterzeichnung des Vertrages
Uber Konventionelle Streitkrafte in Europa zu einem Durchbruch in der europé-
ischen Abristungspolitik.

Besonders bedeutsam waren die Bestimmung uUber die Verifikation, also
tiber die Uberpriufung der tatsachlichen Durchfiihrung der Vertragsbestimmun-
gen: Jahrzehntelang waren Abristungsbemihungen zwichen Ost und West vor
allem daran gescheitert, daf? die dstliche Seite nie eine effektive Durchfihrungs-
kontrolle zugestehen wollte (dies war in ihren Augen die Zulassung offizieller
Spionage) und verlangte, dal} die Vereinbarungen sozusagen schlichtweg "auf
Treu und Glauben" getroffen werden sollten (was aber dem Westen angesichts
des grundlegenden Mif3trauens und in Anbetracht der Asymmetrie zwischen "of-
fener Gesellschaft" einerseits, "geschlossener Gesellschaft" mit extensiver Ge-
heimhaltungspolitik andererseits als inakzeptabel erschien.)

Spater folgten Zusatzvereinbarungen uber die Aufteilung der zuldssigen
militarischen Starken auf die Nachfolgestaaten der mittlerweile auseinanderge-
fallenen Sowjetunion und Uber die héchstzulassigen Pesonalstarken der Armeen,
gleichzeitig mit den Bemuhungen um den konventionellen Ristungsabbau. Au-
Rerdem wurden die schon vorher ausverhandelten Vereinbarungen utber die
VSBM in mehreren Verhandlungsrunden (1986, 1989, 1992) erweitert und ver-
tieft, bis hin zur EinrAumung des Rechts unverzlglicher Vor-Ort-Inspektionen,
wenn ein Staat sich Uber unklare militdrische Vorgange irgendwo im KSZE-
Raum Sorgen macht.

Schon vor der "Wende" von 1989/90 zeichnete sich also eine Verdnderung
der militarischen Konstellation ab, mit der ein Abbau der herkbmmlichen ge-
genseitigen Bedrohung der "Blécke" in Aussicht kam.



101

(1) Was den Komplex der Menschenrechte betrifft, so handelte es sich
spatestens seit dem schon erwéhnten Belgrader Folgetreffen um ein westliches
Offensivthema: Unter Fihrung der USA, aber in recht bemerkenswerter Einhel-
ligkeit der nichtkommunistischen Staaten (einschlieBlich mancher N + N-
Delegationeu) wurde den Mitgliedern des Ostblocks immer weder die im Wi-
derspruch zu den KSZE-Verpflichtungen stehende Mil3achtung von Menschen-
rechten vorgeworfen. Die Sowjetunion reagierte, zusammen mit ihren Verbun-
deten, daraufjahrelang zwar heftig, aber im Grunde defensiv: Der Prinzipienka-
talog der Helsinki-Schluf3akte enthalte auch den Grundsatz der Nichteinmi-
schung in innere Angelegenheiten anderer Staaten, und daher seien die westli-
chen Vorhaltungen unzulassig. Wiederum etwa ab dem Frihjahr 1987 gab es ei-
nen Wandel der 6stlichen Strategie: Moskau ging zur Gegenoffensive tUber und
warf seinerseits dem Westen Menschenrechtsverletzungen vor, zunachst unter
besonderer Betonung der sozialen Grundrechte (Recht auf Arbeit, auf Bildung
usw.) und mit dem Hinweis auf Armut, Arbeitslosigkeit und Obdachlosigkeit in
westlichen Landern, dann aber auch unter Verweis auf die Diskriminierung von
Farbigen in den USA und von Eskimos in Kanada, auf den polizeilichen und mi-
litarischen Gewalteinsatz in Nordirland sowie auf die Kommunistenverfolgung in
vielen westlichen Staaten.

Dies war au3erordentlich folgenreich. Der Verzicht auf die Einrede der
Unzul&ssigkeit von Menschenrechtsanmahnungen als Einmischung in innere
Angelegenheiten fuhrte dazu, dald die Menschenrechtslage nun sozusagen allsei-
tig zu einem Hauptthema wurde, und daR sich allmahlich eine Ubereinstimmung
dahingehend herausbildete, daf? die Achtung der Menschenrechte und Grund-
freiheiten Uber alle Systemgrenzen hinweg das grundlegende Legitimitatskriteri-
um der gesellschaftlichen und politischen Ordnung darstellt.

Selbstverstandlich ging man dabei von kontrédren Menschenrechtsphilso-
phien aus: der Westen stellte die liberalen Freiheitsrechte in den Vordergrund,
der Osten die sozial vermittelten Status- und Vorsorgeanspruchsrechte, im Ein-
klang mit denjeweiligen Grundauffassungen vom Menschen als einer zur Selbst-
bestimmung und Selbstverantwortung berufenen Person oder als dem "Ensem-
ble der gesellschaftlichen Verhaltnisse". Aber daf sich aus sehr unterschiedli-
chen Ausgangspositionen und Menschenrechtskonzepten gleichwohl "syntheti-
sche” Menschenrechtssysteme entwickeln lassen, zeigt ja die Geschichte der
westlichen Grundrechtekataloge schliissig auf: Auch da kam man ja in mihevol-
lem Ringen zu prekaren Kompromisssen zwischen liberalen, demokratischen,
sozialistischen und konservativen Kréften, die ihre jeweiligen Anliegen in die
Debatte einbrachten: die liberalen Freiheitsrechte des "status negativus”, die po-



102

litischen Teilhaberechte des "status activus”, die sozialen Sicherungsrechte des
"status positivus”, und endlich die grundrechtsahnlichen Bestands- und Forde-
rungsverbirgungen fur Institutionen wie Ehe und Familie, Kirchen und Univer-
sitaten, u.s.f. - wobei erst spéat der Eindruck entstand (und theoretisch reationali-
siert wurde), es handle sich um ein synthetisches Corpus, dessen Bestandteile
gleichsam organisch miteinander verbunden seien.

Schlie3lich konnten sich die Teilnehmerstaaten der KSZE noch im Winter
1988/89 zu der Feststellung durchringen: alle Arten von Menschenrechten seien
in gleicher Weise von hdchster Bedeutung.

Mit anderen Worten: noch vor den revolutionaren Umbriichen im Osten,
deutlich vor dem Zusammenbruch der kommunistischen Herrschaft in der So-
wjetunion und in den mit ihr verbiindeten Staaten bildeten sich Anséatze eines sy-
stemubergreifenden "ordre public" heraus; auch wenn die "Lager" und ihre
Hauptméachte den KSZE-Prozel3 noch immer als ein Feld der Auseinandserset-
zung betrachteten, so gab es doch nun das gemeinsame Bekenntnis zu gemeinsa-
men Anliegen auch im gesellschafts- und verfassungspolitischen Bereich, nicht
nur auf dem Gebiet der militdrischen Sicherheit, also in Richtung auf die Min-
derung des Kriegsrisikos.

Dal? es dabei nicht bei bloRen Deklarationen blieb, zeigte sich insbesonde-
re, als sich die Teilnehmerstaaten auf das Regime zur gemeinsamen Bemuihung
um die "Menschliche Dimension" ("Human Dimension Mechanism") einigten, in
Gestalt einer Serie von jahrlich durchzufihrenden Spezialkonferenzen zur ge-
meinsamen Uberprufung der Menschenrechtsentwicklung und der Handhabung
humanitérer Angelegenheiten in allen Teilnehmerstaaten3.

Nachtraglich konnte man im tbrigen die Frage stellen, ob nicht der er-
wahnte strategische Schwenk der Moskauer Politik auf Michael S. Gorbachev
selbst zurtickgefuhrt werden muf3 - auf seine Absicht, im Rahmen der KSZE ein
Menschenrechtsregime und einen Katalog rechtsstaatlicher Prinzipien und Nor-
men festschreiben zu lassen, so daf} er sich darauf in der innenpolitischen Aus-

3 Urspringlich hatte der Westen ein Verfahrenssystem vorgeschlagen, demzufolge ein Teil-
nehmerstaat sich gegeniiber dem Vorwurf einer Mcnschenrcchtsverletzung zunachst nur gegeniber
dem Staat, der den Vorwurf erhebt, rechtfertigen miifte; falls der "Anklagerstaat" mit dieser Auf-
klarung oder Rechtfertigung unzufrieden ware, sollte er befugt sein, die Gesamtheit der Teilneh-
merstaaten mit der Angelegenheit zu befassen, au3erstenfalls sogar im Rahmen einer eigens einzu-
berufenden KSZE-Sonderkonferenz. Eine solche "Tribunal'-Regelung wurde vom Osten selbstver-
standlich abgelehnt. Schlief3lich einigte man sich auf regelméaRig stattfindende Konferenzen zur
"Menschlichen Dimension", die der kritischen Uberprufung der Einhaltung der KSZE-
Verpflichtungen in Sachen "Menschenrechte" und "humanitére Fragen" sowie der Weiterentwick-
lung des Systems dienen sollten.



103

einandserselzung mit den Gegnern seiner Reformpolitik berufen konnte. In vol-
lem Ausmal deutlich wurde die sowjetische "Bekehrung" zu einer umfassenden
Menschenrechtspolitik erst, als die "Perestroika" innenpolitisch auf Widerstand
stiel3.

So war die KSZE einerseits eine Arena, die zugleich als Indikator politi-
scher Veranderungen fungierte, andererseits selbst ein verandernder Faktor.
Gewil3 ware die Behauptung abwegig, die KSZE hétte die Systemkrise im Osten
verursacht. Das Steuerungs- und Herrschaftssystem der Sowjetunion war aul3er-
stande, die wirtschaftlichen und sozialen Probleme zu bewéltigen; die Uberfor-
derung durch den Rustungswettlauf zwichcn Ost und West kamen dazu. Die
Ideologie hatte von ihrer Motivationskraft schon viel eingebuf3t; viele weitere
Faktoren kbénnte man Uberdies namhaft machen. Aber die KSZE war fur den
Gang der Dinge keineswegs irrelevant. Sie hatte schon bald den Dissidenten
bessere Betéatigungschancen erdffnet und den westlichen Staaten die Moglich-
keit gegeben, auf neue Weise Einfluf3 zu nehmen (im Wege stiller Diplomatie
ebenso wie in der Offentlichkeit). Wichtig war der Umstand, da? Michail Gor-
bachev eine Verbesserung der Ost-West-Beziehungen, und in Verbindung damit
auch eine "Imagepflege”, fur notwendig hielt, um mehr Handlungsfreiheit fur sei-
ne Reformpolitik zu bekommen. Noch wichtiger wurde es aber nun, daR die
neuen Grundsatzpositionen, etwa in Verbindung mit der Herausbildung system-
Ubergreifender Legitimitatsvorstellungen und mit der Betonung der umfassen-
den Zusammenarbeit, zur Revision bislang unumstdRlicher ideologischer Posi-
tionen notigten.

Die politische Realitat war jetzt nicht mehr schlichtweg durch Antagonis-
men bestimmt, durch eine unuberbriickbare Feindschaft zwischen den "Syste-
men": nun postulierte man das "Prinzip des Vorrangs der allgemeinmenschlichen
Werte vor partikularen Klasseninteressen”. Ursprunglich gab es lediglich die Pa-
role, daR das Interesse am Uberleben der Menschheit Abriistungsschritte gebie-
te. Dann aber formulierte man auch ein "gemeinsames Interesse" an der Be-
kampfung von Hunger und Elend in der Welt - in deutlicher Abkehr von der
hergebrachten These, Hunger und Elend kdnnten weltweit nur dadurch uber-
wunden werden, dalR der Imperialismus auf die Knie gezwungen wird, da er ja
als System der Ausbeutung und Unterdriickung an diesen Ubeln schuld sei.



104

"Theoretisch" fuhrte das zu reichlich ungewthnlich anmutenden Bemiihun-
gen, das sogenannte "Gesetz der Einheit und des Kampfes der Gegenséatze" neu
zu interpretieren, im Sinne der Akzentuierung der "Einheit" und der Relativie-
rung der "Gegensatze" in der Weltgesellschaft - mit der Konsequenz, dal? so die
"Friedensfahigkeit des Kapitalismus" proklamiert wurde, was eine Liquidierung
der Leninschen Imperialismustheorie gleichkam.

Mit anderen Worten: Das Grundgerist der ldeologie zerbrach, und das
fuhrte zu einem gebrochenen Selbstbewultsein der Funktionare der Herrschaft,
die ihre Position und ihr Handeln bislang unter Berufung auf die Einsicht in die
objektiven Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung gerechtfertigt hatten. Da
das Schicksal politischer Herrschaftsordnungen auch von der Valenz und der
Motivationskraft der sie stlitzenden Legitimitatsiberzeugungen abhangt, wird
man schwerlich in Abrede stellen kdnnen, daf3 die - nicht zuletzt im Rahmen der
KSZE gefuhrten - Auseinandersetzungen Uber die genannten Themen nicht nur
"akademische" sondern auch politische Folgen zeitigten.

Der Wandel der Menschenrechtsvorstellungen spiegelte sich nicht zuletzt
im Ringen um die Bestimmungen Uber die Religionsfreiheit wider. In der Phase
des ideologischen und politischen Antagonismus forderte der Osten regelmafig
einerseits die Legitimation offentlicher atheistischer Propaganda, andererseits
aber die Einschrdnkung der Religionsfreiheit auf die Zulassigkeit von Kultver-
richtungen in Kirchen und Andachtsraumen. Streng genommen hielt man so-
wjetischerseits damals bereits die religibse Unterweisung der Kinder durch die
Eltern in der Wohnung fur rechtswidrig - und erst recht dann, wenn ein Kind
auch noch einen Freund mitbringt.

Die Delegationen des Heiligen Stuhls und zahlreicher westlicher Staaten
vertraten dagegen die Auffassung: wenn atheistische Propaganda in der Offent-
lichkeit zuléssig sei, miisse auch die 6ffentliche Verbreitung religidser Glaubens-
Uiberzeugungen und Lehren zugelassen werden. Das wurde von dstlichen Dele-
gationen regelmafig zuriickgewiesen - ebenso wie die Forderung, die Kirchen
muRten die Chance haben, im Bereich der Massenmedien in Erscheinung zu
treten. Einem solchen Ansinnen wurde noch in den Jahren um 1987 entgegenge-
halten, allenfalls sei die Lizenzierung eines Amtsblattes des Russisch-
orthodoxen Patriarchats fur die Geistlichkeit vorstellbar, an die Erlaubnis einer
offentlichen Verbreitung sei nicht zu denken4.

4 Als in Polen bereits die sonntégliche Femschubertragung eines Pontifikalamtes stattfand,
meinte der damalige sowjetische Mcnschcnrechtssprecher bei der KSZE, so etwas sei fur die nach-
sten Jahrezehnte in der UdSSR unvorstellbar.



105

Dann aber setzte sich eine Tendenz zur ausgewogeneren Legalisierung
"atheistischer" und "religidser" Aktivitaten durch.

Dies fand ihren Ausdruck u.a. in Formulierungen, die in gleicher Weise
von "Glaubigen" und "Nichtglaubigen" sprechen. Beachtlich waren aber insbe-
sondere die Aussagen darlUber, welche Rechtspositionen die Teilnehmerstaaten
"religitsen Gemeinschaften" zuerkennen wollten, einschlief3lich z.B. des Rechts,
religivse Bucher und Vero6ffentlichungen herzustellen, einzufiihren und zu ver-
breiten.

Demgegenuber blieb die Formulierung, die den Zugang der Kirchen zum
Prozel3 der 6ffentlichen Meinungsbildung betraf, deutlich weniger markant: Das
"Interesse der Religionsgemeinschaften, am &ffentlichen Dialog einschlielich
mittels Massenmedien teilzunehmen", soll "wohlwollend gepruft" werden.

Alexander Hollerbach hat in seinem Referat eingehend den Abschnitt 16
des "Prinzipien"-Teils des Wiener Schlu3dokuments vom 15. Januar 1989 behan-
delt, also den Teil, der die Vereinbarungen zur Religionsfreiheit enthalt. Um an
einem Beispiel zu erlautern, wie um entsprechende Formulierungen gerungen
wurde, sei die hier zuletzt zitierte Passage (aus Abschnitt 16.11) herausgegriffen.
Im Vatikan hatte man zunachst gemeint, man kénne eine Festschreibung des
Rechts der Kirchen auf "access to the mass media" erreichen. Sowjetischerseits
wurde dem mit dem Hinweis entgegnet, dal3 in der UdSSR Massenmedien sich
entweder in staatlichem Handen befanden (wie der Rundfunk, oder die "Iswest-
ija") - und da verbiete der Verfassungsgrundsatz der Trennung von Kirche und
Staat irgendein Entgegenkommen. Oder aber die Massenmedien gehéren der
Partei bzw. den etablierten "gesellschaftlichen Organisationen”; deren Wirken
aber vollziehe sich "unter der Fuhrung der Partei der Arbeiterklasse"; die Partei
ihrerseits trage das Banner des Atheismus, und hier ein Entgegenkommen zu
verlangen, sei ahnlich abwegig wie die Idee, eine garantierte Mdglichkeit der
Verbreitung atheistischer Ideen im "Osservatore Romano" zu fordern.... Die Po-
sition der vatikanischen Delegation war in dieser Sache infolge des Umstandes
eher schwach, dal} es auch von westlicher Seite Einwande gab: Eine staatliche
Garantie des Zugangs der Kirchen (und nur der Kirchen) zu den Massenmedien
privilegiere die Kirchen und sei daher ein Eingriff in die Pressefreiheit. Durch-
setzbar war schlieZlich nur die zitierte Formulierung.

Ein weiteres Beispiel, auf das ebenfalls kurz eingegangen werden soll, stellt
der Absatz 16.2 dar, in dem es heif3t, die Teilnehmerstaaten wirden "eine At-
mosphéare gegenseitiger Toleranz und Achtung zwischen Glaubigen verschiede-
ner Gemeinschaften ebenso wie zwischen Glaubigen und Nichtglaubigen schaf-

fen".



106

Die Aussage ist im Hinblick auf das Thema dieses Kongesses gewil3 von
besonderer Bedeutung: Interekklesiale Beziehungen sollen nicht nur von einer
Haltung der "friedlichen Koexistenz" zwischen Konkurrenten oder Gegnern ge-
pragt sein, sondern von gegenseitiger Achtung. Der Satz geht auf einen dstlichen
Vorschlag zuriick. Die Antragsteller wollten zunéchst nur eine Formulierung
durchsetzen, derzufolge die "Glaubigen" verschiedener Gemeinschaften dazu ge-
bracht werden sollten, sich der Toleranz zu befleiRBigen. Dazu muf3 man beden-
ken, daB im Text stets von "believers" die Rede ist, nicht etwa von "the faithful",
was dem kirchlichen Terminus "fideles" entsprache. In der "alten" kommunisti-
schen Terminologie sind "believers”, religids Glaubige, Menschen, die sich nicht
zu einer wissenschaftlichen Weltanschauung (d.h. zum Atheismus) duchgerun-
gen haben, mithin so etwas wie Aberglaubische; es ging also darum, dalR von
Staats wegen die verschiedenen Sorten von Aberglaubischen zur Toleranz veran-
lat wirden ... - von Staats wegen deshalb, weil es sich ja bei KSZE-
Ubereinkiinften grundsatzlich um Selbstverpflichtungen der teilnehmenden
Staaten zu bestimmtem Tun oder Unterlassen handelt. Als schlief3lich der We-
sten (zusammen mit manchen Neutralen und mit dem Heiligen Stuhl) die Einfu-
gung "ebenso wie zwischen believers und non-believers" durchsetzen konnte, ver-
anderte dies den Sinngehalt erheblich: Auch von "Atheisten” sollte nun Toleranz
und Achtung gegeniber religios Glaubigen verlangt werden. Ganz glucklich
konnte man aber tber das Verhandlungsresultat insbesondere dann kaum sein,
wenn man die deutsche Ubersetzung vor sich Hegen hatte: die Staaten sichern
einanderja, wie oben bereits zitiert, zu, sie wirden "eine Atmosphéare gegenseiti-
ger Toleranz und Achtung zwischen Glaubigen verschiedener Gemeinschaften
ebenso wie zwischen Glaubigen und Nichtglaubigen" - nicht etwa "férdern”, son-
dern schlichtweg "schaffen". Das klingt so, als durfte (oder gar: soHte) der Staat
den Kirchen ihre Sprachregelung vorschreiben - es konnte ja wohl kaum nur ge-
meint sein, dall Beleidigungen strafrechtlich geahndet werden ...). Allerdings
steht in der englischen Fassung: "... they will ... fester a dimate of mutual tole-
rance end respect ...", und der engHsche Ausdruck bedeutet eher "begiinstigen”
als "herstellen". Mit anderen Worten: nicht immer sind die "offizieUen" Texte frei
von Untiefen, sei es auch "nur" auf Grund der Ubersetzungen; und tiberhaupt
steht manchmal mehr zwischen den Zeilen als der erste Eindruck nahelegt.



107

Mit den zuletzt gegebenen Hinweisen sollte angedeutet werden, daf3 und
auf welche Weise auch noch in der Zeit kurz vor der "Wende" um die Elemente
des KSZE-Regimes gerungen wurde.

Nach den groRen Umbrichen, die sich insbesondere ab dem Herbst 1989
abspielten, &nderte die KSZE ihren Charakter. Sie wurde geradewegs zum Sym-
bol eines neuen, gesamteuropédischen Miteinanders. Den H6hepunkt dieser Ent-
wicklung brachte das im November 1990 veranstaltete Gipfeltreffen der Staats-
und Regierungschefs, die dort etwas vollmundig die "Charta von Paris fur ein
Neues Europa" verabschiedeten: Sie verkiindeten sozusagen die "Frohe Bot-
schaft", dal nun die langgehegten Hoffnungen der Vdélker erfullt wirden, dal
eine neue Epoche des Friedens, der internationalen Zusammenarbeit, der De-
mokratie, der Menschenrechte, des Wohlstandes (dank der leistungsorientierten
Marktwirtschaft) und der "Einheit" ganz Europas angebrochen sei. In Wirklich-
keit vermittelte das eher einen gespenstischen Eindruck: Im August 1990 hatte
in Jugoslawien bereits die gewaltsame Austragung der neu aufgebrochenen Kon-
flikte begonnen: die ethnischen Serben in Knin und in der Krajina traten gegen
die kroatischen Regierungstruppen an. Zbigniew Brzezinski hatte schon im
Herbst 1989 das Menetekel der Balkanisierung Osteuropas und der Libanoni-
sierung der Sowjetunion an die Wand gemaltb.

Man antwortete auf die neue Lage mit dem Versuch der Umfunktionierung
der KSZE zu einer "Heiligen Allianz" rechtsstaatlich-demokratischer Staaten zur
gemeinsamen Abwehr jener Machte der Finsternis, die den Umsturz demokrati-
scher Verfassungen und Regierungen versuchen - so beschlol3 man es insbeson-
dere im Herbst 1991 im Rahmen der Moskauer Konferenz zur "Menschlichen
Dimension", die bald nach dem Moskauer Augustputsch von 1991 stattfand.

Indessen wurde spéatestens gegen Anfang 1992 die Krise der KSZE unver-
kennbar. Sie fand ihren Ausdruck vor allem in der offenkundigen Ohnmacht an-
gesichts der nun eskalierenden Konflikte in Jugoslawien (oder richtiger: im Ge-
biet des ehemaligen Jugoslawien), in der Krisenregion von Armenien und Aser-
baidschan (um Nagorno Karabakh), und in der Transkaukasusregion.

Nicht unbedenklich war es auch, dal man sogleich nach dem Zerfall der
Sowijetunion die Nachfolgestaaten (zunédchst mit der Ausnahme Georgiens, das
das entsprechende Ersuchen erst etwas spéter unterbreitete) ohne viel Federle-
sen aufnahm, obwohl klar war, dal die nunmehr dort herrschenden Kréfte die

5Z.K. BRZEZINSKI, Post-Communist Nationalism, in: Foreign Affairs, Autumn 1989.



108

Leitworte der neueren KSZE-Dokumente - wie Pluralismus, Menschenrechte,
Rechtsstaatlichkeit, Minderheitenschutz, Gewaltverzicht, friedliche Konfliktre-
gelung und Marktwirtschaft - als Fremdwdrter empfinden mufdten. Indem man
die feierliche Verpflichtung der neuen Machthaber dieser Staaten, eben diese
Pflichten jederzeit und uneingeschrankt einzuhalten, einforderte und entgegen-
nahm, obschon offenkundig war, daR sie in Wirklichkeit eben nicht eingehalten
wurden, nahm man eine Entwertung der Prinzipien und der Regimeregeln in
Kauf. Das war nicht unverstandlich: es gab die Befiirchtung, dal® z.B. die zen-
tralasiatischen Republiken, deren Einwohner tUberwiegend den muslimischen
Glauben teilten, soweit sie nicht Atheisten waren, sich in die Richtung des isla-
mischen Fundamentalismus orientieren oder einfach die Verknupfung von Clan-
gesellschaft und KP-Administration weiterfilhren kénnten, wenn man nicht ver-
suchen wilrde, sie an die nun deutlich "westlich" gepragte KSZE-Kultur heranzu-
fuhren. Immerhin konnte man argumentieren: Wenn es schon im Rahmen der
KSZE moglich war, auf den Ostblock Einfluf? zu nehmen - warum dann nicht
auch auf die neuen mittelasiatischen Staaten?

Die Friedlosigkeit nahm aber im Gebiet der Gesamtheit der KSZE-
Teilnehmerstaaten - vor allem im Osten - in solch beklemmendem Mafe zu, und
die gewaltsam ausgetragenen oder sich allm&hlich anbahnenden Konflikte ver-
mehrten und vertieften sich so rapid, dal3 die KSZE nicht umhin konnte, sich
dies der neuen Herausforderung zu stellen - oder das zumindest zu versuchen.

Die entsprechenden Beschlisse wurden sukzessiv vorbereitet und gefaf3t.
Am bedeutsamsten war dabei das - abermals mit einer Zusammenkunft der
Staats- und Regierungschefs beendete - Helsinki-Folgetreffen im Jahre 1992.
Die dort proklamierten Entscheidungen gingen in verschiedene Richtung:

Erstens wure die KSZE zu einer "operativ" agierenden Quasi-Organisation
fortentwickelt. Nun war sie nicht mehr nur ein Konferenzprozel3, innerhalb des-
sen im Kreise von 35 oder 52 Staaten Uber multilaterale Regiemeregeln oder
Abkommen verhandelt wurde, oder der im Wege von breit angelegten Dialogen
das Bewultsein einer "Wertegemcinschaft" entwickeln sollte. Vielmehr erhielt
die KSZE die Aufgabe, zur Konfliktverhitung aktiv zu werden, im Sinne einer
Krisenbewaltigungshilfe, und sogar mit eigenstandigen "Friedenserhaltenden
Operationen" (vergleichbar den Blauhelm-Einsatzen der Vereinten Nationen).



109

Manches davon wurde sehr rasch realisiert; besonders bedeutsam waren
u.a. die sog. "Langzeitmissionen" in den konflikttrachtigsten Teilen Serbiens - im
Kosovo, im Sandschak und in der Vojvodina wo man sich um die Beobachtung
und Erdrterung repressiver Manahmen der herrschenden Autoritaten und um
den Dialog zwischen Regierenden und Oppositionskraften bemiihte. Die Missio-
nen wurden allerdings zur Jahresmitte 1993 von der Belgrader Regierung zur
Einstellung ihrer Tatigkeit veranlaf3t und sozusagen ausgewiesen.

In Verbindung mit dem Entschluf3 zum "operativen" Wirken der KSZE
kam es auch zu ihrer organisatorischen Straffung und zum Ausbau bereits friher
begonnener Ansétze zur Institutionalisierung: Nicht mehr alle Aktivitaten mis-
sen in jedem Detail im Kreise von allen 52 Delegationen ausdiskutiert werden;
stattdessen gibt es eine verstarkte Verantwortung des Vorsitzes (dieser wechselt
nun in jahrlichem Rhythmus) oder der "Troika" (bestehend aus dem letzten,
dem derzeitigen und dem néachstfolgenden Vorsitzland). Aul3erdem gibt es zur
Befassung mit akuten Problemen "Ad-hoc"-Gremien, in denen in der Regel die
Troika-Staaten und die unmittelbar beteiligten oder betroffenen L&nder vertre-
ten sind, sowie auRerdem die "KSZE-GroRmachte", sofern diese nicht ohnehin
schon mit von der Partie sind - dabei handelt es sich um die USA, die Russische
Fdderation, die Européische Gemeinschaft (bzw. seit dem November 1993 die
"Europdaische Union") und nicht selten auch um die Turkei. (Das "eherne Gesetz
der Oligarchie" fordert desto mehr sein Recht, je mehr cs um operative Projekte
geht - wo also Macht und Ressourcen eine Rolle spielen.)

Daneben geht das Bemilhen um die Aufrechterhaltung oder Starkung von
"klassischen" Regimestrukturen weiter. Derzeit ist die Arbeit an einem "Code of
Conduct" besonders interessant: Es sollen "politisch verbindliche Regeln" fur die
Beziehungen der Staaten untereinander, aber auch fur die Beziehungen zwi-
schen Regierenden und Regierten im jeweiligen Staat ausverhandelt werden,
und zwar insbesondere fur den politisch-militdrischen Bereich, also im Hinblick
(a) auf den Primat der Politik gegenuber dem Militér, (b) auf eventuelle Not-
standsgesetze, (c) auf Beschrdnkungen des innerstaatlichen Militareinsatzes
(insbesondere gegen Menschenrechtsgruppen, ethnische und andere Minderhei-
ten), u.a.m. Auf der Basis der schon anerkannten Prinzipien soll gleichsam ein
Corpus von ausformulierten Regeln entwickelt werden, die den "objektiven
Geist" der "KSZE-Wcrtegcmeinschaft" zum Ausdruck bringen. Entscheidend ftr
dieses Vorhaben, das bis zum nachsten Hauptfolgetreffen (Budapest 1994) reali-
siert werden und dort formell angenommen werden soll, ist nattrlich die Frage,



110

ob es sich dabei nur um "papierene” Deklarationen handelt, oder um mehr. In
der "klassischen" Phase der KSZE erlaubte es die komplexe Interessenkonstella-
tion, vermége derer fast jeder Teilnehmerstaat bestimmte Erwartungen hegte,
fur deren Erfullung er auch bereit war, gewisse Konzessionen zu machen, diese
Interdependenz zu nutzen: Man konnte dem Partner oder Gegner andeuten,
daf er bei regimewidrigem Verhalten mehr oder weniger unannehmliche Folgen
zu gewartigen hatte, da er ja seinerseits mit dem KSZE-Prozel3 und seinem
Fortgang auch bestimmte erftllbare oder enltauschbare Hoffnungen und Erwar-
tungen verknupfe. Die Wirksamkeit solcher Signale oder Einwirkungsversuche
setzt aber eine gewisse Bereitschaft voraus, aufeinander zu héren und einzuge-
hen. Fanatiker sind fur eine derartige Interdependenzpolitik nicht zu haben -
und inzwischen haben in manchen Teilen Europas Fanatiker die Macht in die
Hand bekommen.

Was aus der KSZE wird, ist also noch offen. Mittel- oder langfristig wéare
es winschenswert, die in ihrem Rahmen entwickelten Regime auf eine héhere
Stufe der Verbindlichkeit zu erheben. Am weitesten in diese Richtung ging vor
Jahren der Vorschlag des franzdsischen Staatsprasidenten Francois Mitterand,
an den Aufbau einer gesamteuropéischen Foderation zu gehen. Aber die Idee
erhielt ein Staatsbegrabnis keineswegs erster Klasse.

Nun hat Frankreich einen neuen Vorstol3 unternommen: auf Initiative der
Europdaischen Union soll im Rahmen der KSZE ein "Gesamteuropaischer Stabi-
litatspakt" vereinbart und abgeschlossen werden.

Dennoch liegt die Zukunftschance wohl vor allem in der Verkniipfung der
KSZE mit den Mdglichkeiten und dem Wirken anderer Akteure. Die NATO
und die Westeuropéische Union (WEU) haben sich erboten, im Namen und
Auftrag der KSZE friedenssichernde Operationen durchzufiihren; freilich mit
der Mal3gabe, dal sie nicht einfach nur Krafte zur Verfligung stellen, tber deren
Einsatz die KSZE entscheidet; sie wollen selbst an der Handhabung des "Geset-
zes des Handelns" beteiligt sein. Noch ist nicht abzusehen, wer sich da wessen
bedienen wirde: Hatte die KSZE das Heft in der Hand - oder wirde sie nur die
Legitimation zur Verfiugung stellen, wahrend die NATO oder die WEU im
Grunde ihren Willen durchsetzt?



111

Immerhin haben die Vereinten Nationen inzwischen die KSZE als eine Re-
gionaleinrichtung im Sinne von Kapitel VVIII der UN-Charta anerkannt; das be-
deutet eine Primarzusténdigkeit der KSZE fur Bemuhungen um eine gewaltlose
Konfliktregelung, und die Mdglichkeit, daf? die KSZE u.U. kraft einer Autorisie-
rung durch den Sicherheitsrat oder in seinem direkten Auftrag auch "Polizeiak-
tionen" durchfuihren kdnnte - falls sie sich dazu entschlief3t, fur solche Auftrage
grundsétzlich zur Verfiigung zu stehen; bislang ist das nicht der Fall, die Verein-
barungen Uber das KSZE-"Peacekeeping" schlieBen "enforcement actions”
(Zwangsmafinahmen) ausdricklich aus. Allerdings: In den letzten Jahren hat
sich eine eigentimliche Grauzone zwischen "Friedenserhaltung" und "Friedens-
schaffung" (die die Anwendung von Waffengewalt einschlie3t) entwickelt. Das
letzte Wort Uber diesbezigliche Zukunftsentwicklungen ist noch nicht gespro-
chen®.

Allerdings ist die KSZE ihrer Struktur nach kaum geeignet, eine eigene
"Machtpolitik" zu betreiben. Ihre Starke liegt anderswo, und zwar nicht zuletzt in
der Erarbeitung von grundlegenden Ubereinkiinften iiber das inner- und zwi-
schenstaatliche Handeln, also eben in der konsensuellen Regimebildung.

10.

Was ergibt sich daraus fur die Frage, die das Thema dieses Beitrags bildet?

Das Erscheinungsbild und die Funktionsmechanismen der KSZE machen
es schwer, sich vorzustellen, auf welche Weise wesentliche Strukturmerkmale
oder Funktionsweisen der KSZE auf das Miteinander von Kirchern und Reli-
gionsgemeinschaften libertragen werden kénnen. Die zur sinngemafRen "Uber-
setzung" ins interreligidse und interekklesiale Feld einladenden Phanomene -
seien es strukturelle Gegebenheiten, einzelne Ereignisse oder mittelfristige Ent-
wicklungen - sind von Bedingungen, Kraftfeldern und Interessenkonstellationen
bestimmt, die dem zwischenstaatlichen Kraftefeld im KSZE-Raum entsprachen
- und sich ubrigens auch mit dessen Wandel verandert haben. Man wird sie - das
ist zumindest der Eindruck des Vortragenden - nicht ohne weiteres in der Bezie-
hungskonstellation der christlichen Okumene wiederfinden, oder auch in der
Beziehungskonstellation des Gegeneinanders, Nebeneinanders und Miteinan-6

6Vgl. dazu H. SCHNEIDER, "Paradigmenwandel" in der Internationalen Politik? - Kollekti-
ve FricdcnsschlicBung in der Grauzonc, in: Wiener Blatter zur Friedensfoischung, Nr. 80 (Septem-
ber 1994), 77-105.



112

ders der monotheistischen "Buchrcligionen™ (Judentum, Christentum und Is-
lam).

Oder vielleicht doch? Gibt es bei ndherer Betrachtung woméglich Analo-
gien oder Aquivalenzen, die der mit "weltlichen" Dingen befal3te Polilikwissen-
schaftler Ubersehen hat? Das ist eine Frage, die der Sprecher den Kennern der
interreligidsen Begegnungen und den Fachleuten auf dem Gebiet der 6kumeni-
schen Beziehungen uberlassen muf3.

Nachwort (Dezember 1994)

Seil dem KongrelR3 der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen, dem das
voranstehende Referat im September 1993 unterbreitet wurde, hat sich der
KSZE-Prozel weiterenlwickell. Die Redaktion der Zeitschrift war der Meinung,
es kdnnte den Lesern von Nutzen sein, wenn Uber den seitherigen Gang der
Dinge ergénzend berichtet wiirde.

Bis zum Ministerratstreffen in Rom (Ende November/Anfang Dezember
1993) wurden vier neue Vereinbarungen uber sicherheitspolitische Angelegen-
heiten ausverhandelt. Es handelt sich um Vereinbarungen

- Uber die Ausweitung der Zusammenarbeit zwischen militarischen
Dienststellen der Teilnehmerstaaten (Kontaktpflege, Teilnahme an Lehrgangen,
Offiziers- und Spczialislenaustausch, u.d.).

- Uber einen erweiterten Informationsaustausch in Angelegenheiten der
Verteidigungsplanung (unter Einschluf verteidigungspolitischer Entscheidungen
und Vorhaben, militarischer Ausbildungsprogramme, beabsichtigter Anschaf-
fung neuer Waffensysteme, der vorgesehenen Budgetansatze u.d.);

- Uber Regeln betreffend den Waffentransfer (Information, Einfihrung
restriktiver Rechtsvorsehreiften u.a.)

- Uber StabilisierungsmafRnahmen, die bei raumlich begrenzten Krisen an-
gewandt werden sollen (transparenzférdernde Vorkehrungen; Schritte zur Her-
beifuhrung oder Stabilisierung einer Waffenruhe; Entwaffnung bzw. Auflésung
irregularer bewaffneter Kréafte; vertrauensstarkende MalRnahmen, u.a. die aus-
drickliche Zusicherung, Aktivitdten des Roten Kreuzes und des UN-Flicht-
lingskommissariats nicht zu behindern).



113

Am 15. Dezember 1992 war in Stockholm eine KSZE-Konvention tber
friedliche Streitregelung vereinbart worden; nach der Unterzeichnung durch 34
und der Ratifikation durch 12 Teilnehmerstaaten trat sie am 5. Dezember 1994
(dem Tag der Er6ffnung des Budapester Gipfeltreffens) in Kraft. Die Konven-
tion sieht ein System von Regeln und Verfahren zur kooperativen und friedli-
chen Bereinigung von Meinungsverschiedenheiten und Streitfallen zwischen den
Teilnehmerstaten vor; sie erfal3t allerdings nicht die besonders geféhrlichen und
brisanten Konflikte, wie z.B. solche Uber territoriale Anspriche, Gber militari-
sche Sicherheitsbedrohungen u.&.

Die "operativen" Tatigkeiten der KSZE wurden weitergefihrt:

- Die oben (in Abschnitt 8) erwahnten "Langzeitmissionen” konnten noch
nicht wieder in die kritischen - stark von nichtserbischen Volksgruppen besiedel-
ten - Regionen Serbiens (Kosovo, Sandjak, Vojvodina) entsandt werden; die
Belgrader Behdrden lassen das nicht zu. Die entsprechenden Aufgaben werden
von den diplomatischen Vertretern der KSZE-Teilnehmerstaaten in Belgrad, so
gut es geht, wahrgenommen.

Aber eine Reihe anderer Missionen ist um Konfliktverhiitung, Spannungs-
abbau und Vermittlung bemiht, so insbesondere:

- im auf Grund griechischen Widerspruchs immer noch nicht aufgenom-
menen Macedonien;

- in Georgien (Uberwachung des Waffenstillstandes in Siidossetien, Mit-
wirkung an den Friedensbemiihungen in Abchasien, Beratung und Assistenz bei
der Entwicklung des Menschenrechtsschutzes, der demokratischen Institutionen
u.a.m.;

- in Moldawien (u.a. Mitwirkung an der Regelung des Transdnjestr-
Konflikts, Beratung der Regierung und der politischen Gruppierungen in Ge-
setzgebungsangelegenheiten);

- in Tadschikistan (mit den Aufgaben der Herstellung und Férderung des
Dialogs zwischen den verfeindeten politischen Kréften, der fachlichen Unter-



114

Stiitzung bei der Ausarbeitung der neuen Verfassung sowie der Bemihung um
den Respekt vor den Menschenrechten);

- in Estland (zur Forderung des gegenseitigen Verstandnisses und der
Verstéandigung zwischen den Volksgruppen, einschlie3lich der Beobachtung der
Staatsbuirgerschafts- und fremdenrechtlichen Entwicklung);

- in Lettland (mit der besonderen Aufgabe der Befassung mit Staatsbir-
gerschaftsfragen und der Beratung der lettischen Behérden in einschléagigen An-
gelegenheiten);

- in der Ukraine (mit der Aufgabe, bei der Losung der Probleme der
Halbinsel Krim behilflich zu sein);

- in Sarajewo (insbesondere zur Unterstitzung der drei im Rahmen der
Verfasung von Bosnien-Herzegowina vorgsehenen, im Einvernehmen mit der
KSZE bestellten "Ombudsmanner”, die sich mit der Lésung von Problemen zu
befassen haben, die sich aus den Beziehungen der verschiedenen Volksgruppen
ergeben).

- Eine grundlegend andere Aufgabe haben die sogenannten "Sanctions
Assistance Missions" in jenen Landern, die auf die Einhaltung des von den Ver-
einten Nationen gegen die kriegfihrenden Staaten im ehemaligen Jugoslawien -
insbesondere gegen Serbien/Montenegro - verhangten Embargos zu achten ha-
ben. Solche "Sanction Assistance Missions” sind in Albanien, Bulgarien, Kroa-
tien, Ungarn, Macedonien, Ruméanien und in der Ukraine tatig; sie bestehen
zum grof3ten Teil aus Zollbeamten und sind den genannten Staaten bei der
Uberpriifung von Warenlieferungen an die von den Sanktionen betroffenen L&n-
der behilflich. Zur Supervision und Auswertung ihrer Tatigkeit und zur Verfol-
gung von Verstt3en gegen die Sanktionen gibt es einen Koordinator (in Briissel,
bei der Européischen Union).

Sofern auch die Vereinten Nationen in den betreffenden Regionen an der
Konfliktkontrolle engagiert waren, wurde soweit méglich, "Hand in Hand" gear-
beitet.

V.

Bereits das Stockholmer Gipfeltreffen 1992 hatte die Einsetzung eines "Ho-
hen Kommissars der KSZE fur Nationale Minderheiten" beschlossen. Der mit
diesem Amt betraute ehemalige niederlandische Aul3enminister Max van der
Stoel unternahm zahlreiche Bemiuhungen - oft auch im Wege "stiller Diploma-



115

tie", d.h. ohne spektakulére 6ffentliche Vernehmlassungen zur L6sung span-
nungstrachtiger Minderheitcnprobleme beizutragen; haufig faflite er seine Un-
tersuchungsergebnisse und Schluf3folgerungen in Empfehlungen zusammen, die
den betreffenden Regierungen unterbreitet wurden. Aktiv wurde der Hohe
Kommissar z.B.

- in Albanien in Angelegenheiten der Rechte der griechischen Minder-
heit;

- in Estland und Lettland (betr. die russisch-sprechenden in den Jahr-
zehnten der erzwungenen Zugehdrigkeit zur Sowjetunion angesiedelten Einwoh-
ner, deren Staatsangehorigkeit Konflikte ausgeltst hat, wobei der Hohe Kom-
missar auch als Ratgeber in Bezug auf die einschlagige Gesetzgebung aktiv wur-
de);

- in Ungarn und in der Slowakei, wo auf Ersuchen der beiden Regierun-
gen die Situation der respektiven Minderheiten untersucht wurde;

- in Ruméanien (auf Grund zahlreicher gewaltsamer Ausbrtiche von Frem-
denhal3, u.a. gegenuber dortigen Roma);

- in der Ukraine (u. a. im Hinblick auf die Minderheitenprobleme auf der
Krim);

- in Zentralasien, wo insbesondere Staatsbirgerschafts- und andere Min-
derheitenprobleme in Kasachstan und Kirgisien untersucht wurden.

Besondere Aufmerksamkeit widmete die KSZE - in Zusammenarbeit mit
dem Europa-Rat - der Lage der Sinti und Roma in allen einschlagigen Landern;
u.a. fand hierzu ein gemeinsam mit dem KSZE-"Buro fur demokratische Institu-
tionen und Menschenrechte" veranstaltetes Seminar statt.

V.

Zu den Aufgaben der KSZE gehdrt auch die gemeinsame Bemuhung um
die Festigung demokratischer und rechtsstaatlicher Verhaltnisse in den Teilneh-
merstaaten (einschlieB3lich der Sorge um die Achtung der Menschenrechte und
Grundfreiheiten und um die Bewaltigung humanitarer Probleme). Hiezu besteht
das eben erwéhnte "Buro fur Demokratische Institutionen und Menschenrech-
te". Es stellt interessierten Teilnehmerstaaten (etwa Armenien, Georgien und
Tadschikistan) Expertenhilfe z.B. bei der Erarbeitung von Verfassungen und fur
die Rechtsreform zur Verfigung.

In zahlreiche Lander wurden Parlaments-, Gemeinderats- bzw. Prasiden-
tenwahlen - in einem Fall auch eine Volkszahlung (bei der es u.a. um den Um-



116

fang von Minderheiten ging) durch Beobachtergruppen auf ihren fairen und
demo-kratisch-rechtsstaalichen Charater hin tUberprift; auf Grund der Beob-
achtungsergebnisse wurden in einer Reihe von Fallen Empfehlungen fur organi-
satorische u.a. Verbesserungen unterbreitet.

Der Entwicklung der rechtlichen, politischen und wirtschaftlichen Systeme
und Strukturen insbesondere in den zentralasiatischen Teilnehmerstaaten - im
Sinne der gemeinsam proklamierten Prinzipien der gesellschaftlichen und staat-
lichen Ordnung - waren zahlreiche "Seminare" Wirtschafts-, Sicherheits- und
Menschenrechtsfragen gewidmet, an denen haufig auch unabhéngige Fachleute
und Vertreter der Geschaftswelt bzw. von Menschenrechtsgruppen teilnahmen.

VI.

Die Gipfelbeschlisse von Helsinki (1992), von denen bereits oben in Ab-
schnitt 8 die Rede war, enthielten u.a. grundsétzliche Ubereinkiinfte iiber "Frie-
denserhaltende Operationen" (peacekeeping operations) der KSZE. Bekannt-
lich sieht die Charta der Vereinten Nationen vor, dal3 entsprechende Aufgaben
auch von regionalen Sicherheitsorganisationen Ubernommen werden kénnten;
Zwangsmafnahmen (z.B. die Anwendung von Waffengewalt, auf3er zur Selbst-
verteidigung) - alle Aktivitaten, die nicht strikt unparteiisch und mit Zustim-
mung der Konfliktparteien vorgenommen werden - gelten nicht als “friedenser-
haltend". Ebenfalls schon 1992 entschlo3 man sich, eine Initiative zur Wieder-
herstellung des Friedens im Gebiet von Nagomo-Karabach in die Wege zu lei-
ten. Die Bemuhungen - mit dem Ziel der Einberufung einer Friedenskonferenz
in Minsk nach der Erreichung und Stabilsierung eines Waffenstillstandes - stan-
den zunéchst unter keinem guten Stern; als endlich die Zustimmung der 4 Kon-
fliktparteien (der Regierungen von Armenien und Aserbaidschan sowie der die-
sen jeweils gegenuberstehenden aserbaidschanischen bzw. armenischen Burger-
kriegskrafte) erreicht war, kam es in Aserbaidschan zu einem Umsturz, und man
mufRte erneut verhandeln. SchlieR3lich wurde im Mai 1994 eine Waffenruhe er-
zielt, allerdings vor allem aufgrund intensiver Vermittlungsanstrengungen der
Russischen Fdderation. Obschon in Aussicht genommen war, daf3 unmittelbar
danach die KSZE-Friedens-sicherungskréfte im Konfliktgebiet stationiert wer-
den sollten, gab es immer wieder neue Einwande, Hindemissee und Verzoge-
rungen. Erst im Rahmen des KSZE-Gipfels im Dezember 1994 in Budapest kam
es zu einem neuerlichen positiven Grundsatzbeschlul3 - dieser sieht aber vor,



117

daRR der UN-Sicherheitsrat "griines Licht" geben muf3, und noch ist unklar, ob
die Sache dort nicht an einem Veto scheitert.

VII.

Das Schicksal des soeben erwahnten Projekts ist ein Symptom dafir, daf
die KSZE neuerlich in eine Krise kam, und zwar deshalb, weil sie in eine zuneh-
mend komplizierte Machtauseinandersetzung geriet.

Die Mdglichkeiten zur Entwicklung einer "gesamteuropaischen Sicherheits-
ordnung” und die Rolle, die die KSZE dabei spielen kénnte, wurden zunehmend
kontrovers, als einerseits nationalistische und grofmachtpolitische Strémungen
in RulRland Auftrieb erhielten (der Wahlerfolg der sog. Liberaldemokraten Schi-
rinowskijs war da nur einer von vielen Mosaiksteinen), und andererseits - nicht
zuletzt auf Grund dieser russischen Tendenzen - in Osteuropa zunehmend Ner-
vositat aufkam. Mittel- und osteuropdische La&nder lieRen ihren dringenden
Wunsch erkennen, sich der NATO anzuschlieBen oder zumindest eine Sicher-
heitsgarantie von ihr zu erhalten. Der NATO selbst war das zu riskant, sie offe-
rierte stattdessen im Herbst und Winter 1993/94 allen osteuropéischen Staaten
(RuBRland eingeschlossen) das Projekt "Partnerschaft fur den Frieden" als ein
Rahmenwerk fur die militarische Zusammenarbeit einschlie3lich gemeinsamer
Planungs-, Ausbildungs- und Ubungsprogramme. Diese sollten allerdings opera-
tiv "unter der Autoritat des Nordatlantikrats stehen", in dem nur Vollmitglieder
Sitz und Stimme haben; den "Partnern” ist also eine Juniorposition zugedacht. In
RuB3land, immerhin einer nuklearen Supermacht, empfand man das Angebot,
sich daran unter den gleichen Grundbedingungen zu beteiligen wie Ungarn, die
Slowakei oder die baltischen Staaten, als indadaquat, und die - in Moskauer Au-
gen - dahinterstehende Vorstellung einer gesamteuropdischen Hegemonialord-
nung unter Fuhrung der USA und ihrer Verbindeten als inakzeptabel. Russi-
sche Politiker hatten friihere westliche Erkldrungen, die KSZE sollte im Rah-
men einer kinftigen gesamteuropaischen Sicherheitsstruktur eine Hauptrolle
spielen, anders verstanden, als sie offenbar gemeint waren (sie sollten wohl nicht
zuletzt dazu dienen, Moskau die Zustimmung zur deutschen Einigung und zur
NATO-Zugehdrigkeit ganz Deutschlands zu erleichtern). So versuchte die russi-
sche Fuhrung, eine Konzeption ins Spiel zu bringen, dergemal die KSZE ge-
starkt, zu einer echten internationalen Organisation mit klarer Rechtsgrundlage
ausgebaut und nach Mdglichkeit der KSZE Ubergeordnet werden sollte. (Eine



118

Ankniipfungschance dazu sah man auch in den Erklarungen der NATO und der
Westeuropaischen Union, man sei bereit, Friedensoperationen unter der Agide
und gemal den Direktiven der Vereinten Nationen oder der KSZE durchzufih-
ren.) lhrer generellen Unterordnung hétte die NATO indessen sicher nicht zu-
gestimmt.

Als in dieser Situation der NATO-Rat im Spéatherbst 1994 beschlof3, einer
Osterweiterung néherzutreten, l6ste dies einen Eklat aus: Der russische Aul3en-
minister Kosyrew verweigerte die Unterzeichnung bereits ausverhandelter Ver-
einbarungen fur die westlich-russische Partnerschatft.

Zuséatzlich kompliziert wurde die Lage dadurch, daf3 Ruf3land im Rahmen
der KSZE noch 1993 - mit britischer Unterstiitzung - den Gedanken des "Third
Party Peacekeeping" ins Spiel gebracht hatte: es sollte mdglich sein, daR anstelle
der UN oder der KSZE auch eine andere Staatengruppierung oder -Koalition
eigenverantwortlich friedenssichernde Operationen durchfuihrt. Dies wurde als
Versuch Moskaus verstanden, fur entsprechende Aktivitaten im eigenen Ein-
fluBbereich freie Hand zugesichert zu erhalten; die KSZE sollte nur eine Be-
gleitrolle spielen dirfen. Noch in den Nachtstunden zwischen den beiden Tagen
des Budapester KSZE-Gipfels wurde - erfolglos - um akzeptable Kompromif3-
formeln gerungen.

VIII.

So fand das Budapester Gipfeltreffen der Staats- oder Regierungschefs der
KSZE-Teilnehmerstaaten - nach einer am 10. Oktober erdffheten Rickschau-
und Vorbereitungskonferenz - am 5. und 6. Dezember 1994 unter kritischen
Umstanden statt.

Es war das groR3te seiner Art; mit allen Beratern, Hilfskraften und den
Teilnehmern der vorhergehenden Konferenz waren mehr als 1800 Delegierte
nach Budapest gekommen (und fast ebensoviele Medienvertreter). Neben den
eigentlichen Teilnehmerstaaten nahmen Macedonien (nach wie vor nur als Be-
obachter - trotz der Bereitschaft fast aller Teilnehmerstaaten, der Vollaufnahme
zuzustimmen) sowie Vertretungen aus Agypten, Algerien, Israel, Marokko, Tu-
nesien sowie aus Japan und Sudkorea teil, ferner Delegierte zahlreicher interna-
tionaler Organisationen - von den UN und ihren Spezialeinrichtungen (mit Ge-
neralsekretar Boutros-Ghali an der Spitze) Uber den Europa-Rat, die OECD,
die NATO und die WEU (jeweils mit ihren Generalsekretédren), dem "Common-



119

wealth of Independent States”, der Zentraleuropéaischen Initiative bis zum
Schwarzmeerkooperationsrat. Erstmals waren beim Vorbereitungstreffen auch
rund 350 Vertreter nichtstaatlicher Organisationen akkreditiert, unter ihnen ne-
ben Vertretern von Menschenrechtsgruppen, Friedensforschungsinstitutionen,
u.a. Einrichtungen auch Vertreter christlicher Kirchen und anderer Religionsge-
meinschaften. Sie hatten Ubrigens die Moglichkeit, zu einschlagigen Themen
mundliche und schriftliche Beitrage vorzulegen.

Ob die Resultate diesem Aufwand entsprachen, Iaf3t sich bezweifeln.

Zwar wurden umfangreiche Texte verabschiedet oder zur Kenntnis genom-
men, und zwar u.a.

- der bereits weiter oben (im Abschnitt 8) erwéhnte "Code of Conduct”,

- eine - an sich noch kurz vor dem Gipfeltreffen in Wien angenommene -
erweiterte Fassung der Vereinbarungen uber Vertrauens- und Sicherheitsbilden-
de MalRnahmen im militarischen Bereich,

- zusatzliche Vereinbarungen Uber Restriktionen und Kontrollen beim
Waffentransfer,

- die grundsatzliche Einigung dariber, dal3 in den kommenden Jahren die
Leitlinien fur eine kinftige, den Gesamtraum der KSZE umfassende, Sicher-
heitsordnung diskutiert werden sollen (was man, umgekehrt, als das Eingestand-
nis dariiber betrachten mag, daR man sich eben zur Stunde Uber solche Leitli-
nien nicht einigen kann).

In der Presse las man im Gehalt verloren: sie sollte ja eigentlich fur jene
Strukturreformen stehen, die dem ganzen Unternehmen - insbesonder nach rus-
sischen Vorstellungen - eine neue Qualitdt gegeben hatten, aber nicht konsens-
fahig waren.

Zu den wirklich brisanten Problemen kamen keine gemeinsamen Auffas-
sungen zustande. Dazu gehdrte neben dem, was bereits angedeutet wurde, auch
eine klare Regelung Uber die Zusténdigkeitsabgrenzung zwischen KSZE und
UN in Angelegenheiten der Friedenssicherung. Beabsichtigt war die Fixierung
einer Art Subsidiaritdtsregel: zunachst soll die KSZE sich um Konfliktpraven-
tion und Krisenmanagement bemuhen; erst wenn sich das als unzulanglich er-
weist, wére an die Befassung der UN zu denken; entsprechende Ersuchen soll-
ten in New York auch ohne die Zustimmung eines Staates, der in einen Konflikt
verwickelt ist, unterbreitet werden konnen. Vor allem dieser Abstrich vom Kon-
sensprinzip liel3 die Sache scheitern, aber wenn im kritischen Fall auch Aggres-
soren ein Vetorecht Vorbehalten worden wére, hatte die Ubereinkunft kaum
Sinn.



120

Am Ende war es nicht einmal mdglich, eine gemeinsame, halbwegs ein-
drucksvolle und daher wenigstens moralisch wirksame Erklarung zu den Kamp-
fen um Bihac und in anderen Teilen des ehemaligen Jugoslawiens zustandezu-
bringen; Bosnien-Herzegowina machte seine Zustimmung von der Verurteilung
"des Aggressors" anhangig, RufRland legte gegen eben diese Verurteilung sein
Veto ein.

Dies trug nicht gerade zur Reputation der KSZE bei.

IX.

Trotz aller Enttduschungen geht die Arbeit weiter. Schon in den vergange-
nen Jahren hatte sich gezeigt, dall die KSZE nur zur frihzeitigen Vorbeugung
von Konflikten imstande ist; wenn Krisen bereits ausgebrochen sind, womdoglich
gar zu militdrischer oder paramilitdrischer Gewaltanwendung gefuhrt haben,
fehlen ihr die Organe, die effektiven Entscheidungsstrukturen und die Mittel
zum wirksamen Handeln. Auf Grund des Konsensprinzips mufite der Rechts-
brecher seiner eigenen Verurteilung zustimmen - und die Verurteilung selbst
bliebe eine moralische: es gibt sozusagen weder Gendarmen noch Gerichtsvoll-
zieher. Vorwerfen kann man das nicht "der KSZE" als solcher, sondern allenfalls
ihnren Teilnehmerstaaten; es liegt nahe zu sagen: vor allem jenen, die sich gegen
wirklich starkende Reformen sperren; wie schwierig aber die Erarbeitung, und
erst recht die formelle Durchsetzung und die Praktizierung effektiver Reformen
ware, 14R sich aus dem Dargestellten erschlieRen.

In der gesamteuropdischen Politik spielen gegensatzliche Interessen und
Versuche ihrer machtgestitzten Durchsetzung wieder eine Hauptrolle. Wenn es
aber um Machtpolitik geht, stellt sich die KSZE eher als eine Arena denn als ein
eigenstandiges, potentes Aktionszentrums dar. Mit der kinftigen "OSZE" wird
es nicht anders sein.

Die Bandigung der Macht durch eine Ordnung des Rechts, die ihre
Grundlage in gemeinsamen Interessen, in der gegenseitigen Achtung, in der ein-
sichtigen Bejahung der gegenseitigen Abhangigkeit und in der Solidaritét finden
mif3te, bleibt eine schwierige Aufgabe.



Kongrel3 1995

Christian Priesthood East and West:
Towards a Convergence



Empty Page



WHEREAS:

WHEREAS:

WIIEREAS:

WHEREAS:

WIIEREAS:

®lje (ttnitimanfaealtti of JOTaBaacljuaetis

Proclamation
Dy Hb Eicflltnty
GOVERNOR WILLIAM F. WELD

1995

Religion» divcnity ind freedom io euerenc: religion is an important pari of the Commonwecalih's history
pfoiected by Anicle 11 of ihe Constitution of the Commonwealth of Massachusetts; and

»nd

There are approximately 945 million Roman Calholks and 250 million Orthodox Christians worldwide; and

The Society Tor the Law of the Festem Churches was esublished in Rome in 1969. and is made op of
specialisls in ihe area of the Canon Law of Eastem Chrislianity, bringing logether both Orthodox and
Eastern Caiholic canonists and other interested scholars from «round the world; and

The XII International Congreu or Ihe Society for the Law of the Eastern Churches is taking place on lise
Campus of ihe Hellenic College,Holy Cross Creek Orthodox School of Theology in Urookline.
Massachusetts, the first meeting of its kind rver held In North America; and

The resulls of this Corgress, with the diente Christian Piituhood East and Wtst:  To'iards A
Conv+rftwerl. will ronnihute io he™' «mJerjisr.ding r>* «olrrence .tmong Mrib/tf of the Euters and
Western Churches, alfccting individual» throuphoul the Commonwealth and «round the world;

NOW, THEREFORE. I. WILLIAM F. WELD, Governor of Ute Commonwealth of Massachusetts, do hereby proclaim the wrek
of August 20th Ihroogli August 26th. 1995, as

SOCIETY FORTHE LAW OF THE FASTERN CHURCHES WEEK

and urge all Ihe ertixens of ihe Commonwealth to Uke cugnizance of this event and participaic tillingly In its observartce.

nr

Given at the Executive Chamber in Boston, this ninth day of
August, in Ihe year of our Lord one thousxnd nine hundred «nd
ninety-five, and of the Independence of the United Statej of
America, the two hundred and twenlieth.

tJe46

COD SAVE TUE COMMONWEALTH OF MASSACHUSETTS



Empty Page



125

BERICHT

DER XIlI. KONGRESS
DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

Von Eva Syn ek, Wien

Ziemlich genau ein Vierteljahrhundert nach der Grindung der Gesell-
schaft fir das Recht der Ostkirchen fand ihr XII. Kongref3 vom 20.-26. August
1995 am Campus des Griechisch-Orthodoxen Collegc’s "Holy CrossVGreek
Orthodox School of Theology” in Brookline/Boston, Massachusetts statt. In ge-
wisser Weise bedeutete dies eine Premiere, handelte es sich bei der Tagung in
Holy Cross doch um den ersten "amerikanischen" Kongrel3 der Gesellschaft. Die
Vorbereitung hatten gemeinsam Prof. Lewis Patsavos, der in Holy Cross das
Fach Kirchcnrechl vertritt, und der Generalsekretar der Gesellschaft, Chorbi-
schof John Faris von der Maronitischen Eparchie St. Maron/New York Uber-
nommen.

Der Tagungsort wie die Zusammensetzung des Vorbereitungsteams lief3en
vor allem europdische Mitglieder der Gesellschaft bereits vor dem Kongrel3 auf-
horchen: Ganz abgesehen von der inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem
sehr vielschichtigen Generalthema "Christian Priesthood East and West: Towards
a Convergence?" versprach die Begegnung mit der Einwurzelung verschiedener
alter dstlicher Traditionen in der "neuen Welt" fur viele Teilnehmer eine in vie-
lerlei Hinsicht bereichernde Erfahrung zu werden. Diese unter grof3em personli-
chen Einsatz ermdéglicht zu haben, ist den Veranstaltern, aber auch allen, die die
finanziellen Lasten mitgetragen haben - insbesondere der Deutschen Bischofs-
konferenz, die auch diesmal wieder die Kosten fur die Dolmetscherinnen Uber-
nahm, und der EKD, die Reisekostenzuschiisse zur Verfugung stellte - herzlich
zu danken.

Es waren nicht zuletzt die grof3ziigigen Einladungen von Ortskirchen dstli-
cher Tradition - der Griechisch-Orthodoxen, der Melkitischen, der Maroniti-
schen Kirche - und die relativ hohe Zahl von Konferenzteilnehmern aus den
USA und Canada, darunter auch einige im Kreis der Gesellschaft neue Gesich-
ter, die einmal mehr vor Augen filhrten, wie weitlaufig und vielschichtig jener



126

kirchliche Kosmos ist, der oft viel zu schnell zu dem "christlichen Osten" nivel-
liert wird. Wie grol3 das Interesse an dstlichen Traditionen auch beijenen sein
kann, die selber keiner dstlich gepréagten kirchlichen Denomination angehdren,
deutete der Gouverneur von Massachusetts, William F. Weid an: Er hatte, um
die Bedeutung der Tagung herauszustellen, fir ganz Massachusetts sogar eine
"Society for the Law of the Eastern Churches Week" proklamiert.

Am Anfang unseres Kongresses stand eine orthodoxe Vesper in der Kapel-
le von "Holy Cross". Bevor der Prasident der Gesellschaft, Prof. Carl Gerold
Farst im Anschluf daran die Tagung auch "offiziell* er6ffnen konnte, wurden
die Teilnehmer duch das Vorbereitungskommitee, lokale kirchliche Reprasen-
tanten und einen Vertreter des Dachverbandes theologischer Ausbildungsstét-
ten in Boston, dem "Boston Theological Institute”, dem auch "Holy Cross" ange-
hort, willkommen geheifen. Neben einer GruRadresse aus dem Vatikan konnten
die herzlichen GrufRworte und Segenswiinsche, die Seine Allheiligkeit, Patriarch
Bartholomaios von Konstantinopel, Seine Seligkeit, der georgische Patriarch Ili-
as sowie Seine Eminenz Erzbischof lakovos, das Oberhaupt der Griechisch-
Orthodoxen Erzdidozese von Nord- und Stidamerika, Ubersandt hatten, verlesen
werden. Angesichts der eigentiimlichen, von Erzbischof Stylianos kirzlich in Ek-
klisia formulierten, Kritik, auf die der Prasident im Rahmen seiner Eréffnungs-
ansprache hinwies, wurde das seitens héchstrangiger orthodoxer Hierarchen ar-
tikulierte Wohlwollen an der Arbeit der Gesellschaft fur das Recht der Ostkir-
chen nicht nur von den Vorstandsmitgliedern, unter ihnen Seine Eminenz, Erz-
bischof Johannes von Karelien und ganz Finnland als Vizeprasident und Seine
Eminenz, Metropolit Prof. Dr. Panteleimon Rodopoulos als Ehrenprasident, mit
groBer Genugtuung aufgenommen. Ein von den "Volontecr Women of Holy
Cross" vorbereiteter kleiner Empfang schuf den Rahmen, um in entspannter At-
mosphéare die durch das Eroffnungsreferat von Prof. Dr. Konstantinos Skoute-
ris/Theologische Fakultat der Universitat Athen angeregte Diskussion weiterzu-
fuhren.

Unter dem Leitthema "Christian Priesthood and Ecclesial Unity: Some
Theological and Canonical Considerations" war von Skouteris gleich zu Anfang
unserer Tagung ein Fragenkomplex angerissen worden, der im Laufe der néch-
sten Tage unter verschiedenen Vorzeichen immer wieder zur Sprache kommen
sollte. Zwar konnte im Zuge des Kongresses sicher keine volle Konvergenz zwi-
schen der katholischen Lehre vom "character indelebilis” und alternativen ortho-
doxen sakramententheologische Ansétzen gefunden werden. Doch zeigte sich vor
allem im Laufe des Vortrags von Prof. Dr. Konstantinos Pitsakis/ Rechtswissen-



127

schaftliche Fakultdt der Universitat Athen am Freitag, dal3 orthodoxe und ka-
tholische Praxis einander doch in manchem Punkt ndher stehen durften als die
unterschiedlichen theoretischen Annaherungen an die Frage nach der "Perpetui-
ty of the Effects of Ordination" zunachst glauben lieRen.

Der erste volle Arbeitstag des Kongresses stand imter dem Rahmenthema
"The Ordained Ministry: Bishop, Presbyters, Deacons"”, zu dem jeweils ein Refe-
rent aus orthodoxer (Prof. John Erickson/St. Vladimir's Orthodox Seminary,
New York), katholischer (Prof. Francis Morrisey/St. Paul's University, Ottawa)
und protestantischer (Dr. Rodney L. Petersen/Boston Theological Institute)
Perspektive Stellung nahm. Die Zugange waren von den Vortragenden recht un-
terschiedlich gewahlt worden: Erickson konzentrierte sich auf die historische
Entwicklung, Morrisey ging nach einigen allgemeinen Uberlegungen im zweiten
Teil seines Referats vor allem auf aktuelle pastorale Probleme ein und Petersen
bemdihte sich schlie3lich um eine Zusammenschau von unterschiedlichen tradi-
tionell protestantischen Weisen des Amtsverstandnisses einerseits und neueren
Dialogergebnissen anderseits. Diese bereits im Ansatz doch sehr stark divergie-
renden Akzentsetzungen waren zunéchsteinmal wohl nicht unbedingt konfes-
sionsspezifisch begrindet: das weitgesteckte Leitthema liel3 den Vortragenden
viel Freiraum, stellte sie aber notgedrungen auch vor Auswahlentscheidungen.

Am Dienstag standen zwei Referate von Vertretern altorientalischer Kir-
chentraditionen im Mittelpunkt, die eine Fulle von Informationen zur Weiheord-
nung der Apostolischen Kirche des Ostens respektive dem Frauendiakonat in
der Armenisch-Apostolischen Kirche boten. Dazwischengeschoben wurde ein
Beitrag von Prof. Wladislaw Tsypin/Theologische Akademie von Zagorsk zu
dem allgemein gehaltenen Thema "Clergy and Laity". In der Frih stellte Metro-
polit Dr. Mar Aprem von Kerala in seinem Vortrag "Order and Grades of Order
in the Tradition of the Ancient Apostolic Church of the East" mit vielen Bezi-
gen auf die Ordinationsriten die neunstufige Weiheordnung seiner Kirche vor.
Neu fur manchen Teilnehmer der Tagung war offensichtlich die Information,
dafR die Apostolische Kirche des Ostens grundséatzlich das Institut der Diakonin-
nen kennt, auch wenn es derzeit keine Diakoninnen (und auch keine Erzdiako-
ne) gibt. Im Rahmen der Diskussion liel3 der Referent durchblicken, daf} er hier
selbst ein Manko erblickt, da vor allem im katechetischen, aber auch im sozial-
caritativen Bereich der kirchliche Dienst von Frauen in Indien sehr wichtig er-
scheint. Sollten sich Kandidatinnen finden, die bereit waren, die traditionelle
Zolibatsforderung auf sich zu nehmen, stiinde einer Wiederbelebung des alten
Instituts der Diakonin wohl nichts im Wege. Damit war die neben der Debatte
um den "character indelebilis" wohl brisanteste Frage angeschnitten, die im Rah-



128

men des Kongresses starker diskutiert werden sollte: die Frauenordination. Das
am Nachmittag aus technischen Grinden von Prof. Patsavos verlesene Manu-
skript von Dr. Abel Oghlukian/Generalvikar der Armenisch-Apostolischen Kir-
che in Canada behandelte ausgehend von einem allgemeinen historischen Ruck-
blick die in der Armenisch-Apostolischen Kirche auch heute faktisch praktizier-
te "Ordination of Deaconesses". Auf Ruckfragen bekraftigte Oghlukian, dal3 in
seiner Kirche Frauen heute in der selben Weise zu Diakonen geweiht werden
wie Manner und auch zu den selben Diensten herangezogen werden. Waren die
Diakoninnen traditionell Nonnen, so wird heute die Zulassung auch verheirate-
ter Frauen diskutiert.

Donnerstag vor dem Frihstick bestand die Moglichkeit an der Heiligen
Liturgie in der College-Kapelle teilzunehmen. Da am Nachmittag die General-
versammlung der Gesellschaft, bei der der bisherige Vorstand fur weitere vier
Jahre bestétigt wurde, angesetzt war, konzentrierte sich die thematische Diskus-
sion auf den Vormittag. Zuerst sprach Seine Eminenz, Erzbichof Dr. Peter
L’Huillier/New York aus orthodoxer Sicht iber "The Theory of Perpetuity of the
Effects of Ordination: Return of Ordained Clerics to Lay Status". Das Referat
bot zun&chst einen Ruckblick auf die Enstehung der katholischen Lehre vom
"character indelebilis" und Ansétze zu ihrer Rezeption durch die Orthodoxie in
der Auseinandersetzung mit dem protestantischen Amtsverstéandnis. Vor allem
behandelte der Vortrag, wie der Subtitel bereits andeutet, dann aber verschiede-
ne, im orthodoxen Kirchenrecht vorgesehene, Formen der Amtsenthebung. Ver-
suchte Erzbischof Peter, sowohl historische Entwicklungen aufzuzeigen, als auch
Fragen an die gegenwartige Praxis zu stellen, so konzentrierte sich das Coreferat
von Prof. Marco Brogi/Kongregation fur die Ostkirchen, Rom "The Ldss of the
Clerical State in the Canonical Legislation of the Catholic Church" ganz auf das
geltende kanonische Recht.

Dagegen ging Prof. Dr. George Nedungatt vom Pé&pstlichen Orientalischen
Institut in Rom in seinem Vortrag "Authority and Power of Governance" am
Freitag in der Frih immer wieder auch Uber das rein positive Recht hinaus: sein
Referat enthielt nicht nur manches an personlicher theologischer Reflexion, so
zB Uber das Zueinander von kirchlichem Einheitsamt und derAufgabe, kirchliche
Vielfalt zu schitzen, als deren besondere Trager er die Oberhauper der unter-
schiedlichen Kirchen sui iuris herausstellte. Die bereits am Dienstag angespro-
chene Frage nach der Ordination von Frauen winde insofern wieder aufgegrif-
fen, als Nedungatt einige Bemerkungen zur Geschichte der Kodifikation des
CCEO nachreichte. Die wenigen kryptischen Andeutungen in Nuntia, aus denen
hervorgeht, dal3 die Frage von Diakoninnen im Laufe des Kodifikationsverfah-



129

rens diskutiert worden war, wurden ein wenig aufgehellt. Besonders eindrucks-
voll gestaltete sich auch der leider aus Zeitgriinden im Vortrag stark gekirzte
Beitrag von Pitsakis "The Resignation and Dethronement ('Ekptosis’)!, auf den
eingangs bereits hingewiesen worden ist. Dal3 die historische wie gegenwaértige
Rechtslage vom Referenten immer wieder in Rickbeziehung auf die kirchliche
Praxis behandelt wurde, erwies sich als sehr hilfreich: an historischen Beispielen
aber auch an der heute géngigen Praxis der Resignation von Bischéfen scheint
sich zu zeigen, dal? bei aller Reserve gegen die in einem bestimmten historischen
Kontext entwickelte katholische Doktrin vom "character indelebilis” doch auch
orthodoxerseits eine gewisse Unterscheidung zwischen - katholisch gesprochen -
"potestas ordinis" und "potestas iurisdictionis” Ublich ist. Das am Freitag Nach-
mittag angesetzte letzte Hauptreferat der Tagung bot schlief3lich unter dem
Motto "Nature of the Ministry in the Church" den biblisch grundgelegten und
dann bis hinauf in die Gegenwart verfolgten Versuch einer kritischen Gesamt-
schau der bisherigen kirchlichen Entwicklungen aus indischer Perspektive (Prof.
Xavier Koodapuzha/Papstliches Orientalisches Institut, Kerala).

Samstag Vormittag war fur eine Podiumsdiskussion zu "Current Canonical
Issues" reserviert. Die Auswahl wirklich aktueller Themen - "Married Episcopa-
te and Marriage after Ordination" (Dr. Patrick Viscuso/USA), "Occupation
Compatible with Pastoral Office" (Prof. Dr. Neri Capponi/Florenz und Erzbi-
schof Johannes Rinne), "Clerical Celibacy" (Prof. Marco Brogi) und zuletzt die
bereits mehrmals angeschnittene Frage "The Ordination of Women" (Prof. John
Erickson und Msgr. Dr. Victor Pospishil) - lieRen die Zeit zu kurz werden. Uber
die Impulsreferate hinaus blieben jeweils leider nur wenige Minuten zum An-
diskutieren der zahlreichen, tief in die pastorale Praxis hineinweisenden, aufge-
worfenen Fragen.

Nicht unerwéahnt soll schlielich das reiche Rahmenprogramm der Tagung
bleiben: so fand am Montag eine informative Fiuhrung durch "Holy Cross" statt;
der Dienstag konnte dank einer anonymen Spende in einem Fischrestaurant au-
Rerhalb von Boston abgeschlossen werden. Der traditionellen Exkursion der
Kongrefteilnehmer in die gastgebende Stadt war der gesamte Mittwoch reser-
viert: eine von Prof. Patsavos liebevoll kommentierte Rundfahrt durch "seine"
Stadt wurde durch eine Fuhrung durch das tradionsreiche Harvard-College er-
ganzt. Am Nachmittag stand ein Empfang durch einen Vertreter des Gouver-
neurs im State House von Massachusetts am Programm. Den krénenden Ab-
schlu des Ausflugstages bot ein Besuch in der Melkitischen Eparchie von
Newton: VVor dem Abendessen wurde in der Verkiindigungskathedrale, in der



130

die Verbindung von traditionellem Baustil und modernen Elementen eine ein-
drucksvolle Harmonie ergeben, der Vespergottesdienst in englischer Sprache
gefeiert. Nachdem die Kongrefl3teilnehmer bereits am Montag am Abend im -
Holy Cross ganz nahe gelegenen - Griechisch-Orthodoxen Diézesanzentrum zu
Gast gewesen waren, wo Bischof Methodios von Boston zum "Wellcome Dinner"
geladen hatte, genossen sie nun die Gastfreundschaft von ErzbischofJohn Elya.
Die Reihe von verschiedenen Kirchen veranstalteter festlicher Abendessen wur-
de am Donnerstag im Romisch-Katholischen Saint John’s Seminary fortgesetzt,
wo Seine Eminenz Bernard Cardinal Law der Hausherr ist. Das von Chorbi-
schof Joseph Lahoud gestiftete "Farwell Dinner" fand am Freitag in den R&u-
men der Maronitischen Gemeinde von Bosten statt. Nach einer Vesper im ma-
ronitischen Ritus in der neuen Kirche "Our Lady of the Cedars of Lebanon”
wurden die KongrefRteilnehmer mit besonders liebevoll zubereiteten libanesi-
schen Spezialitdten verwohnt.

Allen zuletzt genannten Kirchen, die die Kongref3teilnehmer ihre Gast-
freundschaft erfahren lie3en, ist gemeinsam mit dem Vorbereitungsteam und
den Referenten von Herzen zu danken; desweiteren den Dolmetscherinnen,
ohne deren Hilfe das Aufnehmen von Vortragen und Diskussionsbeitragen fur
manchen nicht mdglich gewesen wére sowie Earl und Carol Cantos, die das
KongreRsekretariat betreuten und den Teilnehmern der Konferenz eine Woche
lang praktisch Tag und Nacht zur Verfiigung standen.



Message from the Ecumenical Patriarch
(translated by Fr. John Chryssavgis)

To the eminent Dr. Lewis Patsavos, Professor of Canon Law at the Holy
Cross School of Theology, Boston our beloved son in the Lord, grace and peace
from God.

We were pleased to be informed from your letter of 20 July, 1995, about the
forthcoming 12th International Congress of the Society for the Law of the Eastern
Churches to bc held between 20 - 26 August in order to study in common the
topic "Christian Pricsthood East and West: Towards a Convergence?".

We gladly respond to your pious request that we bless this gathering, and
forward this Patriarchal letter of greetings in recognition of the invaluable scholar-
ly work accomplished by the Society, the advancement of which we have also per-
sonally, by the grace of God, contributed towards from the very early stages of
the Society. We therefore express our joy at the convocation of the Society's 12th
Congress within the grounds of one of the academic institutions of our most holy
Ecumenical Throne, namely Holy Cross School of Theology in Boston.

The chosen theme of the Congress is extremely significant and most timely,
given also the immense confusion which in recent times surrounds the great
mystery of the Priesthood. Our holy Orthodox Church has borne manifold witness
on this subject in the relevant ecumenical dialogues, particularly in the discussion
of the Faith and Order Commission of the World Council of Churches, in the
BEM (Baptism, Eucharist and Ministry) document, as well as in the inter-
Orthodox Theological Conference convened in 1988 on the island of Rhodes, un-
der the auspices of our Ecumenical Throne, on the subject of the ordination of
women. The above-mentioned confusion demands an emphasis on and confirma-
tion of that which we have received and faithfully preserve on this matter from our
Fathers in the Orthodox Church, firmly guarding both the spiritual and patristic
tradition of the ancient, undivided Church of Christ.

We pray that the divine Grace, which heals what is weak and fulfills what is
lacking both in the Pricsthood and in our whole lifc, may be richly bestowed on
the honorable members of the Congress, through the Spirit of truth. We paternally
bless all of you in sincere love, and hope that the fruits of the Cogress will over-
flow into the ministry of the most holy Church of our Lord Jesus Christ.

May His illumination, peace and boundless merey be with you all.

Constantinople, 11 August 1995
Fervent supplicant to God
Patriarch Bartholomew |



Empty Page



Secretariat of Slalc
First Section - General Affairs
No. 377.065
From the Vatican, August 4, 1995

Dear Chorbishop Paris,

His Holiness Pope John Paul Il was pleased to be informell that on August
20-26, 1995 the Twelfth International Congress of the Society for the Law of the
Eastem Churches will be held in Boston on the theme of the Christian Priesthood
in East and West.

His Holiness wishes me to assure you of his prayerful good wishes that this
meeting will promote effective undcrstanding among the membcrs of the Eastem
Churches and thus contribute to the spread of a common witness to the Gospel by
all believers in Christ.

With these sentiments the Holy Father sends cordial grcctings to all taking
part in the Congress, invoking upon them the Holy Spirit's gifts of wisdom, joy
and peacc.

Sinccrcly yours in Christ,

Monsignor L. Sandri
Assessor

Chorbishop John D. Faris

Vicar General

Eparchy of Saint Maron of Brooklyn
P.O. Box 010-360

Staten Island, NY 10301



Empty Page



135

CHRISTIAN PRIESTHOOD AND ECCLESIAL UNITY:
SOME THEOLOGICAL AND CANON1CAL CONSIDERATIONS

Constantine Scouteris, Athens

1. The records of the early Christian tradition leave no doubt that Christian
priesthood is not a "function" necessary for the institutional being of the Church.
Nor is it an autonomous, isolated and self-sufficient Office belonging to the or-
dained individual. It is rather a ministry related and belonging to the entire ec-
clesial body. We can think of it as an anaphoral reality which is always in
reference to and leads to the saving communion of the Body of Christ.

From the very outset of Christian history priesthood is understood as a
living testimony of the constant and continuing presence of Christ in every
historic "now" of the life of the Church. It was viewcd as a token of the Paschal
fulfilment and parousia, bestowed to all Christians through the power of the
Holy Spirit. This means that priesthood was considered as an integral part ofthe
ecclesial reality, related with and proceeding from the pentecostal economy.

In order to achieve a comprehensive understanding of the place of
priesthood within the Christian community and to estimate its role for the ec-
clesial unity, it is important to stress its Christological and Pneumatological
foundation. Any attempt to approach priesthood from a monistic point of view,
i.e. as an autonomous subject, leads to the divergent altered scholastic intcr-
pretations and speculations foreign to the Apostolic tradition.

Even a cursory study of the New Testament data reveals the fact that all
titles related to ministry and priesthood are rendered to Christ Himself. Christ is
"apostle and high priest" (Hebr. 3: 1); he is "priest" (Hebr. 8: 4), "teacher" and
"Rabbi" (Matt., 23: 7-8); he is "a prophet ... and more than a prophet" (Matt. 11:
9); he is "the Shepherd and Bishop of our souls” (1 Pet. 2: 25), "the Chief
Shepherd" (1 Pet. 5: 4). Christ is "among us as the one who serves" (Lk. 22: 27);
he is the "diakonos” (Rom. 15: 8). In His priestly ministry Christ has "given Him-
self for us, an offering and a sacrifice to God for a swectsmelling aroma” (Eph.
5: 2). In the New Testament Christ is both the victim and the priest who pcr-
forms the sacrificing action". We have been sanctified through the offering of the
body of Jesus Christ once for all. Every priest Stands ministering daily and offer-
ing repeatedly the same sacrifices, which can never take away sins. But this man,
after He had offered one sacrifice for sins for ever, sat down at the right hand of
God, from that time waiting tili His enemies are made His footstool. For by one



136

offering He has perfectcd for ever those who are being sanctified" (Hebr. 10: 10-
14).

In spite of the individual characteristics and significant differences in terms
of perspective and style among such writers as Matthew, Paul, Peter and Luke
there is nothing more striking than the essential unity amid all diversity. This
unity is basically that of a common attitude to Jesus Christ. There is among all
New Testament authors a common sense that Christ "is the head of the body, the
Church, who is the beginning, the firstborn from the dead, that in all things He
may have the pre-eminence" (Col. 1:18).

Thus, from the authors of the New Testament themselves, from their un-
derstanding and conception of Christ, we can attest that Christian priesthood is
directly related with Christ's ministry. The point is that priesthood is not simply
aresult of Christ’s Service in the world, not duplicate or parallel to it Service, but
somehow is ontologically incorporated and identified with Christ’'s ministry. If
the Church is Christ Himself extendcd into history, equally Christian priesthood
is Christ’s priestly office reatized and extended in every historic period of the life
of the Church. It is, so to speak, the reflection and the projection' of the saving
work of Christ throughout the centuries. This means that priesthood is so in-
extricably bound up with the Person of Christ that our perception of the histori-
cal Jesus and of His ministry involvcs and determines our view of Christian
priesthood.

At the heart of the early Christian tradition Stands the position that Jesus
Christ is the "first-born" and the only Archpriest, according to Father’s nature?.
The Apostles and those consecrated thereafter received the gift of priesthood
"from the power of Christ, the eternal priest"3. By asserting that priesthood is not
to be regarded as isolated, but as an event which must be taken in close Connec-
tion with the fact itself of Christ, we mean that the primary content of priesthood
is neither individualistic and functional, in the narrow sense of the term, nor a
moralistic but essentially Christological.

2. The Christological understanding of priesthood evidently leads to its
Pneumatological foundation, given that "no one can say that Jesus is Lord except
by the Holy Spirit" (1 Cor. 12: 3). In fact there is no way of understanding the
Christological ground of priesthood other than by its Pneumatological dimen-

1J. ZIZIOULAS, L'fitre eccldsial, Geneve 1981,171.

2 Cf. Ignatius, To the Smymaeans 9: "... Christon lesoun, ton prototokon kai monon tc physei
tou Patros archierea”.

3 Cf. Justin, Dialogus 42,1:"... apo tes dynameos tou aioniou hiereos Christou’.



137

sion. It is only through the "economy of the Spirit" that we can approach the
economy of the Son. The Holy Spirit was sent into the world through and in the
name of the Son, in order to teach and bring to our remembrancc all things that
Christ performed for and said to us (John 14: 26). It should be observed in this
connection that, in relating priesthood with Christ’s ministry, through the Opera-
tion of the Holy Spirit, we do not propose either an exclusive Christology or an
exclusive Pneumatology. The economy of the Son and the economy ofthe Spirit
are not parallel, distinct, independent or seif determined divine actions.
Theological autonomy does not correspond to orthodox Christology or
Pneumatology. As the Son entered into the human reality "incarnate of the Holy
Spirit and the Virgin Mary", so also the Holy Spirit comes into the world, being
sent by the Son, to be an unceasing testimony of His work (John 15: 26), i.e., to
be a continuous historic possibility for the realization of Christ’s ministry. Thus,
through the Holy Spirit, Christ’s priesthood remains present in the "here" and
the "now" of the ecclesial life. It is through the Holy Spirit, that priesthood, in its
historic manifestation, is related to Christ’s priesthood. Christian priesthood and
the priesthood of Christ belong together and should never be conceived as in-
dividually apart, given that the Holy Spirit fills with His presence the Church
and manifests to all Christ.

The Christological and the Pneumatological aspect of priesthood are
present in a harmonious compound. They are inseparably blended together in a
unique synthesis. The Christian priesthood involves the participation in Christ’s
own priestly mission. It is precisely the personal descent of the Holy Spirit upon
the newly-ordained that which guaranties this participation. This means that the
ordained person through the Holy Spirit is directly connected with the
priesthood of Christ. The theandric principium of the priestly grace is
pneumatologically present in the concrete ordained person. Through the
epiclesis and the coming of the Holy Spirit in the Ordination, the priesthood it-
self of Christ is offered to the newly ordained and remains alive and effectual
within the ecclesial body. Thus the Holy Spirit, which was from the beginning
with the Son, creating the cosmos, leading and inspiring the prophets, incarnat-
ing the eternal Logos of God in man, being always with Christ, raising Hirn from
the dead and constituting the Apostolic Church4, realizes Christ’'s own
priesthood within the historic life of the Church. In other words, tlic Holy Spirit
remains as the vital link between Christ’s priesthood and the Christian

4 N. NISSIOTIS, The Importance of the Doctrine of the Trinity for Church Life and Theolo-
gy, The Orthodox Ethos, Oxford 1964,39.



138

priesthood. In considering priesthood in relation to Pneumatology, we are
obliged to make special reference to the Pentecostal economy. It is well-known
that for the Church, Pentccost is not simply a historic event, but rather a con-
tinuous and dynamic presence, an always going on vital and flowing life. The late
Fr. George Florovsky makes the Observation that "Pentecost becomes eternal in
the Apostolic Succession, that is in the uninterruptibility of hierarchial ordina-
tions in which every part of the Church is at every moment organicaUy united
with the primary sourcel5. Thus, through the ordained ministry, the entire ec-
clesial body is related to the divine economy. Priesthood becomes an instrument
for the realization of the ecclesial communion, which is offered at every historic
moment as a continuous pentecostal life. In this perspective, what we call
"Apostolic Succession" does not represent a narrow canonical principle, nor an
external continuation, but rather indicates and signifies the presence of the Holy
Spirit, that unique gift which restrains the entire Church into the continuity of
the charismatic life.

3. When adopting the view that Jesus Christ remains actively present,
through the Holy Spirit, in the Christian priesthood, in fact we relate priesthood
with the One God in Trinity, the Father, the Son and the Holy Spirit. In the
Patristic understanding, both Christology and Pneumatology are always placed
in their Trinitarian context.

Pseudo-Dionysius had the Trinitarian dimension and perspective of
priesthood in mind when he declared that "the source" of the ecclesiastical
hierarchy "is the font of life, the being of goodness, the one cause of everything,
namely, the Trinity which in goodness bestows being and well-being on every-
thing"6. The same notion is stressed by St. Maximus the Confessor who points
out that "the true priesthood is type in all respect of the blessed divinity"7. Ear-
lier St. Ignatius of Antioch recommended to the Trallians to "respect the
deacons as Jesus Christ, even as they should respect the bishop as being a type
of the Father and the presbyters as the council of God and as the College of
Apostles"8. In a spurious treatise, attributed to St. Athanasius, a discussion is
devcloped between an orthodox and an anomoean on the issue: "the bishop, the

5 G. FLOROVSKY, The Sacrament of Pentecost, Creation and Redemption, Beimond 1976,
190.

6 Pseudo-Dionysius, The Ecclesiastical Hierarchy (PG 3,373C).

7 Maximus the Confessor, Epist. ad Joannem cpiscopum (PG 91, 625A): "... he alethes hier-
osync Charakter esti dia panton tes makarias theotetos".

8 Ignatius of Antioch, Trall. 3,1. See also Magn., 6,1.



139

presbyter and the deacon, like the Father, the Son and the Holy Spirit"9. We find
a similar typology later, in the liturgical writiugs of St. Symeon of Thessalonica.
There, Christian priesthood is called "divine", a definition parallel to that of St.
Gregory of Nyssa who described priesthood as "divine matter” (theion
chrema)10.139t. Symeon following and quoting Pseudo-Dionysius says that "in the
type of the Trinity we havc three, the deacon, the presbyter and the bishop”11.

4. The Trinitarian foundation of priestly order reveals and emphasizes not
only the divine origin of the Christian priesthood, but equally its communal
character. If the communion of the three divine persons, that of the Father and
of the Son and of the Holy Spirit, is the communion par excellence, and if
priesthood in its threefold aspect, bishop, presbyter, deacon, is an image and a
type of the Holy Trinity, then, consequently, the priestly diakonia is an event of
communion. Priesthood in its essence is a communal reality. It is a way of com-
munion with God, i.e., it is a peculiar communion in terms of the divine grace
conferred in ordination. It is as well an intercommunion of Church ministry and
a syndiakonia between the three ranks of the ordained priesthood.

The priestly diakonia, as a sacramental consecration, is not an abstract and
mysterious appointment, but a concrete ministry deeply bound to the very being
of the ecclesial communion. Through the ordination, every individual priest ac-
cepts a unique Commission to serve a Community. His mission is inseparably re-
lated and destined to a concrete ecclesial body. In the canonical tradition of the
Eastern Church, it is prohibited to ordain a person "in abstracto" and in a
general sense. An ordination without a specific appointment is not acceptable.
The ordained person should always be associated with a parish, with a concrete
Christian community. The sixth canon of the Fourth Ecumenical Council of
Chalcedon is absolutely clear: "No one should be ordained without a concrete
appointment. Neither presbyter, nor deacon nor any other in the ecclesiastical
rank. The ordained must be designated to serve in a concrete ecclesial com-
munity of a city or of a village or of a martyr’s sanctuary or of a monastery. The
Holy Council has ordcred that an ordination without a concrete appointment
should be void and the person ordained should not have the right to serve
anywherc. This punishment should be understood also as a disapproval of the
bishop who ordained him".

9 Athanasius, Dialogue on the Holy Trinity 27 (PG 28,1156 ff).
10 Gregory of Nyssa, De Vita Moysis Il (H. MUSURILLO cd., 130,15-16; PG 44,417B).
11 Symeon, De Sacris Ordinationibus CLV (PG 155,364A).



140

The same is true of the bishops. The assignment for a particular episcopal
ministry is the sine qua non condition for his ordination. Both bishop, priest and
deacon should be related with a concrete diocese, or congregation. This
spiritual relation is a kind of matrimonial connection. Thus, any one of the
clerics is dedicated to serve the flock which was assigned specifically for him. In
order to guarantee this unique communion between the ordained and his faithful
the First Ecumenical Council in its fifteenth rule declared a direct prohibition
for all clergy to move from one place to another. Neither a bishop, nor a priest
nor a deacon has the right to leave his place and go elsewhere.

Speaking of pricsthood as a diakonia within the concrete ecclesial Com-
munity we should underline the communal character of the ordination Service it-
self. In any circumstance secret ordination is absolutely unacceptablel2. The or-
dination is always an ecclesial praxis; a spiritual action realized within the body
of the Christian community; it is open and public, before the community and
together with the community. It is not performed by the bishop or the bishops
alone, but by the bishop or the bishops, together with the other clergy and the
congregation. In the eastern ordination the "axios", the "Kyrie Eleison" and the
"amen", pronounced by the entire community, is not a mere ceremonial exalta-
tion, but a responsiblc testimony and a way to express the ecclesial approval.
This ecclesial approval is shown in a direct way by the exclamation pronounced
by the deacon, both to the Bishop and to the congregation, before the ordination
ceremony begins: "give the command" (keleuson, keleusate). These exaltations
have deep ecclesiological significance. This means that the ordination is per-
formed by the bishop or the bishops together with the entire people of God. The
bishop is not acting alone, but as the person who has the sacramental power to
ordain within and together with the Christian community. He is the person
charismatically appointed to safeguard the unity of the Church, connecting by
what we call Apostolic Succession, the present with the initial fulfillment.

The canonical tradition of the Eastern Christendom and the patristic
treatises are full of evidences and indications that all ordinations are inseparably
connected with a given community, and through this concrete community with
the catholic ecclesial body. In approaching the ordination of a bishop in this per-
spective, we can infer that the participation of at least three bishops has substan-
tial ecclesiological meaning. The fourth rule of the First Ecumenical Council
commends that the ordination of a bishop should be performed by all bishops of
the district, and if this is not possible, because of practical difficulties, by at least

12See FLOROVSKY, op. eil. 192.



141

three of them. Every bishop is taking part in the ordination of the new one as
representative and as a living presence of his entire flock; and all of them are a
visible image of the Catholic Church. Thus, the new bishop who is appointed to
serve in a concrete diocese, through his ordination is related with the whole
Church. The ordination of a bishop did not simply convey to the newly ordained
juridical Privileges, but elevates him to the relational rank of a catholic person
and places him in the midst of the community as a living image and testimony of
the ecclesial oneness.

The same is applicable for the ordination of a priest. Through his ordina-
tion the new presbyter is again existentially related, in a uniquc and specific way,
to the entire Body of the Church, thus becoming himself an inslrument for the
edification of the ecclesial unity. This means that the ordination of a presbyter is
not an isolated sacramental action, in itself and for itself, but a sacramental and
spiritual event related to the concrete community and through it to the life of the
whole Church. If we maintain that the Risen Lord remains present in the
eucharistic community through the power of the Holy Spirit, and if we profess,
as we have already done, that the presbyter through his ordination is directly
connected with the priesthood of Christ by that same Spirit, then we can assert
that the ordained person receiving the priesthood within the community and
being a member of the Christian community has the vocation and Commission to
serve, in Cooperation with Christ and the community, for the establishment of
the kingdom of God in the entire world. Thus, the diakonia of priesthood is not
limited and exhausted to the given community but in its eucharistic dimension is
extended dynamically to the entire Christian body. Again every priest becomes
through his ordination and the offering of the eucharistic sacrifice a catholic
person.

5. Both the bishop and the presbyter, as celebrants of the Holy Eucharisl,
are the builders of the ecclesial unity. It is there, in the eucharistic bond that all
believers are United together in the one sacred relation to Christ, the living Lord.
In the Eucharist the people of God are indeed in a constant, personal and at the
same time communal relation to Christ, the risen Lord. It is not accidental that
all ordinations, already from the early Christian times, are liturgically and
theologically inseparable from the eucharistic communion. The fact that the
eucharistic gathering is the unique and exclusive locus for all ministerial con-
secrations asserts that the priesthood belongs to the eucharistic community. It is



142

begotten for the community and because of this, cvery consecration is realized
within the context of the eucharistic assembly. 1t is the reality of the people of
God, gathered together in the eucharistic communion, that constitutes the basis
for the existence of the priestly diakonia. Priesthood was born for the Church
and within the Church.

The implications of this perspective are of paramount importance for both
a theology of priesthood and an understanding of its role for the ecclesial unity.
The first point we have to firmly stress once more is that priesthood cannot exist
as such apart from the community. Priesthood is not an authority or a power
above the community, nor a function or an office parallel or outside it.
Priesthood is indeed intrinsically related to the eucharistic sacrifice, which is the
central empowering event and the source of unity of the ecclesial community.
This means that the local community finds its unity in the priest, in the sense that
through him it forms a eucharistic body, sacramentally linked and canonically
conjoincd with the catholic fulness of the Church. Through the Charisma given to
the ordained person the ecclesial unity and catholicity is realized in a concrete
place as eucharistic participation. Thus, Priesthood exists as a Charisma which
belongs not to an individual but to a person who is dedicated to serve the com-
munity. The words of Christ, addressed to His disciples, are significant and
clearly describe the otherness of the priestly Service. "You know that the rulers
ofthe Gentiles lord it over them, and those who are great exercise authority over
them. Yet it shall not be so among you; but whoever desires to become great
among you, let him be your servant. And whoever desires to be Erst among you,
let him be your slave - just as the Son of Man did not come to be served, but to
serve, and give his life a ransom for many” (Matt. 20: 25-28. Marc 10: 42-45).

In his Ordination the priest or bishop receives a power of a different level
and order. One has to estimate this power in light of the eucharistic gathering.
In fact we cannot think of a gift "possessed individually"13, nor of a juridical
authority within the ecclesial body, but of a charismatic ministry belonging to all
the people of God. One can talk of a divinc economy, of a ministry which has
catholic consequences and which ministers in the Eucharistic Synaxis as a force
transforming the entirc community to "a spiritual house, a holy priesthood, to of-
fer up spiritual sacrificcs acccptablc to God through Jesus Christ" ( 1 Pet. 2: 5).
Although priesthood elevates the community to the level of "a royal priesthood,

13J. ZIZIOULAS, op. cit.. 164.



143

a holy nation" (1 Pet. 2: 9), it is the community which has always been the
permanent and the efficient basis of priesthood.

6. In the Apology of the monk Leontius of Jerusalem, which was appendcd
to the Acts of the Fourth Ecumenical Councill4, we find an unusual and interest-
ing narration that illustrates our discussion. A mime actor of the theater accused
of subversive activity and homicide, fled his homeland in order to avoid arrest
and judgement, retreating to the desert in a foreign land. After some time there,
he once more met adversity, this time being captured a hostage by certain
Saracen Christians. These Christians, reckoning he was a priest because of his
external appearance, demanded that he celebrate for them the Holy Eucharist.
His attempts to persuade his captors otherwise, were judged to be pious acts of
humility prevalent among the holy ascetics. Not succeeding in convincing them
he gave in to their obstinate demands and agreed to perform the ritual. At his
instructions, they built togethcr an altar table out of wood and straw, setting over
it a woven cloth and on this they placed the bread and wine in a wooden cup.
The imprisoned actor sealed the gifts with the sign and looking up to heaven,
glorified the Holy Trinity. This was the only thing he did. After that he broke the
bread and gave it to the Christians, taking the wooden vessel he gave them wine
from the cup. Upon finishing the believers took with devotion the altar cloth and
the cup leaving behind only the altar. Just as they were leaving the place of wor-
ship, fire feil from heaven and burned the altar without touching or harming any
of the faithful and yet consuming the altar entirely, leaving nothing remaining of
it not even ashes. Beholding this awesome and frightening sign, the grateful
Christians wanted to recompense the one whom they thought to be a priest and
askcd him what he desircd. He responded that the only thing he wanted was for
him and those with him to be set free; the Saracen Christians set them free.

7. Leontios of Jerusalem is not discussing Eucharistie theology in his Apol-
ogy. His intention was rather to expose the heresies of Nestorianism and
Monophysitism and the possibility of miracles both in the Orthodox Church and
in circles of schismatics and heretics. At any rate, the reference to Eucharist and
priesthood it seems to me is useful for our discussion.

First of all, we observe that for the Christians in this narrative, priesthood
has been understood as ap undoubted necessary condition for their communal

14J3.D. MANSI, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, Vol 7, Graz 1960
(repr.), 8.821-824.



144

Constitution. As a Christian group, as a small ecclesial Community could not exist
other than in the fellowship with him who has the gift and the power of
sacramental action. It is through the priesthood that the Holy Spirit abide in
their fraternal gathering, transfiguring it to a pentecostal body. Although the
person chosen to celebrate the Eucharist was not in fact an ordained one, the
Saracen Christians took it for granted that he was a priest. There was no doubt
among them that their community is fulfilled and integrated through the priestly
ministry. Their communal being was precisely transformed into an ecclesial
being through and in priesthood.

The second point we have to stress is that for the people in the narrative of
Leontius, the Eucharist was considered as an indispensable necessity for their
spiritual being, as a sacrament decisive for their ecclesial existence. Obviously,
Eucharist here is not seen as an objectified ritual, disassociated from their cor-
porate identity, but flows from the community itself. Indeed, Eucharist needs to
be apprehended as a gift related to the community, both to the minister and the
"laos". Nicholas Cabasilas says that the Eucharist is a command of Christ "to the
Apostles and through the Apostles to the whole Church"15. In this sense
Eucharist is not a praxis of an ordained individual but that of a community, i.e.,
performed by the priest together with the people. The Eucharist is a liturgical
praxis; liturgical with the etymological meaning of the term (ergon laou), work of
the people, not of one single minister isolated from the ecclesial community. In
the final analysis the actor of the Eucharist is Christ Himself, through the priest
and the community building up His Body in this way.

8. This kind of approach leads us to comc to point that the priest does not
possess in himself an indelible mark as if it were a magical seal which grant him
a private efficacy to perform the Eucharist or any other liturgical action, apart
from the ecclesial body. The priestly ministry is rather a charismatic gift to serve
and edify the body of the Church. It is a permanent rank of Service only in union
and by the discerning authority of the Church.

The doctrine of the "indelible mark” attained at Ordination to the
priesthood seems to have originated in the Scholastic period of the Western
Church. This same conception was at times borrowed by Eastem theologians
thereafter. The teaching purports the grace of Ordination as an indelible ir-
revocable mark upon the soul of the ordained individual that sets him apart for
priestly Service analogous to the Levite rank and the priesthood according to the

15Nicholas Cabasilas, A Commcntary an the Divinc Liturgy 28.



145

Order of Melchizcdek in the Old Testament. It is interesting to mention here
that the sixth Ecumenical Council in its 33rd canon condcmns the practice of
Axmenian Christians who had embraced the OIld Testament custom concerning
the Levitic rank and did not accept for the priesthood anyone who was not of
this so called "priestly lineage". The reasoning for the adoption of the Old Testa-
ment typology in both cases seems to be that an identification mark is a constitu-
tive element of priesthood. In the later case it is conceived as an inherited trait,
while in the former which concerns us here, it is viewed as irrevocably and in-
dividually attained at the ordination rite.

The logical conclusion of the "indelible mark” is that the ordained in-
dividual possesses forever this peculiar mark of priesthood which can never be
removed by anyone nor can it be surrendered in any circumstance. It is evident
that such a doctrinal consideration absolutizes and isolates priesthood from the
event itself of the ecclesial communion. Priesthood here is distortingly objec-
tified and over-estimated assuming a totalitarian magnitude. It is imposed over
the Church which is unable to deprive the ordained individual of its charac-
teristic mark, even if he is unworthy to maintain the ecclesial grace. In fact this
doctrine concerning the indelible mark divorces the priesthood from its organic
context of the ecclesial life. Thus the ordained person possess a seif sufficient
power which is higher than the Church itself. And the Church is not able to take
back the indelible mark from an individual even if he is defrocked and ex-
communicated.

Interpreting the 68th Apostolic Cannon which refers to the impossibility of
repeating the sacrament of ordinationl6, St. Nicodimos the Agiorite explains that
ordination cannot be repeated because it is done according to the Type of the
First and Great Priest who entered once and for all into the holy of hohes and
there granted eternal salvation. Yet, he unswervingly rejects the doctrine of the
"indelible mark" of priesthood and attests that it is the "invention of
scholastics"17. Nevertheless, according to St. Nicodimos, the doctrine is bor-
rowed by Nicholas Bulgaris, Koresios and many other theologians of the past
Century and some still somehow adhere to it today.

16 See also Canon 48 of Council of Carthage.

17 "... Hoi scholastikoi legoun dioti aphinoun kai typonoun auta charaktcra anexaleipton, hos
tis kat’ autous poioles pragmatike enyparchousa tc psyche kai dynamis hyperphyes" (The Pedalion,
Athens 1970,90). "Ho para ton scholastikon epinoetheis Charakter..." (Ibid.).



146

Despite the fact that thc indelible mark theory acquired dogmatic formula-
tion in the Council of Trentl8, in most circles of the Roman Catholic Church,
after the Second Vatican Council, the foundational framework of effecient
causality and ex opere operato, which gave rise to such an understanding of
priesthood, is reckoned as bclonging to a bygone age and abandoned for a more
dynamic and ecclesiological approach of sacramcntl9.
1t should be mentioned in this connection that as far as we know, no evidence
concerning the indelible mark theory can be found in Patristic teaching. On the
contrary, the canonical data leave no doubt that a defrocked priest or bishop,
after the decision of the Church to take back his priesthood, retums to the rank
of the laity. The anathematized or the defrocked are in no way considered to
maintain their priesthood. The canonical tradition that in the case of his mini-
sterial rehabilitation this person is not re-ordained does not imply a recognition
that he was a priest during the period of his punishment20. It simply means that
thc Church recognizes that which had been sacramentally performed and the
grace of ecclesiastical ministry is restored upon his assignment to an ecclesial
community with no other sacramental sign or rite.

9. In the light of what has been said thus far, we may conclude saying that
priesthood in no way is a ministry introducing division or Classification within the
ecclesial body. Between a priest and a lay person therc is no legal distinction but
prccisely what we may call charismatic distribution. As we read in | Corinthians
(12: 4-6): "There are diversities of gifts, but the same Spirit. There are dif-
ferences of ministry but the same Lord. And there are diversities of activities,
but it is the same God who works all in all". This means that through Ordination
a member of the Church is set apart in order to minister the sacrament of ec-
clesial unity. In the Patristic tradition, priesthood is never understood as an Of-
fice based on an objectified mark imprinted on the soul of the ordained person,
but rather as an ecclesial gift, as a vocation aiming to edify the Body of Christ. It
has been rightly said that an Orthodox understanding of priesthood is beyond
any "ontological" or "functional" definition21. Priesthood cannot be considered in
itself and for itself, but rather as relational reality. In other words, the only way

18 Canon 4: ”'Si quis dixerit, per sacram ordinationem non darf Spiritum sanctum, ac proinde
frustra cpiscopos diccre: Accipc Spiritum Sanctum; aut per cam non imprimi characterem; vel cum,
qui saccrdos semel fuit, laicum rursus fieri posse, anathema sit".

19 Sec for examplc B. COOICB, Ministry to the Word and Sacramcnts. History and Thcology,
Philadelphia 1978 (Third printing), 187 ff. T. O’'MBARA, Orders and Ordination, in: The New Dic-
tionary of Thcology, 725-726.

20 ZIZIOULAS, op. cit., 233.

21 ZIZIOULAS, op. cit., 226-227.



147

to have an adequate understanding of thc priestly Charisma is to see it in its
anaphoral dimension and in connection to the ccclesial communion.



148

BISHOPS, PRESBYTERS, DEACONS:
AN ORTHODOX PERSPECTIVE

John H. Erickson, Creslwood/N.Y.

Bishops, presbytcrs, deacons: The Orthodox Churchcs not only have these
three ordained ministries. If responses to the World Council of Churches’ docu-
ment Baptism, Eucharist and Ministry (BEM) are any indication, the Orthodox
Churches also regard them as absolutely necessary for the Church. As Fr.
Thomas Hopko, after a careful study of Orthodox responses to BEM, has noted,
"virtually all seem to agree ... that the ministry of bishop, presbyter and deacon
in historical apostolic succession is not a negotiable issuc for the Orthodox, and
that no Christian body without such a ministry can possibly be fully recognized
as Christ’s Church”l. Yet as Hopko goes on to point out: "If the Orthodox are
clear about affirming the ministry of bishop, presbyter and deacon in the
Church, we are certainly not clear about the relationship of these ministries to
each other, and to the ministries of all God’s people, either in the past or at the
present time. How ’'fluid’ were and are these titles and terms? What specific Ser-
vice is called for in these ministries? What 'authority’ do they possess, and how
is it to be actualized ...? Why do the traditional scriptural and canonical
qualifications exist, and what is their significance and relevance today? Is the
manner in which these Offices now operatc in Orthodoxy, as well as the manner
in which they are understood and explained in our theology, particularly in the
school manuals, truly representative of authentic Orthodox theology and prac-
tice...?"1

The immediacy of these questions is illustrated by discussions which have
taken place at the last several "All-American Councils" of the Orthodox Church
in America (OCA). Like many Orthodox bodics, particularly in the so-called
"diaspora"” but also including the Russian Orthodox Church, with its All-Russian
Sobor, the OCA has periodic assemblies of clergy and laity, in this case the "All-
American Council". Who is to be included in this body? In addition to the
bishops of the church and certain other persons ex officio, the OCA Statute
(Art. 111, Section 2b) specifies "the priests of each parish and an equal humber

1 T. HOPKO, Tasks Facing the Orthodox in the ‘'Reception' of BEM, in: G. LIMOU-
RIS/N.M. VAPORIS (ed.), Orthodox Perspectives on Baptism, Eucharist and Ministry, Brookline
1985 (= Greek Orthodox Theological Review 30/2 [1985]), 143.

2 |bid., 144.



149

of lay delegates”. Deacons and their Status are not mentioned. At successive All-
American Councils, therefore, a Statute amcndment has bcen proposed which
would replace the above clause with "the priests and deacons maintained by
each parish and an equal number of lay delegates”. The proposed amendment
has been defeated or tabled repeatedly, but the attendant debate - sometimes
lively and even impassioned though not always well-informed - has touched on a
number of important issues, albeit only in passing.

It might be noted, first of all, that some would consider the very existence
of such mixed assemblies as problematic, at least above the diocesan level.
Modern studies of the history of conciliar structures in Christian antiquity have
demonstrated both the fact and the ecclesiological significance of the involve-
ment of clergy and laity in the conciliar life of the local church under the
presidency of its bishop, but these studies also have suggested that in relations
ad extram, including provincial and general councils, the bishop was the ex-
clusive representative of his local church, being the embodiment, as it were, of
its unity and faith3. To point this out, of course, raises many other questions for
modern Orthodoxy. For example, is authentic conciliarity in fact now present at
the diocesan level (assuming for the moment that we can equate the modern
diocese with the local church of antiquity)? And do bishops now in fact credibly
represent their dioceses in and to the wider world?

Such broad questions were not directly raised in debates concerning the
proposed OCA Statute amendment. More immediate were questions relating to
the nature of the diaconate and its place in the Church. The historical and
theological arguments advanced pro and con will come as no surprise to mem-
bers of other Christian confessions who in recent decades also have addressed
the issue of "restoration" of the diaconate. Proponents of the proposed Statute
amendment could point out that deacons, like bishops and presbyters, have
received "major Orders", a cheirotonia performed within the altar in the course of
the eucharistic liturgy, and not just the cheirothesia of "lower Orders". They con-
stitute (to borrow the subtitle of an oft-cited book on the subject) "a full and
equal order"4 alongside bishops and presbyters, notjust a transitional state to be
passed through as quickly as possible on the way to priesthood. It is therefore
altogether inappropriate - proponents of the amendment would argue - to lump

3 See cspecially J. ZIZIOULAS, The Development of Conciliar Structures to the Time ofthe
First Ecumenical Council, in: Couincils and the Ecumcnical Movement (= World Council of Chur-
chcs Studies 5), Geneva 1968, 34-51, and also J. MEYENDORFF, What is an Ecumenical Council?,
in: St. Vladimir's Theological Quarterly 17 (1973) 259-273.

4J.M. BARNETT, The Diaconate: A Full and Equal Order, New York, Scabuiy, 1981.



150

deacons together with the laity or, worse yet, to treat them as nonentities. On the
other hand, opponents of the amendment could point out that deacons do not
share in the pastoral leadership proper to the bishop and his associates in priest-
ly ministry, the presbyters. Rather, as the historical and liturgical record indi-
cates, deacons are ordained to assist the bishop in his administration of the
diocese or to help serve in those parishes to which the bishop might assign them;
inasmuch as their ties in principle are to the bishop and diocese rather than to
the parish, it is thereforc difficult to conceive of deacons as representing
parishes.

Other issues which might be tcrmed "sociologicar' were also raised, though
these too have ecclesiological implications, and still more could have been
raised. For example, the proposed amendment spoke of "the priests and deacons
maintained by each parish”. Would this mean only those who are engaged in full-
time ministry (and with a full-time stipend)? If so, at least in the OCA, most
deacons, and also quite a few presbyters, would not qualify. What Connection, if
any, is there (or should there be) between ordination and church employment?
Closely related is another question: What is the actual role of deacons in the
Orthodox Church today (the "permanent" deacons, that is, as distinct from the
far more common "transitional” ones)? In a few cases, they fulfill important
diocesan administrative responsibilitics (cf. the archdeacons of the Patriarchate
of Constantinople), but in many cases their actual role (as distinct from that
which they might envision for themselves) is almost exclusively liturgical, with
other aspects of their diakonia being virtually indistinguishable from the various
"lay ministries". Compared to the bishop or presbyter, or even to the
cantor/choir director, the modern deacon lacks a clear job description5. In turn,
Nno consensus exists concerning the qualifications which aspirants to the
diaconate should possess. Beyond the specific requirements concerning age,
morals and marital Status laid down in the canons, what kind and level of formal
education or other training should be expected of them?

Given the complexity of these many issues, it is little wonder that at the
most recent OCA All-American Council the proposed Statute amendment was
tabled for further study. Certainly further study is needed, not only of the
relevant biblical, liturgical and canonical sources of the historical record but also
of the challenges facing Christian ministry today. The purpose of the present

5Cf. D.R. HOGB, Future of Catholic Leadership: Responses to the Priest Shortage, Kansas
City 1985, 184-196, who, while favoring restoration of the permanent diaconate as a means forallevi-
ating the priest shortage in the Roman Catholic Church in the United States, also draws attention to
the many shortcomings revealcd thus farin that institution.



151

paper is less ambitious. It seeks first to review some relatively neglected aspects
of the historical record, particularly from the Byzantine Middle Ages, and then
to offer some reflections on the continuing relevance of this historical legacy for
the Church today.

Modern study of the ordained ministry has been greatly stimulated by
ecumenical encounter as well as by internal developments within the various
Christian traditions, above all within Vatican Il Catholicism. One result of this
study has been a growing consensus, at least within scholarly circles, concerning
many aspects of the historical trajectory of ministry, from the New Testament
through the patristic period (particularly the Ante-Nicene) to the Western
Middle Ages and the controversies of the Reformation era.

The New Testament evidcnce suggests that the Church from its earliest
days has known a structured official ministry, certain ones whom "God has ap-
pointed in the church, first apostles, second prophets, third teachers" (I Cor
12:28); persons addressed as "episkopoi and diakonoi" (Phil 1:1); "presbyteroi ...
appointed in every church" (Acts 14:23); persons who labor among the brethren,
who are over them in the Lord and who admonish them, who therefore are due
respect and high esteem (I Thess 5:12-13). Clearly a concern for Order is evident
in these and other texts, and terms that at least later will denote office are
employed. As BEM reminds us, however, "the New Testament does not describe
a single pattern of ministry which might serve as a blueprint or continuing norm
for all future ministry in the Church. In the New Testament there appears rather
a variety of forms which existed at different places and times" (Ministry 111 A,
para. 19). As is now generally recognized, the tripartite ministry of a single
bishop, a presbyterium and deacons in each local church emerges and becomes
generalized only in the second Century (here the letters of Ignatius provide the
most conspicuous testimony) and is fully articulated in the third (cf. especially
the Apostolic Tradition along with Tertullian and many others). Yet whether in
the Pauline communities of the New Testament or in the emerging Great
Church of the second and third centuries, these official ministries cannot be un-
derstood in themselves, without reference to the local church in which they are
exercised and to the diver8ity of members and of spiritual gifts within that one
Spirit-filled body of Christ.

Certainly for Paul - and indeed for the New Testament as a whole - the
Church is above all the locus of ordered charisms. There is no inherent opposi-



152

tion between "charismatic authority” and "institutional authority," between "spirit"
and "office". Rather, "some charisms are expressed in leadership and governance
while others are expressed in other ways", but all "are equally constructive for
the community"6. As Metropolitan John Zizioulas has pointed out, "where Paul
speaks of the charismata distributed by the Holy Spirit in the Church, we shall
see that all of the charismata (and, therefore, all of the ministries) in the Church
are defined there not in themselves but as absolutely relational notions"7. It often
has been noted that the New Testament avoids Contemporary terms for office,
whether secular or cultic, in favor of functional terms closely related to verbs of
doing - episkopos and diakonos but also proestos,proistamenos, hegoumenos, etc.
In turn, a functional understanding of Ordination often has been pitted against
an ontological understanding. Yet while ordained ministries in the New Testa-
ment were never less than functional, neither were they merely functional, for
the nexus of relationships established within the Church by the Spirit creates a
new way of being, decisively transforming both the one ordained and those for
whom he is ordained. As Zizioulas concludes: "It is impossible to say whether
Ordination bestows an objective grace ontologically possessed by an individual or
simply delegates authority to function and minister in a certain way in the
Church. Both thcse options presuppose an objectification of the Charisma and
make ofthe ordained person an individual who Stands outside or above the com-
munity, as if he could be understood in himself. In the light of love and in the
context of the notion of communion Ordination binds the ordained person so
deeply and existentially with the community that in his new state after ordination
he cannot be conceived in himself at all - he has become a relational entity8.
Various aspects of this "relational” understanding of ministry receive
further elaboration in the second and third centuries. On the one hand, the
authority especially of the bishop is asserted; he is the sign and instrument both
of the church’s unity (Ignatius) and of its apostolic continuity (Irenaeus), the
most conspicuous element in this being his exclusive role in ordination. Yet the
adjective "monarchical” to describe the bishop’s role as it emerges in this period
is perhaps misleading. As Fr. Thomas Talley has observed, the Church ex-
perienced and understood the various aspects of bishop’s "presidential role" as
manifestations of his position in the "sociology of the ecclesial body", and not of

6 C. OSIEK, Relation of Charism to Rights and Duties in the New Testament Church, in: J.H.
PROVOST (ed.), Official Ministiy in an New Agc (= Permanent Seminar Studics No. 3, Canon
Law Society of America), Washington 1981, 48.

7 "Ordination and Communion", Study Encounter VVol. 6 No. 4,189.

8 Ibid., 189-90.



153

an autonomous sacramental power possessed by him as an individual9. MYitkin
liis own church, as epitomized in the eucharistic asscmbly, thc bishop is not be
understood as "a uniquely sacred person, one whose priesthood Stands over
against some profane condition of the laity." Rather, with his associates of the
presbyterium gathered at his side, "he presides over the priestly people,
manifesting at once the priestly character of the body and that of its head, Jesus
Christ™'0. So also beyond the local church, the bishop is not autonomous. At Or-
dination, he not only becomes head of a local church but also is received into the
ordo episcopontm, a continuing College analogous to the College of the apostles
(Cyprian). Whether within or beyond thc local church, the bishop’s ministry is
"relational". It is exercised in Cooperation with others for the upbuilding of the
Church in unity and in fidelity to the apostolic faith.

Whilc the second- and third-century sources most often cited in modern
presentations of ecclesiology call attention to the central role of the bishop in
the Church, this should not lead us to suppose that other gifts of the Spirit were
suppressed, supplanted or simply ignored. While the kinds of charismata found
in the Pauline communities become less conspicuous, others comc to the fore -
the charism of virginity, for example, but most notably that of martyrdom. Such
charismata have an authority of their own, different from that of the official min-
istries but no less real. Their martyria to thc saving truth of Jesus Christ givcs the
apostolic faith a particular immediacy and persuasive power. Yet here as in the
New Testament, it would be misleading to posit an inherent Opposition between
Spirit and Institution, Geist and Amt, notwithstanding the tensions and conflicts
which are so evident to students of early church history. Cyprian, for example,
that Champion of episcopal authority, is by his own portrayal also a charismatic
visionary who believes in the prophetic power of dreams". Hermas, that
paragon of early Christian prophets, is not an autonomous visionary but rather
one whose gift is at the service of the community, who thus is instructed to
present Ins visions "to the presbyters" (Vision 2.4)12. Unlike the charismata of the
ordained, the spiritual gifts of people like Hermas are not mediated by the
bishop, but the bishop is responsible for ascertaining their authenticity and over-
seeing their employment for the edification of the whole body of Christ. As
Zizioulas points out, the bishop is "the one through whom all charismatic

9T.TALLEY, The Liturgical Role of ihc Bishop, in: Worship 42/1 (1968) 5.

10 Ibid., 6.

11 Cf. OSIEK, Relation of Charism to Rights, 55 and the literature cited there.

12 Notcd by B. COOKE, Ministry to Word and Sacraments, Philadelphia 1976,244.



154

manifestations of the Church must pass, so that they may be manifestations not
of individualism but of the koinonia of the Spirit and of the community created
by it"'3. But this does not mean that the bishop - or the "ordained ministry” as a
whole - is the unique possessor or repository of all spiritual gifts.

We see some aspects of this principle expressed in the form of rubrics and
canonical injunctions in the Apostolic Tradition. Ordination (cheirotonia) is for
the clergy (kleros) in view of liturgical Service (10) - i.e., it is for bishops, pres-
byters and deacons, who need this special bestowal of the Spirit to equip them
for their particular ministries. On the othcr hand, those demonstrably endowed
with other kinds of spiritual gifts - e.g., widows, virgins, readers, etc. - are simply
instituted or installed (kathistasthai), this being sufficient for the recognition of
the particular Service which they render within the community. Especially inter-
esting in this connection is the Status of the confessor. The hand is not to be laid
on him, since he "possesses the honor (time) of the presbyterate by virtue of his
confession". (One may conjecture that "honor" here is to be understood not only
in terms of respect and recognition but also a presbyter’s share in the church’s
tithes and first-fruits, i.e., his "honorarium®.) But if he has not been taken before
the authorities or arrested or put into prison or condemned to some other
punishment - i.e., if there is any doubt about the authenticity of his charism - "the
hand should be laid on him for every order of which he is worthy". Discemment
- presumably exercised by the bishop - is necessary. And in any case, "if he is in-
stituted as bishop, the hand should be laid on him" (9) - precisely because the
bishop was responsible for maintaining the church’s diversity of charismata in
unity and harmony and for expressing this unity in every aspect of the church’s
life. (Cf. provisions concerning fasting: "Widows and virgins shall fast frequently
and shall pray for the church; presbyters if they wish and laymen may fast
likewise, but the bishop may fast only when all the people fast" [25].) Without
episcopal ordination the confessor would lack the authority to bestow the Spirit
on others which is characteristic of the bishop.

Still, as Faivre has demonstrated!, subsequent liturgico-canonical sources
reveal some significant changes in the understanding of church order. At times,
the accent remains on the diversity and complementarity of ministries, all in Ser-
vice of the local church. The fragmentary Apostolic Oturch Order, for example,
describes the life of a small church, possibly Egyptian, around the year 300 A.D.
In addition to the bishop, who is not yet a distant administrator but rather thel3 14

13J. ZIZIOULAS, Being as Communion, Crestwood/NY 1985,199.
14 A. FAIVRE, Naissance d’une Hierarchie: Lcs Pr<bmieres etapes du cursus clerical
(= Thdologic Historique 40), Paris 1977.



155

immediate head of the community and the normal celebrant of its eucharistic
liturgy, its personnel includc several presbyters, a reader, three deacons (men-
tioned in that Order) and also three widows, "two to persevere in prayer for all
who are in temptation and to receive revelations when such are needed; and one
to help the women who are ill". Here there is no concentration of responsibility
in the hands of a few full-time "professionals," no notion of "lower Orders" as
stepping stones to "higher.” Nothing, for example, suggests that this church’s
three widows aspired to the presbyterate or episcopate. But in the third Century
and increasingly in the fourth Century onward, there is a tendency to clericalize
the diverse "service ministries" and States of life and to rank them hierarchically -
a shift from a horizontal to a vertical conception of church order, as it were.
The various ministries become a succession of grades through which one moves
from "lower" to "higher", a cursus honorum analogous to that of the civil service.
At the same time, there is a tendency to sacralize this clerical ordo, to interpret
all ministry in cultic terms, and in turn to devalue or to ignore the ecclesiological
significance of forms of Christian life and ministry that do not conform to this
model.

Here it may be instructive to trace the application of the term "priest" to
Christian ministers. As is well known, the New Testament uses the term sparing-
ly, in reference to the temple cultus of the old covenant, in reference to Christ
Himself (see especially Hebrews) and in reference to the Christian people of
God (I Peter, Revelation). When the term does come to be applied to Christian
ministers in the second and third centuries, it is the bishop who is thus
identified. Only slowly does the vocabulary of priesthood come to be extended
to the bishop’s colleagues in ministry. Presbyters, according to Cyprian, are "as-
sociated with the bishop in the honor of priesthood" (Ep. 61:3); according to In-
nocent | (Ep. 25:3), they are "priests of the second degree”; and in the fifth
Century Leo | attributes the "dignity of priestly office" even to deacons (Ep. 6:6).
But in the West, by Carolingian times an important shift was taking place.
"Priest" comes to refer to the presbyter as much as to the bishop, since he offers
the sacrifice of the eucharist just as the bishop does. And by the beginning of the
twelfth Century, the identification of priest with presbyter was complete.
Priesthood comes to be defined chiefly in terms of certain autonomous powers
given in ordination, above all the power to confect the body and blood of Christ
in the eucharist. From this altered definition of priest and priesthood, several
corollaries flowed. "Absolute ordination”, i.e., ordination without reference to a



156

specific ministry and Community, becomes common. Theological speculation
concerning priestly "character”" proceeds without any significant reference to ec-
clesial context. But perhaps most enduring have been consequences for the un-
derstanding of episcopacy. If the power to confect the eucharist is the highest
power and privilege of the priesthood, then the "fullness of priesthood" must
belong to the presbyter. Episcopacy can only be understood as a dignitas in or-
dine, involving jurisdiction, not as a distinct ordo with its own distinct charism,
arising from sacramental ordinationl5.1 effect, the bishop becomes a super-
priest, a priest with added jurisdiction, while the deacon becomes a sub-priest,
an apprentice priest. Thus, for much of the Christian West, official ministry
comes to be concentrated into a single, highly undiversified order, which Stands
over against the vast mass of the laity, with any other expressions of ministry -
any other charismata - effectively ignored's.

These developments in the Latin West - sketched here in regrettably broad
and unnuanced terms - have helped to mold the understanding and practice of
the ordained ministry not only in the West but also among many Eastern
Christians - witness the wording of the OCA Statute quoted earlicr, "the priests
of each parish and an equal number of lay delegates". | have reviewed them not
in order to criticize - others have done that often enough - but to place in shar-
per relief certain distinctive aspects of the Byzantine understanding of ministry.

It must be acknowledged, first of all, that many of the tendencies which one
may note in the West - clericalization, sacralization - were also present in
Byzantium. Ties between bishop (as well as other clergy) and the local church
weaken as transfer becomes common. The role of the laity of the local church in
episcopal selection is effectively eliminated as the venue for election shifts to the
provincial metropous or, in the case of metropolitans, to Constantinople, so that
by the twelfth Century commentators take Laodicea canon 13, which prohibits
committing elections to the ochlos, the "multitude™ or "mob," as altogether ex-
cluding lay participation. In effect, "mob" and "laity" have become synonyms. As
for the clergy themselves, they are subject to their own disciplinary code as set

15 D.B. OSBORNE, Priesthood: A History of the Ordained Ministry in the Roman Catholic
Church, New York/Mahwah 1988, provides a convenient populér survey of these and related deve-
lopments.

16 Cf. the trenchant comments of A. KAVANAGH, Christian Ministry and Ministries, in: An-
glican Theological Review 66/supplementaiy series 9 (1984) 36-48.



157

forth, e.g., in titles 9 and 10 of the Nomocanon in Fourteen Titles. They are dis-
tinguished from the laity by such external signs as clothing (cf. Trullo canon 27)
and tonsure (cf. Trullo canon 21). Requirements conccrning life-style and
Professional activity, which in many instances simply reflect the Ante-Nicene
Church’s expectations for all Christians, now are regarded as peculiar to the
clergy. This can bc seen, for example, in matters relating to marriage. As in-
numerable sources attest, in the early Church a life of either consecrated
celibacy or perpetual monogamy was considered the norm for every Christian.
Now, however, as second and third marriages for laity are not only tolcrated but
even given an ecclesiastical blessing, observance of this norm comes to be
regarded as yet another sign of clerical distinctiveness. In addition, for reasons
relating as much to economics and public policy as to theology, clerical Status
acquires a permanence verging on indelibility - something not evident in earlier
periods. Consider, for example, Novella 79 of Emperor Leo the Wise, which
deals with the penalty to be imposed upon pricsts, deacons or subdeacons mar-
rying after Ordination: Justinian had prescribed completely Stripping them of
clerical Status and habit and returning them to lay life; but if a vessel once con-
secrated to God should not be given over to secular uses even if it has become
useless for employment at the altar, how much more is this true for those who as
clergy have been consecrated to God? Henceforth, therefore, their penalty will
be merely exclusion from the rank which they held before their marriage, but
they will not be altogether stripped of clerical Status and will be allowed to per-
form such church tasks as do not involve altar Servicell. Leo’s theological
rationale for abrogating the Justinianian legislation seems rather artificial. In
fact he was motivated less by concern for the metaphysical implications of Or-
dination than by concern for assuring that offending clerics would not use illicit
marriage as an easy way to return to secular lifel8. Nevertheless, this and other
legislation reveals the extent to which the existence of a distmct clerical caste, set
apart from the secular world even though beset by many of its failings, was simp-
ly taken for granted in Byzantium.

Such examples could be multiplied. As they suggest, in many respects con-
ceptions concerning the ordained ministry and its relationship to the Church
developed in very similar ways in East and West. Yet there are also certain dif-
ferences which, though perhaps insignificant if taken individually, may indicate
deeper differences of perception and ethos when taken collectively. For ex-

17 In P. NOAILLES/A. DAIN, Les Novelles de Lion VI le Sage, Paris 1944,270-273.
18 Thus B. Deutsch, Ecclesiastical Law in the Novels of Leo the Philosopher, in: The Jurist 21
(1961) 141-149,311-361, at 326.



158

ample, various lines of demarcation - between clergy and laity, between major
Orders and minor, between official ministries and States of life etc. - were drawn
in different and more varied ways than in the West.

At first glance, of course, the canons, their commentators and the related
liturgical texts make the matter appear quite simple. The most obvious distinc-
tion is between klerikoi and laikoi, clergy and laity (see, for example, the typical
formula in the canons of the Synod in Trullo for assigning punishments for of-
fenses: "If he be a cleric, let him be deposed, but if a layman, let him be ex-
communicated"19), and at times a tliird category is added to these, the asketai or
monastics (cf. Laodicea 24). A second important line of demarcation falls within
the ranks of the klerikoi, between hieratikoi or hieromenoi on the one hand and
simple klerikoi on the other; between "those of the altar", hoi tou bematos, who
receive their ministry through the cheirotonia of a bishop, and those whose mini-
stry is outside the altar, hoi ektos tou bematos, who receivc their ministry through
cheirothesia or indeed through the simple blessing (sphragis) of a bishop or, by
delegation, of a chorepiskopos or hegoumen. The former category includes not
only bishops, priests and deacons, as the fourth-century conciliar canons and
other sources inherited from antiquity might suggest, but also subdeacons (cf.
Trullo 6 and 15 and diverse other Byzantine canonical and liturgical sources).
And as the liturgical and canonical evidence also indicates, this category would
include deaconesses as well20.2he latter category includes readers and (in prin-
ciple at least) the diverse other "minor Orders" enumerated in the ancient canons
(cantors, exorcists, door-keepers). As Dagron has observed, this distinction
between those who have access to the altar and those who do not signifies more
than just a liturgical detail: readers and other minor clerics were permitted to
marry and also had greater access to lay professions and occupations than did
the hieratikoi2",

In fact the sociology of ecclesiastical life was far more complex than the
canonists’ categorizations suggest. For example, the monastics by no means con-

19 Eimen klerikos eie, kathaireistho, eide laikos, aphorizestha canon 67, cf.5,47,50,51,55,
56,59,62,77,79,80, 81,86, 88,97.

20 Cf. the structure for cheirotonia of the deaconess in the Barberini Euchologion as well as
the many other sources analyzed by E. THEODOROU, in his articlc "Diakonissa", in: Threskeutiki
kai Ethike Enkuklopaideia Th. 1 E, vol. 4 col. 1144-1151, and in many other of his works. It is unnc-
ccssary to review the extensive modern discussion of this subject at this point. Certainly the scholarly
consensus now would be that, in early Byzantium at least, the female diaconate had a sacramental
nature.

21 G. DAGRON, Remarques sur le Statut des Clercs, in: Jahrbuch der Osterreichischen By-
zantinistik 44 (1994) 33-48 at 34. To DAGRON'’s presentation, this and the following paragraph are
deeply indebted.



159

stituted a single, discreet entity. Baisamon might make a tripartite distinction
between hieromenoi, klerikoi and asketai, the last receiving neither cheirotonia
nor episcopal blessing but only monastic tonsure?2. Yet even though monasticism
began as a non-clerical movement, in Byzantine tirnes monks often enough were
made readers or ordained as hieromonks or hierodeacons, and from the ninth
Century onward they gradually achieved a veritable monopoly of the episcopacy,
bringing to that office many monastic practices and aspirations. At the other end
of the ecclesiastical establishment, the simple klerikoi included not only readers
and others in "minor Orders" but also the holders of diverse ecclesiastical Offices,
whose positions, like "minor Orders", were conferred by episcopal sphragis, and
even lay employees on church payrolls23.24s one source puts it, "not only those
of the bema and those on the sacred catalog are called klerikoi, but also those
who are inscribed in the registers of this church, even if they happen to be
laikoi"2A. In a word, some of the laity were clergy. But so too were some of the
clergy laity. A married priest, for example, might be called a hiereus laikos or
kosmikos to distinguish him from a monastic25.

From the foregoing it is evident, at the very least, that the kinds of issues
raised by the proposed OCA Statute amendment cannot be resolved simply by
reference to the canons and Byzantine practice, for many of the ambiguities
which we sense today were present in the past as well. It is also evident that the
lines of demarcation within the Byzantine Church - the fault lines, if you will -
were drawn somewhat differently than they were in the Latin West. Innumerable
small differences - most notably in patterns of marriage or celibacy but also in
such areas as styles of religious life and Organization of ecclesiastical administra-
tion - reflect a significantly different religious ethos and sociology.

Another characteristic of the religious ethos of the Byzantine East has less
to do with the external forms of the ordained ministry than with its inner mean-
ing. | have already alluded developments in the West particularly from the
twelfth Century onward. The earlier relation of ordained ministry to the Com-
munity fades; the pastoral leadership of the bishop increasingly comes to be seen

22 Commentaiy on Trullo canon 77.

23 See the fundamental stiidy of J. DARROUZES, Rech”rches sur les OFF1KIA de I’'Bglise
byzantine, Paris 1970.

24 L. BURGMANN, Palatium canonibus solutum: Vier Texte zum byzantinischen Kirchen-
und Verfassungsrecht, Frankfurt am Main 1985,22, quoted by DAGRON, 35.

25 Cf. DAGRON, 35, and the literature cited in his n. 7.



160

in jurisdictional and institutional terms rather than in sacramental terms; mini-
stry is increasingly identified with priesthood, but as priesthood of a particular
kind, related primarily to the eucharist and to the sacred power required for its
confection and only secondarily to the church community29. It might at first
glance appear that a similar development occurred in the Byzantine East - wit-
ness the efforts noted earlier to categorize ministry in terms of access to the
altar. One might also note the relaxation of earlier restrictions on celebrating the
eucharist and other sacraments in private domicilesZ6 Yet the eucharist itself
was not separated from its ecclesial context, to become, for example, a kind of
solitary devotional exercise for the priest, the focus of a peculiarly priestly
spirituality. In addition, it was recognized that ministry - including priestly mini-
stry - was not limited to the altar.

For the Byzantine Church, the model for priestly ministry was that set forth
by the Greek Fathers of the fourth Century, above all by the Three Hierarchs -
Sts. Basil the Great, Gregory of Nazianzen and John Chrysostom - whose joint
feastday became, as it were, the patronal feast of both pastors and theologians.
Their point of departure, as Dani6lou has observed, was not the cultus or the
notion of sacrifice but rather God’s plan for the salvation of humankind28. But
the whole purpose of God’s plan, as St. Gregory of Nazianzen affirms, is the
restoration of the divine image in man, and in this we here and now "are the
ministers (hyperetai) and fellow-workers (synergoi) - all we who preside over
others" (Apol. 26). The priest "restores the creature, he reveals the image, he
works for the heavenly world and, greatest of all, he is a god who fashions gods"
(Apol. 73). The priest is the instrument of God’s own work, the deification of
man, yet in this he is synergos, collaborator with God. He participates in God’s
plan for humankind, and in so doing he not only transforms but is himselftrans-
formed.

As Gregory of Nazianzen’s words suggest, the Eastern Church’s un-
derstanding of priesthood is inseparable from its understanding of spirituality. In
this perspective, priesthood is multifaceted but preeminently pastoral. Its object

26 This point has been argued most aggressively by E. SCHIIJ-EBBECKX, whose "Church
with a Human Face" (New York 1983) continues to stir controversy within the Roman Catholic
Church, but italso is acknowledged by such mainstream theologians as EJ. KILMARTIN, especially
in his "Church, Eucharist and Priesthood" (New York, 1981) and Y. CONGAR, who 6fters a conve-
nicnt summary of his own devcloping understanding of ministiy in "My Pathfindings in the Thcology
ofthe Laity and Ministries", in: The Jurist 32 (1972) 169-88.

27 See Novella 4 of Emperor Leo the Wise (ed. NOAILLES/DAIN, 20-25), which in effcct ab-
rogates TniUo canon 59 and Laodicea canon 58.

28 DAN1ELOU, The Priestly Ministry in the Greek Fathers, in: The Sacrament of Holy Or-
ders, Collegevillc/MN 1962,116-126.



161

is to eure sin-sick souls and through diverse mcans - teaching, adraonition, per-
suasion - to lead them into the transfigured life of the Kingdom. For its effective
accomplishment, it is not enough to rely on institutional authority or certain
powers given in ordination. Such ministry has a necessary charismatic element. It
is inconceivable without reference to the Holy Spirit and the Spirit's manifold
gifts. The Church - and her ministry - therefore lives in a continuous state of
epiklesis, of invocation of the Spirit, as so many modern Orthodox presentations
of ecclesiology and sacramental theology have emphasized?29. In this
pneumatological perspective, priestly ministry is inseparable from the mystery of
the Church itself, in which there is a diversity of spiritual gifts brought together
in unity. It is perhaps no accident that, in the Greek East, Pentecost was a
favored day for ordinations and thus for reflection on the nature of ordination30.
Pentecost, the feast of the Church, and not Holy Thursday as later in the West,
thus becomes the feast also of the priesthood.

In the Eastern understanding, then, priestly ministry necessarily has a
charismatic aspect, but the same pentecostal Spirit who bestows the charisma of
ordination on some bestows on others other charismata. Of course, the ordering
charisma of the bishop might come into conflict, e.g., with the charismatic in-
discipline of monastics. Byzantine church history is filled with examples which
could illustrate this point. What is remarkable is not the fact of occasional con-
flict but that the institutional church did not lay claim to exclusive possession of
spiritual gifts - or if it attempted to do so, it did not succeed. While the Spirit
might sometimes be resisted by officialdom - witness the trials of St. Symeon the
New Theologian at the hands of the patriarchal chancellor -, a "christomonistic”
ecclesiology, which would emphasize the institution at the expense of the Spirit,
was never successfully elaborated. Rather, in a milieu in which memory of
iconoclasm and other officially sponsored heresies was kept ever alive, the offi-
cial church itself had little choice but to pay homage to those who resisted
authoritarian pressures in the name of the Spirit of truth.

This relative openness to spiritual gifts in the Byzantine East has had prac-
tical consequences in at least two areas of church life, teaching and penitential
discipline, as can be seen in the positions of didaskalos and pneumatikos respec-
tively. From the bare text of the relevant canons, one might be tempted to con-

29 In addition to the many systematic presentations of J. ZIZIOULAS, see also B. BO-
BRINSKOY, La Saint-Esprit dans la Liturgie, in: Studia Liturgica 1 (1962) 41-60, and: The Holy Spi-
rit. Life of the Church, in: Diakonia 6 (1971) 303-320.

30 Cf. J. LECUYER, The Mystciy of Pentecost and the Apostolic Mission of the Church, in:
The Sacrament of Holy Orders, Collcgcville/MN 1962,131-162.



162

clude that the ministry of public teaching and preaching was closed to the laity
and indeed limited to the bishop. Trullo canon 64 declares that "it is not fitting
for a layman to dispute or teach publicly, thus claiming for himself authority to
teach, but he should yield to the order appointed by the Lord, and open his ears
to those who have received the grace to teach Who has received this grace?
According to Trullo canon 19, "it behooves those who preside over the churches
[the proestotes, in this context meaning the bishops] ... to teach all the clergy and
people words of piety, gathering out of Holy Scripture meditations and
determinations of the truth, not going beyond the limits now fixed nor varying
from the tradition of the God-bearing fathers.... For through the doctrine of the
aforementioned fathers, the people, coming to the knowledge of what is good
and desirable as well as what is useless and to be rejected, will transform their
lives for the better and not be led by ignorance ...".

In interpreting these canons, Baisamon notes acerbically how many clerics
and monastics had written or spoken inaccurately in the course of the doctrinal
controversies of the day, and he declares that "only the bishops and those whom
they designate for this purpose may instruct the people of God and expound the
dogmas of the Most Holy Spirit" (Commentary on Trullo canon 64). "And those
whom they designate": in fact this phrase does not occur in the relevant canons,
but in Constantinople in Balsamon’s day the position of the didaskalos was well-
established. Distinguished by their virtuous life and teaching ability, the didas-
kaloi were expected to convey to people the principles of orthodox dogma and
decent conduct3l. Named to their position by the patriarch and rather hand-
somely remunerated by the emperor, they served at the pleasure of the
patriarch, and their mandate to teach expired with his death. While there was an
evident preference for prcsbytCT-didaskaloi, not only other clerics but also
monks and laymen could be named to this Charge. The institution is noteworthy
for several reasons. Rather like the confessors in the age of Hippolytus, the
didaskaloi - be they clerics or lay - have a manifest spiritual gift; it is not appoint-
ment or Ordination that has given them their teaching ability, but knowledge of
the true faith and love of virtue. But ultimate authority for discerning the
authenticity of this gift and for authorizing its public use lies with the bishop.
And whether it is the bishop teaching personally or the didaskalos teaching at
his designation, the criterion for this teaching remains the same: It must conform

31Cf. P. GAUTIER, L’ddit d'Alexis ler Comndnc sur la riSformc du clergd, in: Revue des Etu-
des Byzantincs 31 (1973) 165-201 at 190-193, and J. DARROUZES, Rech<frches sur les OFFIKIA.



163

to the tradition of (he fathers so that "the people, coming to the knowledge of
what is good and desirable ... will transform their lives for the better".

In certain respects the position of the pneumatikos in Byzantium was
siinilar to that of the didaskalos. Like the teaching of the didaskalos, the spiritual
guidance offered by the pneumatikos had as its goal the "transformation of lives
for the better'l. He was the experienced physician of souls whose God-given
knowledge of the human condition enabled him to heal - and not simply absolve
by a juridical act - the sin-sick souls who came to him. He was the one capable
of restoring the divine image within the sinner through application of the ap-
propriate spiritual medicines. In Byzantium those deemed to have such qualities
- those with this spiritual gift - were almost exclusively monks. Thus the author of
the Letter on Confession, probably St. Symeon the New Theologian, can assert,
"Our Lord Jesus Christ has sent prophets, apostles, bishops and priests for
teaching of spiritual doctrine, and monks for receiving the confession of sin-
ners"32. And of course not all monks having such qualities were ordained.
Canonists like Baisamon and Nicephorus the Chartophylax combated the notion
that unordained monks could receive confessions33, and their position prevailed:
Those receiving confessions had to be hieromonks with an appropriate entalma,
or letter of appointment, from the bishop. But with them as with the didaskaloi,
episcopal appointment recognized and authorized the use of their spiritual gifts;
it did not create them.

The Byzantine tradition insists upon the Church’s need for a ministry of
oversight, order and unity - the ministry preeminently of the bishop but which
the presbyter shares and the deacon assists. This ministry is understood to be
truly a gift of the Spirit and not just part of a superimposed administrative struc-
ture. But the Byzantine tradition also recognizes that within the one body of
Christ there are diverse other gifts, distributed by one and the same Spirit. The
Church needs the coherence provided by the former but also the vitality

32 PG 88,1920.

33 Baisamon, On Carthagc canon 6 (PG 138, 42), and Rcsp. 19 to Mark of Alexandria (PG
138, 972); Nicephorus, Leiters to Monk Theodosius of Corinth (PG 100, 1061-68); Simeon of Thcs-
salonica, Resp. 13 to Gabriel of Pentapolis (PG 155, 864). See also the analysis of these texts in J.
HORMANN, Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht, Donauw®érth 1913, 283-93. Cf. also my
articlc on "The Value of the Church’s Disciplinary Rule with Rcspect to Salvation in the Oriental
Tradition”, in: R. COPI'OLA (cd,), Atti del Congresso Intemazionalc/Incontro fra Canoni d’Orien-
te e d’Occidente, Bari 1994,245-274.



164

provided by the latter. Yet as examples from every period of church history
could illustrate, a proper balance is difficult to achieve. If the Byzantine Church
did at times succeed in achieving this balance, this is because it never lost sight
of the vital link between ecclesiology and spirituality. The ministry whether of
the bishop or the pneumatikos, the deacon or the didaskalos had the same aim:
the "transformation of lives for the better”, the dcification of the human person
through communion with the triune God.



165

THE ORDAINED MINISTRY: BISHOPS, PRESBYTERS, DEACONS
A ROMAN CATHOLIC PERSPECTIVE*

Francis G. M orrisey, Ottawa

Introduction

There are many ways of approaching the subject. We could look at factual
situations and then proceed to elaborate a general doctrinal and legal theory
relating to the theme, or we could present such a theory and see whether it real-
ly applies to present situations. However, since I am neither a theologian nor a
sociologist, I have decided to limit my thoughts to a canonical perspective and
simply present the principal contents of the current legislation. Obviously, this
presupposes a humber of doctrinal principles that have to be kept in mind when
interpreting the canons, but it also calls for relevancy in the application of the
canonical norms.

For this reason, | intend to divide my comments into four parts. The first
will recall some fundamental Roman Catholic teachings on the ordained mini-
stry; the second will look at the requirements for ordination; thirdly, some ques-
tions of practical import will be addressed, and then we shall take a look toward
the future.

However, one preliminary point should be made very clear right from the
beginning, and this concerns the use of the term "Roman Catholic". This expres-
sion could mean Latin-rite Catholics, or Catholics who are in communion with
Rome. After checking with the Organizers of this Congress, it was agreed that
for the purposes of this presentation, the term "Roman Catholic" would apply
both to the Latin Church and to the Eastern Churches in communion with
Rome. It is quite possible that other Speakers will use the term in a different
meaning, and so | just wanted to make this point clear.

I. Catholic teaching on the ordained ministry
1. Doctrinalprinciples

Fortunately, for our purposes, the Church’s teaching on ministry has been
clearly expressed in the documents of Vatican Il and in subsequent texts. From a



166

study of these documents, | believe that we could state that the fundamental in-
tuition of Vatican Il in relation to ordained ministry - whether that of deacon,
priest or bishop - is its apostolicity or apostolic institution. This intuition,
however, must not be taken in isolation. In fact, when placed in parallel with the
renewed teachings on the place of the laity and on the dignity of baptism, it bec-
omes easier to see how we can distinguish clearly between the mission of the
large number of lay persons presently involved in various forms of ministry in the
Church, and the special place of ordained ministry within the ecclesial Com-
munity.

As Father Gustave Martelet has carefully noted, the fact that ordained
ministry is apostolic is not absolutely of the very nature of the ministry, but
rather the result of the prophetic intervention of Christ himselfl. For, as St. Paul
teils us when speaking of his own apostolic ministry, "nobody can lay down any
other foundation than the one which is there already, namely Jesus Christ" (1
Cor 3:11). Thus, it follows that any consideration of the ordained ministry must
find its source in the person and ministry of Jesus Christ - priest, prophet and
king - and not primarily in legal structures which came into existence at some
later date.

In reference to the priesthood, as distinct from the diaconate, the letter to
the Hebrews gives us ample evidence of the continuation of the priesthood of
Christ in the line of the priesthood of old; but it also shows how Christ renewed
the priesthood. No longer is it based on physical filiation, as was the case for the
Levites (Heb 7:20), but on choice by Christ. "You did not choose me, no | chose
you". Nevertheless, this choice presupposes our humanity. It is not angels or
other spiritual creatures who are chosen for ordained ministry.

Indeed, Christ’s sacrifice on Calvary would have no priestly meaning were
it not for the fact that He is Son and that He assumed our humanity, or - to
quote the fourth canon of the second Council of Constantinople - that he exists
in his composed hypostasis, which enables Hirn to live His life as Son through
our humanity, and to live our humanity through His mystery as Sonl But the
sacrifice, and the very mission of Christ, did not stop on Calvary. The spiritual
transmission of Christ's three titles - priest, prophet and king - to all the mem-
bers of his Body and their ministerial communion with the Apostles, is not simp-

1 See G. MARTELET, Lcs implications mutuelles de la thdologie et du ministere dans la pra-
tique pastorale de Vatican 11 & nosjours, in: Documents Episcopat. Bulletin du secrdtariat de la con-
fdrcncc des dvdques de France, No. 12, July-August, 1993, 11. We shall make abundant use of this
study in the first part of this papcr.

2 See DENZINGER-SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum definitionum et declaratio-
num de rebus fidei et morum, cd. 34, Rome 1967,145-146.



167

ly a title of grandeur, or a legislative norm; rather, it is something which trans-
forms us into a new being, a new creation, through the Holy Spirit. The priestly
people comes about through personal adhesion to Christ in His Body which is
the Church (see 1 Pet, 2:4-5).

The priestly people finds its highest expression in the Eucharistie sacrifice,
because it is there that the Church can offer itself in Christ's sacrifice for His
people and at the same time have its source of continued growth. The common
priesthood of all the Faithful finds its public expression in the Eucharist, and its
existential expression in the life of each Christian.

However, it is important ol keep in mind that the priesthood in the
Catholic tradition is not seen only in terms of the Eucharist. The priest is also a
builder of Community. This latter points will influence in a particular way the
canons relating to the ordained ministry in the Catholic Church.

Within this context, we can ask ourselves how the ordained ministry, and
more particularly, the ministerial priesthood (presbyters and bishops), finds its
place at the Service of each Christian whose personal dignity and threefold mis-
sion of prophet, priest and king has been inherited from Christ himself. The Ser-
vice consists primarily in leading others to Christ through the Eucharist and the
other means of sanctification, but also includes building up the Christian Com-
munity. | believe we can say that the Cathohe position is that ordained ministry
is a necessary component in the transmission of the mystery of Christ to the
faithful. The revelation of Christ’s reign has not been presented as a way, a truth
and a life, but rather as the way, the truth, and the life. There is no way we can
sidestep this fundamental truth of faith. The ordained are specifically entrusted
with presenting the way.

It would have been very consoling had Christ Himself remained physically
with us to present the mystery of salvation personally to each one. But such was
not part of the divine plan. Indeed, for Christ to have remained physically
present indefinitely after His Resurrection, would have been contrary to the
legitimate order which conditions any form of insertion in the world. Rather, itis
the Holy Spirit, the soul of the Church, who perpetuates this presence.
Nevertheless, the action of the Holy Spirit whereby Christ’s spiritual presence is
perpetuated is, as it were, incognito; indeed, the Holy Spirit could not act as if
Christ had not come among us. What Christ can no longer do directly on earth
by Himself for us, He doe? by the Holy Spirit through others. These others as-
sume, as it were, what we could call the identity of the Lord and become essen-
tial servants of the message.



168

Obviously, within the context, there is a place for what could be called a
diaconal ministry: through the action of the Holy Spirit, to proclaim the truth, to
coramunicate life, to make Christ’s teachings and example known. Christ did not
leave us orphans (Jn 14:18). His ministry is self-perpetuating in the sense that
those who are charged with these diaconal functions are, in turn, mortal beings.
Nevertheless, the proclamation will continue to the end of time. Through the
continuous Intervention of the Holy Spirit, we can say that the ministry is or-
dained to the Service of Christ, and to the Service of those to whom Christ has
been given.

Where does priestly and episcopal ministry fit within this overall plan?
Vatican Il did not address in detail the question of the relationship between the
existence of the People of God (LG, chap. Il) and the hierarchical ministry (LG,
chap. 111 ) in the Church. This is taken as a fact, but is not justified as a right.
We can state, | believe, that the relationship between the personal mystery of
Christ (through the Holy Spirit) and the ordained presbyteral ministry is a
neccssary facet of the whole Christological mystery. We must recognize that m-
deed nothing takes place in the spiritual history of the Church without the active
and indispensable personal presence of the Holy Spirit, who is one with the
Father and with Christ.

In the early Christian communities, the laying on of hands was the basis for
the apostolic authenticity of the deacons and priests and of the communities
themselves. There is, however, a particular priestly dimension to the presbyteral
ministry which flows from the laying on of hands and which finds its expression
in the Eucharist. How can a human person give to another the life of the Son of
God in the flesh? This takes place at the table of the Lord, where the cup is a
cup of blessings, and the bread, communion with the Body of Christ (cf. 1 Co
10:16-17). Christ really gives Himself to others at His table; this is the power that
no person can appropriate unto himself. The effective presence of Christ at the
table comes into being through the action of the one who has been set aside for
this purpose. The priestly ministry allows the priestly sacrifice of Christ to be ex-
pressed visibly in the community which is His Body. It is this ministry which al-
lows the faithful, exercising their common priesthood, to enter into the depths of
Christ’s priesthood. The priestly ministry allows Christ’s actions to be received;
otherwise, in the plan of salvation, the spiritual priesthood of the community
would not be effective. The gradual discovery of the implications of the
Eucharist in the life of Christians has, at the same time, enabled us to see how



169

the Holy Spirit's mission of communicating the truth cornes from the glory of the
Lord (cf. IJn 13:13-15). Only Christ can give Himself to the community, only He
has the power to do so. Using the ordained ministry, which is based upon that of
the Apostles, Christ does not cut the priest off from the community of the bap-
tized, but adds a new title for the building up of the community.

Communion with Christ is realized not only in the Eucharist, but also in the
existence of Christians who, by their life and example, lead others to see how
personal adhesion to Christ is necessary as the community is strengthened. The
baptized person is able to offer him or herseif to Christ, but the priest has the
particular role of symbolizing the Head, who is the Lord Jesus Christ. To forget
this would lead us to interminable squabbles and misunderstandings. It would
risk seeing everything simply in the perspective of power or control. We are not
speaking of personal competence or learning. Rather, we are referring to a state
that has been determined by Christ personally.

For this reason, the priest’s role is not limited to presiding the Eucharist.
He has to assume other prophetic, priestly and royal functions within the com-
munity. To overlook this, would lead to the eventual alienation of Christian
identity because the priest would become identified solely with the Eucharist.
The Conciliar decrec, Presbyterorum ordinis, on the life and ministry of priests,
sums up this teaching in a few short words: "By sacred Ordination and by the
mission they receive from their bishops, priests are promoted to the Service of
Christ, the Teacher, the Priest, and the King. They share in His ministry of un-
ceasingly building up the Church on earth into the People of God, the Body of
Christ, and the Temple of the Holy Spirit* (PO, 1). The Constitution Lumen
gentium expresses the same thought, but in slightly different terms: "For the
nurturing and constant growth of the People of God, Christ the Lord institutcd
in His Church a variety of ministries, which work for the good of the whole body.
For those ministers who are endowed with sacred power are servants of their
brethren, so that all who are of the People of God, and therefore enjoy a true
Christian dignity, can work toward a common goal freely and in an orderly way,
and arrive at Salvation" (LG, 18).

The 1971 Synod of Bishops, when discussing the ministerial priesthood,
repeated the conciliar teachings and focussed on the role of the priest in the on-
going life of the Church. The Synod brought out clearly the Apostolic links
between Christ and the priesthood: "It is clear from the New Testament writings
that an apostle and a community of faithful, united with one another by a mutual



170

link under Christ the Head and the influence of His Spirit, are the proper ele-
ments of the Church’s inalicnable structure. In fact, the 12 Apostles exercised
their mission and functions, and they not only had various helpers in their mini-
stry, bul, in order that the ministry entrusted to them might be carried on after
their death, they also bequeathed a legacy to their immediate co-workers - the
task of consolidating and completing the work they themselves had begun. The
Apostles gave them the task of attending to the whole flock, in which the Holy
Spirit had placed them to nourish God’s Church. Thus the Apostles appointed
such men and then gave them the order that, on their decease, other approved
men should take up their ministry"3.4

One additional text, this time from Pope Paul VI, can set the base for an
examination of certain points of the subsequent legislation eventually promul-
gated by Pope John Paul Il and encapsulating the conciliar and synodal doc-
trinal principles: "We must search for the defmition of the priest’s identity in the
thought of Christ. Only faith can teil us who we are and what we should be. [...]
In the thought of Jesus there is still another essential characteristic [the first
ones were: being called, and then, being a disciple] needed for our identity. Itis
the fact that He has promoted us from disciples to apostles. [...] What does
'Apostle’ mean? It means 'one who is sent’. Sent by whom? And sent to whom?
Jesus Himself gives us the answer to both these questions on the evening of His
Resurrection: 'As the Father has sent me, even so | send you’. Think of it. Here
is something that leaves us really amazed. Where does my priesthood come from
and where does it lead? What eise is it but a channel of divine life, serving, by an
extension of the saving mission of Christ, God and Man, to communicate the
divine mysteries to mankind?""

This teaching was re-echoed by Pope John Paul Il in the Apostolic exhorta-
tion, Pastores dabo vobis, on the formation of priests. Speaking at length on the
theme of apostolicity of ministry and Union with the People of God, the Holy
Father writes: "Jesus [...] establishcd a close relationship between the ministry
entrusted to the apostles and his own mission: 'He who receives you receives me,
and he who receives me receives him who sent me’ (Mt 10: 40). [...] And so the
apostles, not by any special merit of their own, but only through a gratuitous
participation in the grace of Christ, prolong throughout history to the end of
time the same mission of Jesus on behalf of humanity. The sign and presupposi-

3 SYNOD OF BISHOPS, 1971, The Ministerial Priesthood, No. 4, in: The Pope Spcaks, 16
(1971-1972) 364, quoting in part from LG, 20.

4 Pope PAUL VI, Defining the Rolc of the Priest, Allocution of February 17, 1972, in: The
Pope Spcaks 17 (1972-1973) 58; 59; 62.



171

tion of the authenticity and fruitfulness of this mission is the apostles’ unity with
Jesus and, in him, with one another and with the Father. [...] Priests are called to
prolong the presence of Christ, the one high priest, embodying his way of life
and making him visible in the midst of the flock entrusted to their care. [...] The
ordained priesthood ought not to be thought of as existing prior to the church,
because it is totally at the Service of the church. Nor should it be considered as
posterior to the ecclesial community, as if the church could be imagined as al-
ready established without this priesthood!5.

2. Legislative applications ofthe doctrinalprinciples

In this perspective, and more particularly in that of building up the com-
munity, we can now turn to certain clements of the revised canonical legislation
for the Latin and the Eastern Churches to see how these doctrinal principles
have been applied. C. 1008 of the CIC rcads as follows: "By divine institution
some among Christ’s faithful are, through the sacrament of order, marked with
an indelible character and are thus constituted sacred ministers; thereby they are
consecrated and deputed so that, each according to his own grade, they fulfill, in
the person of Christ the Head, the Offices ofteaching, sanctifying and ruling, and
so they nourish the people of God". C. 743 of the Eastern Code makes a more
direct reference to the apostolic character of Orders: 'Through sacramental Or-
dination celebrated by a bishop in virtue of the working of the Holy Spirit,
sacred ministers are constituted, who are endowed with the function and power
the Lord granted to his apostles, and in varying degrees share in the proclama-
tion of the gospel, shepherding and sanctifying the people of God". These two
general Statements are followed by a number of canons which outline in very
specific terms, at times, the requirements for Ordination. Some of these require-
ments are positive in nature, others negative. We shall now examine some of the
more significant ones.

5JOHN PAUL Il, Apostolic Exhortation Pastores dabo vobis, April 7, 1992, in: Origins 21
(1991-1992) 725, passim.



172

Il. The requirementsfor Ordination
I. The rights ofthe Church

The Latin Code of Canon Law notes that "it is the duty and the proper and
exclusive right of the Church to train those who are deputed to sacred ministry”
(c. 232). C. 328 of the Eastern Code has a somewhat rather similar Provision.
This right is exercised through the Church’s hierarchical leaders (see CIC, c. 241
§ 1). It is important to note, however, that the legislation does not recognize a
right to ordination to diaconate - the first of the Orders; the call to Orders flows
from a choice, not from a right. The Latin Code has a prescription to the effect
that if a deacon was ordained in view of the priesthood, he cannot be prevented
access to priesthood except for a recognized canonical reason, and even then he
has the right of recourse (CIC, c. 1030). Indeed, even after ordination, the Latin
Code does not recognize any right to exercise ministry; this is distinct from or-
dination. The Eastern Code, however, does recognise such a right (c. 371 §1),
provided the requirements of law are fulfilled.

We have recently witnessed a humber of instances where persons who have
been rejected by seminaries for various reasons, have had recourse to the civil
courts asking for an order to bc given that they be ordained. This has been the
case particularly when those who suffer from some form of physical handicap
that would make it impossible, or at least very difficult, for them to exercise the
ministry fittingly, have wanted to be ordained. In another type of case, four
women recently took their Bishop to civil court to have their so-called "right" to
ordination recognized. However, to date, the courts in Canada and the USA
have been of the opinion that this is an internal matter and that only the Church
can decide who it is to ordain. Nevertheless, one of the arguments brought for-
ward by those who seek a civil injunction is that the Church has a special tax-
exempt Status and therefore is subject to all applicable civil legislation relating to
discrimination, and so forth. It will be important to make certain that any case of
rejection or non-acceptance will be based on objective criteria. and not just on
feelings or other undocumented facts.

2. Theplaceforformation and the basic Programme
A second point. By tradition, dating from the time of the Council of Trent,

the seminary has been a privileged place of formation of future clerics. This is
noted in c. 328 CCEO: the Obligation of the Church to train its ministers "is



173

particularly and more diligently fulfilled through the erection and governing of
seminaries". C. 235 of the Latin Code provides that in certain circumstances, a
candidate may lawfully reside outside the seminary. This would be especially
true in the case of married deacons. C. 344 § 4 CCEO provides indirectly for
special institutes distinct from a seminary for those who are more advanced in
ages.

Each Conference of Bishops in the Latin Church is to have its own
Programme of priestly formation, approved by the Holy See (c. 242). C. 330 of
the Eastern Code allows for more flexibility in this regard, becausc of differing
political and social situations. It leaves the matter to the Synod of Bishops.
Likewise, the law provides that the Eastern Catholic Churches outside the ter-
ritory of the Church, can agree to observe a common programme of formation
for all candidates to priesthood, even for those of various rites (CCEO, c. 330 §
2).

3. Dimissorial letters

No one can be ordained without the proper dimissorial letter (CIC, c. 1015;
CCEO, c. 747). This is to prevent the Ordination of persons who have not com-
pletcd the prescribed course of study or who have not been found worthy of or-
dination. Delicate situations have arisen recently when titular Eastern bishops in
areas where their Church has not been given sui iuris Status have proceeded to
ordain candidates without the proper dimissorials from the Latin bishops to
whom the candidates were subject. In the end, everyone suffers because of the
lack of observance of the legislation.

4. Qualities ofthe person being ordained

Both Codes speak of a man being ordained (CIC, c. 1024; CCEO, c. 754).
But in addition to such physical qualifications, the legislation also calls for a
number of proper attributes, such as due freedom, age, sound faith, good
reputation, moral probity, proven virtue and other physical and psychological
qualities appropriate to the order to be received (see CIC, c¢. 1029; CCEO, c.
758). The Eastern legislation also has prescriptions relating to the ordination of
married men to the priesthood (CCEOQO, c. 758 § 3). These are not found in the6

6 This issue is also addressed by Pope JOHN PAUL Il in Pastores dabo vobis, Nos. 60-62, in:
Origins 21 (1991-1992) 746-748.



174

Latin legislation, although there are some norms regarding married deacons.
Nevertheless, the presence of more and more married priests in the Latin
Church will eventually call for revised legislation, particularly in regard to the
types of ministry that can be carried out by these priests.

5. Impediments and irregularities

In addition to these positive qualities, both laws have extensive lists of im-
pediments and irregularities. While the impediments are usually temporary in
nature, the irregularities are more permanent. For the Eastem Churches, the
legislation makes no direct distinction between an impediment and an ir-
regularity.

Among the impediments to Orders in the Latin Church, we can mention
three: the fact of having a wife (unless destined for the permanent diaconate),
exercising forbidden civil offices, and being a neophyte (CIC, c. 1042).

The irregularities are more delicate and painful to deal with. Some concern
the reception of Orders; others, the exercise of Orders already received. In
either case, they have been instituted to protect the dignity of the clergy and of
the clerical state itself, and thus must be carefully observed. Among the more
common ones we could mention: a person who labours under psychological
defect; a person who has committed the delict of apostasy, heresy or schism; a
person who has attempted marriage when already bound by a marriage bond, or
by Orders, or by a perpetual vow of chastity, or who attempts marriage with a
woman bound by marriage, or by a similar vow. Probably, however, the most
delicate one in today’s context, is the irregularity (or impediment) arising from
procured abortion or direct cooperation in an abortion. It is not uncommon for
persons who have been away from religious practice for some time to wish now
to receive Orders. For, after undergoing a conversion experience, they feel
called to ministerial Service. However, it happens that during their youth they
found themselves involved in cases of unexpected pregnancy, leading to the
tragedy of an abortion. Becausc of the strong stand that the Catholic Church has
taken on the abortion issue, it is not surprising to note that the legislation in both
Codes is very stringent when it comes to dispensing from the irregularity caused
by being a positive cooperator in an abortion. CCEO, c. 676 § 2, reserves this to
the Patriarch or to the Apostolic See; c. 768 § 2, even notes that for validity the
number of cases must be specifically mentioned. The Latin Code (c. 1047 § 2,2°)
reserves such dispensations to the Apostolic See. However, there is a problem
relating to the wording of this canon: the text refers to a delict. If, in fact, there



175

had been no delict in the canonical sense of the term (full knowledge and con-
sent), it can be asked whether a diocesan bishop could not dispense from the
possible irregularity without direct reference to the Holy See. The Oriental
Code, in c. 763, 2°, also speaks of a crime. But when is there truly the crime that
gives rise to the irregularity or impediment? The jury is still out on this technical
legal question.

In recent years, there has been much discussion about applying the ir-
regularity (or impediment) of psychological defect to a cleric who had been in-
volved in cases of sexual abuse of minors. It now seems clear that the intent of
the canon was not to cover such situations. A literal rcading of c. 1041,1° speaks
of being able to carry out the liturgical Services "properly” (“rite"); a parallel
canon is c. 1044 § 2,2°. The canons do not speak of offenses having been com-
mitted which would indicate that the cleric in question is in need of psychologi-
cal or even psychiatric assistance?. C. 762 § 1,1° of the Eastern Code uses the
same words8.

These restrictions apply to all Orders - diaconate, priesthood, episcopate -
but, obviously, they take on even greater importance with the higher degrees of
Orders.

6. Other qualitiesfor ordination

Those who have worked in seminaries or in institutions involved in the
preparation and training of future clerics realize the importance of having
qualified clerics to serve the Church. It is not ahvays an easy matter to give judg-
ment on the suitability of a candidate, but, because of the fact that the priest is
to act "in persona Christi", the Standards cannot be too high, no matter how
short a diocese or eparchy is of clerics. In addition to the juridical prescriptions
relating to the selection of candidates for Orders, there are a number of other
practical questions that arise today, without direct reference to the legislation it-
self. We can now look at some of these.

7 See W.H. WOESTMAN, Restricting the Right to Celebrate the Eucharist, in: Studia canoni-
ca 29 (1995) 155-178.

8 It could be noted in passipg that the Apostolic Signatura, in a decision of October 31, 1992
(Prot. No. 22571/91 CA) stated that there is no relationship between a crime and an irregularity, and
that it is not up to the bishop to legislate regarding such an irregularity. "Impedimentum de quo in
can. 1044, par. 2 2° nullam relationem habet cum delicto, neque ab Episcopo statuitur sed ab ipsa
lege".



176

111. Particular questions ofpractical interest

These are a certain number of practical questions which affect the life and
ministry of clerics today. While they are not related to the essence of Orders,
they have taken on special juridical significance because of current debates
relating to the existence and strength of the Christian community. We shall refer
to thrce ofthese issues.

1. Deaconesses and women in ordained ministry

The Holy See has clearly statcd its position in regard to the Ordination of
women to the priesthood and to the episcopate. The Apostolic letter Ordinatio
sacerdotalis9 83 May 22, 1994, which followed upon the declaration of the Con-
gregation for the Doctrine of the Faith, Inter insigniores'0, of October 15, 1976,
has left no doubt as to the Holy Father’s position in this regard.

However, neither document touches upon the question of the Ordination of
women to the diaconate. Indeed, in the Vatican document accompanying Inter
insigniores, specific reference was made to this question. "This hesitancy [about
the theological note of the teaching] stemmed from the knowledge that in the
past there had been deaconesses: had they received true sacramental Ordina-
tion? This problem has been brought up again very recently. It was by no means
unknown to the 17th and 18th Century theologians, who had an excellent
knowledge of the history of literature. In any case, it is a question that must be
taken up fully by direct study of the texts, without preconceived ideas; hence the
Sacred Congregation for the Doctrine of the Faith had jiidged that it should be
kept for the future and not touched upon in the present document".

Pope John Paul II’'s Apostolic letter makes no reference to this issue.
However, Cardinal C. Martini, of Milan, called recently (March 12,1995) for the
guestion of women deacons to be carcfully examined!l. At the present time, it
does not seem as though the issue will be given further immediate attention.

9 Scc La Documcntation catholiquc 91 (1994) 5S1-S52. See also Origins 25 (1995-1996), 401,
403.

10 S.C.D.F., Declaration Women in the Ministerial Priesthood, October 15,1976, in: Origins 6
(1976-1977)517-524.

11 Scc "On File”, in: Origins 24 (1995-1995) 658.



177

2. Clerical celibacy

The Latin Church teaching on clerical celibacy has been consistent
throughout many centuries. Even though there was some agitation immediately
after Vatican Il to have the issue reconsidered, Pope Paul VI, in the Encyclical
letter Sacerdotalis caelibatus, June 24, 1967, reaffirmed the traditional teaching
and legislation on celibacyl2. "We consider that the present law of celibacy
should today continue to be linked to the ecclesiastical ministry. This law should
support the minister in his exclusive, definitive and total choice of the unique
and supreme love of Christ; it should uphold him in the entire dedication of
himself to the public worship of God and to the Service of the Church; it should
distinguish his state of life both among the faithful and in the world at large"13.

He did, however, during his pontificatc, provide for two notable exceptions.
The first was the restoration of the permanent diaconate to which married men
could be admittedl4. The second was addressed explicitly in the encyclical: "A
study may be allowed of the particular circumstances of married sacred mini-
sters of Churches or other Christian communities separated from the Catholic
communion, and of the possibility of admitting to priestly functions those who
dcsire to adhere to the fullness of this communion and to continue to exercise
the sacred ministry. The circumstances must be such, however, as not to
prejudice the existing discipline regarding celibacy!'15.16

Pope John Paul Il has consistently returned to this theme in his teachings.
Among the most recent treatises on the theme, we could mention the Apostolic
exhortation, Pastores dabo vobis, on the formation of priests (released April 7,
1992)18. However, at the same time, he has been very responsive to the calls of
ministers of other Churches or ecclesial communities who wished to come into
full communion with the Catholic Church and to exercise priestly functions. This
has been especially so in England where, in recent months, a number of
Anglican priests were received into full communion and ordained to the
priesthood in the Roman Catholic Church. The case that received the most
Publicity was probably that of Bishop Graham Leonard, retired Anglican bishop

12 See PAUL VI, Encyclical letter Sacerdotalis coaelibatus, June 24,1967, in: The Pope Spe-
aks 12 (1967) 291-319.

13 Ibid., par. 14,295.

14 See PAUL VI, Motu proprio Sacrum diaconatus ordinem, June 18,1967, in: The Pope Spc-
aks 16 (1967) 237-243.

15 PAUL VI, Sacerdotaliscoelibatus, No. 42,303-304.

16 JOHN PAUL II, Apostolic Exhortation Pastores dabo vobis, in: Ormns 21 (1991-19921
717, 719-759, esp. 738-739.



178

of London, who was conditionally ordained a priest. Cardinal Basil Hume ex-
plaincd some of the accompanying circumstances: "Whilc firmly restating the
judgment of Apostolicac Curae that Anglican Ordination is invalid, the Catholic
Church takes account of the involvement, in some Anglican episcopal ordina-
tions, of bishops of the Old Catholic Church of the Union of Utrecht who are
validly ordained. In particular and probably rare cascs the authorities in Rome
may judge that there is a ’prudent doubt’ concerning the invalidity of priestly Or-
dination receivcd by an individual Anglican minister ordained in this line of suc-
cession. There are many complex factors which would need to be verified in
each case™'7.

At tbe same time, Cardinal Hume raised another delicate issue: "An ex-
change of letters betwecn the president of the then-Sccretariate for Christian
Unity (July 13, 1985) and the two presidents of the sccond Anglican-Roman
Catholic International Commission, ARCIC Il (January 14,1986) had expressed
the hope that following dialogue and clarification such a unity of faith could be
reached in the areas of ministry and eucharist that the way to a re-evaluation of
these questions by the Catholic Church would bc opened. Unfortunately this
Position has not yct been reached™8.

3. Clerics who offend against their obligations; theirretum to the lay state

Another area where the Catholic Church’s tcaching on the nature of the
priesthood has been put to the test in recent times, is that of the response to be
taken in the case of pricsts who have seriously offended against their clerical
obligations, particularly in the area of sexual abuse of children and minors.
Deacons, priests, and even bishops have been involvcd in such activities. The
Church’s consistcnt teaching on the permanence of the character of Orders has
led to renewed pressure to have clerics returned to the lay state - even against
their will - so that the diocese or religjous institute would not be subject to pos-
sible liability becausc of on-going activities on the part ofthe cleric.

The Holy See, however, has consistently held that unless a criminal trial is
conducted and a sentcnce of return to the lay state is legitimately handed down
(and, evcntually, uphcld if the case is appealcd), a cleric remains a cleric unless
a dispensation from clerical obligations has been granted by the Holy Father, or
the Orders in question declared invalid. This is to protect the deacon or priestl7 18

17 Cardinal Basil HUME, Anglican Bisbop Becomes Roman Catholic Priest, April 26,1994,
in: Origins 23 (1993-1994) 793; 795.
18 Ibid., 795.



179

against inopportune actions on the part of a bishop who might wish to rid him-
self of troublesome priests without observing all the formalities of due process
and taking all factors relating to imputability into consideration. It also shows in
very practical terms the perpetuity of the character received in Ordination.

The Secretariate of State set up a special commission to study this issue,
but, for the reasons already given, the report does not recommend substantial
changes to the present procedure at this time'0. Possibly. some day, there might
be other approaches that could be taken to help resolve this painful issue, but,
given the present political and social climate, it would not be opportune to act
too quickly in this regarda®

TV. Trendsforthefuture

There are a number of other significant issues that might adversely affect
the ordained ministry in the future if strong Stands are not taken at this time to
counter certain tcndencies. Again, three of these can be noted for our purposes.

1. The selection andformation offuture ministers

General norms and policies have been established by the Holy See for the
selection and formation of future deacons and priests. Obviously, these are con-
tinually being revised to meet new needs. However, my personal experience in
the area of priestly formation has led me to ask myself some questions concern-
ing the application of these norms regarding the selection and formation of fu-
ture ministers.

It is a known fact today - I'm speaking of North America - that if a man
wishes to be ordained a priest, he will eventually be accepted by a bishop for Or-
dination, notwithstanding the negative recommendations of the seminaries
where the candidate studied, or of the bishop who had originally sponsored him.
In the Seminary, we used to say that so and so was so unfit a candidate that even
the diocese of X would not accept him for ordination! Yet, such a person often
was accepted !l It is evident that wrong decisions can be made by a seminary
staff, that there can be personality conflicts between the rector and the
candidate, and that there can be misunderstandings. But, it must be recognized

19 See SECRETARIATUS STATUS, Prot. No. 328.136, June 15, 1993, unpublished docu-
ment.

20 Sec F.G. MORRISEY, The Clcrgy and Sexual Abuse of Children, in: The Canon Law
Society of Great Britain and Ireland, Annual Conference, 16-20 May 1994,32-40.



180

that such are rather rare. Usually, the reasons for departure are much different,
but are not given.

I have often heard it said that because a certain candidate is of more mature
years, he does not need the long formation process that a regular seminarian
would require. Yet, | wonder if just the opposite would not be true. Because he
is set in his ways and sees things differently - often referring back to bis child-
hood days when his involvement in the Church was of a different nature - it
takes time to undo a mentality and prepare candidates who will lead the Church
into the next Century. It is not enough today for a candidate to have had a good
mother! 1 am mentioning this because of a concern for the intellectual and
pastoral aptitudes of new candidates. Simply because there is a shortage of
candidates, we should not be willing to lower the requirements too readily.
Another factor in priestly formation concerns the opinions held by those who
are teaching. We have recently witnessed incidents where professors have been
forbidden to teach in seminaries because of their Stands on certain issues or bec-
ause of the fact that they have been returned to the lay state2l. The reasons for
such action are evident to anyone directly concerned with the formation of
priests. A recent Statement clarified this position:

"Under church law, public dissent by faculty members of a seminary is not ac-
ceptable because seminary faculty are active participants in the preparation of
future priests. Priests collaborate with the bishops in teaching and guarding the
Catholic faith. The role of a seminary professor, especially of a professor of doc-
trine, is to help prepare seminarians for their collaboration with the bishops in
teaching the doctrines and positions of the church. Therefore, seminary profes-
sors are expected to convey Catholic teachings in the classroom and to respect
such teachings in their public expressions"22.

Of course, this does not mean that positions contrary to current church
teaching cannot be examined in dass. As Leo XIlIl is quoted as saying, "The
Church has nothing to fear from the truth"23. But, such positions must be

21 See, for instance, Origins 25 (1995-1996) 127-129, regarding Sister Carmel McEnroy, RSM,
and St. Meinrad's Seminary. The current norms attached to a rescript governing the retum of a
priest to the lay state provide that such a person is not to teach henceforth in a seminary.

22 See ST. MEINRAD ARCHABBEY, Statement on the Dismissal, in: Origins 25 (1995-
1996) 129.

23 While I was unable to find the direct source of this quotation, a similar idea can be found in
Leo XllII's letter, Saepenumero considerantes, August 18, 1883, on historical studies, in: Lettres
apostoliques de SS. L6on XIllI, Paris, Bons Livres (Bayard), 1.1,1994,207.



181

presented for what they are: positions which are contrary to present Churcli
doctrine and discipline. The outstanding example of Cardinais Congar, De
Lubac, and many others illustrates what 1 mean. It is not so much their positions
we examine today as their ecclesial attitude when they were askcd not to teach
such and such a position for the time being On the other hand, the reaction of
certain well-known theologians when they were ccnsured indicates thal it was
more their position that counted, than the eventual good of the entire church.
Indecd, in passing, it might even be asked today whether imposing silence on
bishops and professors is the appropriate means of eradicating positions that are
not in harmony with current church teachings. If the Church cannot think, it is
brain-dead, and there is little eise left to do then but pull the plug!

I realize that factors such as these do not affect the doctrinal principles un-
derlying the ordained ministry; but, the perception of the faithful has much to do
with the receptivity they give to the message of Christ and to the teachings of the
Church.

2. The pennanency ofthe commitment to Orders

There is a more delicate issue that must also be faced in the future. | real-
ize that, on the surface, it goes against what has been said above. Nevertheless,
the issue must be raised. It concerns the necessity of a permanent commitment
to the clerical state. Our theology of “"character”, and the accompanying legisla-
tion have made it such that there cannot be consideration given to a temporary
commitment to the priesthood, or at least to the active ministry. Yet, it might be
asked whether such shouldn’t be considered at some future date. Is it intrinsical-
ly wrong to imagine the possiblity of a candidate offering himself to the Service
of the ecclesial community for a ten-year period (or longer)? | realize well that
such is not in accordance with present teaching and legislation. It might be
asked whether the formulation of our theology of "character" has not been some-
how influenccd in the course of time by other issues. It is relatively easy to set a
goal or position and then muster arguments to Support that position. We have
seen that in certain areas of church life and practice. The legislation relating to
the exclusive use of the Latin language in the Western Church, or against women
serving at the altar have been good examples of this. Once the position was
changed, it was a relatively. easy matter to come up with new principles justifying
the renewed approach.



182

3. The role ofthe ordained priesthood when lay persons assume numerous
fiuictions in the community

The post-conciliar legislation and ihe 1983 and 1990 Codes of Canon Law
have opcned to qualified lay persons many positions in lhe Church, previously
reserved to clerics. In general, this has bcen very well received. There are,
however, some signs that we might be setting the base for a Church where the
ordained ministry will not be considered necessary by the faithful. In particular,
I am thinking of the Situation of a parish that for a considerable period of time is
entrusted to the pastoral care of persons who are not priests (deacons, religious,
lay persons, etc.)24- Just recently, a bishop told me that when he had a priest
available for a parish that was without a priest for a number of years, the people
said they preferred to keep a Sister, “Sistcr’'s Mass was shorter" was one of lheir
responscs.

The Bishops of Kansas have just addressed this issue in more direct terms.
They were speaking of the phenomenon of distributing Holy Communion out-
side Mass, or of "priestless Sundays" as they are often called25: "We, the bishops
of Kansas, have come to judge that holy communion regularly received outside
of Mass is a short-term solution that has all the makings of becoming a long-
lerm problem. It has implications that are disturbing:

- A blurring of the difference between the celebration of the eucharist and
the reeeplion of communion.

- A blurring of the distinction between a priest and a deacon or a non-
ordained minister presiding over communion Setrvice.

- A blurring of the relalionship between pastoral and sacramental ministry.

- A blurring of the connection between the eucharist and the works of
charity and justice.

- A blurring of the need for priests and therefore a blurring of the continual
need for vocations.

- A blurring of the linkage between the local church and the diocesan and
universal church that is embodied in the person of the parish priest"26.

24 See c. 517 and c. 1248 §2.

25 Sec S.C DIVINE WORSHIP, Decrcc Holy Communion Outside of Muss, June 21, 1973;
Directory for Sunday Celebrations in the Absence ofa Priest, June 2,1988.

26 See BISHOPS OF KANSAS, Policy Rcstricls Sunday Communion Wilhoul Mass, in:
Origins 25 (1995-1996) 121,123-124; at p. 123.



183

The bishops then go on make some points about the ordained ministry
which fit in well with what we havc mentioned earlier: "In this context il may be
helpful to rocall the role of the priest beyond word and sacrament. The priest is
not just a funetionary who consecrates the eucharist, pours water, anoints with
oil or absolves the penitent, important as these functions are. He is not just a eir-
cuit rider who offers Mass and eelebrates the sacramcnts. He is also a builder of
the communion of the failhful, a eo-worker with the bishop in building up the
diocesan church and a symbol of the universal church in the particular parish.
He is not only one who sanctifies, he is also one who prociaims the Gospel. He is
not only an administrator, he is also a shepherd who serves the cause of human
dignity. He is none of these things alone, of course. Nor is he any of these first,
of course. He comes to these, as we all come lo these, by way of the family, and
often by way of a parish family in which the seeds of his calling were llrst sown
by a small band of laypersons or religious men and women"?7.

It is not impossible that some time in the future the critcria for the sclec-
tion of deacons, priests and even bishops will havc to be reviewed so lhat com-
munities will not be without the Eucharist, but also so that they won’t be withoul
the presence of ordained ministers who can build up the community of faith and
love.

Conclusion

I havc taken too much of your time, and perhaps | did not address the as-
signed topic directly. Nevertheless, | tried to show how the doetrinal prineiples
find their expression in today’s law and how, as we look to the future, the legal
expression of these prineiples might have lo ehange. On certain issucs, it might
even happen that certain doetrinal positions will be revised to respond to new
needs of God’s people. In the meantime, we must realize that we have a great
heritage at our disposal. The presence of ordained ministers has buill up the
church community and has enablcd the message of Christ to be heard in almost
every pari of the world.

The System has been more than adequate for the present Century. But, as
we look ahead, it is possible that some fine tuning will have to be done in rela-
tion to the selection of candidates for the priesthood and to the various expres-
sions of priestly ministry. This flows from our understanding of ministry in a
Catholie Iradition. Indeed, if everything were totally clear and fully adapted to
Contemporary circumstanccs, there would be no nced for so many congresscs to

27 Ibid.



184

sludy the related issues and for the numerous documents from the Holy See and
Conferences of Bishops referring to the same fundamental themes, time and
again. The Church is proud of its heritage related to the priesthood and will
certainly do evcrything in its power to preserve and enhance it, all the while
adapting its legislation to new and even unforeseen siluations.



185

MARTIN LUTERO SULL'ORDINAZIONE MINISTERIALE

Giorgio Demetrio G al1lar o, Boston

A mo’ d'inlroduzione

Prima di iniziare questo saggio sull’ordinazione ministeriale secondo il
Dottor Martin Lutero (1483-1546), Riformatore della Chiesa nei paesi germani-
ci, desideriamo fare un accenno al metodo: cercheremo quanto pit possibile di
lasciare parlare Lutero stesso con le proprie parole. Come il parlare con effica-
cia porta a dialogare, cosi accostandoci agli scritti di Martin Lutero dovrebbe fa-
vorire una fruttuosa conversazione luterano-cattolica sulla sacra ordinazione in
ambito ecclesiale.

In questo veloce esame, quindi, ascoltiamo Lutero e parliamo con lui.
Quello che dawero c’interessa & accorciare le distanze nella mutua comprensio-
ne ecumenica’.

I. Ordine e ordinazione

Chi vuole dialogare con Martin Lutero sul ministero 6 obbligato ad esami-
nare le diverse tesi con cui il Riformatore di Eisleben espone il suo pensiero.
Solo cosl si potra vederc la dimensione di ciascuna di esse e precisare i termini
per un possibile colloquio. Se lo studioso 8 poi un vero cattolico, non potra fare
a meno d’iniziare la sua anausi con una indagine che gli permetta di chiarire
I'opinione del Riformatore sulla sacramentalitd dell’ordine, perch6 cosl rimane
fedele a Lutero, il quéle attacca sempre la dottrina cattolica e nega decisamente
che I'ordine sia sacramento.

Nel capitolo De Ordine, contcnuto nel De captivitate babylonica Ecclesiae
(Luthers Werke, Weimarer Ausgabe - WA -, Weimar 1883 ss, 6, 560, 20-576, 31),1

1 Cf. M. LUTERO, Scritti religiosi (a cura di V. VINAY), Torino 1967; ibid., Scritti politici (a
cura di G. PANZIERI), Torino 1978; R. ARNAU, EIl ministro legado de Cristo scgun Lutero, Va-
lencia 1983; C. BERGENDORFF (ed.), Church and Ministry, Il, Philadelphia 1966; B. GHERAR-
DINI, Creatura Verbi: La Chiesa nella teologia di Lutero, Roma 1994; A. MAFFEIS, 11 ministero
nella chiesa: dialogo cattolico-hiterano, Milano 1991; J. RINNE, Tradition and Priesthood, in:
AA.VV., Luther et la rdformc allemande dans une perspective oecumdnique, Chambesy 1983,465-
475; J. VBRCRUYSSE, Word and Sacramcnt in Luthcr's Theology, in: AA.VV., op. eit-, 197-211; J.
VON ALLMEN, llsanto ministero nell’idca e nell'intenzione dei Riformati del XVI secolo, Roma
1971; A. WENTZ (cd.), Word and Sacrament, I, Philadelphia 1959.



186

Martin Lutero fa una forte critica contro la dottrina romana sulla sacramentalit&
deH’ordine. Le sue pesanti parole devono essere prese come punto obbligato di
partenza. Letteralmente, dicono: "La Chiesa di Cristo ignora questo sacramento
inventato dalla chiesa del papa: infatti non solo non contiene alcuna promessa di
grazia, ma tutto il Nuovo Testamento non ne fa cenno neppure con una parola.
E ridicolo considerare sacramento quello che non si pu6 dimostrare istituito da
Dio" (WA 6, 560,20-24).

Il primo rilievo che questo testo ci offre b la condanna da parte di Lutero
della chiesa caltolica, che chiama del papa, e non ha difficolta a contrapporla
alla chiesa di Cristo. Oltre a questa esplosione antiromana, occorre sottolineare,
come nucleo della citazione luterana, che I'ordine non b un sacramento perch6
Dio non lo ha istituito. La ragione su cui Lutero cerca di appoggiare la sua affer-
mazione b molto semplice: non figura nel Nuovo Testamento che Cristo abbia
vincolato la promessa della grazia ad alcun segno sacramentale dell’ordine. Di
qui, e senza arzigogolare, Lutero nega la sacramentalitéa dell’ordine sacro.

Lo stesso ripete in altri brani dei suoi scritti. Ad esempio, qualche passo
dopo, egli insiste sulla negazione dell’ordine, che qualifica "come rappresenta-
zione nata dagli uomini" (WA 6, 565, 6-9). E nel suo trattato De instituendis mitii-
stris sostiene in tono sarcastico: "E degno e giusto vedere le ordinazioni, che chi-
amano papali, e mettere in pubblico la loro somiglianza d’ordine" (WA 12, 170,
4-5).

Malgrado queste affermazioni, nelle quali si nega la sacramentalita dell’or-
dine sacro, non sarebbe corretto dire che nella valutazione luterana s’'includono
globalmente la sacramentalita dell’ordine e la necessita dell’ordinazione ministe-
riale. Occorre dire che Lutero, in linea con il pensiero di Giovanni Duns Scoto,
distingue con distinzione reale I'ordine dall'ordinazione, e presenta un tratta-
mento diverso. Nega che I'ordine sia sacramento, ma riconosce un senso all’'ordi-
nazione.

Prima di cominciare la critica sulla portata di questa distinzione nell'insie-
me della teologia luterana, bisogna situare bene la formulazione con cui Lutero
la presenta. Nella Responsio extemporaria, rispondendo all’accusa che gli veniva
formulata a partire da quanto aveva scritto nel De captivitate..., il Dottor Lutero
precisa il suo pensiero con i seguenti termini: "Non affermo che I'ordinazione b
rappresentazione, ma che I'ordine pud essere detto sacramento, in quanto non si
trova nelle Sacre Scritture" (WA 7, 611,13-14).

Nella precisazione del Riformatore si vede la diversa dimensione data
all’ordine e all’ordinazione: egli qualifica il primo di invenzione, e rifiuta di ave-



187

re dato un trattamento pcggiorativo all’ordinazione. In altri due scritti polemici
Lutero insiste sulla distinzione fra ordinazione e ordine. Questi scritti sono le
sue risposte a Enrico VIII ¢ ai Teologi di Lovanio.

Il re teologo d’Inghiltcrra, quando tratta dcl sacramento dell’ordine nella
sua Assertio septem sacramenlomm, accusa il Riformatore tedesco dei seguenti
punti: 1. aver conferito al popolo il supremo diritto nella scelta dei ministri, da
cui segue che il sacerdote non ha altre facoltd che quelle riconosciutegli dal po-
polo; 2. non essersi accorto che, sccondo gli Atti degli Apostoli, Barnaba e Pao-
lo non partirono per compiere I'opera per la quéle crano stati segregati dallo
Spirito Santo, senza avere riccvuto prima I'ordinazione con la imposizione delle
mani.

A queste due contestazioni, Lutero rispondc con il suo Contra Henrichum
Regem Angliae. Basando la sua risposta sulla distinzione fra ordine e ordinazio-
ne, Lutero reitera il suo rifiuto della sacramenlalitéd dell’ordine, perchd non ne
trova il segno istituzionale nel Nuovo Testamento, e allo stesso tempo riafferma
di avere accettato sempre I'ordinazione come chiamata al ministero. All’accusa
con la quale il re inglese gli imputa di non riconoscere la imposizione delle mani
come rito sacramentale dell’ordine, Lutero controbbatte di non vedere tutto
quello che vedono persino i bambini, e cioe, che tale imposizione delle mani non
si riferisce alla ordinazione ministeriale, ma alla ricezione visibile dello Spirito
Santo. Lutero pertanto approfitta dell’occasione per condannare il metodo ese-
getico di interpretare di Enrico VIII e lo qualifica come papista e arbitrario di
fronte alle Sacre Scritture (WA 10/2,220, 34-221, 9).

L’altro trattato da menzionare in questo contcsto b quello che Lutero scri-
ve contro i Teologi di Lovanio, i quali in trentadue articoli raccolsero le proposi-
zioni di fede erronee dei Riformatore. L’articolo 17° afferma: "Ai soli sacerdoti
ordinati secondo il rito della chiesa b concessa da Cristo la potesta di consacrare
il vero corpo e sangue di Cristo" (WA 54, 419).

All’elenco elaborato dai Teologi di Lovanio, Lutero oppone la sua opera
Contra XXXII articulos Lovaniensium Thcologorum (WA 54, 425-430, in culi,
all’'unico articolo sul sacramento dell’ordine, risponde con i seguenti tre punti:

1. "Il rito di ordindre i Mcssali sacrificali, ciou i crocifissori di Cristo b
scompiglio dei diavolo” (WA 54, 428, 1). Nel testo tedcsco, con maggior baroc-
chismo di Stile, non accetta che I'ordinazione possa conferire la potesta di cele-
brare il sacrificio della mcssa, e la qualifica non-consacrazione e non-
cordinazione dell’insidioso diavolo.



188

2. "L’ordine non b sacramento. Ma il ministero e la chiamata dei ministri
della Chiesa di Cristo. Non si pu6 dare la promessa di rimettere ipeccati" (WA
54, 428, 2-3). |l testo tedesco allarga il testo latino e precisa che la vera ordina-
zione consiste in un incarico, una chiamata per il ministero della Chiesa di Cri-
sto (WA 54,437, 2-7).

3. "Questa vocazione awiene legittimamente da parte della chiesa senza
tonsure, unzione e altre false apparenze fatte con temerarietd umana per le cose
sacre necessarie” (WA 54, 428, 5-6). Pil ampia b la redazione tedesca, la quéle
specifica, tra I’altro, che chiamare al ministero b un diritto della chiesa di Cristo
(WA 54, 437, 6-9).

Il contenuto delle formulazioni di Lutero, nelle sue risposte ad Enrico VH3
e ai Teologi di Lovanio, rivela che b stata una sua costante quella di distinguere
fra ordine e ordinazione; negare che I'ordine sia un sacramento; affermare che
I'ordinazione, indipendentemente dalla categoria sacramentale, consiste in una
chiamata ecclesiale al ministero.

Quanto si afferma, e ciob la distinzione fra ordine e ordinazione, costituisce
il passo necessario nella fissazione del pensiero del Riformatore Lutero. Bisogna
pero riconoscere che si tratta ancora di un passo elementare e non del tutto suf-
ficiente. E necessario quindi studiare, nella misura del possibile, con quéle cate-
goria il Dottor Lutero nega la sacramentalitéd dell’ordine e come riconosce un
valore ecclesiale nell’ordinazione.

Il. Sacramentalita dell'ordine

Diciamo innanzitutto che Lutero nega la sacramentalita dell’ordine avendo
un concetto molto definito di sacramento implicante simultaneamente, la causa
di segno e di effetto sacramentale. Come si vedr, la revisione portata a termine
da Martin Lutero esige per il sacramento un’idea di istituzione e una compren-
sione della fmalitd. Senza questo awertimento si corre il rischio di non arrivare
alla causa ultima delle affermazioni luterane sui sacramenti.

La prima cosa da notare nell’esposizione luterana b il rifiuto del numero
sette dei sacramenti. Nel De captivitate ... afferma: "Innanzitutto io nego che i
sacramenti siano sette; per il momento ne trattero tre: il battesimo, la penitenza,
I'’eucarestia, i quali sono stati falsati e sfruttati in modo indegno dalla curia ro-
mana, mentre la Chiesa b stata pri- vata della sua liberta. Veramente, se volessi
fedelmente seguire la Sacra Scrittura, dovrei trattare di un solo sacramento e di



189

tre segni sacramentali, di cui parler6 piu difftusamente a tempo opportuno” (WA
6, 501, 33-38).

Con questo atteggiamento nei riguardi della dottrina cattolica romana, che
professa la fede nei sette sacramenti, Lutero non vuole essere un innovatore, ma
piuttosto un conservatore della tradizione. Almeno cosi sembra quando, aperta-
mente in opposizione allo Pseudo-Dionigi, il cui insegnamento b ritenuto pit
platonico che cristiano, Lutero sostiene che i santi padri non parlano mai di set-
tc sacramenti e che I'esposizione sistematica che considera globalmente i sette
sacramenti e in verita una acquisizione posteriore (WA 6, 561, 37-562,2).

La revisione critica del numero, che lo porta ad escludere alcuni sacramen-
ti, b il frutto di un’analisi teologica elaborata da Lutero a partire dalla nozione di
sacramento da lui accettata. La propone in questi termini: "Tuttavia e parso op-
portuno chiamare sacramenti le promesse unite a simboli. Le altre, non unite a
simboli, sono pure e semplici promesse. Ne segue, se vogliamo parlare con pro-
prietd, che ci sono solo due sacramenti nella chiesa: il battesimo e Peucarestia,
poicho solo in questi vediamo un simbolo istituito da Dio e la promessa della re-
missione dei peccati" (WA 6, 572,10-15).

Delle parole di Lutero, che con sufficiente chiarezza esprimono quello che
per lui b un sacramento, interessa sottolineare, da un lato, il peculiare accento
con cui rivela il vincolo della grazia al segno e, dall’altro, la fmalita del sacra-
mento nei perdono del peccato. Il rapporto grazia-segno b un punto sul quéle
interessa insistere perch6 nella formulazione di Lutero, quando considera l'isti-
tuzione sacramentale, si percepisce una preoccupazione che esclude il segno ri-
tuale concreto; quando afferma che senza la promessa della grazia al segno,
guesto non b mai sacramento, e quando sostiene che senza il segno la promessa
rimane promessa ma non b sacramento.

I11. Ordinazicme ministerielle

Analizzando ulteriormente il pensiero del Riformatore Lutero sulla sacra
ordinazione, b necessario ricordare il principio fondamentale, secondo il quéle
sacerdozio e ministero non si identificano n6 si contrappongono. Al sacerdozio,
categoria differenziale dell’essere cristiano, nasce colui che per la fede e il batte-
simo b stato generato in Cristo. E con la stessa proprieta con cui si b cristiani
appartenenti a Cristo, si e anche sacerdoti per mezzo dell’'unione con Cristo sa-
cerdote. Fra i molti testi in cui Lutero espone questa tesi basilare della sua ec-
clesiologia, basti riportarne uno solo: "Sacerdotem non esse quod presbyterum
vel ministrum, illum nasci, nunc fieri"* (WA 12,190).



190

Rivolgiamo I'attenzione a quello che in linguaggio luterano si pud chiamare
ilfieri (= il divenire) ministeriale nell’ordinazione. Bisogna pero teuere presente
che dai suoi scritti appare chiara la negazione della sacramentalitd dell’'ordine. E
interessante esaminare quanto egli espone in due trattati, molto qualificati per il
loro contenuto, e per la data della loro redazione, il 1523. Ci riferiamo al De in-
stiluendis ministris Ecclesiae, e al Secondo la Scrittura un’assemblea cristiana ha
il diritto e la facolté di giudicare ogni dottrina ... (WA 11,408-416).

Nel primo, De instituendisv ..., Lutero nega fortemente che l'ordine sia un
sacramenro, e si rifa alla fede per giustificare la necessitd dell’ordinazione con
cui prowedere ai ministri per la predicazione della parola di Dio. Quanto egli
afferma e fipicamente in tono antiromano e il ministero finalizzato dentro i limiti
del servizio della parola di Dio. Il ministero 6 necessario per la sussistenza della
chiesa di Cristo perchd vincolata all’ascolto fedele della parola di Dio che le da
nutrimento. E la stessa dipendenza della chiesa dalla parola di Dio sollecita il
ministero di coloro che compiono Pufficio di predicare. Lutero considera il mi-
nistero dalla sua funzione subalterna alla parola di Dio. Si noti che questa impo-
stazione comporta simultaneamente un’affinita e una differenza con la imposta-
zione tradizionale dei teologi cattolici. Entrambe le impostazioni coincidono nel
non considerare il ministero in se stesso, ma nella sua funzione, che per Lutero t
la predicazione e per i cattolici Peucarestia. Lutero giustifica il ministero fond-
andolo sulla necessita che la parola di Dio sia predicata; i cattolici pongono l'ac-
cento sul fatto che il sacrificio eucaristico sia offerto. Il fondamento t lo stesso
nelle due concezioni, ma la differenza consiste nell’obiettivo finale che giustifica
il ministero.

Dalla visione che si ha del ministero ne segue la comprensione della stessa
chiesa, I'immagine della chiesa del culto o quella della parola. E mentre sussisto-
no queste valutazioni unilaterali del ministero, diventa molto difficile potere ac-
corciare la distanza che separa le due chiese. In un presupposto ecumenico < di
primaria importanza il riesame teologico del ministero da una prospettiva distin-
ta, concretamente dalla categoria di missione, per dedume contemporaneamen-
te la funzione ministeriale, tanto nella predicazione quanto nel culto.

Il secondo aspetto da considerare, preso dal testo in esame, & che Lutero
vincola il ministero al sacerdozio comune. Di fronte al dilemma, o la chiesa pe-
risce per mancanza di predicatori o bisogna ordindre ministri, Lutero opta per
Pordinazione. E partendo dal fatto che ogni cristiano, in forza del battesimo, 6
gia sacerdote, conclude dettando le norme secondo le quali tutta la comunita



191

deve partecipare nell’ordinazione dei ministri con I’elezione dei candidati ido-
nei, con la preghiera e I'imposizione delle mani.

Nell’altro trattato, Secondo la Scrittura..., riappare la necessité dei ministe-
ro per predicare la parola di Dio: "Giacch6 non si deve e non si pu6 dare una
comunité cristiana senza la parola di Dio, ne segne che questa comunita deve
avere dei maestri e predicatori che predichino" (WA 11,411,22-24).

Approvata la necessita dei ministri per natura stessa della chiesa, da un
lato, e l'urgenza della predicazione della parola di Dio, dall'alt ro, Martin Lute-
ro fa un passo avanti e conferisce le prime ordinazioni nella chiesa della Rifor-
ma. Questo atto, interessante per gli storici, b molto utile ai teologi in quanto
possono seguire da vicino l'iter teologico che Lutero fa per I'ordinazione mini-
steriale.

I riferimenti dei Riformatore per le prime ordinazioni sono abbondanti, e i
dati espliciti che si trovano nei suoi scritti, nelle lettere, nei sermoni e nei formu-
lari di ordinazione sono proficui per ricostruire la sua concezione sul ministero
ordinato. Cercheremo di esaminare ora ciascuno degli aspetti dell’ordinazione
seguendo questa triplice partizione: 1) distinzione fra 'eleggere’ ¢ 'ordinare?2) il
rito dell’ordinazione; 3) I'effetto dell’ordinazione.

TV. Eleggere e Ordinare

Il primo quesito da risolvere nei pensiero di Lutero riguarda il ministro che
conferisce I'ordinazione. Se si pone la domanda in termini diretti, dedotti dalle
formulazioni luterane, bisogna chiedersi se chi ordina b la comunité o il ministro
che ritualmente impone le mani.

Tanto per precisare l'inizio della domanda come per accennare la risposta,
b necessario ricordare la distinzione luterana fra sacerdozio privato e ministero
pubblico. Secondo Lutero, qualsiasi cristiano b portatore della potesta di predi-
care e di dispensare i sacramenti (WA 6, 566, 26-27), pubblicamente non pu6
esercitarla chiunque, se non colui che b stato ordinato (WA 7, 611, 24-25).
L’esercizio di potere, che b un bene comune, lo detiene chi b stato eletto dalla
comunitd (WA 10, 239, 27-30).

A primo acchito, potrebbe sembrare che il pensiero genuino dei Riforma-
tore dica che b la comunita che ordina, giacchd nei 1520 egli scriveva: "L’ordina-
zione che conferisce il vescovo si basa su lui, nei luogo e nei nome di tutta la
comunitd, sceglie uno e lo incarica di esercitare in favore degli altri il potere che
tutti detengono” (WA, 6,402, 29-31).



192

Stando a questa affermazione, sembra che I'origine immediata dell’ordina-
zione ministeriale sia la comunitd, nel cui nome agisce il vescovo. Secondo que-
sto presupposto I'ordinazione non andrebbe oltre I'essere una mera delegazione
della comunita affmchd I'ordinato agisca nel nome della stessa e per suo servi-
zio.

In un sermone del 1522 Lutero affermava la stessa cosa, quando, fra I'altro,
diceva: "E vero che tutti noi possiamo battezzare, assolvere, predicare e fare tut-
te le altre funzioni ministeriah, senza che niente di tutto questo appartenga es-
clusivamente ad alcuno” (WA 10, 395, 38-39).

Il contenuto dei testi scritti da Lutero tra gh anni 1520-25 costituisce sia il
corpo dottrinale permanente sull’ordinazione, sia quello che, col tempo, ricevera
delle precisazioni.

Ci chiediamo ora: Lutero distingue veramente tra "eleggere" e "ordinare™}
Una delle obiezioni che egli fa all’ordinazione romana t che il popolo non viene
coinvolto a partecipare nella elezione dei ministri (WA 12, 172, 22-27). Contro
un tale modo di fare Lutero esige, come requisito previo e necessario per l'ordi-
nazione, che la comunité elegga chi deve essere ordinato. In veritd, questa t una
sua imposizione con cui intende sottolineare che tale elezione t una conditio sine
quanon, pur non facendo parte della ordinazione propriamente detta. Posterio-
re all’elezione da parte della comunitd, ed inserito nel rituale dell’ordinazione, si
da I’esame di idoneita (WA 38, 423, 1-9). Nel complesso degli atti rituali dell'or-
dinazione figura la prima distinzione tra eleggere da parte della comunita ed
esaminare da parte dei membri qualificati della comunita.

Per dimostrare chiaramente la differenza di questi due momenti, ci rifacci-
amo alla lettera che, con gergo canonico, Lutero scrive ai membri di una comun-
itd allo scopo di fare loro conoscere I'ordinazione di un membro. Egli scrive: "Vi
rimandiamo il vostro Giovanni da voi chiamato ed eletto, e da noi esaminato e
pubblicamente davanti alla nostra Chiesa ordinato e confermato nel vostro co-
ministero" (BR 7, 302, 3-6).

La distinzione tra "chiamare" e "ordinare" appare chiara e le due parti, inte-
gralmente congiunte, non si confondono. A questo punto, viene spontaneo chie-
dersi: cosa sarebbe successo dell'elezione della comunitéa se I'eletto non avesse
superato I'esame di idoneita? Si sarebbe proceduto all’ordinazione? Lutero non
era tanto semplice da lasciarsi sorprendere da situazioni circonstanziali. Quando
afferma che l'ordinazione t quasi una delega della comunitd, si rifa a dei concet-
ti piti complessi e fondamentali.



193

Affermare che la comunita ordini, b relativamente corretto come appare
dai principi luterani; nel pensiero di Lutero, per6, b strettamente piu esatto af-
fermare che chi ordina b Dio per mezzo della comunita. L’ordinazione rimane
vincolata a Dio. In varie esortazioni Martin Lutero precisa che i ministri ordinati
sono tali per potere di Dio. Egli precisa pure che I'ordinazione non b un sacra-
mcnto, ma, per similutidine, un atto in cui Dio agisce per mezzo di ministri (WA
28, 470, 38-41).

Per Lutero il ministero, sebbene non sia sacramento, b una realta sopran-
naturale che si fonda su Cristo, sia per motivo di origine, sia per la continuita
storica a favore degli uomini. In ciascun momento b Cristo che agisce nel mini-
stro attraverso I’elezione deUa comunita ai fini dell’ordinazione. La categoria di
strumento, tanto fondamentale in tutta la teologia luterana, deve essere applica-
ta quando si interpreta I'ordinazione quasi come delega da parte della comunitéa.
Cosi si potrebbe concludere che Lutero concepisce come possibile una comun-
itd con poteri autonomi, con delega da Cristo stesso. Ma questo non era il pen-
siero vero del Riformatorc. Secondo le categorie luterane bisogna considerare la
comunitd come depositaria del potere concesso da Cristo, e la delega della com-
unita, in favore del ministro, come un atto di Cristo, realizzato strumentalmente
dalla comunita. L’ordinazione e da intendersi, dal punto di vista luterano, come
una azione di Cristo, iniziata da Lui per la comunitd con I'intervento di tutti: gli
uni cleggono e gli altri esaminano e ordinano, cosicch6 I'ufficio degli uni e degli
altri diventa un tutt’'uno in Cristo. Con questa concezione di base si capisce che
per il Riformatore Lutero, I’'ordinazione ministeriale b uno dei segni esterni che,
per istituzione divina, b stato dato alla Chiesa (WA 50, 632,35-633, 3).

V llrilo dell'ordinazione

Quando il Dottor Martin Lutero dccide di ordindre ministri per la Rifor-
ma, lo fa - come egli stesso dice - con un rito proprio nel quéle non vi b posto
per la tonsura, n6 I'unzione, ne gli altri elementi rituali (BR 5, 700,10-15). Il nu-
ovo rito adoperato consiste nella imposizione delle mani, come ai tempi degli
apostoli. 1l fatto di escludere I'unzione, e di fare ricorso alla imposizione delle
mani con I'orazione, implica in Lutero il desiderio di riandare alla pratica dei
primi apostoli (A 38, 228, 29-31), e di purificare Pordinazione da tutte le esterio-
ritd romane.

La prima stesura del rituale di ordinazione della Riforma presenta degli
elementi degni di nota per chi analizza il rito luterano. Fra I'altro vi si legge:



194

"Tum convocatis et convenientibus libere, quorum corda Deus tetigerit, ut vobis-
cum idem sentiant et sapiant, procedatis in nomine Domini et eligite quem et
quos volueritis, qui digni et idonei visi fuerint, tum impaositis super eos manibus
illorum qui potiores inter vos fuerint, confirmetis et commendetis eos populo et
Ecclesiae seu universitatis, sintque hoc ipso vestri episcopi, ministri seu pasto-
res" (WA 12,193,35-194, 2).

Questo testo, il pill antico, ha un particolare interesse in quanto presenta la
pratica della distinzione tra "eleggere" e "imponere le mani". Eiegge la comunita,
ma i potiores impongono le mani. In questo momento iniziale della Riforma -
1522 - l'uguaglianza in Cristo di tutti i credenti configura quasi esclusivamente il
pensiero di Lutero. E significativo che I'imposizione delle mani b riservata alla
competenza, dentro la comunit&, dei superiori.

Con il passare del tcmpo, il gesto rituale della imposizione delle mani va
prendendo un posto sempre piu prominente nella liturgia. Cosl, nel trattato Mo-
dello di ordinazione di un vero vescovo cristiano (WA 53, 231-260), Lutero spiega
che nell’ordinazione del candidato Amsdorff imposero le mani, insieme con lui,
altri vescovi o parroci; e come giustificazione dell’imposizione delle mani in
modo collettivo adduce 'uso primitivo della chiesa e la dottrina dei canoni anti-
chi (WA 53, 257,13-22).

Quando il Dottor Lutero accetta I'imposizione delle mani come rito pro-
prio dell’ordinazione nella Riforma, non pretende essere un innovatore, ma al
contrario, un conservatore della tradizione ecclesiastica (WA 2, 232, 4-6). Per
capire meglio il contenuto del rito di ordinazione instaurato da Lutero, b neces-
sario lo Studio analitico del formulario stesso detto "Formulano redesco di ordi-
nazione" (WA 38, 432-433).

Dalle varie formulazioni hturgiche di Lutero si pud concludere che la radi-
ce dellavocazione ministeriale b Dio, il quéle chiama attraverso I'azione ministe-
riale della chiesa. Per questo, prima dell'imposizione delle mani, il presidente si
rivolge agli ordinandi con le seguenti parole: "Se siete docili, e disposti a riceve-
re il ministero, e a esercitarlo fedelmente, noi, per mandato della chiesa, e per
nostro ministero, vogliamo ordinarvi'l (WA 38,428,22-28).

La gradazione subordinata di Dio alla chiesa, e della comunita ecclesiale ai
ministri ordinati, ci permette di capire che, per Lutero, chi in definitiva ordina b
Dio il quéle pone a monte la Sua azione per la chiesa come strumento. Questo b
il principio fondamentale con cui interpretare il valore dell’ordinazione secondo



195

il Riformatore Lutero. E vero che Lutero sostiene, come dottrina basilare,
I'uguaglianza di tutti i cristiani a motivo del battesimo, ma b anche certo che egli
ammette la nota ecclesiologicamente differente del ministero pubblico.

Le tesi teologiche di Lutero possono essere riconsiderate, e gli stessi tratta-
ti che presentano con tanta enfasi la cosidetta delega della comunitd, sono sus-
cettibili di una lettura in chiave ecumenica, sempre che cattolici e luterani rico-
noscano che Pordinazione e amministrata in nomine Ecclesiae.

VI. Effelto dell'ordinazione

Stabilire il pensiero di Lutero suil’effetto dell’ordinazione costituisce in-
dubbiamente la questione pilu stimolante per chi si interessa della teologia lute-
rana del ministero. E ci® e comprensibile se si tieneconto che, nel considerare
Peffetto dell’ordinazione, si centra nel giusto limite la proposta del Riformatore
sulla validita dell’ordinazione.

Poichb Lutero sviluppa la teologia sul ministero, spinto dal motivo di con-
futare Roma e di esporre quello che considera dottrina autentica, il risultato che
ne segue e di dimostrare ai cattolici quello che Pordinazione ministeriale non b,
e le motivazioni per una possibile sua comprensione/accettazione nella comun-
ita.

Lutero non ammette che con Pordinazione si riceva alcun effetto di perfe-
zione interiore che sorpassi la perfezione ricevuta nel battesimo. Bisogna ricor-
dare che, secondo Lutero, la persona riceve la sua essenza dall’'unione con Cri-
sto sacerdote; per cui non si pud affermare che un cristiano b piul cristiano di un
altro, il battesimo b uguale per tutti. Stabilita cosl Puguaglianza soprannaturale
di tutti i cristiani, Martin Lutero nega che Pordinazione aumenti la dignita di un
cristiano (WA 41, 209, 4-16). In vari modi, egli sottolinea il fatto che Pordinazio-
ne non imprime alcun carattere sacerdotale differente da quello battesimale.
Senza dubbio, bisogna dire che il pensiero di Lutero non si pud riconciliare con
Pinsegnamento della chiesa cattolica, la quéle sostiene, come dottrina di fede,
che Pordinazione imprime il carattere sacerdotale nell’ordinato.

In teoria Lutero disapprova la riordinazione, e in pratica accetta Pordina-
zione assoluta. Con la disapprovazione della riordinazione e sostenendo che
Pordinazione b sempre ordinazione, indipendentemente da chi I'amministra, Lu-
tero riconosce che chi b stato ordinato ha ricevuto alcune facolta che, poichb di
origine divina, non possono venir meno n6 dipendere dalla ambizione morale di
chi le ha ricevute.



196

Riguardo Pordinazione assoluta bisogna dire che Lutero la giustifica quan-
do dice: "Il vescovo o parroco san Agostino ha ordinato e consacrato, nella sua
piccola parrocchia, molti vescovi o parroci che sono stati chiamati in altre citté
che li desideravano ... Cosl anche noi, nella nostra parrocchia di Wittenberg, ab-
biamo ordinato e inviato ad altre cittd mancanti di ministri. Dunque, ordinare,
deve essere chiamare e mandare per il ministero parrocchiale. E questo potere
lo tiene, e deve tenerlo, Cristo e la Sua Chiesa ... dove essa si trova nel mondo,
come anche possiede la parola, il battesimo, il sacramento, lo Spirito e la
fede"(WA 38, 238,1-10).

Ordinére, svincolando Pordinazione dalla comunita nella quéle si ammini-
stra e dal luogo in cui Pordinato deve esercitare il ministero, equivale a riconos-
cere nell’ordinazione un effetto oggettivo, e nell’ordinato la capacita, in s6 per-
manente, per esercitare il ministero in qualunque parte del mondo.

Concludendo questo nostro saggio analitico sull’ordinazione ministeriale
nel Dottor Martin Lutero rispetto a quella cattolica romana, bisogna dire che
qui vi b una funzione, ordinata in modo flessibile nella sua religione; I& vi b un
ministero gerarchicamente articolato; qui vi U in ultima analisi im unico servizio,
che ritiene determinante solo una forma di espressione; 1& vi b una serie di
aspetti e di legami vitali diversi. La concezione cattolica comprende anche quel-
la luterana, ma questa sembra comprendere, dal canto suo, solo una piccola fra-
zione della prima. A questa situazione oggettiva esterna si aggiungano le rispet-
tive ed evidenti caratterizzazioni del ministero, che compiicano ancora di pit la
situazione. Una simile diversa valutazione sembra portare il riconoscimento reci-
proco pil verso un’aporia, che verso una reale corrispondenza.

Prescindendo dalle variazioni, b evidente la volonta concreta nella posizio-
ne del Riformatore Dottor Martin Lutero c della sua generazione, di allontanar-
si sul ministero ordinato dalla chiesa tradizionale. Certo, s'intendeva agire nello
spirito evangelico, ma i riformatori erano convinti che do potesse awenire solo
grazie a una radicale contrapposizione. Ciononostante, I'opinione di Lutero sul
ministero non b del tutto univoca; perdd b possibile che studi piti approfonditi
dimostrino che suo elemento determinante fosse un intento di riforma, pit che
di rottura.






